
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 33 (2012)

   Deltion ChAE 33 (2012), Series 4. In memory of Dimitris Konstantios (1950-2010)

  

 

  

  The revival of the Byzantine tradition in 16th
century illustrated manuscripts OF ORACLE
WRITINGS 

  Νίκος ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1271 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ Ν. (2014). The revival of the Byzantine tradition in 16th century illustrated manuscripts OF ORACLE
WRITINGS. Deltion of the Christian Archaeological Society, 33, 391–404. https://doi.org/10.12681/dchae.1271

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 22:01:55



1. Μέχρι σήμερα έχουν εντοπιστεί 45 χειρόγραφα ει�
κονογραφημένα χρησμολόγια, χρονολογούμενα από τα
τέλη του 15ου έως τον 19ο αι.2. Από αυτά, 30 τοποθε�
τούνται στον 16ο αι.: 7 στο α΄ μισό και 23 στο β΄ μισό.
Στα γεωγραφικά όρια του αρχαίου ελληνορωμα"κού
κόσμου, η λέξη «χρησμός» (oraculum) σήμαινε προφη�

τεία σχετική με ηγεμόνα, δυναστεία, πόλη ή βασίλειο –
ειδικευμένη, δηλαδή, στο ζήτημα της πολιτικής εξου�
σίας. Οι χρησμοί «του Λέοντος του σοφού» αποτέλεσαν
τη βυζαντινή εξέλιξη αυτής της παράδοσης και ήταν οι
πρώτοι χρησμοί που συνδυάστηκαν από τη γένεσή τους
με εικονογράφηση.

1 Το άρθρο αυτό προέκυψε από επεξεργασία του υλικού της διδα
κτορικής μου διατριβής, η οποία έχει αναληφθεί στο Πανεπιστή
μιο της Κρήτης με τον τίτλο: «Εικονογραφημένοι χρησμοί του Λέ
οντος του σοφού: από τη βυζαντινή εποχή στην πρώτη έντυπη έκ
δοση (1596)» (εποπτεύουσα καθηγήτρια Ό. Γκράτζιου).
2 Κ. Κυριακού, Οι ιστορημένοι χρησμοί του Λέοντος του σοφού.

Χειρόγραφη παράδοση και εκδόσεις κατά τους ΙΕ΄�ΙΘ΄ αιώνες,
Αθήνα 1995. Η Κυριακού αναφέρει 32 χρησμολόγια. Δεν υπολό
γισε 7, στα οποία προβλεπόταν εικονογράφηση που τελικά δεν
έγινε (εμείς υπολογίζουμε και αυτά) και 6 εικονογραφημένα, τα
οποία μάλλον δεν είχε εντοπίσει.

391

Νίκος  Καστρινάκης

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  
ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ1

ΔΧΑΕ 33 (2012) 391�404

The article attempts to raise certain fundamental ques�
tions about the study of thirty 16th�century illustrated
manuscripts, which contain the Oracles of Leo the Wise
(PG 107, 1129�1140). It is shown that some of these
manuscripts are congruent both in meaning and in style
with corresponding western (mainly Italian) manuscripts,
and also with representations that at first glance seem un�
related, which promoted the ideology of Renovatio Mundi.
The type of these specific shared meanings, as well as the
lasting, strong contrast between tradition and the present,
which the Greek oracle writers were required to deal with,
explain the iconographical choices and the stylistic idiom
of the representation of oracles to a great extent.

Το άρθρο επιχειρεί να θέσει ορισμένα βασικά ερωτήμα�
τα για τη μελέτη των 30 εικονογραφημένων χειρόγρα�
φων χρησμολογίων του 16ου αιώνα, τα οποία περιέ�
χουν τους χρησμούς του Λέοντος του σοφού (PG 107,
1129�1140). Αποδεικνύεται ότι ορισμένα, τουλάχι�
στον, από τα χρησμολόγια παρουσιάζουν νοηματικές
και τεχνοτροπικές συμφωνίες με δυτικοευρωπα/κά
(κυρίως ιταλικά) αντίστοιχα χειρόγραφα, και επίσης
με παραστάσεις εκ πρώτης όψεως άσχετες, που προ�
έβαλλαν την ιδεολογία της Renovatio Mundi. Το είδος
των συγκεκριμένων κοινών νοημάτων, καθώς και η μό�
νιμη, ισχυρή αντίφαση ανάμεσα στην παράδοση και τη
συγχρονία, που όφειλαν να διαχειριστούν οι Έλληνες
χρησμολόγοι, εξηγούν σε μεγάλο βαθμό τις εικονογρα�
φικές επιλογές και το τεχνοτροπικό ιδίωμα της εικονο�
γράφησης των χρησμών.

Λέξεις κλειδιά
16ος αιώνας, Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό πατριαρχείο,
Ρώμη, Βατικανό, Φλωρεντία, Μιλάνο, Κρήτη, Εικονογραφη
μένα χειρόγραφα  Χρησμολόγια.

Keywords
16th century, Constantinople, Ecumenical Patriarchate, Rome,
the Vatican, Florence, Milan, Crete, Illustrated manuscripts  
Oracles.



3 C. Mango, «The Legend of Leo the Wise», ZRVI 6 (1960), 59 93
[=C. Mango, Byzantium and its Image. History and Culture of the
Byzantine Empire and its Heritage, Variorum Reprints, Λονδίνο
1984, αρ. XVI]. Ν. Καστρινάκης, Ένας κίονας με προφητείες στην
Κωνσταντινούπολη του 16ου αιώνα: πέντε εικονογραφημένα χει�
ρόγραφα με τους «χρησμούς του Λέοντος του σοφού», ΜΔΕ Με
ταπτυχιακό Πρόγραμμα Βυζαντινών Σπουδών, Πανεπιστήμιο
Κρήτης 2003, 21 35.
4 Βλ. PG 107, στ. 1129 1140. Για τον αριθμό των στιχουργημάτων
βλ. Ν. Καστρινάκης, ό.π., 134 136 (Παράρτημα 1).
5 Αφήνω έξω τις περιπτώσεις των χειρογράφων όπου οι χρησμοί 

του Λέοντος καταγράφηκαν «πρόχειρα», δηλ. χωρίς πρόθεση ει
κονογράφησης.
6 Π.χ. περικοπές και αναδιατάξεις στίχων, ή  μετατροπές λέξεων σε
άλλες με αναγραμματισμό.
7 Ό. Γκράτζιου, Αναμνήσεις από την χαμένη βασιλεία. Σελίδες ει�
κονογραφημένης χρονογραφίας του 17ου αιώνα, Αθήνα 1996,
110 113. Η ίδια, «Μεταβυζαντινή τέχνη: χρονολογικός προσδιορι
σμός ή εννοιολογική κατηγορία;», Τ. Κιουσοπούλου (επιμ.), Η
άλωση της Κωνσταντινούπολης και η μετάβαση από τους μεσαι�
ωνικούς στους νεώτερους χρόνους (πρακτικά συμποσίου, Ρέθυ
μνο 2002), Ηράκλειο 2005, 183 196.

392

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

στερο είναι ότι τα χρησμολόγια κάθε φορά ξαναγρά�
φονται: οι δημιουργοί τους περικόπτουν και αναδια�
τάσσουν την ύλη και προβαίνουν σε εικονογραφικές
αλλαγές. Από τα μέσα του 16ου αι. και μετά, μάλιστα,
αρχίζουν να εικονογραφούνται όχι μόνο τα 16 στιχουρ�
γήματα, αλλά και ορισμένα από τα κείμενα που τα συ�
νοδεύουν: αρχίζουν, δηλαδή, να προσθαφαιρούνται
και εικόνες.
Έτσι, το νόημα των στιχουργημάτων μετατοπιζόταν
ανάλογα με την πολιτική συγκυρία, γι’ αυτό και η εξάρ�
τησή τους από τις εικόνες και από τα κείμενα που κάθε
φορά τα περιβάλλουν είναι απόλυτη. Το ότι το νόημα
άλλαζε πρέπει μάλλον να θεωρηθεί αιτία και για το ότι
σήμερα (πλην σοβαρής εκπλήξεως) δεν σώζεται πλέον
κανένα βυζαντινό χρησμολόγιο.

2. Οι παραστάσεις που εικονογραφούν τους χρησμούς
είναι δύσκολο να ταξινομηθούν σε ήδη γνωστές κατη�
γορίες. Αναφέρονται στη βυζαντινή παράδοση, αλλά
συχνά φέρουν έντονα υστερογοτθικά χαρακτηριστικά.
Κάποιες φορές, πάλι, αισθάνεται κανένας ότι υπερβαί�
νουν τη μεσαιωνική παράδοση (βυζαντινή ή γοτθική),
και εκφράζουν νέους συσχετισμούς, που ο ακριβής ιδεο�
λογικός τους χαρακτήρας μας διαφεύγει. Θα ασχοληθώ
με αυτό το γνωστό και από αλλού πρόβλημα7, συγκρί�
νοντας εικονογραφικά, εικονολογικά και μορφολογικά
τις παραστάσεις των χρησμών μεταξύ τους, αλλά και με
άλλες παραστάσεις, οι οποίες βρίσκονται έξω από την
άμεση συνάφειά τους. Οικοδομώντας, έτσι, ένα σύστη�
μα σχέσεων, ελπίζω ότι θα δημιουργηθούν οι βασικές
συντεταγμένες ενός χώρου, όπου οι παραστάσεις των
χρησμών θα μπορούν να κινηθούν όχι ως αταξινόμητες
«παραδοξότητες», αλλά ως επιμέρους περιπτώσεις.

3. Η σημαντικότερη διαφορά των χρησμών αναφορικά
με άλλα μη λειτουργικά (μη εκκλησιαστικά) κείμενα, βυ�

Το συγκεκριμένο κείμενο άρχισε να συντίθεται τον 9ο
αι.3. Συνίστατο από έναν αριθμό έμμετρων στιχουργη�
μάτων, το καθένα συνοδευόμενο από μία εικόνα. Έως
τον 14ο αι. ο αριθμός των στιχουργημάτων είχε σταδια�
κά ανέλθει σε 164. Έκτοτε, διατηρήθηκε γενικά σταθε�
ρός, με κάποιες εξαιρέσεις. Το κείμενο χρησιμοποιεί με�
τωνυμίες, μεταφορές και συμβολισμούς για να συγκρο�
τήσει ένα υποβλητικό αφήγημα, που «προλέγει» το πώς
μια σειρά από εννέα ή δέκα βασιλείς θα διαδεχτούν ο
ένας τον άλλο στον θρόνο της Κωνσταντινούπολης, πώς
η Πόλη θα καταστραφεί, και πώς στη συνέχεια, με θεία
πρόνοια, θα εμφανιστεί και θα ηγεμονεύσει σε αυτήν
ένας μυστηριώδης, άριστος βασιλιάς.
Όπως γνωρίζουμε από τα παλαιότερα σωζόμενα εικο�
νογραφημένα χειρόγραφα, οι «χρησμοί του Λέοντος»
καταγράφονταν σε βιβλία είτε μόνοι τους, είτε συνο�
δευόμενοι από άλλα χρησμολογικά ή, γενικά, προγνω�
στικά κείμενα, είτε εντασσόμενοι σε αφηγήσεις χρονο�
γραφικού τύπου5. Σε όλες αυτές τις περιπτώσεις οι
«χρησμοί του Λέοντος» αποτελούν τον πυρήνα του βι�
βλίου.
Από τον 14ο αι. το κείμενο έπαψε να δέχεται προσθή�
κες. Ως αντίβαρο, οι αντιγραφείς και οι επιμελητές, μαζί
με άλλες τεχνικές που σίγουρα εφάρμοζαν ήδη από πιο
παλιά6, με τις οποίες βοηθούσαν τους αναγνώστες να
αναπτύσσουν ερμηνευτικές στρατηγικές βασισμένες
στην επικαιρότητα, εφάρμοσαν ιδιαίτερα την τεχνική
της εισαγωγής ή της παράλειψης συνοδευτικών κειμέ�
νων.
Συνολικά, οι λογής�λογής επεμβάσεις στα στιχουργήμα�
τα, στις εικόνες και στα συνοδευτικά κείμενα κατά τη
διαδικασία της αντιγραφής εμφανίζονται σε τέτοια
έκταση και ποικιλία από το ένα χειρόγραφο στο άλλο,
ώστε δεν είναι απολύτως ακριβές να λέμε ότι τα χρησμο�
λόγια αντιγράφονται. Μολονότι μπορούν, βέβαια, να
ταξινομηθούν με βάση σχέσεις «συγγένειας», το ακριβέ�



ζαντινά ή νεώτερα, γραμμένα σε λόγια ή δημώδη ελλη�
νική8, βρίσκεται στα αντανακλαστικά που παρουσιά�
ζουν απέναντι στις πολιτικές μεταβολές. Στους χρη�
σμούς, αυτές λειτουργούν ως μόνιμη εσωτερική αιτία
αναθεώρησης. Η προσαρμογή του εικονογραφικού κύ�
κλου και της συνολικής συγκρότησης του χρησμολογί�
ου αποτελούσε ουσιώδες στοιχείο της αναπαραγωγής
του, διότι οι πολιτικές αλλαγές «απειλούσαν», ιδίως αν
ήταν μεγάλες, να αποδείξουν τους χρησμούς ανεπίκαι�
ρους ή διαψευσμένους. Η εικονογραφία των χρησμών
προκύπτει κάθε φορά από τη διαχείριση της αντίφασης
ανάμεσα στην παράδοση που πρέπει να τηρηθεί και
στη σύγχρονη πραγματικότητα που πρέπει να ληφθεί
υπόψη, δηλαδή να αναπαρασταθεί.
Η ερμηνεία των χρησμών μετατοπιζόταν διαρκώς, και η
μελέτη τους οφείλει καταρχάς να αποκαλύψει τη στρω�
ματογραφία των διαδοχικών ερμηνευτικών στρωμά�
των. Οι γραπτές πηγές μαρτυρούν ότι τα παλαιότερα
ερμηνευτικά στρώματα (9ος�12ος αι. = χρησμοί 1�7) στό�
χευαν κυρίως στη νομιμοποίηση των προσώπων που
κατά καιρούς κατείχαν ή διεκδικούσαν τον θρόνο. Γύ�
ρω στο 1204 προστέθηκαν οι χρησμοί 8�10, που «προ�
έλεγαν» την καταστροφή της Πόλης, ενώ λίγο αργότερα
και μέχρι το 1261 το αφήγημα επεκτάθηκε: προστέθη�
καν τα στιχουργήματα 12�16 που μιλούσαν για την εμ�
φάνιση ενός άριστου βασιλιά, ο οποίος με το πέρασμα
των χρόνων λάμβανε ολοένα εντονότερα εσχατολογικά
χαρακτηριστικά9. Ο χρησμός 11 πρέπει να προστέθηκε
μετά το 1438�3910.
Δεν γνωρίζουμε αν μεταξύ 1261�1453 θεωρήθηκε ότι οι
χρησμοί 8�10 προέβλεπαν μία καταστροφή επόμενη του
1204. Μετά το 1453, πάντως, είναι βέβαιο ότι η ερμηνεία
έμεινε επί κάποιες δεκαετίες μετέωρη. Όσο αποκρυσταλ�
λώνονταν οι πολιτικές προσδοκίες των χρησμολόγων,
όμως, τόσο δοκιμάζονταν νέες ερμηνευτικές εκδοχές.
Το χρησμολόγιο της Αμβροσιανής Βιβλιοθήκης του Μι�
λάνου (Ambros.gr.723), το οποίο πιστεύουμε ότι χρονο�
λογείται στο α΄ μισό του 16ου αι., αντιπροσωπεύει μια

πρώιμη (ίσως την πρώτη) φάση αναζήτησης. Στον χρη�
σμό 5 (σύγχυσις), λ.χ., ο έκτος (ή έβδομος) από τους βα�
σιλείς που προηγούνται της καταστροφής της Πόλης
(φ.6v)11 παριστάνεται με βάση τη βυζαντινή (παλαιολό�
γεια) παράδοση της αυτοκρατορικής εικονογραφίας,
όσον αφορά το ένδυμα (πορφυρός αυτοκρατορικός σά�
κος κοσμημένος στους καρπούς και στο κράσπεδο, ζώ�
νη, λώρος με περιλαίμιο) και τα υποδήματα (καμπάγια)
(Εικ. 1). Δεν γνωρίζουμε πώς ακριβώς απεικονιζόταν ο

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

8 Π.χ. Ιώβ, Χρονογραφία, Μυθιστορία Μεγάλου Αλεξάνδρου,
Μυθιστορία του Ιωσήφ και της Ασενέθ, Βαρλαάμ και Ιωάσαφ,
Στεφανίτης και Ιχνηλάτης, Λίβιστρος και Ροδάμνη, Ερωτόκριτος.
9 Από τα τέλη του 14ου αι. τα 16 στιχουργήματα άρχισαν συχνά
να ακολουθούνται από ένα ολιγοσέλιδο πεζό κείμενο με ισχυρά
εσχατολογικό χαρακτήρα, το οποίο στην PG 107, στ. 1141 1150
φέρει τίτλο Ανωνύμου Παράφρασις των του βασιλέως Λέοντος
χρησμών. Σε όσα χειρόγραφα του 16ου αι. παρατίθεται, δεν φέρει
τίτλο, αλλά ξεκινά εν είδει τίτλου με τη φράση: «Περί του θρυλ

λουμένου πτωχού και εκλεκτού βασιλέως του γνωστού και αγνώ
στου, του κατοικούντος εν τη πρώτη άκρα της Βυζαντίδος». Το
κείμενο αυτό ποτέ δεν εικονογραφήθηκε.
10 Για τη χρονολόγηση των 16 στιχουργημάτων βλ. W. G. Brokkaar
(επιμ.), The Oracles of the Most Wise Emperor Leo & the Tale of the
True Emperor (Amstelodamensis Graecus VI E 8), Άμστερνταμ
2002, 23 44. Ν. Καστρινάκης, ό.π., 136 140 (Παράρτημα 2).
11 Βλ. PG 107, στ. 1133: «Ούτος πέλων τέταρτος εξ άρκτου τρέ
χων…».

393

Εικ. 1. Εικονογράφηση του χρησμού 5 (Ambros.gr.723, φ.
6v, α΄ μισό 16ου αι.). Biblioteca Ambrosiana, Milano.



12 Ν. Γκιολές, «Τα βυζαντινά αυτοκρατορικά διάσημα», Το Βυ�
ζάντιο ως οικουμένη (κατάλογος έκθεσης, Αθήνα 2001 02), Αθή
να 2001, 70 72.
13 Γκράτζιου, Αναμνήσεις…, ό.π., 122 123.
14 Θεωρούμε απίθανο να επιχειρήθηκε να ερμηνευθούν οι βασιλείς
των χρησμών 1 7 ως δυτικοί ηγεμόνες.
15 Κυριακού, ό.π., εικ. 10. Μια παρόμοια περίπτωση και την ερμη
νεία της βλ. στο Ό. Γκράτζιου, Αναμνήσεις…, ό.π., 123.
16 Κυριακού, ό.π., εικ. 14.
17 Ώστε μένουμε με μια αμφιβολία για το αν τελικά ο βασιλιάς του
χρησμού 5 ερμηνεύεται πράγματι ως χριστιανός στον Αμβροσιανό 

κώδικα, αλλά και σε όλα τα άλλα προ του 1570 73 χρησμολόγια,
όσα εξακολουθούν τον απεικονίζουν ως χριστιανό.
18 I. Hutter, Corpus der byzantinischen Miniaturenhandschriften, τ.
II.2, Στουτγάρδη 1978, εικ. 591, και Κυριακού, ό.π., εικ. 16.
19 Hutter, ό.π., εικ. 625.
20 Οι σημαντικότερες αλλαγές που υπέστη το κείμενο του χρησμού
5 κατά τη διαδικασία ήταν: α) στα χειρόγραφα του 1560 70 συγ
χωνεύθηκε με το κείμενο του προηγούμενου χρησμού 4 δημιουρ
γώντας τον ενιαίο χρησμό 4+5, β) στα χειρόγραφα του 1570 80 οι
στίχοι του χρησμού 4+5 περικόπηκαν δραστικά.

394

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

η παράσταση χριστιανών ή «φιλοχρίστων» βασιλέων με
αυτό το στέμμα έγινε συνήθης13, είτε επρόκειτο για βυ�
ζαντινό αυτοκράτορα, είτε για άλλον ηγεμόνα.
Εκ πρώτης όψεως, λοιπόν, όλα δείχνουν ότι στο χειρό�
γραφο αυτό ο βασιλιάς του χρησμού 5 εξακολουθεί να
ερμηνεύεται ως βυζαντινός αυτοκράτορας14. Αντιθέτως,
ένα χειρόγραφο του Βατικανού (Vat.gr.1713, φ. 63), του
1550 περίπου, απεικονίζει τον βασιλιά του χρησμού 5
να φορά τουρμπάνι κάτω από το διάδημα15. Σαφέστε�
ρα στο χειρόγραφο του Παλέρμου (Panorm.Bibl.Naz.
I.E.8, φ. 3v), του 1570�73, ο βασιλιάς φέρει δίπλα στο κε�
φάλι του την επιγραφή: «σουλτάν σουλεημάνης»16, –
εξακολουθεί όμως να απεικονίζεται σαν χριστιανός17.
Στον κώδικα Bodl.Barocc.gr.145, φ. 83v, του 1574�75,
για πρώτη φορά ο βασιλιάς αναπαρίσταται πράγματι
ως σουλτάνος18. Οι εικόνες του ίδιου χρησμού σε δύο
συγγενικά χειρόγραφα, αυτό της συλλογής Bute (1575�
77), φ. 7v (εικ. 2), και στον Bodl.Barocc.gr.170 (1577�80),
φ. 8v19, προωθούν εικονογραφικά αυτή την ερμηνευτι�
κή προσαρμογή.
Έτσι, μέσω παρεμβάσεων κυρίως εικονογραφικών20, οι
βυζαντινοί αυτοκράτορες των χρησμών 1�7 έγιναν
Οθω μανοί. Συγκεκριμένα, η νέα ερμηνεία ισχυριζόταν
ότι ο χρησμός 5 αναφερόταν στον σουλτάνο Σουλε"μάν,
και ότι προέλεγε την κατάκτηση της Ρόδου (1520).
Το παράδειγμα του χρησμού 5 είναι αρκετά αντιπρο�
σωπευτικό των βασικών κανόνων της ανανέωσης, αλλά
δείχνει και τα όριά της, εμφανή στον τρόπο με τον
οποίο ο Σουλε"μάν έχει ενσωματωθεί στον γεωμετρικά
διαμορφωμένο χώρο (Εικ. 2). Ο σουλτάνος δεν στέκει
μέσα σε αυτόν, αλλά ίπταται, φορτίζοντας τη σκηνή με
δέος, διότι, εκτός των άλλων, πρέπει να δειχθεί και ότι
το απεικονιζόμενο είναι έκπαλαι προρρηθέν από τον
χρησμό, είναι, δηλαδή, γεγονός προκαθορισμένο από τη
θεία πρόνοια. Με δυο λόγια, τα σύνθετα νοήματα είναι
αιτία τόσο για την ανανέωση, όσο και για τα όριά της.
Αν το στημόνι είναι το «κοσμικό» στοιχείο, το υφάδι εί�
ναι η μεταφυσική. Αργαλειός είναι πάντοτε το νόημα.

βασιλιάς αυτός κατά την ύστερη βυζαντινή εποχή, αλλά
μπορούμε να υποθέσουμε ότι, σε σχέση με εκείνην, στο
χειρόγραφο του Μιλάνου το στέμμα έχει αλλάξει. Έχει
μετατραπεί σε διάδημα δυτικού τύπου (με τριγωνικές
απολήξεις), μία μορφή άγνωστη στις προ του 1453 πα�
ραστάσεις βυζαντινών αυτοκρατόρων12. Μετά το 1453,

Εικ. 2. Εικονογράφηση του χρησμού 5 (κώδικας ιδ. συλλο�
γής Bute, φ. 7v, 1575�77). Από: J. Vereecken, L. Hadermann�
Misguich, Les oracles de Léon le sage illustrés par Georges
Klontzas. La version Barozzi dans le Codex Bute, Βενετία
2000.



4. Περνάμε, έτσι, από την εικονογραφία στην εικονολο�
γία και στη μελέτη της μορφής. Οι παραστάσεις οφεί�
λουν να απεικονίσουν τα επιμέρους αφηγηματικά επει�
σόδια ως χρησμούς. Οι χρησμοί αποτελούν συνδετικό
κρίκο μεταξύ Ιστορίας και Αποκάλυψης: συντελούν δη�
λαδή στη δημιουργία ενός νοητικού χώρου όπου πραγ�
ματικό και μη πραγματικό συνυπάρχουν, και ενός νοη�
τικού χρόνου όπου παρελθόν, παρόν και μέλλον συγ�
κλίνουν, και δεν διαχωρίζονται σαφώς. Αυτός ο χωρο�
χρόνος δεν παράγεται, βέβαια, μόνο μέσω της εικονο�
γραφίας, αλλά και μέσω της διευθέτησης των κειμένων
και των εικόνων, καθώς και της «γλώσσας» τους (του
ύφους και της τεχνοτροπίας).
Η εικονογραφική προσαρμογή των παραστάσεων στα
σύγχρονά τους πολιτικά συμφραζόμενα δεν συνεπάγε�
ται ότι αυτές όφειλαν αναγκαστικά να αναπαραστή�
σουν πιστότερα την πραγματικότητα (γεωμετρική προ�
οπτική, σκιές, προσπάθεια μίμησης της οπτικής εντύπω�
σης του φυσικού τοπίου ή του δομημένου χώρου). Αν
αυτό συμβαίνει, και συμβαίνει όντως σε αρκετά χρη�
σμολόγια, οφείλεται πρωτίστως στα δυτικοευρωπα"κά
χαρακτικά που χρησιμοποιήθηκαν ως πρότυπα προκει�
μένου να ανανεωθεί η εικονογραφία21. Υπάρχουν,
ωστό σο, και χρησμολόγια, όπου η εικονογραφική προ�
σαρμογή εμμένει στη μεσαιωνική μορφολογική εκφορά:
ο χώρος μένει αόριστος, είτε δηλώνεται με ανάστροφη
προοπτική. Μπορούμε και σε αυτές τις περιπτώσεις να
μιλήσουμε άφοβα για ανανέωση, σε σχέση με τη χρη�
σμολογική παράδοση22. Προκύπτει όμως ένα σημαντι�
κό ερώτημα, που δεν μπορούμε να το απαντήσουμε εδώ,
σε σχέση με τις συνθήκες και τα αίτια που ορίζουν τη
μία και την άλλη εκδοχή.
Η αντίφαση ανάμεσα στην παράδοση και στη συγχρο�
νία αποδεικνύεται τελικά καθοριστική σε δύο επίπεδα,
όσον αφορά τις παραστάσεις: α) στην εικονογραφική

ισορροπία ανάμεσα στο μέχρι εκείνη τη στιγμή παραδε�
δομένο από τη μια, και στο σύγχρονο�επίκαιρο στοιχείο
από την άλλη, β) στην ισορροπία ανάμεσα στις παραδο�
σιακές μορφές απόδοσης του χώρου και της ύλης (αντε�
στραμμένη προοπτική ή πλήρης απουσία δήλωσης χώ�
ρου, έλλειψη δήλωσης της τρίτης διάστασης και των
σκιών) και στις μορφές μίμησης της πραγματικότητας.
Θα ήταν, ωστόσο, ανώφελο να ταξινομηθούν τα χρη�
σμολόγια βάσει των κριτηρίων (α) και (β), π.χ., σε «πα�
ραδοσιακά» και «νεωτερικά», διότι υπάρχουν κώδικες
(με κορυφαίο τον Vat.gr.1188) όπου τα επιχειρήματα
για την κατάταξή τους στη μία ή στην άλλη κατηγορία
θα ήταν εξίσου πειστικά23. Κατά συνέπεια, μια τέτοια
ταξινόμηση θα βίαζε τα πράγματα και θα αποπροσανα�
τόλιζε την προσοχή από το πιο ενδιαφέρον ζήτημα, που
είναι ακριβώς ο τρόπος διαχείρισης της αντίφασης, η
ισορροπία των αντιθέτων, και η μελέτη των διάφορων
βαθμών υλοποίησης της μίξης από το ένα χειρόγραφο
στο άλλο, ή από τη μία παράσταση στην άλλη μέσα στο
ίδιο χειρόγραφο.

5. Κάθε παράσταση προσαρμόζεται με τον δικό της
ρυθμό και τρόπο στα διαδοχικά νοήματα που καλείται
να υπηρετήσει εικονογραφικά και τεχνοτροπικά24. Η
εκ του σύνεγγυς παρακολούθηση των προσαρμογών εί�
ναι πάντοτε αποκαλυπτική, όπως δείχνει το παράδειγ�
μα του χρησμού 8 (αίμα)25.
Όπως είδαμε, τα στιχουργήματα 8�10 προστέθηκαν στην
ακολουθία των χρησμών γύρω στο 1204, οπότε η βυ �
ζαντινή πολιτική ιδεολογία δέχτηκε ισχυρότατο πλήγ�
μα στον ισχυρισμό της περί οικουμενικότητας. Προέλε�
γαν ex eventu την κατάληψη της Πόλης και είναι σχεδόν
βέβαιο ότι, ήδη από την εποχή εκείνη, ο χρησμός 8 συνο�
δευόταν από την απεικόνιση πόλεως: της Κωνσταντι�
νούπολης. Μετά το 1453, όταν οι χρησμοί 1�7 άρχισαν

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

21 Δεν πρόκειται, δηλ., για προσπάθεια αναπαράστασης μέσω
άμεσης, «εκ του φυσικού» παρατήρησης. Για το πιθανό πρότυπο
της παράστασης του χρησμού 5 στα χρησμολόγια Bodl.Barocc.gr.
145 (φ. 83v), Bute (φ. 7v) και Bodl.Barocc.gr.170 (φ. 8v), τα οποία
όλα σχετίζονται με το εργαστήριο του ζωγράφου Γεωργίου Κλόν
τζα και με τον λόγιο Φραγκίσκο Μπαρότσι, βλ. Ό. Γκράτζιου,
«Κείμενο και εικόνα στο Μαρκιανό χειρόγραφο του Γεωργίου
Κλόντζα», D. Holton, Τ. Λεντάρη, U. Moennig, P. Vejleskov (επιμ.),
Κωδικογράφοι, συλλέκτες, διασκευαστές και εκδότες. Χειρόγρα�
φα και εκδόσεις της όψιμης βυζαντινής και πρώιμης νεοελληνικής
λογοτεχνίας (πρακτικά συνεδρίου, Αθήνα 2002), Ηράκλειο 2005,
234 και εικ. 13.
22 Χαρακτηριστικό παράδειγμα ο κώδικας Vind.Hist.gr.80, ο 

οποίος, παρά την εμμονή αυτή, θα μπορούσε να χαρακτηριστεί ο
πλέον τολμηρός από την άποψη των τεχνικών που χρησιμοποιεί
για να ανανεώσει τη χρησμολογική παράδοση. Γραφέας του
υπήρξε ο Ιωάννης Μαλαξός, ο οποίος ενδέχεται να πραγματοποί
ησε και την εικονογράφηση.
23 Υπάρχουν και ενδείξεις ότι σε κάποιες περιπτώσεις ο ίδιος κύ
κλος ανθρώπων συνέβαλε στη δημιουργία τόσο ενός χρησμολο 
γίου που θα μπορούσε να χαρακτηριστεί τεχνοτροπικά «παραδο
σιακό», όσο και ενός άλλου χρησμολογίου που θα μπορούσε να
χαρακτηριστεί τεχνοτροπικά «νεωτερικό» (π.χ. Vind.Hist.gr.80
και Bodl.Barocc.gr.145, φφ. 233v 259v).
24 Πρβλ. και εδώ παραπάνω, υποσημ. 17.
25 PG 107, στ. 1136: «Αι, αι τάλαινα τληπαθεστάτη πόλις…».

395



26 Πρβλ., π.χ., την πόλη (φ. 30v) με τα ζώα των χρησμών 3 και 6
(φφ. 25v και 28v) στον Marc.gr.VII.3. Στα ζώα, ο χώρος δηλώνεται
με τις σκιές των ποδιών τους στο έδαφος.
27 Στον Amstel.Bibl.Univ.VI.E.8, φ. 5, στον Vat.gr.1713, φ. 64v,
στον Vind.Hist.gr.80, φ. 11, στον Marc.gr.VII.3, φ. 4, στον Pa
norm.Bibl.Naz.I.E.8, φ. 4, και στον Vat.gr.2269, φ. 355.
28 Κυρίως στον Ambros.gr.723, φ. 8, ο οποίος μπορεί άμεσα να
συγκριθεί με την παράσταση πόλεως στον W.335 της Walters Art
Gallery (έτος 1415) [H. C. Evans (επιμ.), Byzantium. Faith and Po�
wer (1261�1557) (κατάλογος έκθεσης, Νέα Υόρκη 2004), Νέα Υόρ
κη 2004, αρ. 317], αλλά και στον Marc.gr.VII.3, φ. 30v, στον Hol
miens.Bibl.Reg.Va 4a, φ. 4v, στον Bodl.Canon.gr.126, φ. 261v, στον
Bodl.Laud gr.27, φ. 78v, και στον Bodl.Barocc.gr.145, φ. 86v.
29 Βλ. M. E. Reeves, «Some Popular Prophecies From the Fourteenth
to the Seventeenth Centuries», G. J. Cuming και D. Baker (επιμ.), Po�
pular Belief and Practice (πρακτικά συνεδρίου, Κέμπριτζ 1972),
Studies in Church History 8, Κέμπριτζ 1972, 107 134. Πρβλ. Κα
στρινάκης, ό.π., 140 141 (Παράρτημα 3). Τις βασικές πληροφορίες
για τα Vaticinia βλ. και στο M. E. Reeves, The Influence of Prophe�
cy in the Later Middle Ages. A Study in Joachimism, Λονδίνο 21993
[11969], 58, 191 194, 214 215, 402 406, 412 414, 453.
30 Ορισμένα από τα Vaticinia είναι προσιτά στο διαδίκτυο, όπως,
π.χ., αυτό της Biblioteca Comunale dell’Archiginnasio της Μπολό
νιας, του β΄ μισού του 15ου αι.: http://badigit.comune.bologna.it/bo
oks/vaticinia/panoramica.asp [τελευταία πρόσβαση 27/09/2011: 

396

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

να θυμίζει είτε βυζαντινά27, είτε υστερογοτθικά πρότυ�
πα28.
Οι υστερογοτθικές αναφορές πιθανότατα έλκουν την
καταγωγή από τα δυτικοευρωπα"κά χειρόγραφα που
προφήτευαν με εικονογραφημένους χρησμούς τη δια�
δοχή των παπών, και τον ερχομό ενός «αγγελικού πά�
πα» (Vaticinia). Η εικονογραφία των Vaticiniorum είχε
προκύψει από τους «χρησμούς του Λέοντος» μέσω μιας
διαδικασίας «δανεισμού» από το Βυζάντιο προς τη Δύ�
ση, που συνέβη στην Ιταλία στα τέλη του 13ου�αρχές
14ου αι.29. Έκτοτε, τα Vaticinia ακολούθησαν αυτόνο�
μη διαδρομή και πολλά τέτοια χειρόγραφα δημιουργή�
θηκαν όχι μόνο σε ιταλικό, αλλά και σε γαλλικό και
γερμανικό περιβάλλον. Η σύγκριση ορισμένων Vatici�
niorum του 15ου και 16ου αι. με τα χρησμολόγια του
16ου αι., ωστόσο, οδηγεί στη διαπίστωση ύπαρξης κοι�
νού κώδικα ανάμεσα στους δύο διακριτούς και αυτόνο�
μους κλάδους ως προς τα βασικά νοήματα και την εικο�
νογραφία, την τεχνοτροπία, την αναπαράσταση του
χώρου και την εξισορρόπηση αντιφατικών στοιχείων
(όπως την περιγράψαμε παραπάνω)30.
Η παράσταση του χρησμού 8 υφίσταται για πρώτη φο�
ρά τροποποιήσεις, που ανανεώνουν σε σημαντικά ση�
μεία την παράδοση, σε μια ομάδα χρησμολογίων που

να «προβλέπουν» τη διαδοχή των Οθωμανών σουλτά�
νων, ο χρησμός 8 άρχισε να «προλέγει» την ανακατάλη�
ψη της Πόλης εκ μέρους των χριστιανών.
Στον βαθμό που η ανακατάληψη γινόταν αντιληπτή ως
επιστροφή στην προ του 1453 κατάσταση, οι μικρογρά�
φοι απέφευγαν να εφαρμόσουν τη γεωμετρική προοπτι�
κή ή να δείξουν την πηγή του φωτός (σκιά) στην παρά�
σταση της πόλης, ακόμη και όταν το πράττουν στην ει�
κονογράφηση άλλων χρησμών στο ίδιο χρησμολόγιο26.
Στα περισσότερα χρησμολόγια, η πόλη του χρησμού 8
παριστάνεται κατά τον παραδοσιακό, μεσαιωνικό τρό�
πο (Εικ. 3), δηλ. ως ένα κλειστό κυκλικό ή πολυγωνικό
τείχος με μία πύλη και λίγα, συνοπτικά αποδοσμένα,
κτίρια στο εσωτερικό. Από εικονογραφική άποψη, η
απεικόνιση της πόλης στα παραδείγματα αυτά μπορεί

Εικ. 3. Εικονογράφηση του χρησμού 8 (Marc.gr.VII.3, φ.
30v, α΄ μισό 16ου αι.). Από: M. Zorzi (επιμ.), Venetiae quasi
alterum Byzantium. Ελληνικά χειρόγραφα στη Μαρκιανή
Βιβλιοθήκη από Βενετσιάνικες συλλογές, κατάλογος έκθε�
σης, Βενετία 1993, Αθήνα 1994.



χρονολογούνται στη δεκαετία 1560�7031. Τα τέσσερα
συγγενή μεταξύ τους χρησμολόγια αποδίδουν την πα�
ράσταση με διαφορετικό το καθένα τρόπο32, πράγμα
που (μαζί και με άλλες ενδείξεις) σημαίνει ότι εκτυλίσ�
σεται μπροστά μας η διαδικασία της προσαρμογής προς
ένα νέο εικονογραφικό σχήμα, το οποίο θα εξυπηρε�
τούσε μία νέα ερμηνεία.
Πράγματι, τα συγκεκριμένα χειρόγραφα τροποποιούν
το νόημα των χρησμών εισάγοντας νέα χρησμολογικά
κείμενα, ενώ τα παλαιά (τα 16 στιχουργήματα) υφίσταν�
ται και αυτά, μαζί με την εικονογράφησή τους, κάποιες
αλλαγές στη διευθέτηση33. Τα νέα κείμενα προηγούνται
ή έπονται των στιχουργημάτων και γράφτηκαν ad hoc,
μάλλον μεταξύ 1540�60. Ορισμένα εικονογραφήθηκαν
και αυτά, γεγονός που συνδεόταν με μια πολύ πρόσφα�
τη εξέλιξη στη χρησμολογική παράδοση34.
Όσον αφορά την εικονογράφηση του χρησμού 8, η ου�
σία της ανανέωσης εντοπίζεται στον τρόπο απόδοσης
του χώρου (προοπτική, σκιές) (Εικ. 4)35. Και τα τέσσερα
χρησμολόγια διερευνούν με τον τρόπο τους αυτό το ζή�
τημα, μένοντας πάντως σχετικά κοντά στην έως τότε ει�
κονογραφία. Από την άλλη πλευρά, δύο από τις νέες ει�
κόνες αναπαριστούν και αυτές την Κωνσταντινούπολη.
Καθώς εμφανίζονταν για πρώτη φορά, οι εικόνες αυτές
είχαν αυξημένη τη δυνατότητα αποστασιοποίησης από
το παραδοσιακό σχήμα. Όντως, οι συγκεκριμένες απει�
κονίσεις συνιστούν πραγματική τομή στη χρησμολογι�
κή παράδοση, ιδίως στον κώδικα της Οξφόρδης (Εικ.
5)36. Τα δύο κείμενα, που εικονογραφούν αυτές οι πα�
ραστάσεις, δηλαδή ο χρησμός του κίονα και ο χρησμός
του αγγελοφόρου, έπονται αμέσως των 16 στιχουργη�
μάτων και αναφέρονται σε έναν χρησμό που βρισκόταν,
υποτίθεται, πάνω στον κίονα του Ξηρόλοφου, στην
Κωνσταντινούπολη. Ο χρησμός ισχυριζόταν ότι πέντε

μόνο σουλτάνοι θα βασιλεύσουν στην Πόλη. Στη συνέ�
χεια, σύμφωνα με τα δύο κείμενα, αυτή θα περνούσε
στα χριστιανικά χέρια του άριστου βασιλιά και μια νέα

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

σύγκρινε λ.χ. την πόλη του φ.16 με αυτήν στο φ.30v (χρησμός 8)
του χρησμολογίου Marc.gr.VII.3], ή αυτό της Δημοτικής Βιβλιοθή
κης του Carpentras, ms.340, χρονολογούμενο ανάμεσα στα τέλη
του 15ου και στον 16ο αι. και προσβάσιμο μέσω της διαδικτυακής
βάσης δεδομένων του Institut de recherche et d’histoire des textes
(CNRS): http://www.enluminures.culture.fr/documentation/enlumi
ne/fr/ [τελευταία πρόσβαση 27/09/2011: σύγκρινε λ.χ. την παρά
σταση του φ. 13v με αυτήν στο φ. 251v (χρησμός 12) του χρησμο
λογίου Bodl.Barocc.gr.145]. Και τα δύο χειρόγραφα προέρχονται
από την κεντρική Ιταλία.
31 Για την ομάδα αυτή βλ. Καστρινάκης, ό.π., 71 80. Τα χρησμολό
για της ομάδας είναι τα Vat.gr.1188 (χρησμός 8: φ. 15v), Berol.Sta
atl.Bibl.gr.297 (φ. 8), Bodl.Barocc.gr.145 (φ. 248v), Escorial.gr.Y.I.
16 (φ. 19v). Δεν υπάρχει εδώ χώρος για να αναπτυχθούν οι τελευ
ταίες επεξεργασίες πάνω στο ζήτημα της ταξινόμησης. Σύμφωνα 

με την έως τώρα έρευνά μου, το πέμπτο χειρόγραφο της ομάδας,
το Taur.Bibl.Univ.27, θα πρέπει να θεωρείται μάλλον οριστικά χα
μένο, στην πυρκαγιά που έπληξε τη Βιβλιοθήκη του Τορίνου το
1904.
32 Μόνο στους κώδικες της Οξφόρδης και του Εσκοριάλ η παρά
σταση είναι σχεδόν όμοια η μία με την άλλη.
33 Πρβλ. π.χ. εδώ παραπάνω, υποσημ. 20.
34 Η εξέλιξη αυτή ανάγεται στον κώδικα Vind.Hist.gr.80 των μέ
σων του 16ου αι, τον οποίο θεωρούμε πρόδρομο της ομάδας, και
στον οποίο για πρώτη φορά εικονογραφούνται άλλα κείμενα,
εκτός από τα 16 στιχουργήματα.
35 Τη σχετική ανάλυση βλ. στο Καστρινάκης, ό.π., 73 77.
36 Οι εικόνες βρίσκονται στα Vat.gr.1188 (φφ. 24 24v), Berol.Sta
atl.Bibl.gr.297 (φφ. 12v 13), Bodl.Barocc.gr.145 (φφ. 257v 258),
Escorial.gr.Y.I.16 (φφ. 30v 31).

397

Εικ. 4. Εικονογράφηση του χρησμού 8 (Bodl.Barocc.gr.145,
φ. 248v, 1560�70). The Bodleian Library, University of Ox�
ford.



37 Το πρώτο από τα δύο κείμενα αναπτύσσει το θέμα του χρησμού
του κίονα, ενώ η έμφαση στη νέα εποχή δίνεται από το δεύτερο
κείμενο, το οποίο τελειώνει με τη φράση: «[…] Θεός συμπαθής και
πάλιν ώκτειρέ σε, πρα�νων πάσαν κακίαν εθνών απίστων». Ο λό
γος απευθύνεται στην Κωνσταντινούπολη, την καλούμενη και
«νέα Βαβυλώνα».
38 Στους Bodl.Laud gr. 27, Vind.hist.gr.80, Vind.Suppl.gr. 172, και
Vat.Ottobon.gr. 260.

39 Στους πρόδρομους κώδικες η φράση μπορεί να ποικίλλει ελα
φρώς. Στον Vind.Suppl.gr. 172 προστίθενται στις «ομονοούσες»
χώρες η Ιταλία και η Δαλματία.
40 Τα «status» του Πατρός (Παλαιά Διαθήκη), του Υιού (Καινή
Διαθήκη), του Αγ. Πνεύματος (η εποχή της renovationis). Βλ. Cl.
Carozzi, H. Taviani Carozzi, La fin des temps. Terreurs et prophéties
au Moyen Âge, Παρίσι 1999, 74 92.

398

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

την ανθρώπινη ιστορία τα Vaticinia από τη γένεσή τους,
τον 13ο�14ο αι.
Βασισμένη στα ιουδα"κά και χριστιανικά κείμενα που
μιλούσαν για τη διαδοχή των τεσσάρων βασιλείων ή
των επτά «ημερών», καθώς και στα κείμενα που είχαν
γραφτεί από τον Ιωακείμ του Φιόρε (π. 1135�1202) ή
αποδίδονταν σε αυτόν, που μιλούσαν για τα τρία ιστο�
ρικά «πολιτεύματα» (status)40, η ιδεολογία της renova�
tionis, κινούμενη στα όρια του καθολικισμού, εννοούσε
τα επεισόδια της ανθρώπινης ιστορίας ως διαδοχικές

εποχή θα ξεκινούσε, με χαρακτηριστικό την κατά θεία
χάρη πράυνση της κακίας των «άπιστων εθνών»37.

6. Η επίκληση μιας νέας εποχής στην κατακλείδα των
χρησμών εξηγεί και τη φράση που τους εισάγει στα τέσ�
σερα χειρόγραφα, καθώς και στους πρόδρομούς τους
κώδικες38: «[Ι]σπανίας, Αρμενίας, Ιουδαίας και Αρα�
βίας ομόνοια»39. Πρόκειται για άμεσες αναφορές στην
ιδέα της Renovationis (Reformationis) Mundi (Ecclesi�
ae), ιδέα κεντρική στον τρόπο που αντιλαμβάνονται

Εικ. 5. Εικονογράφηση του χρησμού του κίονα και του χρησμού του αγγελοφόρου (Bodl.Barocc.gr.145, φ. 257v�258, 1560�
70). The Bodleian Library, University of Oxford.



εκπληρώσεις προφητειών, και λάμβανε διάφορες εκδο�
χές, ανάλογα με το πού δινόταν η έμφαση. Γενικά, ανέ�
μενε τον ερχομό ενός «αγγελικού πάπα», συχνά μαζί με
έναν ισχυρό και δίκαιο χριστιανό ηγεμόνα41, που θα
ένωνε υπό το σκήπτρο του όλους τους λαούς. Η Εκκλη�
σία του Χριστού θα ενωνόταν και αυτή και θα ανανεω�
νόταν. Μια εποχή ειρηνική και δίκαιη θα άρχιζε έτσι
πάνω στη γη, πριν τη Δευτέρα Παρουσία42.
Η μεσαιωνική αυτή ιδέα παρέμενε ζωντανή τον 15ο και
16ο αι. Σε κάποιες εκδοχές ευαγγελιζόταν την ανάκτη�
ση της Κωνσταντινούπολης43, καθώς και την ένωση της
Ελληνικής Εκκλησίας με τη Ρώμη44, σταθμό της συνένω�
σης όλου του χριστιανικού ποιμνίου σε μια nova religio
με μία ποίμνη και έναν ποιμένα45.
Ένα παρακλάδι της κεντρικής ιδέας υποβάθμιζε κάπως
τη θε"κή παρέμβαση δίνοντας έμφαση στην ανθρώπινη
δράση, και αποκαλούσε τη renovationem «χρυσή επο�
χή» (aurea aetas, saeculum aureum). Η εκδοχή αυτή βα�
σιζόταν σε παγανιστικές πηγές, χρησμολογικές (σιβυλ�
λικοί χρησμοί) και άλλες46, στην αστρολογία και στον
αποκρυφισμό, και κέρδισε έδαφος από την περίοδο της
Αναγέννησης και εξής σε σχέση με άλλες εκδοχές, κυ�
ρίως στους κύκλους των ουμανιστών47. Καθώς τόνιζε
τον ρόλο του κοσμικού ηγεμόνα, το κύρος της μάλλον
ενισχυόταν από τον ανταγωνισμό μεταξύ των ευρωπαί�
ων βασιλέων, ιδίως των Γάλλων (Βαλουά, Βουρβόνοι)
και των Γερμανών (Αψβούργοι)48, και ίσως περιείχε κά�
ποια στοιχεία πρώιμου εθνικισμού49.
Κατά την ανάγνωσή μας, τα χρησμολόγια αποτελούν
απόδειξη για το ότι η οικουμενικότητα της renovationis
και της aureae aetatis συγκίνησε ιδιαιτέρως ορισμένους
από τους χριστιανούς λογίους της Ανατολής. Τουλάχι�
στον μετά το 1453 (αν όχι και από το α΄ μισό του 15ου
αι.), η βασική επιλογή σχετικά με τους «χρησμούς του
Λέοντος» ήταν να στοιχιστούν με αυτά τα οράματα.

7. Η πρώτη ενέργεια προς αυτή την κατεύθυνση αφο�
ρούσε την εικονογράφηση του τελευταίου στιχουργή�
ματος (χρησμός 16), ενός πολύ ισχυρού σημείου της
αφήγησης50. Σε αντίθεση με τους χρησμούς 12�15, στον
χρησμό 16 (Εικ. 6) η εικονογράφηση δεν βρίσκει καμία
απολύτως αναφορά στους στίχους – ένδειξη ότι η συγ�

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

41 Reeves, The Influence of Prophecy…, ό.π, 416, 420, 424.
42 Στο ίδιο, ό.π., 586 (General Index: Renovatio). Στις περισσότερες
εκδοχές εννοείται ότι η renovatio θα έλθει μετά την εμφάνιση και
ήττα του Αντίχριστου, αλλά αυτό δεν γίνεται πάντοτε σαφές.
43 Στο ίδιο, ό.π., 367 368, 449.
44 Στο ίδιο, ό.π, 577 (General Index: Greek Church, return to Roman
obedience prophesied).
45 Στο ίδιο, ό.π, 590 (General Index: Unum ovile et unus pastor).
46 Ο Ησίοδος και ο Οβίδιος μιλούσαν για τη διαδοχή των τεσσά
ρων ή πέντε ιστορικών εποχών, από τις οποίες η πρώτη ήταν η
Χρυσή.
47 Reeves, The Influence of Prophecy…, ό.π., 577 (General Index:

Gold, Age of).
48 Fr. A. Yates, Astraea. The Imperial Theme in the Sixteenth Cen�
tury, έκδ. Penguin 1977 [11975].
49 D. Weinstein, Savonarola and Florence: Prophecy and Patriotism
in the Renaissance, Πρίνστον 1970. O. Niccoli, Prophecy and Peo�
ple in Renaissance Italy, Πρίνστον 1990 (α΄ έκδοση ιταλικά, 1987),
168 193. R. Kagan, Lucrecia’s Dreams. Politics and Prophecy in Six�
teenth�Century Spain, Μπέρκλε" 1990.
50 Οι χρησμοί 12 16 περιγράφουν τον ερχομό του άριστου βασι
λιά, ο οποίος κατά θεία πρόνοια θα αναλάβει την εξουσία στην
Κωνσταντινούπολη μετά την καταστροφή ανάκτησή της.

399

Εικ. 6. Εικονογράφηση του χρησμού 16 (Ambros.gr.723, φ.
12, α΄ μισό 16ου αι.). Biblioteca Ambrosiana, Milano.



51 Pallium φέρουν μόνον συγκεκριμένοι ιερωμένοι του ρωμα"κού
δόγματος: αρχιεπίσκοποι με μητροπολιτικό τίτλο, πατριάρχες και
ο πάπας.
52 Μόνον δύο χρησμολόγια εικονίζουν τον επίσκοπο με ημισφαι
ρική μίτρα: ένα του 16ου και ένα του 17ου αι. Ίσως ήταν αυτή η
αρχική εκδοχή της εικόνας: παρίστανε, δηλ., τον άριστο βασιλιά
να στέφεται από τον πατριάρχη. Κατά τον 16ο αι., πάντως, ακόμη
και σε αυτή την περίπτωση ο επίσκοπος θα μπορούσε να ερμηνευ

θεί όχι ως ορθόδοξος, αλλά ως ουνίτης.
53 Το κάλυμμα της κεφαλής του άριστου βασιλιά στις εικόνες των
χρησμών 13 16 ποικίλλει από τη μία εικόνα στην άλλη και από το
ένα χειρόγραφο στο άλλο (ημισφαιρικός πίλος ή μίτρα, διάδημα
δυτικού τύπου). Δεν πρόκειται, βέβαια, για ζήτημα γούστου, αλλά
νοήματος. Ιδίως στην εικόνα του χρησμού 16, το κάλυμμα της κε
φαλής του βασιλιά ίσως είχε σημασία και για την ταύτισή του.

400

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

κών συμβόλων της εξουσίας (σκήπτρο, σφαίρα), από
έναν επίσκοπο που φορά τη ρωμα"κή πιννοειδή μίτρα,
και σε ορισμένα χρησμολόγια και το ρωμα"κό pal�
lium51. Η συντριπτική πλειονότητα των χρησμολογίων
εμμένει στη σαφή δήλωση του ρωμα"κού δόγματος του
επισκόπου52, ώστε δεν μπορεί κανένας παρά να συμπε�
ράνει ότι ο άριστος βασιλιάς, ανεξάρτητα από την
«εθνικότητά» του53, αναμένεται να είναι φίλος της ένω�
σης των Εκκλησιών, καταρχήν στη μορφή που αυτή είχε

κεκριμένη εικόνα μάλλον υπέστη ριζική μετατροπή κά�
ποια στιγμή πριν τον 16ο αι., ώστε να δοθεί νέα ερμη�
νεία στο στιχούργημα. Δεν γνωρίζουμε ποια μορφή είχε
η εικόνα πριν – η νέα εικόνα, πάντως, στόχευσε στη
συμπλήρωση του νοήματος της εικόνας του χρησμού 15.
Όπως στον χρησμό 15 εικονιζόταν η προχείριση του
άριστου βασιλιά από έναν άγγελο (εικονιζόταν δηλ. η
θε"κή πηγή της εξουσίας του), έτσι στον χρησμό 16 απει�
κονίστηκαν οι επίγειοι όροι της: η εγχείριση των κοσμι�

Εικ. 7. Η κρήνη της νεότητας (Mutinensis Alfa.X.2.14 Lat.209, φ. 10, περ. 1460). Από: J. J. G. Alexander, Italian Renaissance
Illuminations, Λονδίνο 1977.



ήδη λάβει ιστορικά με τη Σύνοδο της Φεράρας�Φλωρεν�
τίας, το 1438�39. Δεν είναι ακόμη ξεκάθαρο αν η παρέμ�
βαση στον χρησμό 16 έγινε μεταξύ 1438/39�1453 (πράγ�
μα που θα σήμαινε ότι ήδη από την περίοδο εκείνη ένας
τουλάχιστον κλάδος της παράδοσης των «χρησμών του
Λέοντος» αναπαραγόταν από ενωτικούς κύκλους)54, ή
αν έγινε μετά το 1453 (τέλη 15ου�αρχές 16ου αι.), όταν
κάθε προσδοκία ανάκτησης της Κωνσταντινούπολης
που αναζητούσε πρόσφυση στην πραγματικότητα δεν
μπορούσε παρά να συνδεθεί με την ενωτική προοπτική.

8. Σε δεύτερη φάση (μέσα 16ου αι.�1570), οι χρησμολό�
γοι υιοθέτησαν το πολιτικό πρόγραμμα της ειδικής ου�
μανιστικής εκδοχής της renovationis, που αναφερόταν

στην παγανιστική «χρυσή εποχή»55. Εξαιτίας της θέσης
που είχε η Πόλη στη δική τους αντίληψη για την «οικου�
μένη», επέφεραν μια τροποποίηση στο πρόγραμμα,
υπογραμμίζοντας αντί της Ρώμης τον ρόλο της Κων�
σταντινούπολης. Τη στόχευση αυτή υπηρετούν τα χρη�
σμολόγια του 1560�70.
Τούτο το βήμα ήταν η αιτία που απομάκρυνε από την
παράδοση τις δύο νέες εικόνες του χρησμολογίου της
Οξφόρδης (Εικ. 5). Αυτές αναζήτησαν τα πρότυπά τους
στο αυθεντικό περιβάλλον των ιδεών που τις ενέπνευσε.
Τα τείχη σε σχήμα «Π», που ορίζουν προοπτικά τον χώ�
ρο στην εικόνα του χρησμού του κίονα (Εικ. 5, αριστε�
ρά), μοιάζουν με τον περίβολο στις εικόνες των Vatici�
niorum της Βρετανικής Βιβλιοθήκης, με αριθμό Harley

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

54 Ένα τέτοιο συμπέρασμα, πάντως, θα αναιρούσε εν μέρει αυτό
του Κ. Μουστάκα, ότι «[…] η επινόηση και κυκλοφορία χρησμολο
γικών διηγήσεων πριν από την Άλωση θα πρέπει να συνδεθεί μάλ
λον με την ανθενωτική παράταξη […]». Κ. Μουστάκας, «Μαμάιμι:
συμβολή στη μελέτη της χρησμολογικής παράδοσης κατά την επο

χή της Άλωσης», Αριάδνη 14 (2008), 149.
55 Ο χρησμός του κίονα του Ξηρόλοφου συνδέει ακριβώς τους
χρησμούς με τη βυζαντινή (παγανιστικού ήθους) πατριογραφική
παράδοση, από την οποία αντλεί τη διατύπωσή του. Βλ. Καστρι
νάκης, ό.π., 21 42.

401

Εικ. 8. Η Χρυσή εποχή της ανθρωπότητας (Lucas Cranach ο Πρεσβύτερος, περ. 1530). Nationalmuseet for Kunst, Arkitektur
og Design, Oslo.



56 Το χειρόγραφο είναι προσβάσιμο μέσω του διαδικτύου, στη δι
εύθυνση http://www.bl.uk/catalogues/illuminatedmanuscripts/re
cord.asp?MSID=8278&CollID=8&NStart=1340 [τελευταία πρό
σβαση 27/09/2011]. Προέρχεται (όπως αυτά της υποσημ. 30) από
την κεντρική Ιταλία, και συγκεκριμένα από τη Φλωρεντία.
57 Το χειρόγραφο, αστρολογικού αστρονομικού περιεχομένου,
βρίσκεται στην Πανεπιστημιακή Βιβλιοθήκη Estense της Μόδενας
με τον αριθμό Alfa.X.2.14 (=Lat.209). Η μικρογραφία βρίσκεται
στο φ.10. Βλ. J. J. G. Alexander, Italian Renaissance Illuminations,
Λονδίνο 1977, πίν. 27b. E. Milano (επιμ.), Commentario al codice
De sphaera (alfa.X.2.14=Lat.209) della Biblioteca Estense di Mo�
dena (έκδοση facsimile), Μόδενα 1995. Ο κώδικας έχει αποδοθεί
στον μικρογράφο Cristoforo de Predis (1440/45 1486).
58 Σε αντίθεση με το χειρόγραφο της Μόδενας, πάντως, τα τείχη
του χρησμολογίου είναι τοπογραφικά παράδοξα, καθώς δεν περι
κλείουν την πόλη ή τον κίονα, αλλά τον «εκτός τειχών» χώρο.
59 Και οι δύο πίνακες ζωγραφίστηκαν περί το 1530 στη νότια Γερ
μανία. Ο ένας βρίσκεται σήμερα στην Παλαιά Πινακοθήκη του 

Μονάχου (αρ. ευρ.: 13175, διαστ.: 73,5×105,3 εκ.), και ο άλλος
στην Εθνική Πινακοθήκη του Όσλο (αρ. ευρ.: NG.M.00519, διαστ.:
75×103,5 εκ.). Τα έργα του Κράναχ διαδόθηκαν ευρύτατα μέσω
χαλκογραφιών.
60 Η γεωμετρική προοπτική εξαιρεί τα χωρίς όγκο τείχη, τον κίονα
που μοιάζει χάρτινος, καθώς και την αποδοσμένη με ανάστροφη
προοπτική λάρνακα του πρώτου πλάνου.
61 Reeves, The Influence of Prophecy…, ό.π, 430 431, 436, 451.
62 Οι ουσιαστικές αλλαγές εδώ πρέπει να αναζητηθούν βαθύτερα
και ευρύτερα, στις βασικές συντεταγμένες της νόησης, δηλ. στη συ
νολική αντίληψη για τον ιστορικό χρόνο [βλ. W. Von Leyden, «An
tiquity and Authority: A Paradox in the Renaissance Theory of Hi
story», Journal of the History of Ideas 19 (1958), 473 492] και για
τον γεωγραφικό χώρο [βλ. H. Belting, Hieronymus Bosch. Garden
of Earthly Delights, Μόναχο 2005 (ανατ. 2007), 99]. Η παρατήρηση
του Belting ότι ο Κήπος των επίγειων ηδονών είναι ταυτοχρόνως
«no longer medieval and not yet modern» (ό.π., 8) προκύπτει από
συλλογιστική παρόμοια με τη δική μας.

402

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

αρχές της μίμησης της φύσης (imitatio) και της πρωτοτυ�
πίας (inventio). Τελικά, όμως, δεν αφίσταται από την
παράδοση κατά την ουσία60. Στις εικόνες συναντάται ο
Μεσαίωνας και η Αναγέννηση ή, ειδικότερα, η renovatio
και ο ουμανισμός, με τρόπο που θολώνει τις διαχωρι�
στικές γραμμές61. Το ίδιο ισχύει, βέβαια, και για τα ευ�
ρωπα"κά έργα με τα οποία συγκρίνουμε τις εικόνες του
χρησμολογίου62.

9. Το ότι οι άνθρωποι που δημιούργησαν το συγκεκρι�
μένο χρησμολόγιο είχαν επαφή με αυτές τις ιδέες, ευρύ�
τατα διαδεδομένες στην Ευρώπη, δεν προκαλεί έκπλη�
ξη. Μολονότι δεν έχουν ακόμη ακριβώς εντοπιστεί, φαί�
νεται ότι, αν δεν ήταν αυτοί οι ίδιοι, κατά κάποιον τρό�
πο σχετίζονταν με τον γνωστό γραφέα και λόγιο Μα�
νουήλ Μαλαξό και τον ανιψιό του Ιωάννη, οι οποίοι
εργάστηκαν στην Αποστολική Βιβλιοθήκη του Βατικα�
νού και στην Κωνσταντινούπολη, και είχαν σχέσεις με

1340, του β΄ μισού του 15ου αι.56. Ακόμη πιο κοντά βρί�
σκεται μικρογραφία που αποδίδει το σχετικό με τη
«χρυσή εποχή» θέμα: «Η κρήνη της νεότητας» (Εικ. 7),
σε χειρόγραφο γνωστό ως De Sphaera Estense57, ζωγρα�
φισμένο από Λομβαρδό καλλιτέχνη για την Αυλή του
Δούκα του Μιλάνου, Φραγκίσκου Σφόρτσα, γύρω στο
146058.
Η δεύτερη από τις δύο εικόνες του χρησμολογίου, πάλι
(Εικ. 5, δεξιά), έχει το σχήμα των τειχών όμοιο με τον
περίβολο που περικλείει τον κήπο σε δύο εκδοχές του
θέματος «Η Χρυσή εποχή του ανθρώπινου γένους»
(Εικ. 8), που ζωγράφισε ο Lucas Cranach (ο Πρεσβύτε�
ρος: 1472�1553)59.
Σε σχέση με τη χρησμολογική παράδοση, ο τρόπος απει�
κόνισης του φυσικού και δομημένου περιβάλλοντος
στις δύο εικόνες του χρησμολογίου, με τη χρήση γεωμε�
τρικής προοπτικής και φωτοσκιάσεων, είναι τόσο και�
νοτόμος, ώστε ανακαλεί στη μνήμη τις Αναγεννησιακές



την παράταξη του ενωτικού πατριάρχη Μητροφάνη Γ΄
(1565�72, 1579�80)63. Ο κόσμος τους ήταν αρκετά ευρύς
και ενημερωμένος, και στα έργα τους μπορούμε, νομίζω,

να δούμε το ελληνόφωνο επεισόδιο ενός ευρωπα"κού
καλλιτεχνικού και ιδεολογικού φαινομένου, παράγω�
γου της πρώιμης νεότερης εποχής64.

Η  ΑΝΑΝΕΩΣΗ  ΤΗΣ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΠΑΡΑΔΟΣΗΣ  ΣΤΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΗΜΕΝΑ  ΧΡΗΣΜΟΛΟΓΙΑ  ΤΟΥ  16ΟΥ ΑΙΩΝΑ

63 Οι Μαλαξοί βρίσκονται με βεβαιότητα πίσω από τρία τουλάχι
στον χρησμολόγια, τα οποία θεωρούμε πρόδρομα των χειρογρά
φων του 1560 70. Για το θέμα αυτό, και για τον κυρίαρχο ρόλο
που είχε η Κωνσταντινούπολη στην παραγωγή των χειρογράφων
του 1560 70 βλ. Ν. Καστρινάκης, ό.π., 35 41, 84 99, 116 125. Με
τον κύκλο των Μαλαξών πρέπει κάπως να σχετίζεται ο βενετο
κρητικός κύκλος του Φραγκίσκου Μπαρότσι και του Γεώργιου
Κλόντζα, οι οποίοι, στα δικά τους χρησμολόγια, φαίνεται να λαμ

βάνουν υπόψη τις καινοτομίες των Μαλαξών. Σημειωτέον ότι το
ένα από τα πέντε χρησμολόγια του 1560 70, αυτό ακριβώς που
χρησιμοποιούμε εδώ για τις συγκρίσεις (Bodl.Barocc.gr.145, φφ.
233v 259v), βρέθηκε, όχι πολύ μετά τη δημιουργία του, στη βιβλιο
θήκη του Μπαρότσι.
64 Θα προτιμούσα τον όρο early modern, και όχι pre modern, τον
οποίο πρότεινε ο Slobodan Ćurčić στις συζητήσεις της παρούσας
ημερίδας, σε αντικατάσταση του post byzantine.

403

Nikos  Kastrinakis

THE  REVIVAL  OF  THE  BYZANTINE  TRADITION  IN  16TH�CENTURY  
ILLUSTRATED  MANUSCRIPTS  OF ORACLE  WRITINGS

The article attempts to raise certain questions concern�
ing the study of thirty 16th�century illuminated manu�
scripts, which contain the Oracles of Leo the Wise (P.G.
107, 1129�1140).
The endeavor is governed by the continuous search for the
historicity of the text, that is, by the unequivocal fact that
oracles were interpreted in different ways by the readers
of each time. Each interpretation was informed by ideo�
logical suggestions related to current developments. The
earliest focal point of these suggestions (9th�12th c.) con�
cerned dynastic legalization, while in the 13th c. a second
and third focal point were intertwined with the first: con�
cerning the Fall of Constantinople and the emergence of

an excellent king who would conquer it, respectively, who
from the 14th c. on often took on eschatological charac�
teristics. The second focal point drew material from the
literary tradition of the Patria, and the third from Apoca�
lyptic literature, two genres that have always been related
to the oracle writing tradition.
Since the only surviving oracular illuminated manu�
scripts are dated to the 16th c. on, the paper by necessity
begins with and mainly focuses on these. It follows the
way in which the Christian kings of oracular literature
were gradually altered to Ottoman ones after 1453
through successive adaptations in the texts and through
transformations in images. It also records the early steps



404

ΝΙΚΟΣ  ΚΑΣΤΡΙΝΑΚΗΣ

tial conceptual dialogue. Specifically, the scholars who
compiled the Greek oracles after 1453 aligned their ideas
and their perceptions about human history, the past,
present and future of the world, with ideas and percep�
tions already widespread in Europe since the 13th c.
These ideas are condensed in texts, mainly Italian, which
described the Renovatio (Reformatio) Mundi (Ecclesi�
ae), an ecumenical soteriological vision, which had two
versions in the 16th c.: a medieval one (more privileged
and metaphysical) and a humanistic one built on the first
(more “pragmatic”).
These perceptions certainly are not in conflict with the
course of life and the interests of people who up to now
are known as editors, scribes, commissioners or miniatur�
ists of oracles, as well as of their general environment.

of an attempt to interpret the stylistic idiom of the repre�
sentations (a peculiar mixture of medieval, late Gothic
and Renaissance�Mannerist allusions), through the grad�
ual restoration of the network of cause and effect which
collectively defined the creation of oracular literature. In
weaving this network the lasting conflict between tradi�
tion and the present is decisive, as is the lasting connec�
tion of the Greek oracle tradition with the corresponding
traditions of other European languages, especially the
Latin�Italian one.
The latter factor is shown to be a derivative phenomenon.
The connection, that is, is not superficial (one which in
the bibliography often amounts to nothing as soon as the
model is discovered and “western influence” is noted) but
has a reason. It is not an influence but a relation, an essen�

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

