
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 33 (2012)

   Δελτίον XAE 33 (2012), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημήτρη Κωνστάντιου (1950-2010)

  

 

  

  Η θρησκευτική ζωγραφική στον ελληνικό κόσμο
ανάμεσα στο Βυζάντιο και τη Δύση. Αισθητικές
αναζητήσεις και ιδεολογικές προσεγγίσεις από τα
χρόνια του Διαφωτισμού ως τη γενιά του '30
(Περίληψη) 

  Ευγενία ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΥ   

  doi: 10.12681/dchae.1274 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΥ Ε. (2014). Η θρησκευτική ζωγραφική στον ελληνικό κόσμο ανάμεσα στο Βυζάντιο και τη Δύση.
Αισθητικές αναζητήσεις και ιδεολογικές προσεγγίσεις από τα χρόνια του Διαφωτισμού ως τη γενιά του ’30
(Περίληψη). Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 33, 433–434. https://doi.org/10.12681/dchae.1274

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 19:51:26



Στη νεώτερη ιστορία του ελληνικού κόσμου (18ος�
20ός αιώνας) επανέρχεται το ζήτημα της αισθητικής
αξίας της βυζαντινής τέχνης και της συνέχειάς της μετα�
βυζαντινής, αλλά και το ζήτημα της θέσης αυτής της τέ�
χνης ως εσωτερικής διάστασης της ευρωπα!κής. Ιδεολο�
γία και αισθητική συνυφαίνουν έναν καμβά θέσεων και
αντιθέσεων ελλήνων και ξένων σε έναν διάλογο που
υπερασπίζεται αντίστοιχα τον νατουραλισμό της τέ�
χνης ή αυτό που ο André Grabar ονόμασε «απεικόνιση
του περιεχομένου της φαντασίας». 
Ο ευρωπα!κός 18ος αιώνας απομακρύνεται για πολ�
λούς λόγους από το Βυζάντιο και την τέχνη του. Η
«Ανακάλυψη της Αρχαιότητας» και η ανάπτυξη των
συλλογών τέχνης, έπαιξαν προφανώς σημαντικό ρόλο
αποκόπτοντας την Ελλάδα και τη Ρώμη από τις χρι�
στιανικές και μεσαιωνικές προεκτάσεις τους. Η αρχαία
ιστορία, πρότυπο πλέον πολιτιστικό για την Ευρώπη,
σύντομα δεν έβλεπε στην Ανατολή παρά μια παρακμή.
Επιπλέον, αυτήν την εποχή, στα μάτια του Διαφωτι�
σμού η ορθοδοξία θεωρείται καθαρή δεισιδαιμονία κα
με αυτή τη λογική στενά συνδεδεμένη με τις άλλες θρη�
σκείες της Ευρώπης, τις οποίες απέρριπταν οι philoso�
phes οικουμενικά. Όλες οι περιγραφές των ταξιδιωτών
από τις χώρες του Διαφωτισμού προς την Ορθόδοξη
Ανατολή, από την Αγία Πετρούπολη έως την Κωνσταν�
τινούπολη, είναι σταθερά αρνητικές, ειδικά ως προς την
αισθητική των ορθόδοξων εικόνων. 
Ο ορθόδοξος κόσμος την ίδια εποχή, ζει και προοδεύει
αναπτύσσοντας τις δικές του σχέσεις με τον διαφωτι�
σμό και την Ευρώπη. Για τη μεταβυζαντινή τέχνη, τόσο
στον τουρκοκρατούμενο, όσο και στο βενετοκρατούμε�
νο χώρο, θα υπάρξει ένα μεγάλο άνοιγμα προς τη Δύση
και προς την εισαγωγή του κοσμικού στοιχείου στα
θρησκευτικά θέματα. Το Άγιον Όρος, αλλά και το κο�

σμοπολίτικο και ανοιχτό στην αρχαία γραμματεία πο�
λιτιστικό κλίμα των Ιωαννίνων και της Ηπείρου γενικό�
τερα, αναφέρονται ως παραδείγματα υποδοχής και
αφομοίωσης των ιδεών του διαφωτισμού και γενικότε�
ρα των ανοικτών σχέσεων με τη Δύση, που εκφράστη�
καν αναπόφευκτα και στην τέχνη. 
Όσο για τους έλληνες διαφωτιστές, η εισαγωγή της δυ �
τικής τεχνοτροπίας στην ζωγραφική των ορθόδοξων
ναών δεν φαίνεται να απέκτησε άλλους οπαδούς, εκτός
από τον Κοραή. 
Μετά την έναρξη της Επανάστασης, η προσέγγιση του
στρατηγού Μακρυγιάννη αποτελεί αντιπροσωπευτικό
δείγμα της γενικότερης αμφιταλάντευσης ανάμεσα στην
ευρωπα!κή τέχνη και στην ελληνική και ορθόδοξη –
σχεδόν αποκλειστικά θρησκευτική τέχνη – αντίστοιχα.
Ο στρατηγός είναι γνωστό ότι απέπεμψε την πρώτη του
και όχι τυχαία επιλογή τού φράγκου ζωγράφου για την
εικονογραφία των μεγάλων μαχών των Ελλήνων. Οι πί�
νακες υλοποιήθηκαν από τον αγωνιστή της Επανάστα�
σης και ορθόδοξο ζωγράφο Δημήτρη Ζωγράφο, που τα
γνωστά μας έργα του θρησκευτικής ζωγραφικής τοπο�
θετούνται ανάμεσα στην Ανατολή και Δύση, με επιδρά�
σεις από τα δυτικά χαρακτικά και το μπαρόκ. Ο Μα�
κρυγιάννης έστειλε μια σειρά των 24 υδατογραφιών,
που είχε ζωγραφίσει ο Δημήτρης Ζωγράφος, στη βασί�
λισσα Βικτωρία της Αγγλίας με τις επεξηγήσεις στο
γράμμα που τις συνόδευε: Οι εικόνες «είναι ατελώς και
αμαθώς εζωγραφισμέναι» λόγω των καλλιτεχνικών ελ�
λείψεων των Ελλήνων, που οφείλονται στην τουρκική
σκλαβιά… «ένας μόνο λόγος της Μεγαλειότητός σου δύ�
ναται να τας παραστήση με τη πλέον εντελή ζωγρα�
φίαν». Η πλέον εντελής ζωγραφία δεν θα ήταν παρά η
ανάθεση των πινάκων σε κάποιον δυτικό ζωγράφο. 
Μετά την ίδρυση του ελληνικού κράτους τίθεται καθα�

433

Ευγενία Δρακοπούλου

Η ΘΡΗΣΚΕΥΤΙΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΣΤΟΝ ΕΛΛΗΝΙΚΟ ΚΟΣΜΟ
ΑΝΑΜΕΣΑ ΣΤΟ ΒΥΖΑΝΤΙΟ ΚΑΙ ΤΗ ΔΥΣΗ.

ΑΙΣΘΗΤΙΚΕΣ ΑΝΑΖΗΤΗΣΕΙΣ ΚΑΙ ΙΔΕΟΛΟΓΙΚΕΣ ΠΡΟΣΕΓΓΙΣΕΙΣ ΑΠΟ 

ΤΑ ΧΡΟΝΙΑ ΤΟΥ ΔΙΑΦΩΤΙΣΜΟΥ ΩΣ ΤΗ ΓΕΝΙΑ ΤΟΥ ᾽30

ΔΧΑΕ 33 (2012) 433�434

(Περίληψη)



434

ΕΥΓΕΝΙΑ  ΔΡΑΚΟΠΟΥΛΟΥ

Η διένεξη μεταφέρεται και στους χώρους της λογοτε�
χνίας. Ο ΡοJδης το 1866 μιλά στην Πάπισσα Ιωάννα για
τερατόμορφες εικόνες, ισχνάς Παναγίας και λιποσάρ�
κους αγίους, ενώ πολύ αργότερα, στα 1926, ο Ζαχαρίας
Παπαντωνίου, διευθυντής της Εθνικής Πινακοθήκης
από το 1919, στο διήγημά του η Θεία Τιμωρία ξαναθέ�
τει με τρόπο λογοτεχνικό την παλιά αντίθεση της βυ�
ζαντινής και δυτικής τέχνης. Μεταγενέστερη έκδοση
του διηγήματος από την Εστία διακοσμεί με το προσω�
πικό του ύφος ο Σπύρος Βασιλείου. Ο ζωγράφος ανήκει
στη Γενιά του ̓ 30, τη Γενιά, την καλλιτεχνική γενιά, που
γεφύρωσε την απόσταση ανάμεσα στη βυζαντινή παρά�
δοση και την ευρωπα!κή ζωγραφική, αναδεικνύοντας
την ελληνικότητα ως συνιστώσα της ευρωπα!κότητας.
Η εξέλιξη δούλεψε και αυτή τη φορά με αναπάντεχο
τρόπο. Σπουδαίοι καλλιτέχνες αυτής της γενιάς, όπως ο
Τσαρούχης και ο Εγγονόπουλος, ξεκίνησαν ως μαθητές
του πιο αδιάλακτου υποστηρικτή της ορθόδοξης ζω�
γραφικής. Η μαχητική και γεμάτη πάθος προσωπικότη�
τα του Φώτη Κόντογλου είχε βάλει ξανά και σταθερά το
σύνορο διαχωρισμού ανάμεσα στη τέχνη της Ανατολής
και της Δύσης στη νεοελληνική συνείδηση. Οι προικι�
σμένοι μαθητές του μετουσίωσαν τα διδάγματα του δα�
σκάλου, ενώ μια σειρά παλιότερων, σύγχρονών τους
και μεταγενέστερων καλλιτεχνών, που ήρθαν σε άμεση
επαφή με την ευρωπα!κή τέχνη, ενέταξαν οργανικά στο
έργο τους την τέχνη του Βυζαντίου. 
Καλλιτέχνες, μελετητές και στοχαστές προσπάθησαν να
εδραιώσουν τόσο στην ελληνική όσο και στην ευρωπα!�
κή συνείδηση το σύνδεσμο της ελληνικής παράδοσης
της βυζαντινής τέχνης και της ζωγραφικής της Ευρώπης·
έως ποιο βαθμό τα κατάφεραν είναι συζητήσιμο. 
Ίσως όμως τελικά είναι χρήσιμο να θυμόμαστε ότι οι
διαφωνίες στις αισθητικές προσεγγίσεις και στις ιδεο�
λογικές τοποθετήσεις γύρω από τη βυζαντινή και μετα�
βυζαντινή τέχνη, τη σχέση της με τη Δύση και τη σχέση
της με την Ευρώπη βασίζονται – αρχίζουν και τελει�
ώνουν � στο στίγμα των κατά καιρούς δημιουργών αυ�
τής της τέχνης, εκφραστών μιας ζωγραφικής χωρίς επί�
θετο, που αναζητεί την ουσία, εμπνέει, καινοτομεί και
προκαλεί, όπως εμπνευσμένο από την ίδια, την παράδο�
σή της και συνάμα καινοτόμο ήταν και το στίγμα του
Δημήτρη Κωνστάντιου, μεγάλο στη μικρή ζωή.

ρά το ζήτημα της ανεπάρκειας της θρησκευτικής ζωγρα�
φικής των ορθοδόξων να εκπροσωπήσει ένα κοσμικό
κράτος, το οποίο διεκδικούσε μια θέση στο ευρωπα!κό
γίγνεσθαι. Τη δυσκολία αυτή παρακολουθούμε πολύ
συγκεκριμένα, τον Μά!ο του 1840, όταν η Sophie de
Marbois, η Δούκισσα της Πλακεντίας, χρηματοδότησε
την μετάκληση του γάλλου ζωγράφου, του Pierre Βoni�
rote για να διδάξει ελαιογραφία στο τμήμα ζωγραφικής
του Πολυτεχνικού καταστήματος της Αθήνας, πρόδρο�
μο της Ανωτάτης Σχολής καλών Τεχνών. Ένα από τα
σοβαρότερα εμπόδια του δασκάλου ήταν – όπως απο�
τυπώνεται σε κείμενο της εποχής – το γεγονός ότι οι
προσλαμβάνουσες παραστάσεις των μαθητών του πε�
ριορίζονταν σε όσα τους προσέφερε ώς τότε η βυζαντι�
νή και μεταβυζαντινή αγιογραφία, είτε στις εμπειρίες
που αποκόμιζαν από τη μελέτη απλο!κών σχεδιασμά�
των, παραγώγων μιας μακραίωνης αλλά ανεπίκαιρης ή
και παρωχημένης πλέον, εικονογραφικής παράδοσης.
Έτσι η συγκέντρωση πινάκων ζωγραφικής ευρωπαίων
δημιουργών και η έκθεσή τους στο χώρο του Σχολείου
με σκοπό τη δημιουργία Πινακοθήκης υπήρξε ο στόχος
τόσο των Δημοσίων Λειτουργών, όσο και πρόθυμων
ιδιωτών. Από τη μια η κυρίαρχη ευρωπα!κή ζωγραφι�
κή, από την άλλη η ανεπαρκής βυζαντινή και μεταβυ�
ζαντινή παράδοση και η αγωνία Πολιτείας και πολιτών
για τον εκσυγχρονισμό του ελληνικού κράτους και την
εκκοσμίκευση της τέχνης του.
Η περίοδος που ακολουθεί βρίσκει την ελληνική δια�
νόηση ανάμεσα στον κλασσικισμό και τον ρομαντισμό,
ενώ η ζωγραφική των ναζαρηνών κατακλύζει το γού�
στο των νεοελλήνων. Ακούγονται θέσεις υπερβολικές
σχετικά με τη βυζαντινή τέχνη όπως του Ραγκαβή, ο
οποίος ως καθηγητής της Αρχαιολογίας ανακοινώνει
στα 1844 ότι θα διδάξει το μάθημα «πως εταπεινώθη η
αρχαία τέχνη υπό των απογόνων – πώς κατεστράφη
υπό της απειροκάλου και αμαθούς βυζαντινής δυνα�
στείας και υπό των βαρβαρικών επιδρομών». Υπάρχουν
και θέσεις πιο στοχαστικές, όπως του Στέφανου Κουμα�
νούδη στο «που σπεύδει η τέχνη των Ελλήνων σήμερον»
του 1845, όπου προτάσσονται οι αρχές του Winkel�
mann· ο συγγραφέας παραδέχεται ότι «υπάρχουσιν
παρ ημίν εις παλαιάς εκκλησίας αξιοθέατα έργα της τέ�
χνης». 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

