
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 33 (2012)

   Δελτίον XAE 33 (2012), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημήτρη Κωνστάντιου (1950-2010)

  

 

  

  Το όραμα του Προφήτη Δανιήλ (Δαν. Ζ ́, 1 14) στη
μεταβυζαντινή ζωγραφική 

  Τερψιχόρη-Πατρίτσια ΣΚΩΤΤΗ   

  doi: 10.12681/dchae.1254 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΣΚΩΤΤΗ Τ.-Π. (2014). Το όραμα του Προφήτη Δανιήλ (Δαν. Ζ ́, 1 14) στη μεταβυζαντινή ζωγραφική. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 33, 289–304. https://doi.org/10.12681/dchae.1254

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 29/01/2026 07:23:02



Η κυρίαρχη θέση που κατείχε το Βιβλίο του προφήτη
Δανιήλ στο πλαίσιο της αποκαλυπτικής γραμματείας
του μεσαιωνικού κόσμου, τόσο στην Ανατολή όσο και
στη Δύση, γίνεται ομόφωνα παραδεκτή από τους μελε!
τητές1. Μεταξύ των οραμάτων που περιγράφονται σε
αυτό, ιδιαίτερη θέση κατέχει το ἐνύπνιον του ζ΄ κεφα!

λαίου (Δαν. ζ΄, 1!14), στο οποίο γίνεται λόγος για τα
τέσσερα θηρία που εξέρχονται από τη θάλασσα, για τον
Παλαιό των Ημερών, καθώς και για την έλευση του υἱοῦ
τοῦ ανθρώπου, στον οποίο δίδεται αιώνια εξουσία. Η
ερμηνεία του οράματος παρατίθεται αμέσως μετά, στο
ίδιο κεφάλαιο της Παλαιάς Διαθήκης: Τα τέσσερα 

* Στα δέκα χρόνια που ήταν στο τιμόνι του Βυζαντινού και Χρι
στιανικού Μουσείου, ο Δημήτρης Κωνστάντιος μετέδωσε στους
συνεργάτες του το ενδιαφέρον για τον κόσμο του μετα Βυζαντί
ου. Μια προσπάθεια ενασχόλησης με ένα μεταβυζαντινό θέμα αι
σθάνομαι ότι του την χρωστάω. Ευχαριστώ τον συνάδελφο Νίκο
Καστρινάκη, που πρόθυμα έθεσε στη διάθεσή μου την αδημοσίευ
τη διπλωματική εργασία του Ένας κίονας με προφητείες στην
Κωνσταντινούπολη του 16ου αιώνα. Πέντε εικονογραφημένα
χειρόγραφα με τους «Χρησμούς του Λέοντος του Σοφού» (Πανε
πιστήμιο Κρήτης, 2003), η οποία αποτέλεσε πηγή έμπνευσης και
βάση βιβλιογραφικών παραπομπών για τη συγγραφή του παρόν
τος άρθρου. Ευχαριστώ επίσης τους συναδέλφους Αντώνη Τσάκα
λο, Έφη Μεραμβελιωτάκη και Ελένη Μάργαρη για τις παρατηρή

σεις τους. 
1 Βλ. μεταξύ άλλων G. Podskalsky, Byzantinische Reichseschatolo$
gie: Die Periodisierung der Weltgeschichte in den vier Grossreichen
(Daniel 2 und 7) und dem tausendjährigen Friedensreiche (Apok.
20), München 1972. B. McGinn, Visions of the End. Apocalyptic
Traditions in the Middle Ages, Columbia University Press New York
1998 (19791), κυρίως 1 14. P. Magdalino, «The End of Time in
Byzantium» στο W. Brandes  F. Schmieder (έκδ.), Endzeiten. Es$
chatologie in den monotheistischen Weltreligionen [Millennium$
Studien zu Kultur und Geschichte des ersten Jahrtausends n.Chr.
16], Berlin 2008 (στο εξής: Endzeiten), 119 κ.ε., κυρίως 120 και σημ.
2 (όπου περαιτέρω βιβλιογραφία).

289

Τερψιχόρη
Πατρίτσια  Σκώττη

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ.  Ζ´,  1!14)
ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ*

Το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου του Βιβλίου του προφήτη
Δανιήλ εικονογραφείται σπάνια κατά τη βυζαντινή
εποχή. Αντίθετα, στα μεταβυζαντινά χρόνια στοιχεία
του εικονίζονται αρκετά συχνά, είτε αυτόνομα είτε, συ$
νηθέστερα, ενταγμένα σε παραστάσεις της Δευτέρας
Παρουσίας. Σε ορισμένες περιπτώσεις μάλιστα ο προ$
φήτης εικονίζεται ως οραματιστής της Δεύτερης Έλευ$
σης. Αυτή η «ξαφνική» διάδοση προτείνεται να ερμη$
νευθεί σε συσχετισμό με τη διάδοση που γνώρισαν μετά
το 1453 τα αποδιδόμενα στον Δανιήλ εσχατολογικά
κείμενα, γνωστά ως Οράσεις.

Λέξεις κλειδιά
Μεταβυζαντινή εποχή, Βαλκανική χερσόνησος, Ελλαδικός
χώρος, Ζωγραφική, Όραμα του προφήτη Δανιήλ, Δευτέρα
Παρουσία, Χρησμολογικά κείμενα, Οράσεις Δανιήλ, Γεώρ
γιος Κλόντζας.

The Vision in the 7th chapter of the Book of Daniel is 
rarely represented during the Byzantine period. Conversely,
in the post$Byzantine years elements of it are depicted 
quite often, whether individually or within representations
of the Second Coming. In fact, in certain cases the prophet
is shown as a visionary of the Second Advent. It is propos $
ed that this ‘sudden’ dissemination should be interpreted
in relation to the dissemination that the eschatological
texts attributed to Daniel, the so$called Visions/ Oraseis,
received after 1453.

Keywords
Post Byzantine period, Balkan peninsula, Greece, painting, Vi
sion of the Prophet Daniel, Second Coming, Prophetic texts, 
Daniel’s Visions, Georgios Klontzas.

ΔΧΑΕ 33 (2012) 289!304



2 Ιππόλυτος Ρώμης, «Τῆς τοῦ Δανιὴλ ὁράσεως καὶ τοῦ Ναβουχο
δονόσορ ἐπιλύσεις ἐν ταυτῷ ἀμφοτέρων», PG 10, 644B C. Ο ίδιος,
«Scholia in Danielem», κεφ. Ζ΄, γ΄, PG 10, 684Α Β. Πρβλ. και G.
Podskalsky, «Thomas Malvendas “De Antichristo” (Lyon 1647) zu
einem Eckpfeiler der byzantinischen Reichseschatologie», στο End$
zeiten (υποσημ. 1), 364 365.
3 Ιππόλυτος Ρώμης, «Τῆς τοῦ Δανιὴλ ὁράσεως», PG 10, 641B
644A, 644C.
4 Βλ. μεταξύ άλλων McGinn, ό.π. (υποσημ. 1), σημ. 9 στη σ. 300.
Jeannine Vereecken  Lydie Hadermann Misguich, Les Oracles de
Léon le Sage illustrés par Georges Klontzas. La version Barozzi dans
le Codex Bute, [Ελληνολατινική Ανατολή / Oriens Graecolatinus
7], Venise 2000, 29. P. Magdalino, «Prophecies on the Fall of Con
stantinople», στο Α. Λα�ου (επιμ.), Urbs Capta. The Fourth Cru$
sade and its Conquences, [Realités byzanines 10], Paris 2005, κυ
ρίως 41 47. L. DiTommasso, The Book of Daniel and the Apoc$
ryphal Daniel Literature [Studia in Veteris Testamenti Pseude$
pigrapha 20], Leiden 2005. Πρβλ. και D. Cook, «An early Muslim
Daniel Apocalypse», Arabica: Journal of Arabic and Islamic Stud$
ies 49.1 (Ιαν. 2002), 55, σημ. 1, όπου αναλυτική βιβλιογραφία. Ειδι
κότερα βλ. για το παλαιότερο γνωστό από τα κείμενα αυτά, που
σώζεται σε αρμενική γλώσσα, αλλά μάλλον ανάγεται σε ελληνικό
κείμενο των χρόνων περί το 500 μ.Χ. P. Alexander, The Oracle of
Baalbek.The Tiburtine Sibyl in Greek Dress, Washington, DC 1967,
118 120. Για το κείμενο που χρονολογείται μάλλον στις αρχές του
9ου αιώνα βλ. G.T. Zervos, «Apocalypse of Daniel (Ninth Century
A.D.)» στο J.H. Charlesworth (επιμ.), The Old Testament Pseude$
pigrapha. Ι. Apocalyptic Literature & Testaments, New York 1983, 

755 770. Για εκείνο που σώζεται σήμερα μόνο στη σλαβονική
γλώσσα, αποτελεί όμως πιθανότατα μετάφραση ελληνικού κειμέ
νου, γραμμένου στη Σικελία μεταξύ των ετών 821 και 829, P.J.
Alexander, The Byzantine Apocalyptic Tradition, University of Cal
ifornia Press, Berkeley  Los Angeles  London 1985, 63 κ.ε. Για το
κείμενο που συντέθηκε πιθανότατα λίγο μετά την άνοδο του Βα
σιλείου Α΄ στον θρόνο, το 867, στο ίδιο, 77 κ.ε. Για τα αναφερόμε
να από τον Λιουτπράνδο Κρεμόνας († 972;) στο ίδιο, 96 κ.ε. Για
την ύπαρξη και μεταγενέστερων κειμένων βλ. Κατερίνα Κυρια
κού, Οἱ ἱστορημένοι χρησμοὶ τοῦ Λέοντος ς΄ τοῦ Σοφοῦ. Χειρό$
γραφη παράδοση καὶ ἐκδόσεις κατὰ τοὺς ΙΕ΄ $ΙΘ΄ αἰῶνες, Ἀθῆναι
1995, 37 και σημ. 24.
5 Βλ. Τερψιχόρη Πατρίτσια Σκώττη, «Η Ὅρασις τοῡ προφήτου
Δανιήλ (Δαν. Ζ΄,1 14) στη βυζαντινή τέχνη», στο Ανταπόδοση.
Μελέτες βυζαντινής και μεταβυζαντινής αρχαιολογίας και τέχνης
προς τιμήν της καθηγήτριας Ελένης Δεληγιάννη$Δωρή, Αθήνα
2010, 453 471.
6 Θεοπίστη Λίβα Ξανθάκη, Οἱ Τοιχογραφίες τῆς Μονῆς Ντίλιου,
Ιωάννινα 1980, 180 181.
7 A. Grabar, La peinture religieuse en Bulgarie, Paris 1928, 83, σημ.
4. Για τη χρονολόγηση της παράστασης βλ. στο ίδιο, 295. 
8 Λίβα Ξανθάκη, ό.π. (υποσημ. 6), 177 178, 180 181.
9 Μυρτάλη Αχειμάστου Ποταμιάνου, Οι τοιχογραφίες της Μονής
των Φιλανθρωπηνών στο Νησί των Ιωαννίνων, Αθήνα 2004, 218,
εικ. 173. 
10 G. Millet, Monuments de l’Athos, I, Les peintures, Paris 1927, πίν.
149.1 2.

290

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

στην απεικόνιση των τεσσάρων θηρίων, ενίοτε μαζί με
τους αντίστοιχους βασιλείς5. Στη μεταβυζαντινή εποχή
όμως ο αριθμός παραστάσεων του οράματος του Δα!
νιήλ αυξάνει σημαντικά. Βέβαια, και πάλι προτιμάται η
εικονογράφηση των τεσσάρων θηρίων και της αλληγο!
ρικής ερμηνείας τους. Παρατηρείται όμως μια σημαντι!
κή εξέλιξη: Το επεισόδιο εμφανίζεται συχνά ενταγμένο
σε παραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας. 
Οι πρωιμότερες γνωστές παραστάσεις στις οποίες εικο!
νίζονται, μεταξύ των επεισοδίων της Κρίσης, τα τέσσε!
ρα θηρία, οι βασιλείς και ο προφήτης Δανιήλ ως μάρτυ!
ρας του οράματος εντοπίζονται σε μνημεία του ευρύτε!
ρου βαλκανικού χώρου και χρονολογούνται στον 15ο
αιώνα6, για παράδειγμα στoν μικρό ναό της μονής του
Kuklen, στη νότια Βουλγαρία7. Τον 16ο αιώνα η ένταξη
του επεισοδίου σε συνθέσεις της Δευτέρας Παρουσίας
συναντάται και σε ελλαδικά μνημεία, όπως στον νάρθη!
κα του καθολικού της μονής Ντίλιου, στο νησί των
Ιωαννίνων (1543)8, στον εξωνάρθηκα του καθολικού
της μονής Φιλανθρωπηνών στο ίδιο νησί (1560)9, αλλά
και στην Τράπεζα της Μεγίστης Λαύρας, στο Άγιον
Όρος (1535!1543)10. Και στα τρία μνημεία, το όραμα του
Δανιήλ εντάσσεται αρμονικά στην ευρύτερη σύνθεση

θηρία αντιστοιχούν σε ισάριθμες βασιλείες από τις
οποίες η τελευταία «καταφάγεται πᾶσαν τὴν γῆν καὶ
συμπατήσει αὐτὴν καὶ κατακόψει» (Δαν. ζ΄, 23). Τελικά
όμως θα υπερισχύσουν οι άγιοι του Υψίστου, «καὶ ἡ βα$
σιλεία αὐτοῦ βασιλεία αἰώνιος» (Δαν. ζ΄, 27).
Το όραμα αυτό συνδέθηκε από τους Χριστιανούς Πατέ!
ρες ήδη στα τέλη του 2ου!αρχές 3ου αιώνα με την έλευ!
ση του Αντίχριστου και τη Δευτέρα Παρουσία2, ενώ τα
τέσσερα βασίλεια ταυτίστηκαν με τις ηγεμονίες των Βα!
βυλωνίων (με βασιλιά τον Ναβουχοδονόσορ), των Μή!
δων/Περσών (με τον Δαρείο), των Ελλήνων (με τον
Αλέξανδρο) και των Ρωμαίων3. Επιπλέον, ο συσχετι!
σμός του Δανιήλ με τη μελλοντική πορεία της ιστορίας
και το τέλος του κόσμου φαίνεται ότι οδήγησε ήδη από
τις αρχές του 6ου αιώνα στην εμφάνιση ψευδεπίγρα!
φων «αποκαλυπτικών» κειμένων εσχατολογικού χαρα!
κτήρα, που αποδίδονταν στον παλαιοδιαθηκικό προ!
φήτη και είναι γενικά γνωστά ως Οράσεις4. 
Το παράδοξο είναι ότι, σε αντίθεση με τα οράματα άλ!
λων προφητών στους οποίους αποκαλύφθηκε η δόξα
Κυρίου, το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου του Δανιήλ δεν
φαίνεται να ιστορήθηκε συχνά στο πλαίσιο της βυζαν!
τινής τέχνης. Οι λίγες σωζόμενες παραστάσεις αφορούν



της Δευτέρας Παρουσίας, συνδυαζόμενο με το επεισό!
διο της απόδοσης των νεκρών από τη θάλασσα11. Στην
τοιχογραφία της μονής Φιλανθρωπηνών (Εικ. 1) ο προ!
φήτης εμφανίζεται κοιμώμενος στην όχθη της «θάλασ!
σας», σύμφωνα με το παλαιοδιαθηκικό χωρίο, όπου δι!
ευκρινίζεται ότι είδε ἐνύπνιον (Δαν. ζ΄, 1), με τον άγγε!
λο Κυρίου να στέκεται κοντά του. Τα τέσσερα θηρία ει!
κονίζονται μέσα στο νερό, ενώ οι βασιλείς καταλαμβά!
νουν τον χώρο πίσω και αριστερά από τον προφήτη.
Κοιμισμένος εικονίζεται ο προφήτης και στην αθωνική
τοιχογραφία. Όμως στην τοιχογραφία της μονής Ντί !
λιου (Εικ. 2) στέκει στην κορυφή όρους, κρατώντας ει!
λητό, με κείμενο που παραφράζει φράσεις του ζ΄ κεφα!
λαίου (Δαν. ζ΄,2!7)12.
Στις περισσότερες περιπτώσεις ένταξης του οράματος
του ζ΄ κεφαλαίου σε παραστάσεις της Δευτέρας Παρου!
σίας ο Δανιήλ σχετίζεται άμεσα με το επεισόδιο των
τεσσάρων θηρίων, όχι με το ίδιο το γεγονός της Δεύτε!
ρης Έλευσης. Στην εικόνα του Γεωργίου Κλόντζα, όμως,
που φυλάσσεται στη μονή της Θεοτόκου Πλατυτέρας
στην Κέρκυρα (τέλη 16ου!αρχές 17ου αι, Εικ. 3)13, ο Δα!
νιήλ εικονίζεται στο μέσο του κάτω μέρους της σύνθε!
σης, ανακαθισμένος σε νέφος, με το βλέμμα προς τα επά!
νω, να παρακολουθεί την Έλευση του Κυρίου, ενώ με
το δεξί χέρι δείχνει τον Παράδεισο, στο κάτω αριστερό
τμήμα της εικόνας. Γύρω από τον προφήτη ξετυλίγεται
ειλητό, στο οποίο αναγράφεται κείμενο που συνδυάζει
την πρώτη φράση του ζ΄ κεφαλαίου με το χωρίο που πε!
ριγράφει την έλευση του Υιού του ανθρώπου (Δαν. ζ΄,
13!14)14. Στη σύνθεση περιλαμβάνονται και τα τέσσερα
θηρία να βαδίζουν πάνω στη θάλασσα. Τα ιππεύουν οι
αντίστοιχοι βασιλείς, που κρατούν σκήπτρο και σφαί!

ρα και ταυτίζονται με τα αρχικά των ονομάτων τους:
Ν(αβουχοδονόσορ), Δ(αρείος), Α(λέξανδρος), Α(ύγου!
στος). Ωστόσο, η απομάκρυνση του προφήτη από το
συγκεκριμένο επεισόδιο και η τοποθέτησή του στο κέν!
τρο της εικόνας, καθώς και το κείμενο του ειλητού, δη!
μιουργούν την αίσθηση ότι ο Δανιήλ συμμετέχει στην
παράσταση ως προφήτης!οραματιστής της Δευτέρας
Ελεύσεως στο σύνολό της. Κατ’ αυτόν τον τρόπο, η ει!
κόνα του Γεωργίου Κλόντζα μοιάζει να αποδίδει σε με!
γάλο βαθμό το περιεχόμενο του οράματος του ζ΄ κεφα!
λαίου. Κάτι ανάλογο μπορεί να υποστηριχθεί και για
την ίδιου θέματος φορητή εικόνα του Φραγγιά Καβερ!
τζά (α΄ μισό 17ου αι.), από τη συλλογή του Ελληνικού
Ινστιτούτου της Βενετίας15, η οποία συγγενεύει εμφα!
νώς με την εικόνα του Κλόντζα16. Πάντως, και στα δύο
αυτά έργα πρόκειται, ουσιαστικά, για «ένταξη» του
οράματος στο θέμα της Δευτέρας Παρουσίας17, όπως
μαρτυρεί η απουσία της μορφής του Παλαιού των Ημε!
ρών και κυρίως η απεικόνιση των συνήθων επιμέρους
επεισοδίων που χαρακτηρίζουν την εικονογραφία του
θέματος στη μεταβυζαντινή τέχνη18.
Το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου απαντά ενταγμένο σε πα!
ραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας σε όλη τη μεταβυ!
ζαντινή περίοδο. Ενδεικτικά αναφέρουμε τις τοιχογρα!
φίες στην Παναγία του άρχοντα Αποστολάκη, στην
Καστοριά (1606)19, στον ναό των Εισοδίων «του Τσια!
σαπά» (1613/4) στην ίδια πόλη20, καθώς και στον Προ!
φήτη Ηλία Δραγαμέστου, στην Αιτωλοακαρνανία (τέ!
λη 17ου!αρχές 18ου αι.), όπου μάλιστα ο Χριστός εικο!
νίζεται μέσα σε δόξα, θυμίζοντας τη φράση «μετὰ τῶν
νεφελῶν … ἐρχόμενος» (Δαν. ζ΄, 13), χωρίς, ωστόσο, να
συνδέεται με τη μορφή του κοιμωμένου προφήτη21.

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

11 Τα θηρία εξέρχονται από την ίδια «θάλασσα». Βλ. Λίβα Ξανθά
κη, ό.π. (υσποσημ. 6), 178, 181.
12 Στο ίδιο, 178.
13 Π. Βοκοτόπουλος, Εἰκόνες τῆς Κέρκυρας, Ἀθήνα 1990, 63 66,
αρ. 40, εικ. 41 43, 153 157.
14 Βλ. στο ίδιο, 64.
15 M. Chatzidakis, Icônes de Saint$Georges des Grecs et de la Collec$
tion de l’Institut, Venise 1962, 88 90 (αρ. 59), πίν. 45. Μ. Χατζηδά
κης  Ευγενία Δρακοπούλου, Ἕλληνες Ζωγράφοι μετά τήν Ἀλω$
ση (1450$1830), 2, Ἀθήνα 1997, 47, εικ. 2 στη σ. 48.
16 Chatzidakis, ό.π., XXXVI. Για τις εικονογραφικές επιδράσεις
που δέχθηκε ο Καβερτζάς πρβλ. και Χατζηδάκης και Δρακοπού
λου, ό.π., 47. 
17 Σε άλλες περιπτώσεις απεικόνισης της Δευτέρας Παρουσίας
από τον Γεώργιο Κλόντζα ή τον κύκλο του έχει συμπεριληφθεί μό
νο το επεισόδιο των τεσσάρων θηρίων και οι αντίστοιχοι βασι
λείς. Για παράδειγμα, στην παράσταση στο φ.27v του κώδικα των
χρησμών του Λέοντος Στ΄ Bodl. Barroc. Gr. 170 (1577), παριστά

νονται οι τέσσερις βασιλείς στην όχθη της θάλασσας, πάνω στα
αντίστοιχα θηρία. Βλ. A. Rigo, Oracula Leonis: Tre manoscritti gre$
co$veneziani degli oracoli attribuiti all’imperatore bizantino Leone il
Saggio (Bodl. Barc. 170, Marc. gr. VII. 22, Marc. gr. VII. 3), Padova
1988, εικ. 24 στις σσ. 39 40. Κυριακού, ό.π. (υποσημ. 4), έγχρ. εικ.
στη σ. 240. Βλ. επίσης πιο κάτω, υποσημ. 70, για την «περίεργη»
απεικόνιση πέντε βασιλέων αντί τεσσάρων σε παράσταση της
Δευτέρας Παρουσίας σε τρίπτυχο του Κλόντζα.
18 Βλ. M. Κ. Garidis, Études sur le Jugement dernier post$byzantin
du XVe à la fin du XIXe siècle. Iconographie – Esthétique, Θεσσα
λονίκη 1985.
19 Μελαχροινή Π. Πα�σίδου, Οι τοιχογραφίες του 17ου αιώνα
στους ναούς της Καστοριάς. Συμβολή στη μελέτη της μνημειακής
ζωγραφικής της δυτικής Μακεδονίας, Αθήνα 2002, 41, 172.
20 Στο ίδιο, 42 43, 173 174, πίν. 77.
21 Α. Π. Παλιούρας, Βυζαντινή Αιτωλοακαρνανία, Αθήνα 19851,
20042, 147, 345, εικ. 152 στη σ. 148.

291



22 Στο ίδιο, 147 και εικ. 153 154 στη σ. 148. Για τη χρονολόγηση βλ.
στο ίδιο, 390.
23 Φαίνεται ότι γενικά στους μεταβυζαντινούς ναούς της Αιτωλο

ακαρνανίας το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου εντασσόταν στις συνθέ
σεις της Δευτέρας Παρουσίας. Βλ. στο ίδιο, 147. 

292

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

προφήτη, δείχνοντας με το δεξί χέρι προς τα επάνω, ενώ
το επεισόδιο επιγράφεται: «Ὅρασις Δανιὴλ τοῦ προφή$
του» (Εικ. 4)23.

Στην τοιχογραφία του καθολικού της μονής Ρέθα (τέλη
17ου–αρχές 18ου αι.)22, επίσης στην Αιτωλοακαρνανία,
διακρίνεται και ο άγγελος που σκύβει πάνω από τον

Εικ. 1. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ (λεπτομέρεια από την παράσταση της Δευτέρας Παρουσίας). Τοιχογραφία, καθολι$
κό μονής Φιλανθρωπηνών, Νησί Ιωαννίνων.1560 (Μ. Αχειμάστου$Ποταμιάνου, Οι τοιχογραφίες της μονής Φιλανθρωπη$
νών, εικ. 173).



Βέβαια, το επεισόδιο των τεσσάρων θηρίων ποτέ δεν
αποτέλεσε αναπόσπαστο τμήμα των παραστάσεων της
Δευτέρας Παρουσίας. Μάλιστα, από το β΄ μισό του
17ου αιώνα διαφαίνεται σε ορισμένα μνημεία μια τάση
«εκφυλισμού» του θέματος. Για παράδειγμα, στην τοι!
χογραφία της Δευτέρας Παρουσίας στον Άγιο Νικόλαο
του Κυρίτζη, στην Καστοριά (1654)24, ο Δανιήλ κρατεί
ειλητό πάνω στο οποίο εικονίζονται αστρικά σύμβολα,
αντί να αναγράφεται κάποιο χωρίο από το ζ΄ κεφά!
λαιο. Στον Άγιο Νικόλαο της αρχόντισσας Θεολογίνας
(1663, Εικ. 5), επίσης στην Καστοριά25, η μορφή του
προφήτη απουσιάζει, ενώ οι τέσσερις βασιλείς μοιάζουν
αποκομμένοι από τη «θάλασσα», που εικονίζεται αρκε!
τά χαμηλότερα. Στην όχθη της στέκεται ο σαλπίζων άγ!
γελος της Αποκαλύψεως (Αποκ. ι΄, 1!7) και τα θηρία
μοιάζουν να κατευθύνονται προς εκείνον, σαν να μην
εμπνεύστηκε ο ζωγράφος την απεικόνισή τους από το
όραμα του Δανιήλ. Πάντως, η ένταξη του οράματος
στις παραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας συνεχιζό!
ταν και τον 18ο αιώνα, όπως μαρτυρεί ο Διονύσιος εκ
Φουρνά στην Ἑρμηνεία του26. 
Πέρα, όμως, από τις περιπτώσεις ενσωμάτωσης στις πα!
ραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας, το σχετικό με τα
τέσσερα θηρία επεισόδιο του οράματος ιστορήθηκε και
αυτόνομο σε μεταβυζαντινά μνημεία, ενταγμένο σε ανε!
πτυγμένους κύκλους με θέμα τους παλαιοδιαθηκικούς
προφήτες. Μια τέτοια παράσταση εικονίζεται στην
ανατολική πλευρά του νότιου εξωνάρθηκα της μονής
Φιλανθρωπηνών (1560, Εικ. 6)27, όπου έχουν απεικονι!
στεί και άλλες σκηνές από το Βιβλίο του προφήτη28. Η
τοιχογραφία είναι σύγχρονη με εκείνη της Δευτέρας
Παρουσίας, στον βόρειο τοίχο του ίδιου χώρου, στην
οποία το όραμα αποτελεί, όπως προαναφέρθηκε, ένα
από τα επεισόδιά της (Εικ. 1). Η παράσταση του ανατο!
λικού τοίχου όμως αποκλίνει εικονογραφικά, καθώς η
«θάλασσα» και τα θηρία έχουν παραλειφθεί και εικονί!
ζονται μόνο οι τέσσερις βασιλείς, καθήμενοι ανά δύο σε
έδρανα, το ένα πίσω από το άλλο. Επιπλέον, ο προφή!
της δεν εικονίζεται κοιμώμενος, αλλά προβάλλει από
την πλαγιά όρους, κρατώντας αναπεπταμένο ειλητό.
Προφανώς η επιθυμία του καλλιτέχνη να αποφύγει την

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

24 Πα�σίδου, ό.π. (υποσημ. 9), 50 52, 175 176, πίν. 78α 78β.
25 Στο ίδιο, 56 57, 179 180, πίν. 8, 82.
26 Α. Παπαδόπουλος Κεραμεύς (ἐκδ.), Διονυσίου τοῦ ἐκ Φουρνᾶ.
Ἑρμηνεία τῆς ζωγραφικῆς τέχνης καὶ αἱ κύριαι αὐτῆς ἀνέκδοτοι
πηγαί, Πετρούπολις 1909, § 116, 69 70.
27 Αχειμάστου Ποταμιάνου, ό.π. (υποσημ. 9), 207, εικ. 166.

28 Εικονίζονται η Ερμηνεία του οράματος του Ναβουχοδονόσορα
και το Ενύπνιον του βασιλιά (Δαν. 2, 25 45). Βλ. στο ίδιο, 207.
29 Millet, ό.π. (υποσημ. 10), I, 55, II, πίν. 246.3. Α. Παλιούρας, «Οἱ
Τοιχογραφίες τοῦ Καθολικοῦ. Τό πανόραμα τῆς χριστιανικῆς δι
δασκαλίας μέ εἰκόνες καί χρώματα» στο Παρουσία Ἱερᾶς Μονῆς
Δοχειαρίου, Άγιον Όρος 2001, 312, εικ. 19.

293

Εικ. 2. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ (λεπτομέρεια από
την παράσταση της Δευτέρας Παρουσίας). Τοιχογραφία,
καθολικό μονής Ντίλιου, Νησί Ιωαννίνων. 1543 (Θ. Λίβα$
Ξανθάκη, Οἱ τοιχογραφίες τῆς Μονῆς Ντίλιου, εικ. 81).

επανάληψη της ενταγμένης στη Δευτέρα Παρουσία
σκηνής οδήγησε σε αυτή τη σύνθεση, που αποκλίνει κά!
πως από το βιβλικό κείμενο. 
Ιδιαίτερη περίπτωση αποτελεί η παράσταση στο καθο!
λικό της μονής Δοχειαρίου (1568), στη δεξιά καμάρα
του νάρθηκα (Εικ. 7)29, που επιγράφεται «Ὅρασις τοῦ



294

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

Εικ. 3. Γεωργίου Κλόντζα: Η Δευτέρα Παρουσία. Φορητή εικόνα, μονή Θεοτόκου Πλατυτέρας, Κέρκυρα. Τέλη 16ου$αρχές
17ου αι. (Π. Βοκοτόπουλος, Εἰκόνες τῆς Κέρκυρας, εικ. 153).



προφήτου Δανιήλ». Σε αυτήν ο προφήτης εικονίζεται
κοιμώμενος, ενώ άγγελος του δείχνει τη Θεοφάνεια στο
επάνω μέρος της παράστασης: Ο Χριστός παριστάνεται
ένθρονος, πλαισιωμένος από δύο σεραφείμ και δύο σε!
βίζοντες αγγέλους. Στο ειλητό του προφήτη αναγράφε!

ται η αναφερόμενη στον Παλαιό των Ημερών φράση
του ζ΄ κεφαλαίου (Δαν. ζ΄, 9). 
Η παράσταση αυτή θα μπορούσε να θεωρηθεί πιστή
απόδοση του αναφερόμενου στην αποκάλυψη της δό$
ξης Κυρίου χωρίου του ζ΄ κεφαλαίου (Δαν. ζ΄, 9!10).

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

295

Εικ. 4. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ (λεπτομέρεια από την παράσταση της Δευτέρας Παρουσίας). Τοιχογραφία, καθολι$
κό μονής Ρέθα, Αιτωλοακαρνανία. Τέλη 17ου$αρχές 18ου αι. (Α. Δ. Παλιούρας, Βυζαντινή Αιτωλοακαρνανία, εικ. 154).



296

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

ακριβώς τρόπο, ένθρονος και πλαισιωμένος από τις
ίδιες ουράνιες δυνάμεις, αποκαλύπτεται στους προφή!
τες Ησα�α και Ιερεμία. Επιπλέον, είναι πιθανό να ήθελε
ο καλλιτέχνης να συσχετίσει τον Χριστό των παραστά!
σεων των δύο προφητικών οραμάτων με Εκείνον της

Όμως, ο Κύριος δεν εικονίζεται στον τύπο του Παλαιού
των Ημερών. Αυτή η απόκλιση ίσως οφείλεται στην επι!
θυμία του ζωγράφου να συνδέσει την παράσταση με
μια άλλη, στο επάνω μέρος του δυτικού τοίχου του νάρ!
θηκα, στην οποία ο Χριστός, εικονιζόμενος με τον ίδιο

Εικ. 5. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ (λεπτομέρεια από την παράσταση της Δευτέρας Παρουσίας). Τοιχογραφία, ναός Αγί$
ου Νικολάου της αρχόντισσας Θεολογίνας, Καστοριά. 1663 (Μ. Πα�σίδου, Οι τοιχογραφίες του 17ου αιώνα στους ναούς
της Καστοριάς, πίν. 8).



Δευτέρας Παρουσίας, στον ανατολικό τοίχο30. Σε συν!
δυασμό και με την τοιχογραφία που ιστορεί τον Ύμνο
των Χριστουγέννων στη δυτική καμάρα31 δημιουργεί!
ται ένα εικονογραφικό σύνολο που εξυμνεί το έργο της
Θείας Οικονομίας από την εποχή των προφητών της
Παλαιάς Διαθήκης έως την ημέρα της Δεύτερης Έλευ!
σης, εξαίροντας τη δόξα του σαρκωθέντος Χριστού32.
Ίσως, λοιπόν, ο ζωγράφος θεώρησε ότι η απεικόνιση
του Κυρίου ως Παλαιού των Ημερών θα διατάρασσε το
θεολογικό νόημα που προκύπτει από την ομοιογένεια
των προαναφερθεισών παραστάσεων, τη στιγμή μάλι!
στα που την εποχή εκείνη ο τύπος αυτός δήλωνε τον
Θεό!Πατέρα σε παραστάσεις της Αγίας Τριάδος33. 
Αν η σύνδεση της παράστασης του οράματος του Δα!
νιήλ με τη Δευτέρα Παρουσία ήταν πράγματι πρόθεση
του ζωγράφου, η τοιχογραφία του καθολικού της μονής
Δοχειαρίου αποτελεί μια από τις πληρέστερες γνωστές

απεικονίσεις του οράματος του ζ΄ κεφαλαίου στη μετα!
βυζαντινή ζωγραφική, για τον πρόσθετο λόγο ότι με τη
Δευτέρα Παρουσία συνδέεται και η παράσταση των
τεσσάρων ένθρονων βασιλέων στην κορυφή του τόξου
του νότιου τοίχου34. Επιπλέον, ο Χριστός της Δευτέρας
Παρουσίας εικονίζεται ως ἐρχόμενος μετὰ τῶν νεφελῶν
τοῦ οὐρανοῦ (Δαν. ζ΄, 13), μέσα σε δόξα, καθισμένος σε
τόξο ίριδας, πατώντας σε θρόνους!τροχούς και περι!
βαλλόμενος από ουράνιες δυνάμεις35. Έτσι, όλα τα
επεισόδια του οράματος του ζ΄ κεφαλαίου ιστορούνται
με μεγαλύτερη ή μικρότερη ακρίβεια.
Αξίζει, επίσης, να επισημανθεί ότι σε αρκετές απεικονί!
σεις του Δανιήλ στους τρούλους —ή σε ανάλογες θέ!
σεις— μεταβυζαντινών ναών αναγράφεται στο ειλητό
του το χωρίο που αναφέρεται στον Παλαιό των Ημε!
ρών (Δαν. ζ΄ 9), μολονότι ο Χριστός εικονίζεται σε δια!
φορετικό εικονογραφικό τύπο36. Την προτίμηση στο

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

30 Παλιούρας, ό.π. (υποσημ. 29), 308 312, εικ. 16, 18.
31 Στο ίδιο, 313 314, εικ. 21.
32 Πρβλ. στο ίδιο, 312.
33 Βλ. μεταξύ άλλων W. Braunfels, «Dreifaltigkeit», Lexikon der
christlichen Ikonographie 1 (1968), στ. 536. Χρυσάνθη Μαυροπού
λου Τσιούμη, Οἱ τοιχογραφίες τοῦ 13ου αἰῶνα στὴν Κουμπελίδι$
κη τῆς Καστοριᾶς, Θεσσαλονίκη 1973, 85 89. Βοκοτόπουλος, ό.π.
(υποσημ. 13), 66 67, 134 (αρ. 92).

34 Παλιούρας, ό.π. (υποσημ. 29), 315 316. 
35 Βέβαια, ανάλογη είναι η περιγραφή της Δεύτερης Έλευσης και
από τους ευαγγελιστές (Ματθ. κδ΄,29 31, κε΄,31 46. Λουκ. κα´,27).
Ωστόσο, εδώ πολλά στοιχεία ανάγονται σαφώς στο όραμα του ζ΄
κεφαλαίου και αυτό ίσως ισχύει και για τον Χριστό της Δευτέρας
Παρουσίας. 
36 Για παραδείγματα βλ. Ν. Γκιολές, Οι Τοιχογραφίες του Καθολι$
κού της Μονής Διονυσίου στο Άγιο Όρος, Αθήνα 2009, 126, εικ. 

297

Εικ. 6. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ και άλλες σκηνές από τον βίο του. Τοιχογραφία, καθολικό μονής Φιλανθρωπηνών,
Νησί Ιωαννίνων. 1560 (Μ. Αχειμάστου$Ποταμιάνου, Οι τοιχογραφίες της μονής Φιλανθρωπηνών, εικ. 166).



64. Α.Γ. Τούρτα, Οι ναοί του Αγίου Νικολάου στη Βίτσα και του
Αγίου Μηνά στο Μονοδένδρι. Προσέγγιση στο έργο των ζωγρά$
φων από το Λινοτόπι, Αθήνα 1991, 140. Μυρτάλη Αχειμάστου
Ποταμιάνου, Η Μονή των Φιλανθρωπηνών και η πρώτη φάση της
Μεταβυζαντινής ζωγραφικής, 19831, 19952, 39 40, 175 176.
37 Παπαδόπουλος Κεραμεύς, ό.π. (υποσημ. 26), 262.
38 Βλ. Α. Παλιούρας, Ὁ ζωγράφος Γεώργιος Κλόντζας (1540 ci. $
1608) καὶ αἱ μικρογραφίαι τοῦ κώδικος αὐτοῦ, Αθήναι 1977. Κυ
ριακού, ό.π. (υποσημ. 4), 70 71.
39 Αφορούν στην ερμηνεία του προφήτη στα όνειρα του Ναβουχο
δονόσορ (Δαν. β΄, δ΄), στη δίωξη του ιδίου και των τριών παίδων 

από τον βασιλιά (Δαν. γ΄) και στην ερμηνεία του σημείου που
αποκαλύφθηκε στον Βαλτάσαρ. (Δαν. ε΄). Βλ. Παλιούρας, ό.π.
(υποσημ. 38), πίν. 21 38. Σε άλλο σημείο (φ. 45v), προφανώς λόγω
παρατοποθέτησης (στο ίδιο, 72), εικονίζεται το όνειρο του Βαλτά
σαρ και ο προφήτης κοιμώμενος (στο ίδιο, 95, πίν. 83), 
40 Βλ. στο ίδιο, 87 88, πίν. 47 50.
41 Στο ίδιο, 88, πίν. 51. 
42 Στο φ. 60r εικονίζονται, ευλογούμενοι από τον Χριστό, και οι
τρεις βασιλείς της Ανατολής, που αντιστοιχούν στα τρία πρώτα
θηρία (στο ίδιο, πίν. 110).

298

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

ταβυζαντινής ζωγραφικής. Στον κώδικα περιλαμβάνον!
ται αρκετές απεικονίσεις του προφήτη Δανιήλ, πολλές
εμπνευσμένες από άλλα κεφάλαια του Βιβλίου του39.
Ορισμένες, όμως, θυμίζουν το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου.
Συγκεκριμένα, στα φύλλα 26v, 27r, 27v, 28r (Εικ. 7)40

παριστάνονται τα τέσσερα θηρία, το καθένα σε χωριστή
μικρογραφία. Ακολουθεί, στο φύλλο 29r41, παράσταση
του αυτοκράτορα των Ρωμαίων Οκταβιανού, αλληγο!
ρία του τέταρτου θηρίου. Των πέντε αυτών μικρογρα!
φιών, για τις οποίες θα μπορούσε να θεωρηθεί ότι αποδί!
δουν το σχετικό με τα θηρία επεισόδιο του οράματος
(Δαν. ζ΄, 3!8, 11!12, 17!26)42, προηγούνται δύο παραστά!

χωρίο αυτό, γεγονός που μαρτυρεί την εξοικείωση των
πιστών με το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου, επιβεβαιώνει και
η σχετική αναφορά του Διονυσίου εκ Φουρνά στην
Ἑρμηνεία του, όταν περιγράφει τον τρόπο «ιστόρησης»
του τρούλου37. 
Αφήσαμε να εξετάσουμε στο τέλος την απήχηση του
οράματος του ζ΄ κεφαλαίου στις μικρογραφίες του κώδι!
κα της Μαρκιανής Βιβλιοθήκης (Marc. gr. VII 22), τον
οποίο δημιούργησε ο Γεώργιος Κλόντζας μεταξύ των
ετών 1590 και 159238. Και αυτό, επειδή αυτή η εξέταση
ίσως συμβάλει στην ερμηνεία της «ξαφνικής» διάδοσης
της εικονογράφησης του οράματος στο πλαίσιο της με!

Εικ. 7. Το Όραμα του προφήτη Δανιήλ. Τοιχογραφία, καθολικό μονής Δοχειαρίου, Άγιον Όρος. 1568 (Α. Παλιούρας, «Οἱ
τοιχογραφίες τοῦ Καθολικοῦ», εικ. 19).



σεις του Δανιήλ με τον αρχάγγελο Γαβριήλ (φ. 23v,
26r)43. Ωστόσο, οι σκηνές αυτές αποκλίνουν από το πε!
ριεχόμενο του ζ΄ κεφαλαίου, καθώς ο προφήτης δεν ει!
κονίζεται κοιμώμενος, αλλά στην πρώτη γονυπετής ενώ!
πιον του αρχαγγέλου και στη δεύτερη όρθιος, με το
βλέμμα προς τον ουρανό, τον οποίο δείχνει ο Γαβριήλ. 
Στον κώδικα αυτόν το όραμα δεν περιλαμβάνεται στις
παραστάσεις της Δεύτερης Έλευσης (φ. 196v, 198r,
199r)44. Υπάρχει όμως μικρογραφία στην οποία ο Χρι!
στός εικονίζεται ἐρχόμενος μετὰ τῶν νεφελῶν, με μάρ!
τυρες τους προφήτες Δανιήλ και Ησα�α (φ. 194r, Εικ.
8)45. Η απεικόνιση του Δανιήλ ως προφήτη της Δεύτε!
ρης Έλευσης παραπέμπει στο όραμα του ζ΄ κεφαλαίου,
ενώ η απεικόνιση του Ησα�α ανάγεται στην προφητεία
του κστ΄ κεφαλαίου του δικού του Βιβλίου –άλλωστε
φράση από αυτό (Ησ. κστ΄, 19) αναγράφεται πάνω από
τη μικρογραφία. 
Παρατηρούμε, λοιπόν, μια «ισχυρή» παρουσία του Δα!
νιήλ στην εικονογράφηση του κώδικα της Μαρκιανής βι!
βλιοθήκης, καθώς και την ύπαρξη αρκετών στοιχείων
που μοιάζουν να παραπέμπουν στο όραμα του ζ΄ κεφα!
λαίου. Στο σημείο αυτό πρέπει να γίνει μια επισήμανση:
Ο κώδικας του Γεωργίου Κλόντζα περιλαμβάνει χρονο!
γραφίες και χρησμολογικά κείμενα που καλύπτουν την
πορεία της ιστορίας από κτίσεως κόσμου έως τη Δευτέρα
Παρουσία46. Από την άποψη αυτή μπορεί να θεωρηθεί
ότι προσεγγίζει το είδος των χρησμολογίων47, που γνώρι!
σαν μεγάλη διάδοση μεταξύ των Ορθοδόξων κατοίκων
της άλλοτε βυζαντινής αυτοκρατορίας μετά την Άλω!
ση48, κυρίως τον 16ο αιώνα49. Η διάδοση αυτή ερμηνεύε!

ται εύκολα, δεδομένου ότι ήδη από τους πρώτους αιώνες
του Βυζαντίου οι προφητείες και οι χρησμοί για το τέλος
του κόσμου συνέδεαν την έναρξη της αντίστροφης μέ!
τρησης έως τη Δευτέρα Παρουσία με την καταστροφή
της Κωνσταντινούπολης50. Η Άλωση του 1453 θεωρήθη!
κε από τους Βυζαντινούς των μέσων του 15ου αιώνα
προμήνυμα της κυριαρχίας του Αντίχριστου51, την οποία
θα ακολουθούσε ο τελικός θρίαμβος του Χριστιανισμού,
με την Κωνσταντινούπολη να αναδεικνύεται σε έδρα
μιας αιώνιας οικουμενικής αυτοκρατορίας52.
Αυτό το κλίμα ευνοούσε την αναδρομή σε παλαιές προ!
φητείες και χρησμούς που προέβλεπαν την καταστροφή
της Πόλης, τη στέψη του τελευταίου χριστιανού αυτο!
κράτορα, του «ειρηνικού βασιλιά», στην Ιερουσαλήμ,
τη γέννηση του Αντίχριστου, την ανάληψη του «ειρηνι!
κού βασιλιά» στον Γολγοθά, τη σύντομη κυριαρχία του
Αντίχριστου στη γη και, τέλος, τη Δευτέρα Παρουσία53.
Μεταξύ αυτών, ιδιαίτερα αγαπητά ήταν τα χρησμολο!
γικού!αποκαλυπτικού περιεχομένου κείμενα που, όπως
προαναφέρθηκε54, είχαν αρχίσει να εμφανίζονται ήδη
από τις αρχές του 6ου αιώνα ως αποδιδόμενα στον προ!
φήτη Δανιήλ. Δεν γνωρίζουμε το βαθμό διάδοσης των
κειμένων αυτών πριν από την οριστική κατάλυση του
βυζαντινού κράτους55. Πάντως, τη διάδοσή τους αμέ!
σως μετά την Άλωση μαρτυρεί ο μεγάλος αριθμός σωζό!
μενων κωδίκων που περιέχουν ποικίλων ειδών κείμενα
επιγραφόμενα ως Οράσεις του Δανιήλ. Τα κείμενα αυ!
τά, τα οποία ανάγονταν σε κάθε είδους συγγράμματα
(ονειροκρίτες, «σεισμολόγια», «βροντολόγια», αστρο!
νομικά!αστρολογικά, «φυσιογνωμικά»56), περιλαμβά!

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

43 Στο ίδιο, πίν. 44, 46. 
44 Στο ίδιο, πίν. 396, 398, 400.
45 Στο ίδιο, πίν. 391.
46 Πρβλ. Κυριακού, ό.π. (υποσημ. 4), 70.
47 Βλ. συνοπτικά Κυριακού, ό.π. (υποσημ. 4), 11 25. Vereecken 
Hadermann Misguich, ό.π. (υποσημ. 4), 21 32.
48 Βλ. Κυριακού, ό.π., κυρίως 22 24, όπου και παλαιότερη βιβλιο
γραφία.
49 Μ. Χατζηδάκης, «Παρατηρήσεις σέ ἄγνωστο χρησμολόγιο τοῦ
Γεωργίου Κλόντζα», Θυμίαμα. Στη μνήμη της Λασκαρίνας Μπού$
ρα, Αθήνα 1994, Ι, 51.
50 Βλ. Magdalino, ό.π. (υποσημ. 1), 121 133. A. Berger, «Das apoka
lyptische Konstantinopel. Topographisches in apokalyptischen
Schriften der mittelbyzantinischen Zeit» στο Endzeiten (υποσημ.
1), κυρίως 135. Πρβλ. Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π. (υπο
σημ. 4), 21 22, όπου και πρόσθετη βιβλιογραφία.
51 Για τη σύνδεση του Σουλτάνου με τον Αντίχριστο βλ. Κυριακού,
ό.π. (υποσημ. 4), 22 και σημ. 34 35, όπου περαιτέρω βιβλιογραφία.
Πρβλ. και Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π. (υποσημ. 4), 31

32, σχετικά με τον θρύλο του «μαρμαρωμένου βασιλιά», προσαρ
μογή των παλαιότερων χρησμών στα νέα ιστορικά δεδομένα. 
52 Κυριακού, ό.π., 23.
53 Βλ. C. Mango, «The Legend of Leo the Wise», Zbornik Radova
Vizantinološkog Instituta VI (1960), 59 93, ανατύπ. C. Mango,
Byzantium and its Image [Variorum Reprints], London 1984, αρ.
XVI, 61. McGinn, ό.π. (υποσημ. 1), 71 72. Κυριακού, ό.π. (υποσημ.
4), 13. Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π. (υποσημ. 4), 27 32.
Magdalino, ό.π. (υποσημ. 1), 121. 
54 Βλ. πιο πάνω, σ. 290 και υποσημ. 4.
55 Ορισμένα μάλλον βρίσκονταν στις βιβλιοθήκες των αυτοκρατό
ρων (Κυριακού, ό.π. 18 19. Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π.,
21). Για πιθανή διάδοσή τους τον 13ο αιώνα, βλ. W. Brandes,
«Kaiserprophetien und Hochverrat. Apokalyptische Schriften und
Kaiservaticinien als Medium antikaiserlicher Propaganda» στο
Endzeiten (υποσημ. 1), 161 184, κυρίως 161 162, 166 167, 182 183.
Πρβλ. και Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π., 23 24. 
56 Brandes, ό.π., 182 183. 

299



300

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

Εικ. 8. Ο Χριστός ἐρχόμενος μετὰ τῶν νεφελῶν και οι προφήτες Δανιήλ και Ησα�ας. Μικρογραφία, κώδικας Marc. gr. VII
22, φύλλο 194r. 1590$1592 (Α. Παλιούρας, Ὁ ζωγράφος Γεώργιος Κλόντζας καὶ αἱ μικρογραφίαι τοῦ κώδικος αὐτοῦ, 
πίν. 391).



νονταν συχνά σε κώδικες χρησμολογικού περιεχομένου
μαζί με άλλα παρόμοια, όπως τους χρησμούς του Λέον!
τος Στ΄57 και τη Διήγησιν του Ψευδο!Μεθοδίου58. 
Όσον αφορά τον κώδικα της Μαρκιανής Βιβλιοθήκης,
όπως αναφέρει ο Αθανάσιος Παλιούρας, «Μέγα μέρος
τῶν μικρογραφιῶν καὶ τῶν κειμένων εἶναι ἐμπνευσμέ!
νον ἀπὸ τὰς ὁράσεις Δανιὴλ τοῦ Προφήτου, καὶ τοὺς
χρησμοὺς Λέοντος ΣΤ΄ τοῦ Σοφοῦ καὶ τοῦ ἐν ἁγίοις
πατρὸς ἡμῶν Μεθοδίου ἐπισκόπου Πατάρων»59. Στο
φύλλο 1r αναγράφεται ότι στον κώδικα περιλαμβάνε!
ται το αποδιδόμενο στον Μεθόδιο Πατάρων αποκαλυ!
πτικό κείμενο60. Οι 17 πρώτες μικρογραφίες, με θέματα
εμπνευσμένα από την Παλαιά Διαθήκη, έως και τη Γέν!
νηση του Ναβουχοδονόσορ (φ. 6v)61, αντιστοιχούν,
πράγματι, στο κείμενο του Ψευδο!Μεθοδίου62. Ακο!
λουθούν, όμως, 35 μικρογραφίες (από την κάτω μικρο!
γραφία του φύλλου 6v, έως εκείνη του φύλλου 29r), οι
οποίες σχετίζονται, περισσότερο ή λιγότερο άμεσα, με
τον προφήτη Δανιήλ63. Θα ήταν, άραγε, πιθανό να είχε
υπόψη του ο Γεώργιος Κλόντζας κάποιο ιστορημένο
χειρόγραφο των Οράσεων, όταν δημιουργούσε αυτές
τις μικρογραφίες; Η παρατήρηση του Αθανασίου Παλι!
ούρα για την ύπαρξη επεξηγηματικών σημειώσεων στα
Βιβλία της Γενέσεως και του προφήτη Δανιήλ οι οποίες
αναμειγνύονται «μετὰ τῶν ἀποδιδομένων εἰς τὸν Δα!
νιὴλ χρησμολογικῶν κειμένων»64 μοιάζει να ενισχύει
μια τέτοια υπόθεση, την οποία ίσως στηρίζει και η τονι!

σμένη παρουσία του αρχαγγέλου Γαβριήλ στην εικονο!
γράφηση65. Με δεδομένο ότι δεν είναι γνωστή στο πλαί!
σιο της βυζαντινής τέχνης66 –μάλλον ούτε και της δυτι!
κής μεσαιωνικής67– η ύπαρξη εκτενούς εικονογραφικού
κύκλου του Δανιήλ, μήπως η διάδοση των Οράσεων ευ!
νόησε τη δημιουργία ενός τέτοιου κύκλου, ο οποίος
αποτέλεσε, στη συνέχεια, πηγή έμπνευσης για τον Γεώρ!
γιο Κλόντζα και για άλλους μεταβυζαντινούς ζωγρά!
φους, όπως για εκείνον του νότιου εξωνάρθηκα της μο!
νής Φιλανθρωπηνών; Περαιτέρω, μήπως η διάδοση των
Οράσεων σχετίζεται με τη διάδοση της εικονογράφησης
του οράματος του ζ΄ κεφαλαίου μετά την Άλωση; Ή,
τουλάχιστον, μήπως συνέβαλε στο να θεωρείται ευρέως
ο Δανιήλ βασικός προφήτης της Δευτέρας Παρουσίας;
Ίσως δεν είναι άνευ σημασίας το γεγονός ότι ο Γεώργιος
Κλόντζας, δημιουργός του κώδικα της Μαρκιανής Βι!
βλιοθήκης, ζωγράφισε και την εικόνα της Κέρκυρας
(Εικ. 3), στην οποία ο προφήτης παρουσιάζεται να προ!
βλέπει τη Δευτέρα Παρουσία68. Επιπλέον, μήπως η συ!
χνή ένταξη του επεισοδίου των τεσσάρων θηρίων και
της αλληγορικής ερμηνείας τους στις παραστάσεις της
Δευτέρας Παρουσίας, πρώτα στις σλαβικές περιοχές,
όπου οι Οράσεις είχαν επίσης διάδοση69 και από τον
16ο αιώνα, εποχή της μεγάλης εξάπλωσης των χρησμο!
λογίων, και στον ελλαδικό χώρο, αντικατοπτρίζει, συγ!
χρόνως, τις σχετικές με τη διαδοχή των βασιλειών ιδέες
που εκφράζονται στα χρησμολογικά κείμενα70; 

ΤΟ  ΟΡΑΜΑ  ΤΟΥ  ΠΡΟΦΗΤΗ  ΔΑΝΙΗΛ  (ΔΑΝ. Ζ´,  1!14)  ΣΤΗ  ΜΕΤΑΒΥΖΑΝΤΙΝΗ  ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ

57 Βλ. Mango, ό.π. (υποσημ. 53). Κυριακού, ό.π. (υποσημ. 4), κυ
ρίως 26 43, όπου αναλυτική βιβλιογραφία. Vereecken  Hader
mann Misguich, ό.π. (υποσημ. 4), κυρίως 33 53. Οι Χρησμοί αντι
γράφονταν συχνά μαζί με τις Οράσεις του Δανιήλ (Κυριακού,
ό.π., 24, 35). 
58 Για το κείμενο αυτό, του 7ου αιώνα, βλ. Alexander, Apocalyptic
Tradition (υποσημ. 4), 13 κ.ε. Κάποιες Οράσεις αποτελούν δια
σκευές του (στο ίδιο, 61 62). 
59 Παλιούρας, ό.π. (υποσημ. 38), 59. 
60 Στο ίδιο, 78, φ. 1r.
61 Βλ. στο ίδιο, 78 81.
62 Βλ. Alexander, ό.π. (υποσημ. 4), 36 40.
63 Παλιούρας, ό.π. (υποσημ. 38), 81 88. 
64 Στο ίδιο, 166. Βλ. και στο ίδιο, 71, όπου προσδιορίζονται ακρι
βώς, με ελληνικούς αριθμούς, οι «ὁράσεις τοῦ Δανιήλ» που περι
λαμβάνονται στα φύλλα αυτά.
65 Στα φ. 14r, 23v, 26r εικονίζεται με τον προφήτη (στο ίδιο, εικ.
29, 44, 46), στο φ. 25v μόνος (στο ίδιο, εικ. 45). Σε κύριο ρόλο εμ
φανίζεται ο αρχάγγελος σε ορισμένες από τις Οράσεις, π.χ. η
«σλαβονική» Όρασις είναι διάλογος μεταξύ του Γαβριήλ και του
προφήτη. Βλ. Alexander, ό.π. (υποσημ. 4), 65 72. 
66 Βλ. συνοπτικά K. Wessel, «Daniel», Reallexikon zur Byzantini$

schen Kunst I (1963), 1113 1120. 
67 Πρβλ. K. Zimmermanns, «Daniel (Prophet)», Lexikon der Christ$
lichen Ikonographie 6 (1990), 29 31. Πάντως ο Αθ. Παλιούρας (ό.π.
υποσημ. 38 , 166 167) θεωρεί πιθανό πρότυπο του ζωγράφου για

τις παλαιοδιαθηκικές σκηνές κάποια εικονογραφημένη Βίβλο δυ
τικής προέλευσης.
68 Υπάρχουν, βέβαια, παραστάσεις της Δευτέρας Παρουσίας απο
διδόμενες στον Κλόντζα, που δεν παραπέμπουν στο όραμα του ζ΄
κεφαλαίου (για παραδείγματα βλ. Μυρτάλη Αχειμάστου, «Εἰκὼν
τῆς Δευτέρας Παρουσίας ἐκ τῆς Σύμης», ΔΧΑΕ, περ. Δ΄, Ε΄ (1966
1969), 207 226). Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π. υποσημ.
4  πίν, XXX, XXXI). Ωστόσο, αυτό δεν αποδυναμώνει την υπόθε
ση ότι ο ζωγράφος ήταν εξοικειωμένος με την ιδέα ότι ο Δανιήλ
ήταν βασικός προφήτης της Δεύτερης Έλευσης. Πρβλ. και πιο κά
τω, υποσημ. 70. 
69 Αυτό μαρτυρεί η σλαβονική μετάφραση μιας από τις παλαιότε
ρες Οράσεις (βλ. πιο πάνω, υποσημ. 4). 
70 Πρβλ. Magdalino, ό.π. (υποσημ. 1), 119. Την άποψη αυτή ίσως
ενισχύει μια εικονογραφική ιδιαιτερότητα σε παράσταση της
Δευτέρας Παρουσίας σε τρίπτυχο που φέρει την υπογραφή του
Γεωργίου Κλόντζα [Π. Λ. Βοκοτόπουλος, «Ἕνα ἄγνωστο τρίπτυ
χο τοῦ Γεωργίου Κλόντζα», στο Θ. Δετοράκης (επιμ.), Πεπραγμένα

301



τοῦ Ε΄ Διεθνοῦς Κρητολογικοῦ Συνεδρίου (25 Σεπτεμβρίου 1
Οκτωβρίου 1981), Β΄, Ἡράκλειο Κρήτης 1985, 64 73)]: Οι εικονι
ζόμενοι βασιλείς είναι πέντε αντί για τέσσερις. Ο πέμπτος κρατεί
σταυρό και παραπέμπει εικονογραφικά στον Μέγα Κωνσταντίνο
(στο ίδιο, 67 68, σημ. 18, πίν. 2). Θα ήταν, άραγε, υπερβολική η
σκέψη ότι σε αυτή την ιδιαιτερότητα αντικατοπτρίζονται οι σχε
τικές με τον «τελευταίο χριστιανό βασιλιά» ιδέες των χρησμολογι
κών κειμένων, σε συνδυασμό με τον θρύλο του «μαρμαρωμένου
βασιλιά» (πρβλ. πιο πάνω, υποσημ. 51); Η σύνδεση του Μεγάλου
Κωνσταντίνου με τον Κωνσταντίνο Παλαιολόγο δεν είναι πρωτο
φανής στη μεταβυζαντινή σκέψη και τέχνη (βλ. πρόχειρα την φο
ρητή εικόνα του Στυλιανού Σταυράκη στο Βυζαντινό και Χρι
στιανικό Μουσείο, Λιμάνια και Καράβια στο Βυζαντινό Μου$
σείο, κατάλογος έκθεσης, 31 33, λήμμα αρ. 9 (Χρ. Μπαλτογιάννη).
Πρβλ. και Vereecken  Hadermann Misguich, ό.π. υποσημ. 4 , 

25). Βέβαια, η επιλογή του Κλόντζα να συμπεριλάβει τον πρώτο
χριστιανό αυτοκράτορα στην παράσταση της Δευτέρας Παρου
σίας δεν είναι μοναδική, όπως μαρτυρεί εικόνα του Θεόδωρου
Πουλάκη από τα τέλη του 17ου αιώνα (σήμερα στο Μουσείο Μπε
νάκη, Α. Ξυγγόπουλος, Μουσεῖον Μπενάκη. Κατάλογος τῶν
Εἰκόνων, ἐν Ἀθήναις 1936, 53 55, πίν. 26 και εικ. 6 στη σ. 54). Στην
εικόνα του Πουλάκη, όμως, ο Μέγας Κωνσταντίνος ταυτίζεται με
επιγραφή και είναι ο τέταρτος βασιλιάς, καθώς λείπει ο Ναβουχο
δονόσορ. Το γεγονός αυτό μπορεί να αποδοθεί σε κάπως διαφο
ρετική ερμηνεία του οράματος του ζ΄ κεφαλαίου από τον μεταγε
νέστερο ζωγράφο (Ξυγγόπουλος, ό.π., 55), θα μπορούσε όμως να
εκληφθεί και ως παρανόηση της αρχικής σημασίας της προσθήκης
του Κωνσταντίνου στη σειρά των τεσσάρων βασιλέων. Σε κάθε
περίπτωση, πάντως, φαίνεται ότι και ο Θεόδωρος Πουλάκης ήταν
εξοικειωμένος με το όραμα του ζ΄ κεφαλαίου.

302

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

«προέβλεπαν» την καταστροφή της Πόλης και την κυ!
ριαρχία του Αντίχριστου –ταυτιζόμενου στη συνείδηση
των υπόδουλων Ορθοδόξων με τον Οθωμανό κατακτη!
τή. Το τέλος της κυριαρχίας του και η αποκατάσταση
της βασιλείας των Δικαίων, που προσδοκούσαν οι υπό!
δουλοι, ήταν, άλλωστε, ιδέες που εκφράζονταν τόσο
στα αποδιδόμενα στον Δανιήλ χρησμολογικά κείμενα
όσο και στο όραμα του ζ΄ κεφαλαίου του Βιβλίου του
στην Παλαιά Διαθήκη.

Δυστυχώς, δεν έχουμε υπόψη κάποια μελέτη για το θέ!
μα της εικονογράφησης των Οράσεων, επομένως είναι
αδύνατη η συναγωγή ασφαλών συμπερασμάτων. Μοι!
άζει, ωστόσο, ελκυστική η υπόθεση ότι η διάδοση της
εικονογράφησης του οράματος του ζ΄ κεφαλαίου του
Βιβλίου του προφήτη Δανιήλ στο πλαίσιο της μεταβυ!
ζαντινής ζωγραφικής συνδέεται με τις κοινωνικές συν!
θήκες που επικράτησαν μετά την Άλωση, όταν ευνοή!
θηκε γενικά η διάδοση χρησμολογικών κειμένων που



303

Docheiariou Monastery (1568, Fig. 7) on Mt. Athos can
be considered a special case. In addition to the representa!
tion of the four kingdoms in the scene of the Second Co!
ming, here Daniel is depicted in a separate scene, asleep
before Christ in Glory. Together with the representations
of the Vision of the Prophets Isaiah and Jeremiah and of
the Christmas Hymn, as well as the Second Coming, this
representation appears to comprise part of an iconogra!
phical whole, which praises the work of Divine Providence
from the time of the Old Testament prophets to the Se!
cond Coming. It is, we believe, another testimony to fami!
liarity with the vision in the 7th chapter.
How can the sudden spread of the depiction of the Vision
in post!Byzantine years be explained? A clue to the 
answer lies in the codex of the Biblioteca Marciana (Marc.
gr. VII 22), a work by Georgios Klontzas dated between
1590 and 1592. This codex contains oracle texts, ap!
proaching the genre of oracle books, which spread greatly
after the Fall of 1453. Among the then popular prophetic
texts were some by the prophet Daniel entitled Oraseis.
In the Marciana codex there is a miniature of Daniel to!
gether with Isaiah foreseeing the Second Coming (Fig. 8).
Of greater interest is the fact, however, that an extensive
cycle from the life of the prophet is included, which is ac!
companied by phrases from the oracle texts attributed to
Daniel, among others. Given that an extensive iconogra!
phical cycle of Daniel is unknown in Byzantine art !as
well as in western medieval art! the question arises as to
whether the dissemination of the Oraseis favoured the
creation of such a cycle, which subsequently was a source
of inspiration for Georgios Klontzas and other post!By!
zantine painters. Furthermore, is the dissemination of the
Oraseis related to the dissemination after the Fall of the
depiction of the Vision in the 7th chapter? Or perhaps did
it contribute to Daniel being widely considered the basic
prophet of the Second Coming? In addition, does the fre!
quent incorporation of the episode of the four beasts and
of their allegorical interpretation in representations of the
Second Coming perhaps reflect the ideas expressed in the
oracle texts related to the succession of kingdoms?

Τhe vision in the 7th chapter of the Book of Daniel has
concerned Christian theological thought from the earliest
centuries. It was considered an allegory of the Second Co!
ming, while the four beasts that the prophet sees coming
out of the sea (Dan. 7, 3!8) were allegorically associated
with an equivalent number of great kingdoms in the histo!
ry of humankind (Babylonians, Persians, Greeks of Ale!
xander the Great, Romans). These interpretations seem to
have contributed to Daniel being considered the prophet
of both the future of humankind and of the end of the
world, with the result that pseudo!texts of eschatological
character, attributed to the prophet, known as Visions/
Oraseis emerged already from the beginning of the 6th c.
A.D.
We do not know with certainty the extent to which these
texts were disseminated before the Fall of 1453. In any case,
the vision of the 7th book is seldom represented in Byzanti!
ne art. Conversely, from the 15th century in the Slavophone
regions of the north Balkans and from the 16th century in
Greece as well, the four beasts and the corresponding king!
doms are included in many representations of the Second
Coming (Figs 1!5). The prophet himself is often depicted
as well. In fact, in two portable icons, one by Georgios
Klontzas (Fig. 3) and the other by Frangias Kavertzas, Da!
niel is placed in the center of the composition and appears
as a prophet of the Second Coming in its entirety. Al !
though there are some misconceptions, mainly from the
mid 17th century (Fig. 5), the incorporation of the Vision
in representations of the Second Coming continued in the
18th century as well, as Dionysios of Phourna testifies. 
The episode of the Vision related to the four beasts was al!
so depicted as an independent scene in post!Byzantine
monuments. It was incorporated into developed cycles
with the theme of Old Testament prophets (fig. 6). In addi!
tion, in a number of representations of Daniel in the do!
mes of middle Byzantine churches !or in analogous positi!
ons! the passage referring to the Old of Days (Dan. 7, 9) is
written on his scroll, testifying to the familiarity of the
faithful with the vision in the 7th chapter.
The representation of the Vision in the katholikon of the

Terpsichori
Patricia  Skotti

THE  VISION  OF  THE  PROPHET  DANIEL  (DAN.  7,  1!14)
IN  POST!BYZANTINE  PAINTING



304

ΤΕΡΨΙΧΟΡΗ!ΠΑΤΡΙΤΣΙΑ  ΣΚΩΤΤΗ

stantinople and the domination of the Anti!Christ !asso!
ciated with the Ottoman conqueror in the minds of the
enslaved Orthodox! was generally favoured. The end of his
domination and the restoration of the kingdom of the
Just, which the enslaved hoped for, were ideas expressed
both in the oracle texts (Oraseis) attributed to Daniel and
in the Vision of the 7th chapter of his Book in the Old
Test ament.

Unfortunately, we are unaware of a study on the icono!
graphy of the Oraseis and therefore can not make sound
conclusions. However, the supposition that the spread of
the iconography of the Vision in the 7th chapter of the
Book of Daniel, within the context of post!Byzantine art,
is connected to the social circumstances prevalent after
the Fall is quite inviting. This is the time that the dissemi!
nation of oracle texts foreseeing the destruction of Con!

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

