
  

  The Gleaner

   Vol 20 (1995)

  

 

  

  L’Aufklärung néo-hellénique. La question sociale et
ses issues politiques 

  Dimitris G. Apostolopoulos   

  doi: 10.12681/er.241 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Apostolopoulos, D. G. (1995). L’Aufklärung néo-hellénique. La question sociale et ses issues politiques. The Gleaner, 20,
75–82. https://doi.org/10.12681/er.241

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 19:36:22



\J AUF KLÄRUNG NÉO-HELLÉNIQUE 
La question sociale et ses issues politiques 

à Georges Vlachos 

I 

LA SOCIÉTÉ GRECQUE qui vivait au sein de l'empire ottoman de­
puis de XVe siècle a été grandement influencée par les Lumières 

dès la seconde moitié du XVIIIe siècle. Ceci est certifié par des de­
mandes souvent formulées pour l'encouragement de la diffusion des 
Lumières dans la nation hellénique et par des indices qui ressortent 
de l'étude de la pensée d'hommes de lettres grecs de l'époque, attes­
tant cette influence. 

Ces demandes et ces indices ont conduit certains chercheurs de 
l'histoire de la culture grecque à soutenir l'idée qu'il s'agit d'une 
Aufklärung néo-hellénique, phénomène analogue à celui apparu dans 
les sociétés occidentales. 

Une fois acceptée, une telle théorie éveille cependant une curiosité 
conduisant à reconsidérer aussi la relation qui existe entre la dyna­
mique de la stratification de la société grecque et l'apparition de ce 
phénomène. En d'autres termes, de rechercher les limites de l'analo­
gie entre les sociétés occidentales et le cas grec. 

Afin de satisfaire cette «curiosité)), nous devons dans un premier 
temps considérer l'ensemble de l'évolution de la société grecque 
jusqu'au XVIIIe siècle et situer ensuite de façon adéquate le sujet par 
rapport à ce moment historique précis. Mais prenons les choses dans 
l'ordre; commençons, comme le veut la déontologie scientifique, par 
les acquisitions que nous ont léguées nos maîtres. 

II 

1. C'est C. Th. Dimaras qui, le premier, a soutenu la thèse que le 
siècle des Lumières a bien fait son apparition dans le milieu grec.1 

1. 'Ιστορία της Νεοελληνικής Λογοτεχνίας, 1, Athènes 1948, p . 143 e t su iv .Du 
même, Ό 'Ελληνικός Διαφωτισμός, Athènes 1964 [ = Νεοελληνικός Διαφωτισμός, 



76 Ο Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 20 (1995) 

En tant que chercheur, Dimaras a insisté sur l'aspect essentiel et évi­
dent de Aufklärung: ce courant visait à apporter un changement 
dans le domaine de la culture. En tant qu'historien, il a cependant 
éprouvé le besoin de rattacher le désir de la culture à la structure de 
la société grecque. Mettons au jour le principe de base de Dimaras en 
ce qui concerne la toile de fond et la dynamique de la société grecque. 

2. L'Église orthodoxe, les Phanariotes et les commerçants forment 
les trois puissances protagonistes, par ordre d'apparition sur la 
scène de la société grecque, autour desquelles —et avec lesquelles— 
Dimaras tisse la trame sociale de l'histoire de la culture néo-helléni­
que. Il résume le développement de ces puissances sociales dans les 
termes suivants.2 

Pendant les deux siècles qui ont suivi la Prise de Constantinople 
«le ton, dans le domaine de la culture, est donné par les vues larges 
et l'esprit progressiste de l'Église: humanisme religieux. Une classe 
dirigeante s'affirme, à partir de 1669, parmi les Hellènes; la parole 
passera aux Phanariotes». Ils auront le pourvoir pendant un siècle 
environ; «la limite extrême de cette période se situe vers 1774, au 
moment où l'ascension de la bourgeoisie acquiert un caractère plus 
constant et où celle-ci en vient à exprimer ses besoins intellectuels 
particuliers». 

3. Si à présent nous rapprochons ces derniers points de vue de Di­
maras avec sa conviction que Y Aufklärung néo-hellénique s'étend de 
1770 environ jusqu'à la deuxième décennie du XIXe siècle, nous pou­
vons soutenir sans peine que ce que Dimaras appelle «l'ascension de 
la bourgeoisie» dans la société grecque, survient à la même époque 
que celle de l'apparition et de l'évolution des idées du siècle des Lu­
mières, dans le domaine de la culture. 

Ill 

1. Avant de passer à l'examen du lien qui unit les mouvements de 

Athènes 1977, p. 1 et suiv.]. V. aussi G. Vlachos, Πολιτική. Γενική εισαγωγή 
στην έρευνα τον πολιτικού φαινομένου , 1, Athènes 1977, ρ. 171 note 3. 

2. Je reprends les termes de Dimaras de la version française de son Histoire 
de la littérature néo-hellénique, Athènes 1965, p. 50, 110 et 160. 



D. G. Apostolopoulos, UAUFKLÄRUNG NÉO-HELLÉNIQUE 77 

la société grecque et l'apparition des idées du siècle des Lumières, 
je me permets de rapporter les résultats de nouvelles recherches con­
cernant les deux siècles précédents, recherches qui complètent et qui, 
sur certains points, proposent une révision de la doctrine Dimaras, 
sur laquelle la science grecque s'est fondée jusqu'à nos jours. 

Avant l'apparition des Phanariotes en tant que groupe social qui 
a revendiqué et conquis le pouvoir de la société grecque, ce n'était 
pas l'Église qui détenait le pouvoir, mais un corps social créé après 
la Conquête et qui amorce l'intégration de la société grecque byzan­
tine au sein d'un Empire Ottoman multi-ethnique. En d'autres ter­
mes, la première classe sociale dirigeante laïque formée dans la so­
ciété grecque n'était pas constituée de Phanariotes, groupe social du 
XVIIe siècle par ailleurs, mais d'un amalgame social du XVe siècle 
composé de familles byzantines intégrées d'une façon privilégiée dans 
le nouveau régime politique, et de «fruits» de la Conquête.3 

2. Cependant, une telle théorie qui exclut l'Église des puissances 
principales, pendant les deux premiers siècles après la Prise de Con­
stantinople, nous oblige à intrepréter de façon plus précise la position 
qu'elle tenait dans l'organisation des puissances sociales et, plus gé­
néralement, sa position dans la société grecque post-byzantine. 

L'Église orthodoxe constituait envers le pouvoir politique otto­
man une institution légale; elle formait aussi, au moins pour la so­
ciété grecque, une institution représentant un pouvoir et un vecteur 
idéologique. Cependant, très tôt après la Prise, l'Église s'est vue o-
bligée de payer des impôts au pouvoir ottoman; cela lui garantissait 
une raison de viabilité,4 mais avait comme principale conséquence 
sa dépendance continuelle vis à vis du pouvoir économique de la so­
ciété grecque, en principe, cela afin de pouvoir répondre à ses obli­
gations fiscales. Ainsi, les couches sociales grecques qui détenaient 

3. Cf. D. Apostolopoulos, Ή εμφάνιση της Σχολής τοϋ Φνσικοϋ Δικαίου στην 
«τουρκοκρατούμενη» ελληνική κοινωνία. Ή ανάγκη μιας νέας 'Ιδεολογίας, Athènes 
1980, ρ. 53 et suiv. 

4. Cf. D. Apostolopoulos, «Les mécanismes d'une Conquête», Économies 
méditerranéennes: Équilibres et intercommunications, XIHe-XIXe siècles, t. 
3, Athènes 1986, p. 203-204. V. aussi du même, Ό ((Ιερός κώδιξ» τοϋ Πατριαρ­
χείου Κωνσταντινουπόλεως στο β' μισό τοϋ ΙΕ' αιώνα: τα μόνα γνωστά σπαράγματα, 
Athènes 1992, ρ. 77 et suiv. 



78 Ο Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 20 (1995) 

le pouvoir exerçaient une domination sur l'institution de l'Église et 
plus précisément au coeur du pouvoir de cette institution: le patri­
arcat de Constantinople. 

3. Cette position délicate de l'institution de l'Église dans la vie de 
la société grecque a également provoqué une limitation particulière 
dans les querelles des forces sociales en conflit pour le pouvoir. Par 
principe, personne n'a remis en cause les fondements justificatifs de 
l'existence de l'institution —les exceptions connues ne font que con­
firmer la règle.5 Personne n'a proposé l'abolition de l'institution. 
Bien au contraire, quand les Phanariotes ont accédé au pouvoir avec 
une idéologie qui, pour son époque, pouvait être considérée comme 
révolutionnaire, leurs dirigeants prévenaient leurs proches: le libé­
ralisme de notre idéologie ne doit pas nous mener à des innovations 
qui ébranleraient les fondements de l'institution qui, dans la réalité 
de l'empire ottoman, a tant apporté à la nation (γένος). 

IV 

1. Voyons à présent ce qui est survenu au XVIIIe siècle. Selon 
Dimaras, «l'Église passe au conservatisme et en arrive à la réaction. 
Les Phanariotes déclinent et nous les voyons douter, à leur tour, 
de la nouvelle structure sociale» ; on constate la «prédominance de 
l'esprit populaire bourgeois». 

Incontestablement, la puissance sociale qui a revendiqué le pou­
voir dans la société grecque à l'époque qui nous intéresse est formée 
de commerçants. Ils ont revendiqué le pouvoir auprès de qui le pos­
sédait: les Phanariotes, groupe social qui contrôlait aussi l'institu­
tion de l'Église. 

2. Si nous voulons à présent suivre comment ces mouvements dans 
la société se sont dénaturés au niveau de l'idéologie, il me semble que 

5. Cf. P. Kondylis, «Το πρόβλημα τοΰ ύλισμοΰ στή φιλοσοφία τοϋ ελληνικού 
Διαφωτισμού», Ό 'Ερανιστής 17 (1981), 191 et suiv. [ = Ό Νεοελληνικός Διαφω­
τισμός. Οί φιλοσοφικές ιδέες, 'Αθήνα 1988, ρ. 60 et suiv.]· V. aussi Ph. Iliou, «Ή 
σιωπή για τον Χριστόδουλο Παμπλέκη», Τα 'Ιστορικά, fasc. 4, décembre 1985, 396 
et suiv. 



D. G. Apostolopoulos, ^AUFKLÄRUNG NÉO-HELLÉNIQUE 79 

les é\Ténements se sont produits comme suit: les Phanariotes, qui ont 
accédé au pouvoir avec une idéologie qui avait beaucoup de points 
communs avec ce qui s'appellera la «Frühaufklärung», exerçaient 
leur hégémonie dans la société grecque suivant la doctrine qu'un chef 
est utile, donc indispensable ; il est utile pour la culture de la nation, 
mais aussi pour son efficacité en tant que médiateur auprès du pou­
voir ottoman: les Phanariotes proposent donc un «despotisme éclai­
ré» exercé non par le souverain de l'empire ottoman, mais par les di­
rigeants d'une société assujétie. 

Les commerçants ont naturellement cherché, eux-aussi, à expri­
mer leurs réussites et à énoncer leurs revendications à l'aide d'une 
autre idéologie. Ils ont élaboré cette idéologie avec des éléments de 
Y Aufklärung; leur fer de lance consistera en la projection de la né­
cessité de l'éveil des conciences de toute la nation au moyen de la 
culture. Un fer de lance, en principe, pertinent, puisque les commer­
çants contestaient l'utilitarisme social des Phanariotes et qu'ils vou­
laient faire reconnaître leurs réalisations dans les domaines de la 
création d'écoles et de la publication de livres. En d'autres termes, 
le XVIIIe siècle en Grèce était dominé par un phénomène de restruc­
turation des couches de la société —que tout désignait comme de­
vant s'accomplir dans le cadre de l'empire ottoman— et que caracté­
risait, au niveau idéologique, l'utilisation des idées des Lumières, 
alors revêtues du prestige du «neuf». 

Cependant, ce qui, dans ces conflits sociaux, joua le rôle de cata-
lysateur ce furent la Révolution française et, plus tard, la guerre de 
1798 entre la Sublime Porte et la République française. Voyons 
comment et pourquoi. 

V 

1. Des informations arrivèrent assez rapidement au Levant sur ce 
qui, dès 1789, commençait à se produire en France.6 Cependant, à la 
diversité de ces événements répondit une diversité analogue des nou­
velles que l'on recevait: révolution conduisant à la création de la Ré­
publique française, nouvelles institutions, rénovation radicale du 
droit public, mais aussi informations sur des actes de violence, sur 

6. Voir à ce sujet D. Apostolopoulos, Ή Γαλλική 'Επανάσταση στην τουρ­
κοκρατούμενη ελληνική κοινωνία. 'Αντιδράσειςστα 1798, Athènes 1989,ρ.16 et suiv. 



80 Ο Ε Ρ Α Ν ΐ Σ Τ Η Σ , 20 (1995) 

la suppression du christianisme en tant que religion... Diversité qui 
laissait à chacun la latitude de puiser à sa guise dans ces nouvelles, 
puis de les ((lire» comme il lui convenait. Et. bien sûr, la raison fon­
damentale pour laquelle les événements de la Révolution française 
se mêlèrent aux conflits sociaux grecs naquit de la conviction que la 
Révolution est fruit, enfant des Lumières, dont certains éléments 
étaient passés, de la manière dont nous avons noté, dans le milieu 
intellectuel grec. 

2. Les Phanariotes voulurent tirer parti des nouvelles mentionnant 
des actes de violence: ils voulurent les présenter comme le résultat 
naturel de la prépondérance des idées d'égalité et de liberté, idées 
qui constituaient le soutien logique de l'idéologie de leurs adver­
saires. Leur conclusion «allait de soi»: il n'était pas possible que 
l'organisation d'une société pût surpasser le «despotisme éclairé» 
qu'eux-mêmes avaient accepté et qu'ils cultivaient. Au contraire, une 
telle société ne pouvait conduire qu'à des troubles, puisque les idées 
qui prêchaient en sa faveur étaient utopiques et inappliquables.il fut, 
sans peine, possible aux Phanariotes de renforcer cette image néga­
tive en liant les épreuves traversées par la religion chrétienne dans 
le cadre de la République française à cette prépondérance des idées 
liberales. Je rappelle que la question de la religion représentait un 
sujet particulièrement sensible pour la société grecque qui vivait au 
sein de l'empire ottoman, puisque leur particularité religieuse con­
stituait en ce qui les concernait l'élément formel légal le plus impor­
tant face au pouvoir civil. 

Il n'est donc pas surprenant que cette situation ait provoqué une 
certaine perplexité chez ceux qui revendiquaient le pouvoir —et ne 
l'avaient pas encore conquis— puisque leurs instruments idéologi­
ques se mettaient à fonctionner à contre-temps: après les événements 
révolutionnaires en France, on pouvait difficilement convaincre qui­
conque que les Lumières avaient pour but l'éveil des consciences de 
t o u s les membres de la société; on pouvait difficilement se déba-
rasser du soupçon qu'il ne s'agissait là que de l'enveloppe idéologi­
que d'un groupe social qui cherchait à s'emparer du pouvoir. La per­
plexité dut encore s'accroître lorsque commencèrent à arriver les 
nouvelles de la suppression du christianisme en tant que religion 
dans le cadre de la République française, et les choses durent pren-



D. G. Apostolopoulos, VAUFKLÄRUNG NÉO-HELLÉNIQUE 81 

dre un aspect plus tragique lorsque, comme nous allons le voir, la 
Sublime Porte présenta comme l'un des motifs de la guerre contre 
la République française le fait que cette dernière «pervertissait» 
toutes les religions. Pour quelqu'un qui vivait alors dans l'empire 
ottoman, où la religion et ses institutions consituaient des éléments 
légaux, pour quelqu'un qui aspirait à une restructuration sociale 
prévue dans le cadre de cet empire, tout cela provoquait une per­
plexité le conduisant soit à la démission soit à une modification ra­
dicale des buts qu'il s'était fixé. Mais avant d'arriver à ce point, 
examinons également l'attitude officielle de la Sublime Porte. 

3. Un nombre suffisant d'indices nous permettent de supposer que 
la Porte a suivi sans réagir les premières phases de la transformation 
politique qui s'opérait en France,7 peut-être parce qu'elle était oc­
cupée par le conflit armé qui l'opposait à la Russie, peut-être parce 
qu'elle n'avait pas immédiatement réalisé la portée politique que 
pouvait avoir sur son propre territoire ce qui arrivait en France. 
Cette inertie se transforme en inquiétude en 1797, lors des expédi­
tions victorieuses des armées françaises dans des États limitrophes 
de l'empire ottoman, puis en panique quand, dès l'été 1798, des ter­
ritoires appartenant à l'empire ont commencé à passer sous le con­
trôle de la France. Peu auparavant, le pouvoir politique avait chargé 
l'un de ses hauts dignitaires8 de le renseigner en détail sur ce qui se 
passait exactement à propos de la Révolution française, sur le mal 
que provoquaient ses idées. Le dignitaire révélait, au printemps 1798, 
que (les révolutionnaires), avec les idées d'égalité et de liberté qu'ils 
répandaient, conduisaient les sujets à l'athéisme et qu'ainsi se trou­
vait brisée la justification métaphysique du pouvoir fournie par la 
religion —quelle qu'elle soit—, justification qui inspire aux sujets 
l'obéissance vis-à-vis de leurs rois.9 L'ordre donné par le pouvoir po­
litique tant aux musulmans qu'aux chrétiens fut alors formel: re-

7. Cf. B. Lewis, The Emergence of Modem Turkey, Londres-Oxford-N. 
York 21968, p. 64 et suiv. V. aussi E. de Marcère, Une ambassade à Constanti­
nople. La politique orientale de la Révolution française, 2, Paris 1927, p. 5-15. 

8. Il s'agit du Reis-ül-Küttab, Ahmed Atif Efendi. 
9. Cf. B. Lewis, The Emergence..., p. 66-67: traduction en anglais de quel­

ques passages du «Mémoire» écrit en turc. 



82 Ο Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 20 (1995) 

poussez les idées nouvelles, frappez l'athéisme et combattez les Fran­
çais républicains qui œuvrent à les répandre.10 

Quand de tels poids tombent sur les plateaux de la balance de 
l'Histoire, nul ne doute de la direction que les choses sont amenées à 
prendre, du sort réservé au siècle des Lumières dans la société grec­
que. Cependant bien peu nombreux sont dans l'Histoire les cas où 
la marche des événements correspond à celle prévue au départ par 
leurs inspirateurs. Si la Révolution française a provoqué cet enray­
age dans le processus de restructuration des couches de la société 
grecque —prévue dans le cadre de l'empire ottoman— c'est l'idée des 
nationalités, qui entrait alors sur la scène de l'Histoire, qui est de­
venue le prétexte à de nouveaux plans, à de nouvelles issues pour 
les requêtes sociales grecques. Et de fait, alors qu'en 1797 un patriote 
grec avait proposé une révolution visant à créer un Empire grec, 
initiative qui fut dès le premier jour réprimée dans le sang,11 après 
deux décennies finales de gestation douloureuse, la Révolution grec­
que—ou Guerre de l'Indépendance—éclate en 1821, avec pour but 
avoué la création de l 'État national des Grecs. Il faut, en tout cas, 
noter qu'aussi bien dans la proposition visant à créer un Empire grec 
que dans les premiers textes constitutionnels du nouvel État grec, la 
Révolution française était présente, en tant qu'idée et auteur du nou­
veau droit public.12 Elle se trouvait là, si l'on peut dire, payée de re­
tour pour l'enrayage qu'elle avait provoqué dans l'évolution «nor­
male» du siècle des Lumières en Grèce. 

DIMITRIS G. APOSTOLOPOULOS 

10. En ce qui concerne le Patriarcat de Constantinople voir, entre autres, 
D. Apostolopoulos, Ή Γαλλική Επανάσταση..., p. 27 et suiv. 

11. Cf. L. Vranoussis, Ρήγας Βελεστινλής Φεραίος, [Athènes] 1968. 
12. Cf. Al. Svolos, «L'influence des idées de la Révolution française sur 

les Constitutions helléniques de la Guerre d'Indépendance», Revue de la Révo­
lution française 4 (1935) et G. Vlachos, «La portée de la Révolution française 
sur la formation du droit Grec moderne», Νόμος 3/A' (1991) - Χαριστήρια στον 
'Ιωάννη Δεληγιάννη, 81 et suiv. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

