- Publishing

The Gleaner

Vol 20 (1995)

O EPANIXTH X

EEAQZH TOY «0OMIAOY MEAETHI TOY EAAHNIEQY AIAGQTIZMOYs

ETOZ AB-AT"
TOMOZ 20

AOHNA
1995

L’Aufklarung néo-hellénique. La question sociale et
ses issues politiques

Dimitris G. Apostolopoulos

doi: 10.12681/er.241

To cite this article:

Apostolopoulos, D. G. (1995). L’Aufkldrung néo-hellénique. La question sociale et ses issues politiques. The Gleaner, 20,

75-82. https://doi.org/10.12681/er.241

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 25/01/2026 19:36:22



L’AUFKLARUNG NEO-HELLENIQUE
La question sociale et ses issues politiques

a Georges Vlachos

|

A SOCIETE GRECQUE qui vivait au sein de empire ottoman de-
Lpuis de XVe siccle a été grandement influencée par les Lumiéres
dés la seconde moitié du XVIIIe siécle. Ceci est certifié par des de-
mandes souvent formulées pour ’encouragement de la diffusion des
Lumiéres dans la nation hellénique et par des indices qui ressortent
de I'étude de la pensée d’hommes de lettres grecs de I’époque, attes-
tant cette influence.

Ces demandes et ces indices ont conduit certains chercheurs de
Ihistoire de la culture grecque a soutenir I'idée qu’il s’agit d’une
Aufklirung néo-hellénique, phénomene analogue a celui apparu dans
les sociétés occidentales.

Une fois acceptée, une telle théorie éveille cependant une curiosité
conduisant & reconsidérer aussi la relation qui existe entre la dyna-
mique de la stratification de la société grecque et 'apparition de ce
phénoméne. En d’autres termes, de rechercher les limites de I’analo-
gie entre les sociétés occidentales et le cas grec.

Afin de satisfaire cette «curiositén, nous devons dans un premier
temps considérer I’ensemble de I’évolution de la société grecque
jusqu’au XVIlIle siecle et situer ensuite de facon adéquate le sujet par
rapport & ce moment historique précis. Mais prenons les choses dans
I’ordre; commencons, comme le veut la déontologie scientifique, par
les acquisitions que nous ont léguées nos maitres.

I1

1. Cest C. Th. Dimaras qui, le premier, a soutenu la thése que le
siecle des Lumiéres a bien fait son apparition dans le milieu grec.!

1. “Ioropla tijs Neoelmixijc Aoyoteyviac,1, Atheénes 1948, p. 143 et suiv.Du
méme, ‘O “Eldypixos Mapwtiouds, Athénes 1964 [= Neoeddnpyixos Aagpotiopds,



76 OEPANIZSTHE, 20 (1995)

En tant que chercheur, Dimaras a insisté sur ’aspect essentiel et évi-
dent de Aufklirung: ce courant visait a apporter un changement
dans le domaine de la culture. En tant qu’historien, il a cependant
éprouvé le besoin de rattacher le désir de la culture a la structure de
la société grecque. Mettons au jourle principe de base de Dimaras en
ce qui concerne la toile de fond et la dynamique de la société grecque.

2. L’Eglise orthodoxe, les Phanariotes et les commergants forment
les trois puissances protagonistes, par ordre d’apparition sur la
scéne de la société grecque, autour desquelles —et avec lesquelles—
Dimaras tisse la trame sociale de I’histoire de la culture néo-helléni-
que. Il résume le développement de ces puissances sociales dans les
termes suivants.?

Pendant les deux siécles qui ont suivi la Prise de Constantinople
«le ton, dans le domaine de la culture, est donné par les vues larges
et Tesprit progressiste de ’'Eglise: humanisme religieux. Une classe
dirigeante s’affirme, a partir de 1669, parmi les Hellénes; la parole
passera aux Phanariotes». Ils auront le pourvoir pendant un siécle
environ; «la limite extréme de cette période se situe vers 1774, au
moment ou I’ascension de la bourgeoisie acquiert un caractére plus
constant et ou celle-ci en vient & exprimer ses besoins intellectuels
particuliers».

3. Si a présent nous rapprochons ces derniers points de vue de Di-
maras avec sa conviction que I’ dufklirung néo-hellénique s’étend de
1770 environ jusqu’a la deuxiéme décennie du XIXe siécle, nous pou-
vons soutenir sans peine que ce que Dimaras appelle «I’ascension de
la bourgeoisie» dans la société grecque, survient a la méme époque
que celle de apparition et de I’évolution des idées du siecle des Lu-
mieres, dans le domaine de la culture.

111

1. Avant de passer a ’examen du lien qui unit les mouvements de

Athenes 1977, p. 1 et suiv.]. V. aussi G. Vlachos, IToktwe]. evint) eloaywy)
oty Epevva Tod moMitixod pawoudvov , 1, Athénes 1977, p. 171 note 3.

2. Jereprends les termes de Dimaras de la version francaise de son Histoire
de la littérature néo-hellénique, Athénes 1965, p. 50, 110 et 160.



<1
~

D. G. Apostolopoulos, L’AUFKLARUNG NEO-HELLENIQUE

la société grecque et I'apparition des idées du siecle des Lumiéres,
je me permets de rapporter les resultats de nouvelles recherches con-
cernant les deux siécles précédents, recherches qui complétent et qui,
sur certains points, proposent une révision de la doctrine Dimaras,
sur laquelle la science grecque s’est fondée jusqu’a nos jours.

Avant Papparition des Phanariotes en tant que groupe social qui
a revendiqué et conquis le pouvoir de la société grecque, ce n’était
pas PEglise qui détenait le pouvoir, mais un corps social créé aprés
la Conquéte et qui amorce I'intégration de la société grecque byzan-
tine au sein d’'un Empire Ottoman multi-ethnique. En d’autres ter-
mes, la premiére classe sociale dirigeante laique formée dans la so-
ciété grecque n’était pas constituée de Phanariotes, groupe social du
XVlle siécle par ailleurs, mais d’'un amalgame social du XVe siecle
composé de familles byzantines intégrées d’une fagon privilégiée dans
le nouveau régime politique, et de «fruits» de la Conquéte.?

2. Cependant, une telle théorie qui exclut I'Eglise des puissances
principales, pendant les deux premiers siécles aprés la Prise de Con-
stantinople, nous oblige & intrepréter de fagon plus précise la position
quelle tenait dans Porganisation des puissances sociales et, plus gé-
néralement, sa position dans la société grecque post-byzantine.

I’ Eglise orthodoxe constituait envers le pouvoir politique otto-
man une institution légale; elle formait aussi, au moins pour la so-
ciété grecque, une institution représentant un pouvoir et un vecteur
idéologique. Cependant, trés tot apres la Prise, I'Eglise s’est vue o-
bligée de payer des impots au pouvoir ottoman; cela lui garantissait
une raison de viabilité,! mais avait comme principale conséquence
sa dépendance continuelle vis & vis du pouvoir économique de la so-
ciété grecque, en principe, cela afin de pouvoir répondre & ses obli-
gations fiscales. Ainsi, les couches sociales grecques qui détenaient

3. Cf. D. Apostolopoulos, “H éugdvion Tijc Zyokijc Toi Pvaixod Aixaiov oty
(TovoroxgaTotuevny Edmixn xowevia. “H dvdyxn uds véag *Ioeoloyias, Athénes
1980, p. 53 et suiv.

4. Cf. D. Apostolopoulos, «Les mécanismes d’une Conquéte», Economies
méditerranéennes: E quilibres et intercommunications, XIlle-XIXe siécles, t.
3, Atheénes 1986, p. 203-204. V. aussi du méme, “O «iegos x@dé» Tod Harguap-
yetov Kovoravtwovndlews 610 f oo toi 1L aidva: td pdva yroota onagdyuara,
Athénes 1992, p. 77 et suiv.



78 OEPANIZTHE, 20 (1995)

le pouvoir exergaient une domination sur I'institution de IEglise et
plus précisément au coeur du pouvoir de cette institution: le patri-
arcat de Constantinople.

3. Cette position délicate de l'institution de I'Eglise dans la vie de
la société grecque a également provoqué une limitation particuliére
dans les querelles des forces sociales en conflit pour le pouvoir. Par
principe, personne n’a remis en cause les fondements justificatifs de
I’existence de I'institution —les exceptions connues ne font que con-
firmer la régle.’ Personne n’a proposé I’abolition de Pinstitution.
Bien au contraire, quand les Phanariotes ont accédé au pouvoir avec
une idéologie qui, pour son époque, pouvait étre considérée comme
révolutionnaire, leurs dirigeants prévenaient leurs proches: le libé-
ralisme de notre idéologie ne doit pas nous mener a des innovations
qui ébranleraient les fondements de P'institution qui, dans la réalité
de empire ottoman, a tant apporté a la nation (yévoc).

v

1. Voyons a présent ce qui est survenu au XVIlle siécle. Selon
Dimaras, «’Eglise passe au conservatisme et en arrive a la réaction.
Les Phanariotes déclinent et nous les voyons douter, a leur tour,
de la nouvelle structure sociale»; on constate la «prédominance de
Pesprit populaire bourgeois».

Incontestablement, la puissance sociale qui a revendiqué le pou-
voir dans la société grecque a I’époque qui nous intéresse est formée
de commercants. Ils ont revendiqué le pouvoir aupreés de qui le pos-
sédait: les Phanariotes, groupe social qui controlait aussi Iinstitu-
tion de I'Eglise.

2. Si nous voulons & présent suivre comment ces mouvements dans
la société se sont dénaturés au niveau de I'idéologie, il me semble que

5. Cf. P. Kondylis, «Té mpéBrnua 108 Hhiopod 6t grrocopia tob ENvixod
Awrporiopod», ‘0 *Foarotis 17 (1981), 191 et suiv. [="0O Neoeddmpixog Avapo-
Tiouds. Oi prlocoguxds i0ées,’ Abfva 1988, p. 60 et suiv.]. V. aussi Ph. Iliou, «H
cromh yui 7oy XerotéSovio Hapmdérny, Ta “lotopued, fasc. 4, décembre 1985, 396
et suiv.



D. G. Apostolopoulos, L’AUFKLARUNG NEO-HELLENIQUE 79

les événements se sont produits comme suit: les Phanariotes, qui ont
accédé au pouvoir avec une idéologie qui avait beaucoup de points
communs avec ce qui s’appellera la «Frihaufklirung», exercaient
leur hégémonie dans la société grecque suivant la doctrine qu’un chef
est utile, donc indispensable; il est utile pour la culture de la nation,
mais aussi pour son efficacité en tant que médiateur aupres du pou-
voir ottoman: les Phanariotes proposent donc un «despotisme éclai-
ré» exercé non par le souverain de 'empire ottoman, mais par les di-
rigeants d’une société assujétie.

Les commercants ont naturellement cherché, eux-aussi, a expri-
mer leurs réussites et a énoncer leurs revendications & 'aide d’une
autre idéologie. Ils ont élaboré cette idéologie avec des éléments de
I’ Aufklirung; leur fer de lance consistera en la projection de la né-
cessité de Péveil des conciences de toute la nation au moyen de la
culture. Un fer de lance, en principe, pertinent, puisque les commer-
cants contestaient 'utilitarisme social des Phanariotes et qu’ils vou-
laient faire reconnaitre leurs réalisations dans les domaines de la
création d’écoles et de la publication de livres. En d’autres termes,
le XVIIIe siecle en Greéce était dominé par un phénomeéne de restruc-
turation des couches de la société —que tout désignait comme de-
vant s’accomplir dans le cadre de 'empire ottoman— et que caracté-
risait, au niveau idéologique, 'utilisation des idées des Lumieres,
alors revétues du prestige du «neufy.

Cependant, ce qui, dans ces conflits sociaux, joua le role de cata-
lysateur ce furent la Révolution francaise et, plus tard, la guerre de
1798 entre la Sublime Porte et la République francaise. Voyons
comment et pourquoi.

\7

1. Des informations arriverent assez rapidement au Lévant sur ce
qui, des 1789, commencait & se produire en France.® Cependant, a la
diversité de ces événements répondit une diversité analogue des nou-
velles que ’on recevait: révolution conduisant a la création de la Ré-
publique francaise, nouvelles institutions, rénovation radicale du
droit public, mais aussi informations sur des actes de violence, sur

6. Voir a ce sujet D. Apostolopoulos, “H I'adiue) *Enavdotacy oty tove-
zoxoarobuery EXnpuea) xowovia.” Avtidpdeec ora 1798, Atheénes 1989,p.16 et suiv.



80 OEPANISTHE, 20 (1995)

la suppression du christianisme en tant que religion... Diversité qui
laissait & chacun la latitude de puiser a sa guise dans ces nouvelles,
puis de les «lire» comme il lui convenait. Et. bien sir, la raison fon-
damentale pour laquelle les événements de la Révolution [rancaise
se mélérent aux conflits sociaux grecs naquit de la conviction que la
Révolution est fruit, enfant des Lumiéres, dont certains éléments
étaient passés, de la maniére dont nous avons noté, dans le milieu
intellectuel grec.

2. Les Phanariotes voulurent tirer parti des nouvelles mentionnant
des actes de violence: ils voulurent les présenter comme le résultat
naturel de la prépondérance des idées d’égalité et de liberté, idées
qui constituaient le soutien logique de I'idéologie de leurs adver-
saires. Leur conclusion «allait de soi»: il n’était pas possible que
organisation d’une société put surpasser le «despotisme éclairé»
qu’eux-mémes avaient accepté et qu’ils cultivaient. Au contraire, une
telle société ne pouvait conduire qu’a des troubles, puisque les idées
qui préchaient en sa faveur étaient utopiques et inappliquables.1l fut,
sans peine, possible aux Phanariotes de renforcer cette image néga-
tive en liant les épreuves traversées par la religion chrétienne dans
le cadre de la République francaise a cette prépondérance des idées
liberales. Je rappelle que la question de la religion représentait un
sujet particuliérement sensible pour la société grecque qui vivait au
sein de 'empire ottoman, puisque leur particularité religieuse con-
stituait en ce qui les concernait I'élément formel 1égal le plus impor-
tant face au pouvoir civil.

Il n’est donc pas surprenant que cette situation ait provoqué une
certaine perplexité chez ceux qui revendiquaient le pouvoir —et ne
’avaient pas encore conquis— puisque leurs instruments idéologi-
ques se mettaient a fonctionner a contre-temps: apres les événements
révolutionnaires en France, on pouvait difficilement convaincre qui-
conque que les Lumiéres avaient pour but I’éveil des consciences de
tous les membres de la société; on pouvait difficilement se déba-
rasser du soupgon qu’il ne s’agissait 1a que de I'enveloppe idéologi-
que d’un groupe social qui cherchait & s’'emparer du pouvoir. La per-
plexité dut encore s’accroitre lorsque commencerent a arriver les
nouvelles de la suppression du christianisme en tant que religion
dans le cadre de la République francaise, et les choses durent pren-



D. G. Apostolopoulos, I’AUFKLARUNG NEO-HELLENIQUE 81

dre un aspect plus tragique lorsque, comme nous allons le voir, la
Sublime Porte présenta comme I'un des motifs de la guerre contre
la République francaise le fait que cette derniére «pervertissait»
toutes les religions. Pour quelqu’un qui vivait alors dans empire
ottoman, ou la religion et ses institutions consituaient des éléments
légaux, pour quelqu’un qui aspirait & une restructuration sociale
prévue dans le cadre de cet empire, tout cela provoquait une per-
plexité le conduisant soit a la démission soit a une modification ra-
dicale des buts qu’il s’était fixé. Mais avant d’arriver a ce point,
examinons également I'attitude officielle de la Sublime Porte.

3. Un nombre suffisant d’indices nous permettent de supposer que
la Porte a suivi sans réagir les premiéres phases de la transformation
politique qui s’opérait en France,” peut-étre parce qu’elle était oc-
cupée par le conflit armé qui opposait a la Russie, peut-étre parce
qu’elle n’avait pas immédiatement réalisé la portée politique que
pouvait avoir sur son propre territoire ce qui arrivait en France.
Cette inertie se transforme en inquiétude en 1797, lors des expédi-
tions victorieuses des armées francaises dans des Etats limitrophes
de Pempire ottoman, puis en panique quand, des I’été 1798, des ter-
ritoires appartenant a empire ont commencé a passer sous le con-
trole de la France. Peu auparavant, le pouvoir politique avait chargé
Pun de ses hauts dignitaires® de le renseigner en détail sur ce qui se
passait exactement a propos de la Révolution francaise, sur le mal
que provoquaient ses idées. Le dignitaire révélait, au printemps 1798,
que (les révolutionnaires), avec les idées d’égalité et de liberté qu’ils
répandaient, conduisaient les sujets a 'athéisme et qu’ainsi se trou-
vait brisée la justification métaphysique du pouvoir fournie par la
religion —quelle qu’elle soit—, justification qui inspire aux sujets
I'obéissance vis-a-vis de leurs rois.® L’ordre donné par le pouvoir po-
litique tant aux musulmans qu’aux chrétiens fut alors formel: re-

7. Cf. B. Lewis, The Emergence of Modern Turkey, Londres-Oxford-N.
York 21968, p. 64 et suiv. V. aussi E. de Marcere, Une ambassade ¢ Constanti-
nople. La politique orientale de la Révolution fran¢aise, 2, Paris 1927, p. 5-15.

8. 1l s’agit du Reis-iil-Kiuttab, Ahmed Atif Efendi.

9. Cf. B. Lewis, The Emergence..., p. 66-67: traduction en anglais de quel-
ques passages du «Mémoire» écrit en turc.



82 O EPANIZTHZE, 20 (1995)

poussez les idées nouvelles, frappez ’athéisme et combattez les Fran-
cais républicains qui ceuvrent & les répandre.’®
Quand de tels poids tombent sur les plateaux de la balance de
I’Histoire, nul ne doute de la direction que les choses sont amenées a
prendre, du sort réservé au siecle des Lumiéres dans la société grec-
que. Cependant bien peu nombreux sont dans I'Histoire les cas ou
la marche des événements correspond a celle prévue au départ par
leurs inspirateurs. Si la Révolution francaise a provoqué cet enray-
age dans le processus de restructuration des couches de la société
grecque —prévue dans le cadre de 'empire ottoman— c’est I'idée des
nationalités, qui entrait alors sur la scéne de I’Histoire, qui est de-
venue le prétexte a de nouveaux plans, a de nouvelles issues pour
les requétes sociales grecques. Et de fait, alors qu’en 1797 un patriote
grec avait proposé une révolution visant a créer un Empire grec,
initiative qui fut des le premier jour réprimée dans le sang,!* apreés
deux décennies finales de gestation douloureuse, la Révolution grec-
que —ou Guerre de I'Indépendance— éclate en 1821, avec pour but
avoué la création de I'Etat national des Grecs. Il faut, en tout cas,
noter qu’aussi bien dans la proposition visant a créer un Empire grec
que dans les premiers textes constitutionnels du nouvel Etat grec, la
Révolution francaise était présente, en tant qu’idée et auteur du nou-
veau droit public.’2 Elle se trouvait 1, si 'on peut dire, payée de re-
tour pour I’enrayage qu’elle avait provoqué dans I’évolution «nor-
male» du siécle des Lumieres en Greéce.
DIMITRIS G. APOSTOLOPOUILOS

10. En ce qui concerne le Patriarcat de Constantinople voir, entre autres,
D. Apostolopoulos, “H I'ailwxr) *Enavdetaoy..., p. 27 et suiv.

11. Cf. L. Vranoussis, Pijyac Beleotwiss @epaiog, [Athénes] 1968.

12. Cf. Al Svolos, «L’influence des idées de la Révolution frangaise sur
les Constitutions helléniques de la Guerre d’Indépendance», Revue de la Révo-
lution frangaise 4 (1935) et G. Vlachos, «La portée de la Révolution francaise
sur la formation du droit Grec moderne», Nduog 3 A’ (1991) - Xapistijoia 6Tov
2Todyvy Aednyudvvn, 81 et suiv.


http://www.tcpdf.org

