
  

  Ο Ερανιστής

   Τόμ. 29 (2016)

  

 

  

  Ο «Εις κοιμηθέντας» λόγος του Θεοφίλου
Κορυδαλλέως και η αριστοτελική περί ψυχής
θεματική του 

  Βασίλειος Ι. Τσιότρας   

  doi: 10.12681/er.21049 

 

  

  Copyright © 2019, Βασίλειος Ι. Τσιότρας 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Τσιότρας Β. Ι. (2019). Ο «Εις κοιμηθέντας» λόγος του Θεοφίλου Κορυδαλλέως και η αριστοτελική περί ψυχής
θεματική του. Ο Ερανιστής, 29, 5–45. https://doi.org/10.12681/er.21049

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 09:55:07



Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ
ΤΟΥ ΘΕΟΦΙΛΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ

ΚΑΙ Η ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΕΡΙ ΨΥΧΗΣ
ΘΕΜΑΤΙΚΗ ΤΟΥ

1. Εισαγωγικά

ΤΗ ΡΗΤΟΡΙΚΗ ΤΕΧΝΗ ΕΙΧΕ ΣΥΜΠΕΡΙΛΑΒΕΙ ο Θεόφιλος Κορυδαλλεύς 
(1574-1646) στα διδακτικά του αντικείμενα στην Πατριαρχική Σχο-

λή της Κωνσταντινούπολης και σε άλλες ανώτερες σχολές του Ελληνισμού 
της Τουρκοκρατίας, και για τον λόγο αυτό συνέγραψε δύο εγχειρίδια, τη 
συνοπτική Ἔκθεσιν περὶ ῥητορικῆς και την εκτενέστερη (σε τρία βιβλία) 
Ῥητορικὴ τέχνη. Τα δύο αυτά συγγράμματα, από τα οποία το πρώτο εκ-
δόθηκε ήδη το 1625 στο Λονδίνο, ενώ το δεύτερο παραμένει ανέκδοτο και 
παραδίδεται από δεκάδες χειρόγραφα, λειτούργησαν ως διδακτικά εγχειρί-
δια της τέχνης του προφορικού λόγου.1 Φαίνεται ότι ο Αθηναίος διδάσκα-
λος ήθελε με τα έργα του να δώσει έναν χρηστικό και πρακτικό οδηγό για 
επιδεικτικούς ομιλητές και εκκλησιαστικούς ρήτορες/ιεροκήρυκες, στηριγ-
μένος κυρίως στο έργο του Αριστοτέλη, του Ερμογένη και του Αφθόνιου.2 

1. Η Ἔκθεσις περὶ ῥητορικῆς (αρχή: «Ἀεὶ μὲν ἔγωγε τὸ περὶ τὴν παιδείαν ὑμῶν 
εὐδαιμόνισα πρόθυμον...») δημοσιεύθηκε τέσσερις φορές (Λονδίνο 1625, Μοσχόπολη 
1744, Halle 1768, Βενετία 1786), βλ. Θ. Ι. Παπαδόπουλος, Ελληνική βιβλιογραφία 
(1466 περ.-1800), τ. Α΄: Αλφαβητική και χρονολογική ανακατάταξις [Πραγματείαι 
της Ακαδημίας Αθηνών 48], Αθήνα 1984, σ. 237. Η Ῥητορικὴ τέχνη (αρχή: «Τὴν 
ἔμφυτον ἐπιθυμίαν καὶ ἔφεσιν, ἃς περὶ τοὺς λόγους…») παραδίδεται από περισσότερα 
από πενήντα χφ, από τα οποία τα παλαιότερα είναι τα παρακάτω: Πατρ. Βιβλιοθ. 
Ιεροσολύμων 152 (17ου αι.), Βιβλιοθ. Ρουμαν. Ακαδημίας 510 (έτους 1675, «͵αχοε΄ 
Δεκεμβρίου α΄»), Μ. Εσφιγμένου 292 (2305) (έτους 1689, «͵αχπθ΄, Σκιρροφοριῶνος 
ἐννάτῃ φθίνοντος εἰς τὸ Ἀνάπλην»), Αθηνών, ΜΠΤ 184 (17ου αι.), Δημ. Βιβλιοθ. Τυρ-
νάβου 27 (έτους 1699). 

2. Πβ. Ἔκθεσις περὶ ῥητορικῆς (έκδοση 1625), σ. 130: «ἡμεῖς καὶ τὸ σύντομον 
ἐπὶ τοῦ παρόντος, καὶ τὸ εὐπαρακολούθητον διώκοντες, τὰ μὲν τῶν ἄλλων παρέντες, ἃ 
περὶ αυτῆς τῷ Ἀρ ιστοτ έλ ε ι  ἔδοξεν (ὃν καὶ τοῦ λόγου ποδηγὸν ἐνστησόμεθα) διὰ 
βραχέων ὡς οἷόν τε ἀναπτύξωμεν». 



6	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Ωστόσο, από την προσωπική ομιλητική παραγωγή του σώζεται μό-
νο ένας ρητορικός λόγος, ένας επιτάφιος ή επικήδειος λόγος Εἰς κοιμηθέ-
ντας.3 Ο λόγος αυτός, γραμμένος σε μια επιμελημένη και εμπλουτισμένη 
δημώδη γλώσσα, εκφωνήθηκε σε εκκλησία της Κωνσταντινούπολης προς 
τα τέλη της ταραγμένης δεκαετίας 1630-1640 προς τιμήν της Πουλχε-
ρίας, μιας νέας γυναίκας, κόρης του μεγάλου εκκλησιάρχη του Πατρι-
αρχείου, προφανώς του Μιχαήλ Βλαστού, από τις ισχυρές οικογένειες 
της φαναριώτικης αριστοκρατίας της Πόλης. Ιδιαίτερα ενδιαφέρον είναι 
το γεγονός ότι σε αυτόν τον λόγο του ο Αθηναίος λόγιος προσπάθησε να 
εκλαϊκεύσει και να μεταδώσει στο ακροατήριό του βασικές αριστοτελικές 
έννοιες και θεωρίες περί ψυχής.4 Στόχος της παρούσας δημοσίευσης εί-
ναι να μελετηθεί η χειρόγραφη παράδοση, να εξακριβωθούν οι συνθήκες 
συγγραφής του μοναδικού αυτού λόγου, να εξεταστούν πρωτίστως οι α-
ριστοτελικές και δευτερευόντως οι βιβλικές και πατερικές πηγές του και 
εντέλει να εκδοθεί κριτικά ο λόγος βάσει της στεμματικής αποτίμησης 
των υπαρχόντων κωδίκων.5 

 

3. Η παλαιότερη αναφορά στον λόγο αυτό προέρχεται από τον Μ. Γεδεών, Χρο-
νικά της Πατριαρχικής Ακαδημίας, Ιστορικαί ειδήσεις περί της Μεγάλης του Γένους 
Σχολής, Κωνσταντινούπολη 1883, σ. 85, σημ. 1: «λόγος επιτάφιος εις κοιμηθέντας, 
ον είδον εν τη βιβλιοθήκη του κάστρου της Λέρου». Βέβαια, είναι γνωστό ότι ο Κορυ-
δαλλεύς εκφώνησε και άλλους –ανεύρετους προς το παρόν– λόγους, όπως λ.χ. η ομι-
λία μέσα στον πατριαρχικό ναό (το φθινόπωρο του 1639), όπου υποστήριξε ενώπιον 
του νέου πατριάρχη Παρθένιου του γέροντος ότι οι απόψεις του εκτελεσθέντος Κύριλ-
λου Λούκαρη «εἶναι στήλη τῆς εὐσεβείας, καὶ ἡ ἐκκλησία μας εἰς αὐτὰ θεμελιοῦται», 
βλ. Κ. Σάθα, Νεοελληνική Φιλολογία, Αθήνα 1868, σ. 251. 

4. Όπως έχουν ήδη επισημάνει ο C. Tsourkas, Les débuts de l’enseignement 
philosophique et de la libre pensée dans les Balkans. La vie et l’æuvre de Théophile 
Corydalée, Θεσσαλονίκη, Institute for Balkan Studies, 1967, σ. 166 («Théophile 
Corydalée essaye d’y populariser des notions de la philosophie aristotélicienne») και 
Θ. Παπαδόπουλος, Η νεοελληνική φιλοσοφία από τον 16ο έως τον 18ο αιώνα, Αθήνα 
1988, σ. 123, οι οποίοι πρώτοι μελέτησαν το κείμενο του λόγου.

5. Για την αποστολή των μικροταινιών των χφ θερμές ευχαριστίες οφείλω στον 
κ. Αγ. Τσελίκα (του Ιστορικού και Παλαιογραφικού Αρχείου του ΜΙΕΤ), την κ. Κ. 
Κορδούλη (της Εθνικής Βιβλιοθήκης της Ελλάδος) και τους υπεύθυνους της Βιβλι-
οθήκης της Ρουμανικής Ακαδημίας. Τέλος, ευχαριστώ θερμά τον κ. Δ. Αποστολό-
πουλο (του Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών) για τη βιβλιογραφική τεκμηρίωση και την 
ταύτιση του προσώπου του μεγάλου εκκλησιάρχη Μιχαήλ Βλαστού. 



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 7

2. Η χειρόγραφη παράδοση του λόγου

2.1. Τα χειρόγραφα

Από τους πέντε κώδικες που διασώζουν τον επιτάφιο λόγο, δύο προέρ-
χονται από το αγιοταφιτικό μετόχι της Κωνσταντινούπολης, δύο από 
την Αυθεντική Ακαδημία του Αγ. Σάββα του Βουκουρεστίου και ένας 
από τη σχολή του ναού της Παναγίας στο Κάστρο της Λέρου.6 Πρόκει-
ται για κώδικες που χρονολογούνται από τα τέλη του 17ου έως τα μέσα 
του 18ου αι. και έχουν παρεμφερές περιεχόμενο, καθώς σε αυτούς περι-
λαμβάνονται κυρίως εκκλησιαστικές ομιλίες του Νεκτάριου, πατριάρχη 
Ιεροσολύμων (1661-1669).7 Στη συνέχεια οι κώδικες παρατίθενται σε 
χρονολογική σειρά.

1.	 Αθηνών, Μετοχίου Παναγίου Τάφου Κωνσταντινουπόλεως 254	 [=Α]
	 σ. 1175	 305x210	 τέλη 17ου αι.
	 Κώδικας θεολογικού περιεχομένου, που περιέχει κυρίως ομιλίες/κη-

ρύγματα του πατριάρχη Νεκτάριου Ιεροσολύμων. Στις σ. 413-424 
παραδίδεται ο λόγος με τίτλο: Τοῦ Κορυδαλλέως εἰς κοιμηθέντας. 
Αρχή: Ὅσα ὁ μεγάλος… Τέλος: ἡμᾶς ἐπιτυχεῖν. Το χφ συντάχθη-
κε με επίβλεψη του πατριάρχη Ιεροσολύμων Δοσίθεου (1669-1707), 
του οποίου σημειώσεις υπάρχουν διάσπαρτες, ενώ στη συνέχεια πέ-
ρασε στην κυριότητα του διαδόχου του Χρύσανθου (1707-1731).8

6. Σε συγκεκριμένα χφ του λόγου αναφέρονται ο Γεδεών, Χρονικά..., ό.π., σ. 
85, σημ. 1 (ένα χφ), ο Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 96, 166 (δύο χφ), ο Τ. Α. Γρι-
τσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, τ. Α΄ [Βιβλιοθήκη Φιλεκπαι-
δευτικής Εταιρείας], Αθήνα 1966, σ. 175 (τρία χφ), και ο G. Podskalsky, Griechische 
Theologie in der Zeit der Türkenherrschaft (1453-1821), Μόναχο 1988, σ. 199, 
σημ. 832 (ένα χφ). 

7. Για την ταύτιση των ομιλιών του Νεκτάριου βλ. το αναλυτικό μελέτημα του 
Μ. Ι. Μανούσακα, «Αι ομιλίαι του Νεκταρίου Ιεροσολύμων», Κρητικά Χρονικά 7 
(1953), 163-193, και του Αγ. Τσελίκα, «Χειρόγραφα Δημοτικής Βιβλιοθήκης Λέ-
ρου», στο Δελτίο Ιστορικού και Παλαιογραφικού Αρχείου ΜΙΕΤ, τ. 7, Αθήνα 1997, 
σ. 224-234. 

8. Περιγραφή από τον Α. Παπαδόπουλο–Κεραμέα, Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη 
ήτοι κατάλογος των εν ταις βιβλιοθήκαις του αγιωτάτου τε και καθολικού Ορθοδόξου 
Πατριαρχικού Θρόνου των Ιεροσολύμων ελληνικών κωδίκων, Βρυξέλλες 1963, τ. 4, 
σ. 226-229, και εκτενέστερα από τον Μανούσακα, «Αι ομιλίαι...», ό.π., σ. 163-193.



8	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

2.	 Λέρου, Δημοτικής Βιβλιοθήκης 9	 [=L]
	 φ. 544	 285x205	 έτους 1695
	 Κώδικας θεολογικού περιεχομένου, που περιέχει κυρίως ομιλίες, ό-

πως ο κώδ. 1. Στα φ. 496-503 περιέχεται ο λόγος με τίτλο: Τοῦ 
σοφολογιωτάτου Κορυδαλέως λόγος εἰς κοιμηθέντας. Αρχή: Ὅσα 
ὁ μεγάλος… Τέλος: ἡμᾶς ἐπιτυχεῖν ἀμήν. Ο κύριος γραφέας στο φ. 
56 έγραψε: 1695 ἰουνίου 20 ἡμέρα εη ἠρξάμην. Ἰησοῦ μου προηγοῦ. 
Το χφ ανήκε στον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ιερεμία τον Γ΄ 
(1716-1726 και 1732-1733), όπως προκύπτει από κτητορικό ση-
μείωμα (φ. 525v): Καὶ τόδε πρὸς τοῖς ἄλλοις Ἱερεμίου πατριάρχου. 
Εντέλει περιήλθε στην κατοχή του λόγιου επισκόπου Λέρου Ιγνάτιου 
και παραχωρήθηκε στη σχολή του ναού της Παναγίας στο Κάστρο: 
(φ. VIr) Ἐκ τῶν Λέρνης Ἰγνατίου 1800.9

3.	 Αθηνών, Μετοχίου Παναγίου Τάφου Κωνσταντινουπόλεως 625  [=Μ]
	 φ. 417	 310x212	 αρχές 18ου αι. (προ 1728)
	 Κώδικας θεολογικού περιεχομένου, που περιέχει κυρίως ομιλίες του 

πατριάρχη Ιεροσολύμων Νεκτάριου. Παρόμοιο περιεχόμενο με τον 
κώδ. 1. Στα φ. 205v-210v περιέχεται ο λόγος με τίτλο: Τοῦ σοφωτά-
του Κορυδαλλέως λόγος εἰς τοὺς κοιμηθέντας. Αρχή: Ὅσα ὁ μεγά-
λος… Τέλος: ἧς γένοιτο πάντας. Το χφ ανήκε στον πατριάρχη Ιεροσο-
λύμων Χρύσανθο Νοταρά, όπως αναφέρεται σε κτητορικό σημείωμα 
(παράφυλλο ΙΙv): Τὸ παρὸν ἀφιερώθη παρ’ ἡμῶν τῷ Παναγίῳ Τάφῳ 
[…]. 1728, μηνὶ Μαΐῳ † Ὁ Ἱεροσολύμων πατριάρχης Χρύσανθος.10 

4.	 Βουκουρεστίου, Βιβλιοθήκης Ρουμανικής Ακαδημίας 475 (722 L) [=B]
	 σ. 482	 220x160	 έτους 1732 
	 Κώδικας θεολογικού περιεχομένου, που περιέχει κυρίως εκκλησιαστι- 

κές ομιλίες, όπως ο κώδ. 3. Στις σ. 137-156 παραδίδεται ο λόγος με 
τίτλο: Τοῦ σοφωτάτου Κορυδαλλέως λόγος εἰς τοὺς κοιμηθέντας. Αρχή: 
Ὅσα ὁ μεγάλος… Τέλος: ἧς γένοιτο πάντας. Στην τελευταία σελίδα ο 
γραφέας Άνθιμος αναγράφει: 1732. Ἐγράφη παρὰ μοναχοῦ Ἀνθίμου.11

9. Βλ. αναλυτική περιγραφή από τον Τσελίκα, «Χειρόγραφα...», ό.π., σ. 224-234.
10. Βλ. Παπαδόπουλος–Κεραμεύς, Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη..., ό.π., τ. 5, σ. 

183-186.
11. Βλ. C. Litzica, Biblioteca Academiei Romane, Catalogul manuscriptelor 



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 9

5.	 Βουκουρεστίου, Βιβλιοθήκης Ρουμανικής Ακαδημίας 212 (637 L) [=R]
	 φ. 161	 300x220	 έτους 1759 
	 Κώδικας θεολογικού περιεχομένου, παρόμοιου με τον κώδ. 2. Στα φ. 

102r-108v: Ἕτερος λόγος εἰς τοὺς κοιμηθέντας τοῦ σοφωτάτου Κο-
ρυδαλέως. Αρχή: Ὅσα ὁ μεγάλος… Τέλος: ἧς γένοιτο πάντας. Στο φ. 
1v υπάρχει βιβλιογραφικό σημείωμα του γραφέα Πασχάλη: Καὶ τόδε 
σὺν τοῖς ἄλλοις <Πασχάλης> γραμματικός, κατὰ τὸ ͵αψνθ́ ἱεραρ-
χοῦντος τοῦ εὐσεβεστάτου ἐκλαμπροτάτου καὶ σοφωτάτου αὐθέντου 
κυρίου κυρίου Ἰωάννου Σκαρλάτου Γγύκα Βοεβόδα καὶ ἡγεμών.12

Από την έρευνα των χφ δεν επιβεβαιώνεται η ύπαρξη και άλλων επι-
τάφιων λόγων του Κορυδαλλέως.13

2.2. Η σχέση των χειρογράφων

Από τους παραπάνω κώδικες οι δύο παλαιότεροι Α και L (τέλους 17ου 
αι.) είναι οι δύο κύριοι φορείς της παράδοσης του κειμένου, ενώ οι άλλοι 
τρεις MBR, άμεσα ή έμμεσα, απόγραφα του L. Πιο συγκεκριμένα, ο 
κώδ. Α αντιγράφηκε –με παραγγελία και εποπτεία του πατριάρχη Δο-
σίθεου– από έναν σχετικώς καλλιγράφο αντιγραφέα, ο οποίος όμως έχει 
υποπέσει σε αρκετά σφάλματα, που ενδεχομένως οφείλονται σε δυσανά-
γνωστες λέξεις του αντιβόλου του.14 Οι πιο χαρακτηριστικές εσφαλμένες 
γραφές του Α έναντι των ορθών του L είναι οι ακόλουθες, ενώ εν συνόλω 
καταγράφονται στο κριτικό υπόμνημα της παρούσας έκδοσης εξαιρουμέ-
νων των αμιγώς ορθογραφικών ολισθημάτων:

greceşti, Βουκουρέστι 1909, σ. 467-470, ιδίως 468. Από τον συγκεκριμένο γραφέα 
σύμφωνα με τους Λ. Πολίτη – Μ. Πολίτη, «Βιβλιογράφοι 17ου-18ου αιώνος: Συνο-
πτική καταγραφή», Δελτίο του ΙΠΑ του ΜΙΕΤ, τ. 6, Αθήνα 1994, σ. 354, προέρχε-
ται μόνο το παρόν χφ. 

12. Βλ. Litzica, Catalogul..., ό.π., σ. 342-347, ιδίως 343-344.
13. Ο Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 166, ανέφερε ότι σώζονται δύο-τρεις 

λόγοι, προφανώς παρερμηνεύοντας τις πληροφορίες των κωδ. 4 και 5 για άλλους δύο 
επικήδειους λόγους, που παραδίδονται ανώνυμα μετά τον λόγο του Κορυδαλλέως: 
ΒΡΑ 475, φ. 156: «Ἕτερος λόγος εἰς κοιμηθέντας» (αρχή: «Λυπηρά, πικρὰ καὶ κα-
ταδικασμένη…»)· φ. 158: «Ἕτερος λόγος τοῦ αὐτοῦ εἰς κοιμηθέντας» (αρχή: «Ἐκεῖ-
νος ὁ πολύαθλος καὶ καρτερικὸς Ἰώβ…»).  

14. Βλ. Μανούσακας, «Αι ομιλίαι...», ό.π., σ. 164-165.



10	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Α L (recte)

2 λόγος om. habet
10 ἐστιν om. habet

41 ὁ θάνατος post λεγόμενος add. om.
52 εἶναι om. habet

84 θάνοντος θάνατος

85 οἰκεῖοι οἰκίαι
176 ἂν ἔζησεν ἀνέζησεν
185 κρέμοντας κρέμονται

230 γέννησιν γένεσιν

245 ἔλυσε ἔσχισε

252 μεσοσυλλαβείας μεσολαβήσας

270 ὅλους ὅρους

290 οἰκοδομὴν οἰκοδομημένην

319 ἵνα ἢ νὰ

435 τὰ δάκρυα εἶναι om. habet

412 ἐπιφύλλουσι ἐπιφύσουσι

Από την άλλη, ο γραφέας του L δεν ήταν ιδιαίτερα προσεκτικός κατά την 
αντιγραφή, καθώς παρέλειψε λέξεις ή ολόκληρες φράσεις του κειμένου. 
Τα λάθη του L έναντι των ορθών γραφών του Α είναι τα ακόλουθα:

L A (recte)

23-24 ἂν ἀπὸ–ἀναλύεται om. habet
32 δηλονότι τοῦ ἀνθρώπου τοῦ ἀνθρώπου δηλονότι

168 Ἀδὰμ ἄνθρωπος
227 κόσμου κορμίου

243 Πατὴρ Σωτὴρ

295 τιμιωτάτῳ τιμιώτατα
306 πόθος om. habet
339 κακοὺς πονηροὺς

352 παρὰ ὡσὰν

360 μικρὸν om. habet

369 φρώνιμος γνώριμος 

373 προστασία om. habet



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 11

396 σωτηρίαν om. habet

400-401 ἐλπίδα–ἡμᾶς εἰς om. habet

420 μένῃ μείνῃ

445 ἐπιτυχεῖν om. habet

Είναι επίσης αξιοσημείωτο ότι ο γραφέας του L έχει ενσωματώσει στο κεί-
μενο κάποια περιθωριακά σχόλια (marginalia) και παραπεμπτικά σημεία:

L A (recte)

α) 97 Ἠσαΐου Γρηγορίου ante Ὁ Θεὸς θάνατον add. om.

β) 275 (ἕως ὧδε ὅταν εἶναι γέρος, ἀπὸ τὸ ὄπισθεν σημεῖον 
ἰδέ) post φρονήσεως add.

om.

Με άλλα λόγια, οι δύο αυτοί κώδικες ανάγονται σε ένα κοινό χαμένο 
χειρόγραφο (το ονομάζω α), που όμως δεν είναι το αρχικό του λόγου του 
Κορυδαλλέως (το ονομάζω ω), καθώς έχει ήδη υποστεί μία σημαντική 
τροποποίηση, την προσθήκη του χωρίου 273-275 «καθὼς–φρονήσεως», 
που αναφέρεται σε περίπτωση χρήσης του λόγου για ηλικιωμένο θανό-
ντα. Μάλιστα, ο γραφέας του L δηλώνει –με τη χρήση παραπεμπτικού 
σημείου και παρενθέσεων– μέχρι ποιο σημείο (φρονήσεως, 275) μπορεί 
να χρησιμοποιηθεί ο λόγος σε ανάλογη περίπτωση. 
Από τους λοιπούς τρεις κώδικες MBR, άμεσο απόγραφο του L είναι ο 
Μ, καθώς αναπαράγει όλα τα ιδιαίτερα λάθη αυτού, ενώ διακρίνεται από 
τον L λόγω των ιδιαίτερων λαθών και γραφών που παρέχει:

Μ L (recte)

18 εἰς τὸν ἄνθρωπον om. habet
79 ἀπὸ om. habet
215 πλὴν πλέον

244 καταργήσῃ om. habet

247 διὰ τὸ διατὶ

301 καθὰ καθαρὰ
317 σφαλεστέρα σφαλερὰ

369 περίφημος γνώριμος

434 τελευταῖος τελευταῖον
445 ἡμᾶς ἐπιτυχεῖν om. habet



12	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Οι άλλοι δύο κώδικες είναι (άμεσα ή έμμεσα) απόγραφα του Μ, καθώς 
επαναλαμβάνουν όλα τα ιδιαίτερα λάθη και τις γραφές του. Ειδικότερα, 
ο Άνθιμος στον κώδ. Β (έτ. 1732) αναπαράγει με εξαιρετική ακρίβεια 
και πιστότητα το κείμενο του Μ χωρίς ιδιαίτερα δικά του σφάλματα. Ο 
γραφέας του κώδικα R αντιγράφει το κείμενο βάσει του Β στην Αυθεντι-
κή Ακαδημία του Βουκουρεστίου (έτ. 1759), διακρινόμενο από αυτόν με 
πολλά ιδιαίτερα σφάλματα, όπως τα παρακάτω: 

R B (recte)

199-200 οὕτω καὶ ὁ θάνατος τούτου om. habet

258 τὰς καθημερινὰς ἐπιπλοκὰς τῶν τὲς ἐπιπλοκὲς τῶν καθημερινῶν
297 μας μὲν

370 πλουτοκομῶντες πλούτῳ κομμῶντες

392 θαρρούντως θαρρώντας
424 σῶμα κορμί
437-438 λούοντας–καθ’ ἑκάστην νύκτα om. habet

Συνοψίζοντας, η σχέση των παραπάνω χειρογράφων παριστάνεται στεμ-
ματικά ως εξής:

1630-40		        ω
-
-	  
	                  α
-
1695   	         Α              L
-

XVIII s.			    M
-
1732                                          B
-
1759		   	                        R

ΠΙΝΑΚΑΣ 1: ΤΟ ΣΤΕΜΜΑ ΤΩΝ ΚΩΔΙΚΩΝ

Συνοψίζοντας, από τους παραπάνω κώδικες οι ALMB συνδέονται άμε-
σα με το περιβάλλον του ιεροσολυμιτικού αγιοταφιτικού μετοχίου στην 

→

→

→
→

→

→



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 13

Κωνσταντινούπολη, και ιδιαίτερα με τους πατριάρχες Δοσίθεο και Χρύ-
σανθο, ενώ οι ΒR με τη σχολή του Αγίου Σάββα στο Βουκουρέστι. 

3. Οι συνθήκες συγγραφής και παράδοσης του λόγου

Είναι γνωστό ότι ο Θεόφιλος Κορυδαλλεύς είχε αναπτύξει κατά τη δι-
άρκεια της σχολαρχίας του στην Ακαδημία της Πόλης (1621-2, 1625-8, 
1636-40) φιλικές σχέσεις με αξιωματούχους της πατριαρχικής Αυλής 
αλλά και με επιφανή μέλη της κωνσταντινουπολίτικης/φαναριώτικης α-
ριστοκρατίας. Σε αυτούς συγκαταλέγονταν ο Βλάσιος Σκαρλάτος, παπ-
πούς του Αλέξανδρου Μαυροκορδάτου του εξ απορρήτων, στον οποίο ο 
λόγιος αφιέρωσε τη Σύνοψιν εἰς γεωγραφίαν (1621-2),15 ο Δημήτριος 
Ιουλιανός, γαμπρός του Σκαρλάτου, στο σπίτι του οποίου κατέφυγε με-
τά την επίθεση του Μελέτιου Συρίγου και των οπαδών του εναντίον του 
(1639),16 ο Λαυρέντιος πρωτοσύγκελος του Πατριαρχείου, στον οποίο 
απηύθυνε δύο επιστολές, κ.ά.17 

Ιδιαίτερα στενή φαίνεται ότι ήταν η σχέση του με τον μεγάλο εκ-
κλησιάρχη του Πατριαρχείου, καθώς ο Αθηναίος διδάσκαλος ανέλαβε να 
εκφωνήσει έναν επικήδειο λόγο/εγκώμιο για την κόρη του Πουλχερία, 
η οποία πέθανε σε νεαρή ηλικία. Στον λόγο δεν παραδίδεται το όνομα 
αυτού του οφφικιαλίου, καθώς αναφέρεται μόνο με το αξίωμά του (343, 
357, 368, 380), γίνεται όμως αντιληπτό ότι πρόκειται για έναν λόγιο 
άνθρωπο, αριστοκράτη με ενάρετο χαρακτήρα (352-378), από ευγενή 
οικογένεια με ένδοξους προγόνους (τὴν εὐγένειαν τῶν προγόνων καὶ 
τὰ λαμπρὰ κατορθώματα, 323-324), που έχει μεγάλη ισχύ αλλά και 
θάρρος λόγου απέναντι στην οθωμανική εξουσία (εἰς τοὺς κρατοῦντας 
τιμιώτερος, εἰς τὰ βασίλεια παρρησιαστικώτερος, 372-373). Φαίνεται 
μάλιστα ότι χρησιμοποιούσε αυτήν την επιρροή του προς όφελος των 

15. Πρβ. Γεδεών, Χρονικά..., ό.π., σ. 80· βλ. αναλυτικά Tsourkas, Les débuts..., 
ό.π., σ. 166-167, σημ. 2, και Β. Ι. Τσιότρας, Η εξηγητική παράδοση της Γεωγραφι-
κῆς ὑφηγήσεως του Κλαυδίου Πτολεμαίoυ, Οι επώνυμοι Σχολιαστές, Αθήνα, ΜΙΕΤ, 
2006, σ. 242-244 και 447 (προσφώνηση: «Σκαρλάτῳ τῷ πανευκλεῖ ἀνδρὶ λογίῳ τε 
καὶ εὐγενεστάτῳ»). 

16. Βλ. Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 69, και Τσιότρας, Η εξηγητική παρά-
δοση..., ό.π., σ. 227.

17. Βλ. Ι. Ε. Στεφανής, «Πέντε ανέκδοτες επιστολές του Θεοφίλου Κορυδαλλέ-
ως», Ελληνικά 42 (1991-1992), 107-108 και 113.



14	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ομοεθνών του προστατεύοντας και στηρίζοντάς τους (προστασία, στή-
ριγμα καὶ ὀχύρωμα τοῦ πανευγενοῦς, ἀλλὰ δυστυχοῦς τῶν Ἑλλήνων 
γένους, 373-374).

Ο μέγας εκκλησιάρχης δραστηριοποιούνταν στη βασιλεύουσα πόλη, 
σε μια ιδιαίτερα κρίσιμη και επικίνδυνη εποχή (τοῦ δυστυχημένου τού-
του καιροῦ, 376-377), στην οποία κυριαρχούσαν «δόλος καὶ κολακεία, 
φθόνος καὶ ὑποκρισία» (362). Είναι φανερό ότι ο Κορυδαλλεύς εικονο-
γραφεί στο χωρίο αυτό εναργέστατα και με τα μελανότερα χρώματα την 
κατάσταση που επικρατούσε στην Κωνσταντινούπολη κατά τη δεκαετία 
1630-40 με τις δολοπλοκίες, τις δωροδοκίες και τις λυσσαλέες επιθέσεις 
εναντίον του πατριάρχη Κύριλλου Λούκαρη, που κατέληξαν στη θανά-
τωσή του.18 Μέσα σε αυτό το νοσηρό κλίμα φαίνεται ότι ο μέγας εκκλη-
σιάρχης με το εξαίρετο ήθος και κύρος του πολέμησε την κακία και τις 
μηχανορραφίες των εχθρών του πατριάρχη και στάθηκε στο πλευρό του 
Λούκαρη, όπως και ο ίδιος ο Κορυδαλλεύς, στηρίζοντας έμπρακτα και με 
παρρησία την αρετή και την αλήθεια (νὰ μισήσῃ τοσοῦτον τὴν κακίαν, νὰ 
τιμήσῃ τὴν ἀρετήν, νὰ ἀνατρέψῃ φθόνον, νὰ ἐλέγξῃ δόλιον ἦθος καὶ νὰ 
στηρίξῃ καὶ νὰ παρησιασθῇ τὴν ἀλήθειαν, ὡσὰν ὁ ἐκκλησιάρχης ὁ μέγας 
ἐν λόγοις καὶ πράγμασι, 365-368).

Η διπλή αναφορά του Κορυδαλλέως στη «δυστυχία των Ελλήνων» 
(374, 376) με οδηγεί στο συμπέρασμα ότι ο λόγος γράφτηκε πιθανότατα 
μετά τη θανάτωση του Λούκαρη (Ιούνιος 1638).19 Στη διαπίστωση αυτή 
συντείνουν και τα θερμά λόγια με τα οποία προσφωνείται από τον Αθη-
ναίο διδάσκαλο στο προοίμιο του λόγου ο πατριάρχης που ήταν παρών 
στη νεκρώσιμη ακολουθία (τῆς σεβασμιωτάτης σου κεφαλῆς, σοφώτατε 
Δέσποτα, 33-34), καθώς αυτά ταιριάζουν στον Παρθένιο Α΄ τον γέροντα 
(Ιούλιος 1639-1644) και όχι στον Κύριλλο Κονταρή (Ιούνιος 1638-Ιού-
λιος 1639).20 Κατά την περίοδο αυτή (γύρω στα 1640), μέγας εκκλησι-

18. Βλ. G. Hering, Οικουμενικό Πατριαρχείο και ευρωπαϊκή πολιτική 1620-
1638, μτφρ. Δ. Κούρτοβικ, Αθήνα, ΜΙΕΤ, 1992, σ. 351-374, ιδίως 367-374, και 
Podskalsky, Griechische Theologie..., ό.π., σ. 171-172. 

19. Σε επιστολή του λογίου προς τον Λούκαρη, χρονολογημένη γύρω στα 1636, η 
κατάσταση είχε μεταστραφεί υπέρ του πατριάρχη, γι’ αυτό και προσφωνείται ως «πο-
λύτλας ἥρως καὶ πολυνίκης», βλ. Β. Ι. Τσιότρας, «Τρεις ανέκδοτες επιστολές του Θε-
οφίλου Κορυδαλλέως και οι αριστοτελικές πηγές τους», Ο Ερανιστής 24 (2003), 25.

20. Βλ. συνοπτικά Podskalsky, Griechische Theologie..., ό.π., σ. 399. Ο 
Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 166 τονίζει ότι ο λόγος πρέπει να γράφτηκε κατά την 



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 15

άρχης ήταν ο Μιχαήλ Βλαστός.21 Επομένως, σε αυτόν φαίνεται ότι απευ-
θύνει τον παραμυθητικό και συνάμα επαινετικό λόγο του ο Κορυδαλλεύς. 

Η κόρη του μεγάλου εκκλησιάρχη Πουλχερία πέθανε σε νεαρή ηλικία 
(νεανίς, 298, 302, 319, 322), παντρεμένη αλλά άτεκνη (συνῴκησεν ἀνδρί, 
295· ὑπετάχθη εἰς δευτέραν κεφαλήν, τὸν ἄνδρα, 310). Στα φυσικά προ-
τερήματα και τις ηθικές αρετές της νεαρής γυναίκας ο Αθηναίος διδάσκα-
λος αφιερώνει μεγάλο μέρος του λόγου του (φυσικὴ εὐγένεια, εὐσέβεια, 
εὐεξία, εὐαρμοστία, σωφροσύνη, ἀκέραιος βίος, κακίας ἀμέτοχος, φρό-
νησις), ενώ συνοψίζει παραστατικότατα το πέρασμά της από την επίγεια 
ζωή: «ἐγεννήθη ε ὐγ ε ν ι κώτατα , ἐθράφη σ εμνότατα , συνῴκησεν ἀν-
δρὶ τ ιμ ιώτατα  καὶ ἀπέλιπε θ εαρ έστως  τὴν ζωὴν» (294-295). Ήταν 
επομένως άξιο τέκνο του εὐγενοῦς πατέρα της, καταλήγει ο Κορυδαλλεύς: 
«ἀπὸ τοὺς ἰδίους γεννήτορας ὡσὰν κάθε ἄλλο κειμήλιον ἐκληρονόμησε τὴν 
τελειότητα τῶν ἀρετῶν» (382-383). 

Ο λόγος συντάχθηκε γύρω στα 1640 στην Κωνσταντινούπολη, με-
τά λίγον χρόνο όμως ο Αθηναίος διδάσκαλος απομακρύνθηκε εύσχημα 
από τη διεύθυνση της Πατριαρχικής Ακαδημίας, καθώς αναδείχθηκε 
μητροπολίτης Άρτας. Ωστόσο, δεν ευδοκίμησε στα καθήκοντά του και 
σύντομα παραιτήθηκε και μετεγκαταστάθηκε στη γενέτειρά του Αθήνα. 
Εκεί δίδαξε συστηματικά φιλοσοφία συγκεντρώνοντας γύρω του πολλούς 
μαθητές, μεταξύ των οποίων ήταν ο ιερομόναχος Νεκτάριος ο Σιναΐτης, 
ο μετέπειτα πατριάρχης Ιεροσολύμων.22 Φαίνεται λοιπόν ότι κάποιο αντί-

περιόδο που ο Κορυδαλλεύς ήταν μέγας διερμηνευτής του Πατριαρχείου, ενώ ο Παπα-
δόπουλος, Η νεοελληνική φιλοσοφία..., ό.π., σ. 123 εικάζει ότι συντάχτηκε «ύστερα 
από έκφραση σχετικής επιθυμίας οπαδών του ή άλλων ενδιαφερόμενων ατόμων (ιε-
ροκηρύκων λ.χ.)» θεωρώντας ότι αποτελεί «υποδείγματα, μοντέλα επικήδειων λόγων 
για προσωπικότητες».

21. Ο Mιχαήλ Bλαστός ανέλαβε διάφορα αξιώματα/οφφίκια στο Πατριαρχείο: 
αναφέρεται ως μέγας εκκλησιάρχης (1640), βλ. Μ. Γεδεών, Ιστορία των του Χριστού 
πενήτων 1453-1913, Αθήνα 1939, σ. 110, Δ. Γ. Καμπούρογλου, Μνημεία της ιστο-
ρίας των Αθηναίων, τ. Β΄, Αθήνα 1890 [αναστ. έκδ. Αθήνα 1993], σ. 169, δικαιοφύλαξ 
(1642-1650), βλ. Giov. D. Mansi, Sacrorum Concilliorum nova et amplissima collectio, 
τ. 34B, Γκρατς 1960-1961, 1636, Β. Α. Μυστακίδης, «Λασκάρεις (1400-1869)», 
EEBΣ 5 (1928), 164, πρωτέκδικος (1648), βλ. Κ. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη, τ. 
3, Βενετία 1872, σ. 582, Δ. Γ. Αποστολόπουλος – Π. Δ. Μιχαηλάρης, Η Νομική Συ-
ναγωγή του Δοσιθέου, Μία πηγή και ένα τεκμήριο, Α΄, Αθήνα 1987, αρ. 289.

22. Βλ. Σπ. Λάμπρος, «Αναστασίου Γόρδιου Βίος Ευγενίου Ιωαννουλίου του 
Αιτωλού», Νέος Ελληνομνήμων 4 (1907), 27-82, ιδίως 53: «Τηνικαῦτα καὶ Νεκτά-



16	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

γραφο του λόγου «Εἰς κοιμηθέντας» κατέληξε στην κατοχή του Νεκτά-
ριου –πρόκειται για τον α, το χαμένο κοινό πρότυπο των AL– κατά τη 
διάρκεια των σπουδών του στην Αθήνα κοντά στον Κορυδαλλέα. Από τον 
Νεκτάριο προέρχονται πιθανότατα οι παρεμβολές που αναφέρονται σε 
περίπτωση χρήσης του λόγου για ηλικιωμένο εκλιπόντα (καθὼς–φρονή-
σεως, 273-275).

Είναι γνωστό ότι το 1645 ο Νεκτάριος προσφώνησε με εγκαρδιό-
τητα και ευγνωμοσύνη τον δάσκαλό του στο προοίμιο κηρύγματος που 
εκφώνησε στην Αθήνα και διασώζεται στον κώδικα του Δοσίθεου.23 Τα 
επόμενα χρόνια, ως ιερομόναχος και ως πατριάρχης, ο Νεκτάριος έγραψε 
δεκάδες ομιλίες (κηρύγματα και επικήδειους). Όταν λοιπόν ο διάδοχός 
του στα Ιεροσόλυμα Δοσίθεος θέλησε να συγκεντρώσει σε έναν τόμο όσες 
ομιλίες του προκατόχου του βρήκε (σε λυτά φύλλα ή τεύχη), συμπερι-
έλαβε σε αυτόν και τον λόγο του Κορυδαλλέως που προφανώς βρέθηκε 
μεταξύ των λόγων του Νεκτάριου.24 Κάτι ανάλογο έκανε και ο γραφέας 
του L, δηλώνοντας με παραπεμπτικό σημείο την παρεμβολή του Νε-
κτάριου. Εύλογα λοιπόν μπορώ να εικάσω ότι οι δύο κώδικες Α και L 
καταρτίστηκαν στο κωνσταντινουπολίτικο περιβάλλον του αγιοταφιτικού 
μετοχίου βάσει των τευχών του Νεκτάριου. 

4. Το περιεχόμενο του επιτάφιου λόγου

Συνέταξε λοιπόν αυτόν τον λόγο ο Αθηναίος διδάσκαλος στη ζωντανή 
ομιλούμενη γλώσσα της εποχής του, τη δημώδη νεοελληνική γλώσσα, 

ριος ὁ ὕστερον Ἱεροσολύμων πατριάρχης χρηματίσας, Σιναΐτης ὢν ἱερομόναχος καὶ 
εἰς Πελοπόννησον καὶ τὰ πέριξ αὐτῆς ἐλεημοσύνης χάριν πεμφθείς, φιλοσοφίας ἕνεκεν 
αὐτῷ συνεγένετο, εἰ καὶ τἄλλα πεπαιδευμένος ἦν». 

23. Βλ. Μανούσακας, «Αι ομιλίαι...», ό.π., σ. 168, στον λόγο που επιγράφεται 
«Ἐρρέθη εἰς τὰς Ἀθήνας, μαθητεύοντι παρὰ τῷ Κορυδαλεῖ, τῇ Μεγάλῃ Παρασκευῇ, 
͵αχμε΄» αναφέρει ο Νεκτάριος για τον δάσκαλό του: «Διὰ τοῦτο καταφεύγω εἰς ἐσέ-
να, τὴν πηγὴν τῶν λόγων […]· πρὸς ἐσένα, διὰ νὰ λάβω τὴν ἐκ τῶν σῶν ἱερῶν εὐχῶν 
ἰσχὺν καὶ βοήθειαν, ὡς καθὼς καὶ τῶν μαθημάτων σου τὴν δύναμιν». 

24. Ο Μανούσακας, ό.π., σ. 164-165 περιγράφει λεπτομερώς την επιμελημένη 
επεξεργασία των περιεχόμενων στον κώδικα ομιλιών από τον Δοσίθεο: στην αρχή 
πολλών ομιλιών συμπλήρωσε ιδιοχείρως το όνομα του συντάκτη, τον χρόνο και τον 
τόπο εκφώνησης μετά την περάτωση της εργασίας του αντιγραφέα επισκοπώντας το 
σύνολο των κειμένων.



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 17

εμπλουτισμένη με λέξεις και φράσεις της αρχαίας ελληνικής αλλά και της 
εκκλησιαστικής γλώσσας, ακολουθώντας την παροιμία «ἀμαθέστερον ἀλ-
λὰ σαφέστερον» (Σύνοψις εἰς Γεωγραφίαν 50-51= Αριστοφάνης, Βάτρα-
χοι 1445).25 Με άλλα λόγια ο λόγιος προσπάθησε με αυτόν τον τρόπο να 
καταστήσει το φιλοσοφικό και θεολογικό περιεχόμενο του λόγου του πιο 
προσιτό και πιο κατανοητό για το ευρύ κοινό που παρακολουθούσε τη νε-
κρώσιμη ακολουθία ενός προσφιλούς τέκνου μιας αριστοκρατικής οικογέ-
νειας της Πόλης.26 Ο λόγος του Κορυδαλλέως αποτελείται από τρία μέρη: 

• 	 Προο ίμ ι ο  (§ 1-6): Όλα στο σύμπαν υπόκεινται σε μια αέναη κυ-
κλική κίνηση, γένεση και φθορά, καθώς είναι δημιουργήματα της 
ύλης και του χρόνου. Έτσι και η ζωή του ανθρώπου είναι μια αδιά-
κοπη κίνηση και μεταβολή που καταλήγει στη φθορά, τον θάνατο. 
Αυτό είναι και το θέμα του λόγου. Το Προοίμιο ολοκληρώνεται με 
την παράκληση προς τον παρόντα Πατριάρχη να τον ενδυναμώσει με 
τις δεήσεις του.

• 	 Διήγηση (§ 7-60): Πρόκειται για την παραμυθία, η οποία στο με-
γαλύτερο μέρος της στηρίζεται στη δισχιδή φύση του θανάτου: μέ-
γιστο κακό αλλά και ανάπαυση, δηλαδή μέγιστο αγαθό. Αυτήν την 
αντίφαση, αυτό το οξύμωρο προσπαθεί να ερμηνεύσει στη συνέχεια 
του λόγου ο λόγιος επιστρατεύοντας αφενός τον Αριστοτέλη και αφε-
τέρου βιβλικές και πατερικές πηγές, καταλήγοντας στο συμπέρασμα 
ότι η αμαρτία είναι η αιτία του θανάτου. Ο θάνατος όμως είναι χω-
ρισμός της ψυχής από το σώμα. Το σώμα φθείρεται, η λογική ψυχή 
(νοῦς) όμως είναι αθάνατη. Σύμφωνα με τη θεολογική ερμηνεία του 

25. Μια ανάλογη εκλεπτυσμένη και εμπλουτισμένη με λόγια στοιχεία δημώδη 
γλώσσα χρησιμοποίησε ο Κορυδαλλεύς για τα αστρονομικά και γεωγραφικά του έρ-
γα, την εισαγωγή στην αρχαία ελληνική αστρονομία και τη μαθηματική γεωγραφία 
του Κλαυδίου Πτολεμαίου (Σύνοψις εἰς γεωγραφίαν καὶ σφαιρικήν, έτ. 1621-2, Ἀπό-
κρισις πρὸς τοὺς ζητήσαντας τὴν πρόγνωσιν τοῦ ἀέρος, έτ. 1626) και τη συνοπτική 
παρουσίαση της λειτουργίας και της χρήσης του αστρολαβικού οργάνου (Περὶ ἀστρο-
λάβου, έτ. 1642-6), βλ. Τσιότρας, Η εξηγητική παράδοση..., ό.π., σ. 243, 373-375, 
και Β. Ι. Τσιότρας, «Η ανέκδοτη πραγματεία Περὶ ἀστρολάβου του Θεοφίλου Κορυ-
δαλλέως», Ο Ερανιστής 22 (1999), 5-28.

26. Τα αριστοτελικά υπομνήματά του είχαν γραφτεί στην αρχαΐζουσα, επειδή 
απευθύνονταν σε μυημένους, όπως τονίζουν οι Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 107-
108, Γριτσόπουλος, Πατριαρχική..., ό.π., σ. 182-183 και Παπαδόπουλος, Η νεοελ-
ληνική φιλοσοφία..., ό.π., σ. 121.



18	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Κορυδαλλέως ο θάνατος είναι καλός μόνο «διὰ τὸ τέλος του» (241), 
επειδή αποτέλεσε το τέλος της τιμωρίας του ανθρώπου, της εξορίας 
του από τον παράδεισο. Είναι κοινή οφειλή όλων των ανθρώπων, γι’ 
αυτό άγιοι και προφήτες σπεύδουν να απολαύσουν τα αγαθά του πα-
ραδείσου. Στη συνέχεια ακολουθεί ο έπαινος της προκείμενης νεκρής 
(§ 44-60), που διαρθρώνεται σε δύο σκέλη, τον έπαινο των αρετών 
και του ήθους της Πουλχερίας (§ 44-50) και το εγκώμιο των αρετών 
του πατέρα της, του μεγάλου εκκλησιάρχη (§ 51-55). Για την ενά-
ρετη ζωή της, για το ευγενές ήθος που της ενεφύσησε η οικογένειά 
της, η Πουλχερία με τον θάνατό της κέρδισε τον παράδεισο και την 
ελπίδα ανάστασης εκ νεκρών.

• 	 Επίλογο ς  (§ 61-63): Ο λόγος καταλήγει σε προτροπή: τα κλά-
ματα και οι θρήνοι δεν ταιριάζουν στην παρούσα περίσταση, πρέπει 
όμως να τα χρησιμοποιεί ο άνθρωπος όσο είναι εν ζωή ως ένδειξη 
μετάνοιας για τις αμαρτίες του, ώστε μετά θάνατον να απολαμβάνει 
τη μακαριότητα και τη χαρά του παραδείσου. 

5. Οι πηγές του λόγου

5.1. Οι βιβλικές/πατερικές πηγές

Ο λόγος του Κορυδαλλέως ως χριστιανικός επικήδειος έχει κυρίως θε-
ολογικό περιεχόμενο και στηρίζεται σε βιβλικές και πατερικές πηγές. 
Έτσι, ο λόγιος διανθίζει την ομιλία του με πλήθος από σύντομες ή εκτε-
νέστερες φράσεις από την Αγία Γραφή (Παλαιά και Καινή Διαθήκη) δί-
νοντας στο κείμενό του βιβλικό ύφος: Γένεσις, Ψαλμοί, Ευαγγέλια, Επι-
στολές του Παύλου κ.ά. Ενίοτε, δηλώνει είτε αόριστα (λ.χ. κατὰ τὸ προ-
φητικὸν λόγιον 39, ὁ μακάριος Παῦλος ἔλεγεν 66, μαρτυροῦσι προφῆται 
277-278, ἀπ’ αὐτοῦ τοῦ Χριστοῦ διδασκόμεθα 339, λέγων Παῦλος ὁ 
μέγας 394) είτε συγκεκριμένα την πηγή του (λ.χ ὁ ἀπόστολος πρὸς Κο-
ρινθίους 43, λέγει ὁ μακάριος Ἰὼβ 54, εἰς τὴν Γένεσιν 74, ὁ εὐαγγελιστὴς 
Ἰωάννης ἔλεγεν 83, μαρτυρεῖ ὁ Ἐκκλησιαστὴς 198, κατὰ τὸν μακάριον 
Πέτρον 222, παρομοιάζει ὁ Σωτὴρ εἰς τὸν Ἰωάννην 417, ἐχρειάζετo ὁ 
Δαβὶδ 436-437). Συνήθως όμως τα βιβλικά και τα πατερικά χωρία εν-
σωματώνονται στον λόγο χωρίς κάποια ένδειξη, ενώ γίνονται αντιληπτά 
είτε λόγω της αρχαΐζουσας γλώσσας τους είτε επειδή παρέχουν κάποιες 
λεκτικές απηχήσεις του αρχικού κειμένου. Πέντε κείμενα αποτέλεσαν, ό-



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 19

πως μπόρεσα να διαπιστώσω, τη βάση της θεολογικής τεκμηρίωσης του 
συγκεκριμένου λόγου:

•	 η πρὸς Ῥωμαίους επιστολή του αποστόλου Παύλου, 
•	 ο λόγος του Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Εἰς τὸ ἅγιον Πάσχα (λόγ. 45, 

Patrologia Graeca, τ. 36) και
•	 οι επικήδειοι λόγοι του ίδιου, Εἰς Καισάριον τὸν ἑαυτοῦ ἀδελφὸν 

ἐπιτάφιος (λόγ. 7)
•	 Εἰς τὴν ἀδελφὴν ἑαυτοῦ Γοργονίαν ἐπιτάφιος (λόγ. 8, PG, τ. 35),
•	 Ἐπιτάφιος εἰς τὸν πατέρα, παρόντος Βασιλείου (λόγ. 18, PG, τ. 35).

Από τα δύο πρώτα κείμενα αντλήθηκαν χωρία και επιχειρήματα που 
στήριζαν την άποψη του Αθηναίου λογίου ότι αιτία του θανάτου είναι η 
παράβαση από τους πρωτοπλάστους της εντολής του Θεού για το δένδρο 
της γνώσης, και γενικότερα η αμαρτία, δηλαδή η αποτυχία της εκπλή-
ρωσης του θελήματος του Θεού (§ 16-30, 38-39). Ονομαστική αναφορά 
στον Γρηγόριο τον Θεολόγο δεν γίνεται, παρά μόνο γενικόλογα σε «θεο-
λόγους» (θεολόγοι καὶ φιλόσοφοι καταχρῶνται 59-60, οἱ θεολόγοι γνω-
ρίζουσιν 61, ἔχομεν κατὰ τοὺς θεολόγους 86). Ωστόσο, ο Κορυδαλλεύς 
αξιοποίησε πολλές φράσεις και χωρία αφενός από τον επιτάφιο Εἰς Γορ-
γονίαν για να αποδώσει εναργέστερα την αρετή της νεάνιδος Πουλχερίας 
(§ 48-50) και αφετέρου τους επιταφίους Εἰς Καισάριον και Εἰς τὸν πα-
τέρα για να εικονογραφήσει παραστατικότερα το ήθος, τη δράση και το 
ύφος του μεγάλου εκκλησιάρχη σε δύσκολες εποχές (§ 52-55). Αυτά τα 
χωρία έχουν καταχωρηθεί στο υπόμνημα πηγών και παράλληλων χωρί-
ων της έκδοσής μου, αναδεικνύοντας αφενός το μέγεθος της οφειλής του 
λογίου στον κορυφαίο αυτό χριστιανό ρήτορα και αφετέρου τη δυνατότη-
τα δημιουργικής και γόνιμης αφομοίωσης των εκκλησιαστικών πηγών 
του. Από τα παραπάνω γίνεται φανερό ότι ο αριστοτελικός διδάσκαλος 
ήταν και επαρκής γνώστης της βιβλικής και πατερικής γραμματείας.27 

27. Τη διαπίστωση αυτή συμμερίζεται και ο Podskalsky, Griechische Theolo-
gie..., ό.π., σ. 199, ο οποίος βέβαια είχε υπόψη του τη Δογματικὴ ἐπιστολὴ σχετικά 
με την εκπόρευση του Αγίου Πνεύματος, την οποία είχε συντάξει ο Κορυδαλλεύς (εκ-
δόθηκε το 1797). Επικριτικοί σχετικά με τις θεολογικές γνώσεις του λογίου ήταν οι 
παλαιότεροι, βλ. Γεδεών, Χρονικά..., ό.π., σ. 77-78. 



20	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

5.2. Η αριστοτελική περί ψυχής θεματική του λόγου

Μέσα σε αυτό το χριστιανικό πλαίσιο και προκειμένου να ενισχύσει τη 
θεολογική επιχειρηματολογία του ο Αθηναίος διδάσκαλος χρησιμοποίησε 
την αυθεντία που γνώριζε άριστα και υπηρέτησε με σχεδόν ασκητική 
προσήλωση σε όλη την πολυτάραχη ζωή του, τον αριστοτελικό λόγο και 
φιλοσοφία. Ωστόσο, το όνομα του Σταγειρίτη δεν ακούστηκε μέσα στην 
εκκλησία: ο λόγιος περιορίστηκε να αναφερθεί αόριστα σε «σοφό» (42, 
47, 51, 90) ή στους περιπατητικούς (209), ενώ όταν μια φορά παρέθεσε 
σχεδόν αυτολεξεί ένα χωρίο του Αριστοτέλη (Π. ψυχ. Γ 5, 430a17-18), 
τόνισε εμφατικά ότι χρησιμοποίησε τα λόγια «ἐκείνου» (νὰ χρειασθῶ τὰ 
λόγια ἐκείνου, 214). Αυτονόητη για τους μυημένους μαθητές/ακροατές 
και φίλους του η απάντηση στο ερώτημα «Ποιός ἐκεῖνος;». Ωστόσο, ως 
φωτισμένος δάσκαλος προσπάθησε να εκθέσει τις απόψεις του Αριστο-
τέλη για τη μεταβολή, τη φθορά, τον φόβο του θανάτου και την αθανασία 
της ψυχής του ανθρώπου με τον πιο εύληπτο τρόπο για τους ακροατές 
του, αποδεικνύοντας ότι για τις δυσνόητες –πολλές φορές– φιλοσοφικές 
θεωρίες μπορεί να βρεθεί ένας πιο εύκολος τρόπος προσέγγισης. Υπό 
αυτήν την έννοια ο Αθηναίος διδάσκαλος επιχείρησε να κάνει τον Αριστο-
τέλη προσιτό σε όλους παρουσιάζοντας «τους δύσκολους στοχασμούς του 
σε απλοποιημένη μορφή», για να παραφράσω τον τίτλο του εξαιρετικού 
βιβλίου του Mortimer J. Adler.28 

Τα ζητήματα και θέματα που απασχολούν τον Κορυδαλλέα στον επι-
τάφιο λόγο «Εἰς κοιμηθέντας» έχουν εξεταστεί και αναπτυχθεί λεπτομερώς 
στα αριστοτελικά υπομνήματά του, την Εἴσοδον φυσικῆς ἀκροάσεως κατ’ 
Ἀριστοτέλην (Βενετία 1779), το Γενέσεως καὶ φθορᾶς πέρι κατ’ Ἀριστο-
τέλη (Βενετία 1780) και κυρίως στα (μερικώς δημοσιευμένα) Εἰς τὰ περὶ 
ψυχῆς τοῦ Ἀριστοτέλους βιβλία ὑπομνήματα.29 Πιο συγκεκριμένα:

28. Μ. J. Adler, O Αριστοτέλης για όλους, Δύσκολος στοχασμός σε απλοποιη-
μένη μορφή, μτφρ. Π. Κοτζιά–Παντελή, Αθήνα, Παπαδήμας, 2001.

29. Για το περιεχόμενο των τριών υπομνημάτων βλ. αναλυτικά Tsourkas, Les 
débuts..., ό.π., σ. 237-289 (= Εἴσ. Φυσ., Π. γεν. φθορ.), 311-352 (= Π. ψυχ.), και 
O. Jochem, Scholastisches, Christliches und Medizinisches aus dem Kommentar des 
Theophilos Korydalleus zu Aristoteles Schrift Von der Seele, Giessen, Münchowsche 
Universitäts–Druckerei Otto Kindt, 1935. 



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 21

5.2.1. Ο χρόνος και η ύλη στον κύκλο γενέσεως και φθοράς των όντων.
Κορυδ. Κοιμηθ. § 1-5 – Αριστ. Φυσικὴ ἀκρόασις Δ 11, 219b1-2: ἔστ ι ν 
ὁ χρόνος ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον .

Προσπαθώντας να εξηγήσει με απλό τρόπο την άποψη του Αριστοτέλη 
για τη μεταβολή ο Κορυδαλλεύς τονίζει ότι δύο παράγοντες συμβάλλουν 
στη δημιουργία/εξέλιξη των όντων και φαινομένων που παρατηρούνται 
στον ὑπὸ Σελήνην κόσμο: ο χρό νο ς  και η ύλη. 

Ο χρό νο ς  είναι μια ροή, μια αέναη διαδοχή στιγμών ή σημείων 
που ακολουθούν το ένα το άλλο (ῥέοντα διὰ παντὸς καὶ κινούμενα, 6). 
Έτσι, μια χρονική στιγμή παύει να υπάρχει όταν αρχίζει να υπάρχει η 
επόμενη στιγμή, και η διαδικασία αυτή είναι ακατάπαυστη, δεν έχει δη-
λαδή τέλος (ῥοὴ ἄστατος, 7· ἀστάτου χρόνου καὶ ῥέοντος, 25). Με άλλα 
λόγια, ο χρόνος είναι άπειρος και προς τις δύο κατευθύνσεις (πρότερον… 
ὕστερον, 8). Έτσι, σύμφωνα με τον Αριστοτέλη ο χρόνος είναι ο αριθμός 
της κίνησης (Φυσ. 219b1-2), το μέτρο της μεταβολής, είναι η διάσταση 
στην οποία συμβαίνει η κίνηση.30 Η κίνηση χρειάζεται χρόνο, πράγμα 
που σημαίνει ότι μετριέται με τον αριθμό των χρονικών στιγμών που 
χρειάζεται για να πραγματοποιηθεί (κίνησις μετρουμένη κατὰ τὸ πρότε-
ρον καὶ ὕστερον, 7-8). Ας ληφθεί βέβαια υπόψη ότι η λέξη κίνησις στον 
Αριστοτέλη υπό ευρύτατη έννοια χαρακτηρίζει όλες τις φυσικές διεργα-
σίες: κίνηση στο χώρο, γένεση-φθορά, ποιοτική μεταβολή κτλ.31 

Η ύλη  πάλι είναι συνυφασμένη με την έννοια της μεταβολής, και 
κυρίως της γένεσης και της φθοράς των όντων. Πρόκειται για την ακα-
τάπαυστη συνέχεια του γίγνεσθαι, καθώς τα στοιχεία μεταβάλλονται α-
διάκοπα και αμοιβαία το ένα στο άλλο. Έτσι οι μεταβολές των στοιχείων 
αποτελούν μια αιώνια, κυκλική διαδικασία (μεταβάλλωνται παντοτινὰ ἐν 
κύκλῳ, ἄλλα γινόμενα καὶ ἄλλα φθειρόμενα).32 Το παράδειγμα που φέρ-

30. Ἀριστ. Φυσ. 218b9-10: κίνησις εἶναι καὶ μεταβολή τις ὁ χρόνος· Κορυδ. Εἴσ. 
Φυσ. σ. 387: χρόνος ἐστὶ ἀριθμὸς κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον· σ. 391: ὁ 
χρόνος ἐστὶν ἀριθμὸς πάσης κινήσεως […]. Ὑπάρχει γὰρ πρὸ πάντων καὶ μετὰ πάντα 
διαμένει. Πβ. Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 257-258, Adler, O Αριστοτέλης..., 
ό.π., σ. 212 και I. During, Ο Αριστοτέλης, Παρουσίαση και ερμηνεία της σκέψης 
του, τ. Β (μτφρ.: Α. Γεωργίου–Κατσιβέλα), Αθήνα, ΜΙΕΤ, 1994, σ. 53-56. 

31. Βλ. Στο ίδιο, σ. 35.
32. Όπως τονίζει ο Κορυδαλλεύς και στο Π. γεν. φθορ. σ. 79: κρηπὶς τῆς πάσης 

μεταβολῆς ἡ ὕλη, μάλιστα δὲ τῆς γενέσεως καὶ ἀλλοιώσεως· σ. 113: ἀρχὴ ἐστὶ τῆς 
γενέσεως τῶν ὄντων καὶ μέρος τῆς συνθέσεως τούτων καὶ ἀγαθοῦ […] φθορᾶς καὶ 



22	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

νει ο λόγιος για να στηρίξει την άποψη αυτή είναι εμπειρικό και αριστο-
τελικό, ο βιολογικός κύκλος (= Π. γεν. φθορ. Β 10): ἀνθοῦσι τὰ δένδρα 
καὶ ἀπανθοῦσι, καρπίζουσι καὶ ἀποβάλλουσι τοὺς καρπούς, καὶ πάλιν 
ἀνθοῦσι, καὶ πάλιν καρπίζουσι. Πλουμίζεται ἡ γῆ μὲ τὰ βότανα εἰς τὸν 
καιρὸν τοῦ ἔαρος, φέρει τὸ θέρος σῖτον καὶ σπόρον, ἀπογυμνώνεται τὸν 
πλουμισμόν της φθινούσης ὀπώρας καὶ δέχεται τὰ σπέρματα, καὶ πάλιν 
πλουμίζεται καὶ φέρει τοὺς ὁμοίους καρποὺς καὶ τὰ σπέρματα (11-16). 
Αιτία της γένεσης και της φθοράς είναι η κίνηση του ήλιου στην εκλειπτι-
κή, καθώς άλλοτε πλησιάζει τη γη και άλλοτε απομακρύνεται.33 

Αυτή η τάξη της φύσης προκαλεί την εναλλαγή ζωής και θανάτου 
πάνω στη γη. Υπό αυτή τη λογική, η ζωή του ανθρώπου αποτελεί επίσης 
ενδεικτικό παράδειγμα συνεχούς μεταβολής, γένεσης και φθοράς: ὅλη ἡ 
ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου μία κίνησις ἀδιάκοπος, μία μεταβολὴ ἀκατάπαυστος 
ἀπ’ ἀρχῆς μέχρι τέλους; Γεννᾶται, αὔξεται, ἀνδροῦται, γηράσκει, φθείρε-
ται (19-21). Κι αυτό συμβαίνει επειδή η φύση του ανθρώπου καθορίζεται 
από τους δύο παραπάνω παράγοντες, την ύλη και τον χρόνο. Σε αυτό το 
πλαίσιο ερμηνεύεται ορθολογικά ο μύθος του Κρόνου που κατασπάραζε τα 
παιδιά του. Οι λέξεις «Κρόνος» και «χρόνος» για τους αρχαίους Έλληνες 
(τοὺς παλαιούς, 27) είναι παρώνυμες και έχουν περίπου όμοια προφορά, 
γι’ αυτό πρέπει να έχουν, όπως τονίζει ο λόγιος, και νοηματική σχέση με-
ταξύ τους: ο Κρόνος δεν είναι τίποτε άλλο από τον χρόνο, την κοσμική δύ-
ναμη που γεννά και φθείρει όλα τα όντα, τα ζώα αλλά και τον άνθρωπο.34 

5.2.2. Ο φόβος του θανάτου
Κορυδ. Κοιμηθ. § 8-9 – Αριστ. Ἠθικὰ Νικομάχεια Γ 6, 1115a 8-9: 
φοβούμεθα  δ ὲ  δῆλο ν  ὅ τ ι  τὰ  φοβερά ,  ταῦτα  δ ᾽  ἐ στ ὶ ν  ὡς 
ἁπλῶς  ε ἰπ ε ῖ ν  κακά ·  δ ι ὸ  κα ὶ  τ ὸ ν  φόβο ν  ὁρ ί ζ ο ν τα ι  προσ -
δοκ ία ν  κακοῦ, και 1115a 25: φοβερώτατο ν  δ ᾽  ὁ  θά νατο ς.

Στα Ἠθικ. Νικομ. Γ 6 ο Αριστοτέλης πραγματεύεται την έννοια της 
«ανδρείας» ως μεσότητας στην περιοχή του φόβου και του θάρρους. Σε 

κακίας, γήρως τε καὶ ἀσθενείας· πβ. επίσης Κορυδ. Εἴσ. Φυσ. σ. 41: κινεῖται ἀεὶ καὶ 
μεταβάλλεται, γεννᾶ καὶ φθείρεται καὶ εἰσὶν ἐν διηνεκεῖ ῥοῇ τε καὶ ἀπορροῇ, και Π. 
γεν. φθορ. σ. 79: ἐκ τῆς ὕλης γίνεται τὰ ὄντα καὶ εἰς αὐτὴν ἀπόλλυνται. 

33. Βλ. During, Ο Αριστοτέλης, ό.π., σ. 132.
34. Πβ. Παπαδόπουλος, Η νεοελληνική φιλοσοφία..., ό.π., σ. 125: πρόκειται για 

αντιμυστικιστική, επιστημονική ερμηνεία της αρχαίας ελληνικής μυθολογίας.



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 23

αυτό το πλαίσιο διερευνά την έννοια του «φόβου»: Οι άνθρωποι φοβού-
νται τα «φοβερά» πράγματα, αυτά που προκαλούν φόβο, δηλαδή τα κακά 
ή άσχημα πράγματα, γι’ αυτό και ο φόβος ορίζεται ως «προσδοκία κα-
κού». Και στα «κακά» πράγματα συμπεριλαμβάνονται η «ἀδοξία» (το 
κακό όνομα/φήμη), η «πενία», η «νόσος», η «ἀφιλία» (έλλειψη φίλων) 
και ο θάνατος. Το πιο φοβερό από όλα αυτά είναι ο θάνατος (φοβερώτα-
τον), γιατί είναι το τέλος, και για τον πεθαμένο δεν υπάρχει πια ύστερα 
τίποτε, ούτε καλό ούτε κακό (πέρας).35 Την άποψη αυτή υιοθετεί ο Κορυ-
δαλλεύς συνδυάζοντάς την με τη θέση του αποστόλου Παύλου ότι ο θάνα-
τος είναι «ἔσχατος ἐχθρὸς» (Κορινθ. Ά 15,26). Αριστοτέλης και Παύλος 
με διαφορετική φρασεολογία παραδέχονται ότι ο θάνατος είναι «μέγιστον 
κακὸν» (Κοιμηθ. 44-45), καθώς είναι το πιο φοβερό από όλα τα φοβερά 
πράγματα (ἔσχατον τῶν φοβερῶν, 47), αλλά και το πιο μισητό από όλα 
(ἔσχατον τῶν μισητῶν, 50). Και φυσικά, ο Αθηναίος διδάσκαλος ορίζει 
το «φοβερὸν» βάσει του παραπάνω αριστοτελικού ορισμού ως «κακὸν 
μέλλον καὶ προσδοκώμενον» (46).

5.2.3. Η φθορά της συμμετρίας των πρώτων ποιοτήτων προκαλεί τη φθο- 
ρά του ανθρώπου
Κορυδ. Κοιμηθ. § 31-32 – Αριστ. Φυσικὰ Ζ 3, 246b5: τὰς  μὲ ν  γὰρ  τοῦ 
σώματο ς ,  ο ἷ ο ν  ὑγ ί ε ι α ν  κα ὶ  ε ὐ ε ξ ί α ν ,  ἐ ν  κράσε ι  κα ὶ  συμ- 
μετρ ίᾳ  θ ε ρμῶν  κα ὶ  ψυχρῶν  τ ί θ εμε ν .

Τέσσερις είναι κατά τον Σταγειρίτη οι πρωταρχικές ποιότητες, δυνάμεις 
ή αντιθέσεις, που δίνουν στα σώματα (τα ἔνυλα ὄντα), τη μορφή, τις ιδι-
ότητες και τις επενέργειές τους: το θερμό και το ψυχρό, το υγρό και το 
στερεό/ξηρό (Π. γεν. φθορ. Β 2, 329b 9: αἱ ἐναντιώσεις σώματος εἴδη 
καὶ ἀρχὰς ποιοῦσιν). Οι θεμελιακές αυτές ποιότητες είναι αμοιβαία ενερ-
γητικές και παθητικές, μεταβαλλόμενες αμοιβαία αιωνίως.36 Στο πλαίσι-
ο αυτής της λογικής γίνεται κατανοητή και η διδασκαλία του Αριστοτέλη 
ότι η υγεία και εὐεξία του ανθρώπου ορίζεται ως συμμετρία των βασικών 
ποιοτήτων (θερμού και ψυχρού) στα Φυσ. Ζ 3, 246b5 και Τοπικὰ Ζ 6, 
145b8-11: τοιοῦτος δὲ καὶ ὁ τῆς ὑγιείας ὁρισμός, εἴπερ «συμμετρία θερ-

35. Πβ. Δ. Λυπουρλής, Αριστοτέλης Ἠθικὰ Νικομάχεια Βιβλία Α-Δ, Εισαγω-
γή, μετάφραση, σχόλια, Θεσσαλονίκη, Ζήτρος, 2006, σ. 462-467.

36. Βλ. During, Ο Αριστοτέλης, ό.π., σ. 132-133.



24	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

μῶν καὶ ψυχρῶν» ἐστιν· ἀνάγκη γὰρ ὑγιαίνειν τὰ θερμὰ καὶ ψυχρά. ἡ γὰρ 
ἑκάστου συμμετρία ἐν ἐκείνοις ὑπάρχει ὧν ἐστι συμμετρία. 

Από αυτή τη θεμελιακή αρχή της συμμετρίας των πρωταρχικών 
ποιοτήτων (Κοιμηθ. 185-187: ὅλα τὰ ἔνυλα εἴδη κρέμουνται ἀπὸ κάποιαν 
συμμετρίαν τῶν πρώτων ποιοτήτων, […] ἡ ὁποία συμμετρία λέγεται καὶ 
φυσικὴ κρᾶσις καθενὸς συνθέτου σώματος) αφορμάται ο Κορυδαλλεύς 
και τονίζει ότι το ανθρώπινο σώμα ως ύλη υπόκειται ακατάπαυστα στις 
μεταβολές των ποιοτήτων (θερμαινόμενον ἢ ψυχραινόμενον, 189). Όταν 
όμως η συντελούμενη μεταβολή υπερβεί κάποιο όριο, καταστρέφεται η 
συμμετρία και επέρχεται η φθορά και ο θάνατος του συνθέτου, είτε πρό-
κειται για άνθρωπο είτε για ζώο (189-192). Στο Π. ψυχῆς ο λόγιος ορί-
ζει το σύνθετον ως εξής: τὸ ἔχον ζωὴν οὐσία ἐστὶ σύνθετος, ἡ δὲ τοιαύτη 
ζωὴ ταὐτὸν εἰπεῖν ἡ ψυχή, οὐσία ἐστὶ ὡς εἶδος. Τὸ ἔμψυχον ἐξ ὕλης καὶ 
εἴδους.37 Στο σημείο αυτό η αριστοτελική φιλοσοφία διαπλέκεται με τη 
θεολογική προσέγγιση, καθώς ως αιτία της φθοράς του ανθρώπου προ-
τάσσεται η απώλεια της χάριτος του Θεού λόγω του προπατορικού αμαρ-
τήματος (194-198).

 
5.2.4. Η αθανασία της (λογικής) ψυχής ως χωρισμός από το σώμα
Κορυδ. Κοιμηθ. § 33-37 — Αριστ. Περὶ ψυχῆς Γ 5, 430a17-18: οὗτο ς 
ὁ  ν οῦ ς  χωρ ιστὸ ς  κα ὶ  ἀπαθὴς  κα ὶ  ἀμ ιγής ,  τῇ  οὐσ ίᾳ  ὢν 
ἐ ν έ ργ ε ι α, και Περὶ ζῴων γενέσεως Β 3, 736b28: τὸ ν  ν οῦ ν  μό νο ν 
θ ύραθ ε ν  ἐπε ι σ ι έ να ι  κα ὶ  θ ε ῖ ο ν  ε ἶ να ι  μό νο ν .

Η κεντρική θέση του Κορυδαλλέως είναι ότι ο θάνατος δεν επιφέρει στον 
άνθρωπο την καταστροφή/φθορά της λογικῆς ψυχῆς, αλλά τον χωρισμό 
της από το σώμα, καθώς η ψυχή είναι αθάνατη, αφού δεν γεννιέται από 
την ύλη: ἡ λογικὴ ψυχὴ δὲν γεννᾶται ἀπὸ τὴν ὕλην, διά τοῦτο δὲν φθεί-
ρεται, ὅταν φθαρῇ τὸ σύνθετον (205-207). Επιχειρηματολογώντας υπέρ 
αυτής της θέσης ο Αθηναίος διδάσκαλος εκκινεί από τον κομβικής σημα-
σίας λόγο του Αριστοτέλη (Π. ζ. γεν. Β 3, 736b28) ότι ο νοῦς εισέρχεται 
στην ψυχή απέξω (θύραθεν) και μόνο αυτός έχει θεϊκή φύση και προέλευση: 
ὁ θύραθεν νοῦς εἶναι ἡ λογικὴ ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου, […] καὶ θύραθεν προ-
σγίνεται (209-211). Αυτός λοιπόν ο θεϊκός ἀπαθὴς νοῦς, σύμφωνα με την 
ορολογία του Αριστοτέλη, είναι ενέργεια, δεν γερνάει όπως τα υλικά πράγ-

37. Βλ. Tsourkas, Les débuts..., ό.π., σ. 317, σημ. 1.



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 25

ματα και το ανθρώπινο σώμα, δεν φθείρεται, αλλά και οὔτε ἀναμίγνυται μὲ 
τὲς σωματικὲς ποιότητες, οὔτε θερμαίνεται οὔτε ψύχεται (212-213). 

Με άλλα λόγια, είναι ἀμιγὴς προς αυτά που ενεργεί και προς τον 
τρόπο που ενεργεί, όπως αναφέρει ο λόγιος στο Π. ψυχ.: ὁ νοῦς ἀμιγὴς 
πάντων τῶν περὶ ἃ ἐνεργεῖ […]. Οὕτως ἐστὶν ἀμιγὴς τῶν ὄντων ὁ νοῦς, 
ὥστε μήδ’ αὐτὸς ὁ νοῦς ἐστί τις φύσις, ἀλλὰ μόνον δύναμις καὶ ἐπιτηδει-
ότης.38 Δεν συνδέεται με κάποιο σωματικό όργανο προκειμένου να λει-
τουργήσει ἐν τῷ μετὰ σώματος βίῳ: οὐδὲ χρειάζεται ὄργανον σωματικὸν 
νὰ ἐνεργήσῃ (213-214). Το παραπάνω χωρίο επεξηγείται πληρέστερα 
στο Π. ψυχ., όπου ο Κορυδαλλεύς τονίζει εμφατικά: Εἰ ἦν μεμιγμένος 
σώματι, ποιὸς ἄν τις γένοιτο, θερμὸς ἢ ψυχρὸς ἢ καὶ ὄργανον αὐτοῦ εἴη. 
Ἀλλ’ οὐδὲν τούτων.39 Από τα παραπάνω προκύπτει το συμπέρασμα ότι 
για τον Κορυδαλλέα ο νοῦς ή η λογικὴ ψυχὴ του ανθρώπου με τον θάνατο 
χωρίζεται από το σώμα και παραμένει αιώνια και αθάνατη: ἀθάνατος καὶ 
ἀίδιος (215).40 Προς επίρρωσιν αυτής της πεποίθησής του επικαλείται 
την πλατωνική θεωρία περί αϊδιότητας, αθανασίας και μετά θάνατον κρί-
σης της ψυχής κατὰ τὴν ζωὴν ὁποὺ ἔζησεν (215-220). 

Οι θέσεις που εκφράζονται από τον λόγιο στον επιτάφιο λόγο «Εἰς 
κοιμηθέντας» ενώπιον της εκκλησιαστικής ιεραρχίας της Κωνσταντινού-
πολης όχι μόνο δεν διαφέρουν από αυτές που διατυπώθηκαν στο αρι-
στοτελικό του υπόμνημα Π. ψυχ. αλλά και τις συνοψίζουν με ακρίβεια 
και σαφή εκλαϊκευτική/απλουστευτική πρόθεση, υποδεικνύοντας ότι ο 
ίδιος αποδεχόταν την αθανασία της (λογικής) ψυχής αφενός ως πιστός 
χριστιανός και αφετέρου ως ακριβής ερμηνευτής του αριστοτελικού δόγ-
ματος. Άλλωστε, την ίδια στάση είχε υιοθετήσει για το διαφιλονικούμενο 
αυτό ζήτημα και ο δάσκαλός του Cesare Cremonini.41 

38. Στο ίδιο, σ. 334, σημ. 3 και 4.
39. Στο ίδιο, σ. 335, σημ. 2= Ἀριστ. Π. ψυχ. Γ 4, 429a24-26: διὸ οὐδὲ μεμῖ-

χθαι εὔλογον αὐτὸν τῷ σώματι· ποιός τις γὰρ ἂν γίγνοιτο, ἢ ψυχρὸς ἢ θερμός, κἂν 
ὄργανόν τι εἴη.

40. Πβ. Π. ψυχ. 3,5, σ. 20,28-31 Jochem: νοῦς … χωριζόμενος τοῦ σώματος 
μένει ἀθάνατος εἰς τὸ διηνεκές, καὶ φθαρέντος τοῦ τρόπου, καθ’ ὃν ἐν τῷ μετὰ σώμα-
τος βίῳ ἐνεργεῖ.

41. Πβ. L. A. Kennedy, «Cesare Cremonini and the Ιmmortality of the Ηuman 
Soul», Vivarium 18,2 (1980), 143-158, ιδίως 154-155.



26	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

6. Η κριτική έκδοση 

Για την πρώτη κριτική έκδοση του επιτάφιου λόγου του Αθηναίου δι-
δασκάλου χρησιμοποιήθηκαν οι δύο κύριοι φορείς της παράδοσης Α και 
L, καθώς εκπροσωπούν τους δύο κλάδους και αλληλοσυμπληρώνονται 
συμβάλλοντας στην πληρέστερη αποκατάσταση του κειμένου. Βέβαια, 
διορθώθηκαν αρκετές λανθασμένες γραφές με βάση τα συμφραζόμενα. 
Στο κείμενο εφαρμόστηκε η ιστορική ορθογραφία της αρχαίας ελληνικής, 
με εξαίρεση τους καθαρά δημώδεις τύπους, που ορθογραφήθηκαν σύμ-
φωνα με τη δημοτική (λ.χ. ὁποὺ αντί ὁποῦ, μιλώντας αντί μιλῶντας, τὲς 
αντί ταῖς). Το κείμενο συνοδεύεται από δύο υπομνήματα: α) κρ ι τ ι κό  υ -
πόμνημα , στο οποίο καταχωρίζεται το σύνολο των διαφορετικών γρα-
φών των δύο κωδίκων, χωρίς όμως να συμπεριλαμβάνονται ορθογραφικά 
και τονικά λάθη, τα οποία διορθώνονται σιωπηρά και β) υπόμνημα 
πηγών , όπου καταχωρίζονται έργα και συγγραφείς, από τους οποίους 
άμεσα ή έμμεσα αντλεί ο Κορυδαλλεύς ή παράλληλα χωρία από άλλα 
συγγράμματα του λογίου (Εἴσ. Φυσ., Π. γεν. φθορ., Π. ψυχ.).



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 27

ΤΟΥ ΣΟΦΟΛΟΓΙΩΤΑΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ 
ΛΟΓΟΣ ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ

1 Ὅσα ὁ μεγάλος ἐτοῦτος καὶ ἀειδίνητος κύκλος τῶν οὐρανίων σωμά-
των σκεπάζει μέσα του γεννήματα χρόνου καὶ ὕλης φέρουσιν ἀναγκαίως τὴν 
φύσιν τοῦ πατρός τους τοῦ χρόνου καὶ τῆς μητρὸς ὕλης. Φέρουσι τὴν φύ-
σιν τοῦ πατρός τους τοῦ χρόνου, ῥέοντα διὰ παντὸς καὶ κινούμενα, ἐπειδὴ 
τοῦτο εἶναι ἡ φύσις τοῦ χρόνου, ῥοὴ ἄστατος καὶ κίνησις μετρουμένη κατὰ 
τὸ πρότερον καὶ ὕστερον. Φέρουσιν ὁμοίως τὴν φύσιν τῆς μητρός τους ὕλης, 
ὅτι μεταβάλλονται παντοτινὰ καὶ γεννῶνται καὶ φθείρονται, ἐπειδὴ τοιοῦτόν 
ἐστιν ἡ ὕλη, μεταβολῆς μήτηρ καὶ φθορᾶς καὶ γεννήσεως. 2 Πρόχειρον τοῦτο 
νὰ τὸ ἰδῇ καθένας εἰς ὅλα τὰ ὑπὸ σελήνην πράγματα· ἀνθοῦσι τὰ δένδρα καὶ 
ἀπανθοῦσι, καρπίζουσι καὶ ἀποβάλλουσι τοὺς καρπούς, καὶ πάλιν ἀνθοῦσι, 
καὶ πάλιν καρπίζουσι. Πλουμίζεται ἡ γῆ μὲ τὰ βότανα εἰς τὸν καιρὸν τοῦ 
ἔαρος, φέρει τὸ θέρος σῖτον καὶ σπόρον, ἀπογυμνώνεται τὸν πλουμισμόν της 
φθινούσης ὀπώρας καὶ δέχεται τὰ σπέρματα, καὶ πάλιν πλουμίζεται καὶ φέρει 
τοὺς ὁμοίους καρποὺς καὶ τὰ σπέρματα. Τοῦτο μόνον ἔχουσι στάσιμον, τὸ νὰ 
μεταβάλλωνται παντοτινὰ ἐν κύκλῳ, ἄλλα γινόμενα καὶ ἄλλα φθειρόμενα.

3 Ἀφήνοντας τὸ μεταξύ, τί βλέπομεν εἰς τὸν ἄνθρωπον, τὸ πολυτροπώ-
τατον τῶν ζῴων καὶ ἀξιοσπούδαστον; Δὲν εἶναι ὅλη ἡ ζωὴ τοῦ ἀνθρώπου μία 
κίνησις ἀδιάκοπος, μία μεταβολὴ ἀκατάπαυστος ἀπ’ ἀρχῆς μέχρι τέλους; 

5

10

15

20

AL

6-8 cf. Κορυδ. Εἴσ. Φυσ. p. 387; 391: ὁ χρόνος ἐστὶν ἀριθμὸς πάσης κινήσεως […]. Ὑ-
πάρχει γὰρ πρὸ πάντων καὶ μετὰ πάντα διαμένει   8-10 cf. Κορυδ. Π. γεν. φθορ. p. 79: 
κρηπὶς τῆς πάσης μεταβολῆς ἡ ὕλη, μάλιστα δὲ τῆς γενέσεως καὶ ἀλλοιώσεως; 113: ἀρ-
χὴ ἐστὶ τῆς γενέσεως τῶν ὄντων καὶ μέρος τῆς συνθέσεως τούτων καὶ ἀγαθοῦ […] φθορᾶς 
καὶ κακίας, γήρως τε καὶ ἀσθενείας   16-17 cf. Κορυδ. Εἴσ. Φυσ. p. 41: κινεῖται ἀεὶ καὶ 
μεταβάλλεται, γεννᾶ καὶ φθείρεται καὶ εἰσὶν ἐν διηνεκεῖ ῥοῇ τε καὶ ἀπορροῇ

3 ἀειδίνητος κύκλος] Γρηγ. Ναζ. Ἔπη 16, p. 780,6   6-8 Ἀριστ. Φυσ. 218b9-10: 
κίνησις εἶναι καὶ μεταβολή τις ὁ χρόνος;  219b1-2: τοῦτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος ἀριθμὸς 
κινήσεως κατὰ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον   17 κύκλῳ] cf. Ἀριστ. Π. γεν. φθορ. 331b2-
4: κύκλῳ τε ἔσται ἡ γένεσις τοῖς ἁπλοῖς σώμασι   18-19 ἄνθρωπον—ζῴων] Γρηγ. Ναζ. 
Ἀπολογητικὸς 16 (PG vol. 35, orat. 2, p. 425,13-14)

1 σοφολογιωτάτου L: om. A   2 λόγος L: om. A   10 ἐστιν om. A



28	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Γεννᾶται, αὔξεται, ἀνδροῦται, γηράσκει, φθείρεται, οὐδ’ ἐπὶ μιᾶς ἡμέρας μέ-
νει ὁ αὐτός. Διατί τοῦτο; Διατὶ φέρει τὴν φύσιν τῶν γεννητόρων τὰ ἔκγονα. 4 
Ἂν ἀπὸ τὴν ὕλην προέρχεται ὁ ἄνθρωπος, τί θαυμαστὸν ἂν εἰς τὴν ὕλην πάλιν 
φθειρόμενος ἀναλύεται; «Γῆ εἶ καὶ εἰς γῆν ἀπελεύσῃ». Ἂν εἶναι ὁ ἄνθρωπος 
γέννημα τοῦ ἀστάτου χρόνου καὶ ῥέοντος, ποίαν ἢ πόθεν λαβὼν ἠμπορεῖ νὰ 
ἔχῃ στάσιν εἰς τοῦ λόγου του καὶ διαμονήν; 5 Ἃ γὰρ χρόνος ἔτικτε, καὶ λύει 
χρόνος· διὰ τὴν ὁποίαν ἀφορμὴν ἔπλαττον οἱ παλαιοὶ τεκνοφάγον τὸν θεὸν 
Κρόνον, ἐννοοῦντες ἐκεῖνοι διὰ τοῦ Κρόνου τὸν χρόνον, ὁ ὁποῖος τόσα τρώ-
γει ὅσα γεννᾷ καὶ τόσα γεννᾷ ὅσα τρώγει καὶ φθείρει Κρόνος ὁ τεκνοφάγος. 
Μὴ νὰ δὲν γεννᾶται καὶ ὁ ἄνθρωπος ὑπὸ χρόνου; Τί θαυμαστὸν τὸ λοιπὸν ἂν 
καὶ αὐτὸς γίνεται παρανάλωμα χρόνου καὶ ὡσὰν τὰ ἄλλα ζῷα ἀποθαίνει καὶ 
φθείρεται; 6 Διὰ τούτην τὴν φθορὰν τοῦ ἀνθρώπου, δηλονότι τὸν θάνατον, 
μέλλοντας ἐγὼ νὰ εἰπῶ σήμερον, δέομαι, πάνυ δέομαι, τῆς σεβασμιωτάτης 
σου κεφαλῆς, σοφώτατε Δέσποτα, νὰ μὲ καθοπλίσῃ μὲ τὰς εὐαγεστάτας πρὸς 
Θεὸν δεήσεις, εἰς τόσον ὁποὺ νὰ δυνηθῶ νὰ εἰπῶ ὅσον εἶναι ὠφέλιμον καὶ εἰς 
τοὺς ἀκούοντας καὶ εἰς τὸν λέγοντα.

7 Μνήμη θανάτου πρόφασις ἡ παροῦσα συνάθροισις, πρεπόντως λοιπὸν 
θέλει μνημονεύσει θανάτου ὁ λόγος, ἀλλὰ «μνήμη δικαίου μετ’ ἐγκωμίων», 
κατὰ τὸ προφητικὸν λόγιον. Θέλει μνημονεύσει τὸ λοιπὸν ὁ λόγος τοῦ θανά-
του μετ’ ἐγκωμίων, ἐπειδὴ καὶ γυναικὸς δικαίας καὶ εὐγενοῦς ὁ μνημονευ-
όμενος θάνατος. 8 Θάνατος, καὶ λεγόμενος καὶ ἀκουόμενος, ἐκπλήττει καὶ 
τοὺς λέγοντας καὶ τοὺς ἀκούοντας, διὰ τοῦτο καὶ ὁ σοφὸς ἀπὸ τὸ ἕνα μέρος 
τὸν ἐκάλεσεν ἔσχατον τῶν φοβερῶν καὶ ὁ ἀπόστολος πρὸς Κορινθίους ἔσχα-

25

30

35

40

23-24 cf. Κορυδ. Π. γεν. φθορ. p. 79: ἐκ τῆς ὕλης γίνεται τὰ ὄντα καὶ εἰς αὐτὴν ἀπόλ-
λυνται

22 τῶν γεννητόρων τὰ ἔκγονα] cf. Λιβάν. 59,10,12: ἡ τῶν γεννητόρων ἀρετὴ δια-
βαίνειν εἰς τοὺς ἐκγόνους   24 Γῆ—ἀπελεύσῃ] Γέν. 3,19   27 τεκνοφάγον] cf. Ἡσίοδ. 
Θεογον. 467; Θεόφιλ. Πρὸς Αὐτόλ. 1,9,3: Κρόνος μὲν τεκνοφάγος εὑρίσκεται    31  
παρανάλωμα χρόνου] cf. Αἰλιαν. Ποικίλη Ἱστορία 1,17    38 μνήμη—ἐγκωμίων] Προ-
φητ. 10,7   43 ἔσχατον τῶν φοβερῶν] Ἀριστ. Ἠθικ. Νικομ. 1115a 25: φοβερώτατον 
δ̓ ὁ θάνατος· πέρας γάρ, καὶ οὐδὲν ἔτι τῷ τεθνεῶτι δοκεῖ οὔτ’ ἀγαθὸν οὔτε κακὸν εἶναι   

23-24 ἂν ἀπὸ-ἀναλύεται om. L   27 ἔπλαττον in marg. A   30 χρόνου Α: χρόνον L    
32 δηλονότι τοῦ ἀνθρώπου L   34 εὐαγεστάτας scripsi: εὐαγε in marg. A: εὐγε- 
νεστάτους AL   38 τοῦ ante θανάτου add. L   41 ὁ θάνατος post λεγόμενος add. Α  



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 29

τον ἐχθρόν, «ἔσχατος ἐχθρὸς καταργεῖται ὁ θάνατος». Καὶ ἕνας καὶ ἄλλος μὲ 
διάφορα λόγια ὁμολογοῦσι τὸν θάνατον μέγιστον κακόν, ἐπειδὴ φοβερὸν θέλει 
νὰ εἰπῇ κακὸν μέλλον καὶ προσδοκώμενον. 9 Ἂν τὸ λοιπὸν ὁ θάνατος κατὰ τὸν 
σοφὸν εἶναι ἔσχατον τῶν φοβερῶν, εἶναι ἔσχατον κακόν, τὸ ἔσχατον κακὸν 
θέλει νὰ εἰπῇ μέγιστον κακόν. Τὸν ὅμοιον τρόπον, ἐπειδὴ κατὰ τὸν ἀπόστολον 
ὁ θάνατος εἶναι ἔσχατος ἐχθρὸς καὶ ὁ ἔσχατος ἐχθρὸς δὲν εἶναι ἄλλο παρὰ τὸ 
ἔσχατον τῶν μισητῶν, τὸ ἔσχατον τῶν μισητῶν εἶναι ὁμοίως ἔσχατον καὶ 
μέγιστον κακόν, εἰς τόσον ὁποὺ καὶ κατὰ τὸν σοφὸν καὶ κατὰ τὸν ἀπόστολον 
μέγιστον κακὸν εἶναι ὁ θάνατος.

10 Ἀπὸ τὸ ἄλλο μέρος, ἡ Γραφὴ μᾶς λέγει πὼς εἶναι ἀνάπαυσις· «θάνα-
τος ἀνδρὶ ἀνάπαυσις» λέγει ὁ μακάριος Ἰώβ. Ἡ ἀνάπαυσις, ἁπλῶς μιλώντας, 
εἶναι ἡ ἀπόλαυσις τοῦ ἀγαθοῦ χωρὶς καμίαν λύπην καὶ πειρασμόν· τὸ ἀγαθὸν 
ὁποὺ εἶναι χωρὶς λύπην καὶ πειρασμὸν εἶναι καὶ λέγεται μέγιστον ἀγαθόν. Tὸ 
λοιπὸν ὁ θάνατος ὄντας ἀνάπαυσις εἶναι μέγιστον ἀγαθόν. Ἀλλὰ πῶς ἠμπορεῖ 
νὰ εἶναι τὸ αὐτὸ καὶ μέγιστον κακὸν καὶ μέγιστον ἀγαθόν; Ἢ φανερὸν ὅτι ὁ 
θάνατος εἶναι πολυειδής; 11 Πολλῶν λογιῶν καὶ θεολόγοι καὶ φιλόσοφοι κα-
ταχρῶνται τοῦ θανάτου τὸ ὄνομα, κυριώτερον ὅμως τριῶν λογιῶν θανάτους 
οἱ θεολόγοι γνωρίζουσιν, ἐπειδὴ καὶ τρεῖς ζωὲς διδάσκουσιν εἰς τοὺς ἀνθρώ-
πους, μίαν τὴν σωματικὴν τούτην ζωὴν εἰς τὴν γῆν, δευτέραν τὴν ἐν χάριτι 
καὶ αὐτὴν εἰς τὴν γῆν καὶ τρίτην τὴν ἐν δόξῃ ζωὴν εἰς τοὺς οὐρανούς. 12 Ἡ 
σωματικὴ ζωὴ εἶναι κοινὴ ὄχι μοναχὰ ὅλων τῶν ἀνθρώπων ἀλλὰ καὶ εἰς ὅλα 
τὰ ζῷα· ἡ δευτέρα ζωή, ἡ ἐν χάριτι, εἶναι ἰδία μόνον τῶν δικαίων, διὰ τὴν 
ὁποίαν ὁ μακάριος Παῦλος ἔλεγεν «ὃ δὲ ζῶ, ἐν πίστει ζῶ», καὶ ἀπὸ τὸν Ἱε-
ρεμίαν «ὁ δὲ δίκαιος ἐκ πίστεως ζήσεται». Ἡ τρίτη ζωή, ἡ ἐν δόξῃ εἶναι ἰδία 
μόνον τῶν μακαρίων καὶ ἁγίων ψυχῶν καὶ ἀγγέλων εἰς τοὺς οὐρανούς, εἰς τὴν 
ὁποίαν λάμπουσιν ὡς φωστῆρες ὅσοι ἔζησαν εἰς τὴν γῆν θεαρέστως.

13 Τὸν ὅμοιον τρόπον, τὸ λοιπόν, καὶ τρεῖς θάνατοι ἐξεναντίας γνωρί-

45

50

55

60

65

70

44 ἔσχατος— θάνατος] Κορινθ. Ά  15,26   44-48  Ἀριστ. Ἠθικ. Νικομ. 1115a 8-9: 
φοβούμεθα δὲ δῆλον ὅτι τὰ φοβερά, ταῦτα δ̓ ἐστὶν ὡς ἁπλῶς εἰπεῖν κακά· διὸ καὶ 
τὸν φόβον ὁρίζονται προσδοκίαν κακοῦ   53-54 θάνατος—ἀνάπαυσις]  Ἰὼβ 3,23: … 
ἀνάπαυμα   66 ὃ δὲ ζῶ, ἐν πίστει ζῶ] Γαλάτ. 2,20   66-67 Ἰερεμίαν] cf. Ἀββακ. 2,4; 
Γαλάτ. 3,11; Ῥωμ. 1,17

50 ἔσχατον ὁμοίως Α   51 ὁ θάνατος post κακὸν add. L   52 εἶναι om. A   53 πὼς L: τὸν 
θάνατον νὰ Α   55 ἡ om. A   58 τὸ αὐτὸ νὰ εἶναι A   ||  ὅτι A: πὼς  L   62 εἰς ante τὴν 
σωματικὴν add. L



30	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ζονται, ἕνας ἐτοῦτος ὁ σωματικός, ὁ ὁποῖος εἶναι κοινὸς εἰς ὅλους, δεύτερος 
θάνατος ὁ ἐν χάριτι καὶ εἶναι ἴδιος τῶν ἁμαρτανόντων, κατὰ τὸν ὁποῖον ἀπο-
θαίνουσι καθημερινῶς ὅσοι εἰς θανάσιμον ἁμάρτημα πέφτουσι, διὰ τὸν ὁποῖον 
θάνατον ἔλεγεν ὁ Θεὸς τοῦ Ἀδάμ εἰς τὴν Γένεσιν «ᾗ δ’ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε ἀπ’ 
αὐτοῦ, θανάτῳ ἀποθανεῖσθε». Ἐπειδὴ τρώγοντας ὁ Ἀδὰμ καὶ ἡ Εὔα ἀπὸ τὸ 
ξύλον ὄχι μόνον ἀπεθάνασι τὸν σωματικὸν θάνατον, ἀλλὰ καὶ ἐγίνηκαν αἰτία 
νὰ ζήσουν πολλοί, καὶ ἁπλῶς ὅλοι οἱ ἄνθρωποι, ἀπεθάνασιν ὅμως τὸν ἐν 
χάριτι θάνατον καὶ ὁ Ἀδὰμ καὶ ἡ Εὔα εὐθὺς παραβαίνοντες τὴν ἐντολὴν τοῦ 
Θεοῦ, διὰ τοῦτο καὶ ὡσὰν νεκροὶ ἀποδιώκονται ἀπὸ τῆς χώρας τῶν ζώντων, 
λέγω τοῦ παραδείσου «ᾗ δ’ ἂν ἡμέρᾳ φάγητε». 14 Τρίτος θάνατος ὁ ἐν δόξῃ, 
κατὰ τὸν ὁποῖον ἀποθαίνουσι ἐκεῖνοι ὁποὺ παραδίδονται τῷ αἰωνίῳ πυρὶ καὶ 
τοῖς ὑπηρέταις ἐκείνου δαίμοσι νὰ κολάζωνται ἀϊδίως, διὰ τοὺς ὁποίους ὁ 
εὐαγγελιστὴς Ἰωάννης ἔλεγεν πῶς δὲν θέλουσιν ἰδεῖν ζωήν, «ὁ γὰρ ἀποθανὼν 
τῷ υἱῷ οὐκ ὄψεται ζωήν», καὶ ὁ προφήτης «θάνατος ποιμανεῖ αὐτούς, καὶ οἱ 
τάφοι αὐτῶν οἰκίαι αὐτῶν εἰς τὸν αἰῶνα». Τρεῖς θανάτους τὸ λοιπὸν ἔχομεν 
κατὰ τοὺς θεολόγους, ἀπὸ τοὺς ὁποίους ὁ σωματικὸς θάνατος εἶναι φυσικός, 
οἱ ἄλλοι δύο εἶναι ὑπὲρ φύσιν. 15 Εἶναι ὅμως καὶ οἱ τρεῖς στέρησις, ὁ σωμα-
τικὸς θάνατος εἶναι στέρησις τοῦ εἴδους, δηλονότι τῆς ψυχῆς, ὁ δεύτερος εἶναι 
στέρησις τῆς χάριτος καὶ ὁ τρίτος τῆς δόξης. Καὶ κατὰ τοῦτο ἀληθεύει καὶ 
διὰ τοὺς τρεῖς θανάτους ὁ λόγος τοῦ σοφοῦ καὶ τοῦ ἀποστόλου, ὁποὺ λέγουσι 
μέγιστον κακὸν τὸν θάνατον, ἔσχατον ἐχθρὸν καὶ ἔσχατον τῶν φοβερῶν· ἐπει-
δὴ ἡ στέρησις εἶναι καθ’ αὑτὸ κακὸν καὶ κακοποιὸν κακόν, διὰ τοῦτο καὶ δὲν 
ἠμπορεῖ νὰ εἶναι ἀπὸ τὸν Θεὸν ὁ θάνατος, διατὶ ὁ Θεὸς εἶναι ἡ πηγὴ ὁλονῶν 
τῶν ἀγαθῶν καὶ ὁ θάνατος ὄντας στέρησις εἶναι καθ’ αὑτὸ κακὸν ἐναντίον τοῦ 
δημιουργοῦ Θεοῦ.

16 Πόθεν τὸ λοιπὸν ὁ θάνατος καὶ ποία εἶναι ἡ αἰτία τοῦ θανάτου, ἂν ὁ 
Θεὸς δὲν τὸν ἔκαμε; «Ὁ Θεὸς θάνατον οὐκ ἐποίησεν, φθόνῳ δὲ διαβόλου». 

75

80

85

90

95

74-75 ᾗ δ’ ἂν—ἀποθανεῖσθε] Γέν. 2,17   75-80 Γέν. 3,23-24   79 τῆς χώρας τῶν ζώ-
ντων] Ψαλμ. 114,9   83-84 ὁ γὰρ—ζωὴν] Ἰωάν. 3,36: ὁ δὲ ἀπειθών …   84 θάνατος 
ποιμανεῖ αὐτοὺς] Ψαλμ. 48,15   84-85  οἱ τάφοι—αἰῶνα] Ψαλμ. 48,12   97 Ὁ Θεὸς 
θάνατον οὐκ ἐποίησεν] Σοφία Σολομ. 1,13 ||  φθόνῳ δὲ διαβόλου] Σοφία Σολομ. 2,24; 
cf. Γρηγ. Ναζ. Εἰς τὸ ἅγ. Πάσχα 8 p. 633,4 (vol. 36 PG)

74 ἡμέρᾳ scripsi: ἡμέραν AL || φάγετε Α   76 δὲν ante ἀπεθάνασι add. A || ἀποθάνασι Α    
||   αἰτίαν L   80 φάγητε scripsi: φάγετε Α: om. L   81 τῷ πυρὶ τῷ αἰωνίῳ A   83 ἰδεῖν L: 
εἰδεῖ Α   84 θάνοντος Α    85 οἰκεῖοι Α   97 Ἠσαΐου Γρηγορίου ante Ὁ Θεὸς θάνατον add. L



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 31

Μιλώντας θεολογικῶς ἡ πρώτη αἰτία καὶ ἀφορμὴ τῶν τριῶν τούτων θανά-
των ὁποὺ συμβαίνουσιν εἰς τοὺς ἀνθρώπους γνωρίζεται ἡ ἐντολὴ τὴν ὁποίαν 
ἔδωσεν ὁ Θεὸς τοῦ Ἀδὰμ εἰς τὸν παράδεισον, ἐπειδὴ ἡ ἐντολὴ ἔγινε πρόφασις 
τῆς ἁμαρτίας καὶ ἡ ἁμαρτία ἐγέννησε τὸν ὑπὲρ φύσιν θάνατον τῆς χάριτος, εἰς 
τὸν ὁποῖον ἠκολούθησεν ὁ φυσικὸς θάνατος εἰς τὴν γῆν καὶ ὁ ἐν δόξῃ εἰς τοὺς 
οὐρανούς. «Δι’ ἑνὸς ἀνθρώπου ἡ ἁμαρτία εἰς τὸν κόσμον εἰσῆλθε καὶ διὰ τῆς 
ἁμαρτίας ὁ θάνατος». 17 Δοθείσης ὅμως τῆς ἐντολῆς, ἡ ἐντολὴ ἔγινε πρόφα-
σις νὰ ἁμαρτήσῃ ὁ Ἀδάμ, διατὶ χωρὶς ἐντολὴν καὶ νόμον ἁμαρτία δὲν γίνεται, 
οὐδὲ ἂν κάμῃ τινὰς κακόν, λογίζεται ἁμαρτία, ὅταν δὲν εἶναι νόμος νὰ τὸ 
ἐμποδίζη. «Χωρὶς γὰρ νόμου ἁμαρτία νεκρά», λέγει ὁ μακάριος Παῦλος, 
καὶ «ἁμαρτία οὐκ ἐλογιεῖτο μὴ ὄντος νόμου». 18 Ἀνάλυσε, ἂν θέλῃς, εἰς τὴν 
αἰτίαν τοῦ λεγομένου καὶ θέλεις γνωρίσει τὴν ἀλήθειαν τοῦ ἀποστόλου. Κάθε 
ἁμάρτημα εἶναι παράβασις καὶ ἀποτυχία τοῦ καλοῦ καὶ τῆς ὀρθότητος. Τὸ 
καλὸν τὸ τάττει καὶ τὸ διορίζει ὁ νόμος, ὅταν τὸ λοιπὸν τὸ καλὸν δὲν εἶναι 
διωρισμένον, οὐδὲ ἀποτυχία οὐδὲ ἁμαρτία ἠμπορεῖ νὰ γένῃ, καταπὼς ὅταν 
ὁ σκοπὸς εἰς τὸν ὁποῖον ῥίπτει τὸ βέλος ὁ τοξότης δὲν εἶναι διωρισμένος, ὁ 
τοξότης δὲν ἀποτυγχάνει οὐδὲ ἁμαρτάνει ποτέ, ὅταν ὅμως διορισθῇ ὁ σκο-
πός, τότε ὁ τοξότης ἂν δὲν ἐπιτυγχάνῃ εἰς τὸν σκοπόν, ἁμαρτάνει καὶ γίνεται 
ἁμαρτία εἰς τὴν ῥῖψιν τοῦ βέλους.

19 Τὸν ὅμοιον τρόπον τὸ λοιπὸν εἰς τὸ προκείμενον χωρὶς τὴν ἐντολὴν 
ἡ ἁμαρτία ἤτονε νεκρά, «ἐλθούσης δὲ τῆς ἐντολῆς ἡ ἁμαρτία ἀνέζησεν, ἐγὼ 
δὲ ἀπέθανον καὶ εὑρέθη μοι ἡ ἐντολὴ ἡ εἰς ζωήν, αὕτη εἰς θάνατον». «Τί οὖν 
ἐροῦμεν, ὁ νόμος ἁμαρτίαν; Μὴ γένοιτο». 20 Ἀλλὰ διατί ἡ ἐντολή, ἂν δι’ 
αὐτῆς προῆλθεν ἡ ἁμαρτία καὶ ὁ θάνατος; Δύο σκοποὺς εἶχεν ἡ ἐντολὴ ὁποὺ 
ἐδόθη ἀπὸ μέρους τοῦ δίδοντος Θεοῦ, πρώτον νὰ χορηγήσῃ τοῦ ἀνθρώπου 
ὕλην νὰ μεταχειρισθῇ τὸ αὐτεξούσιον ὁποὺ τοῦ ἐχάρισεν ὁ Θεός· «καὶ δίδωσι 
νόμον ὕλην τῷ αὐτεξουσίῳ». 21 Δεύτερος σκοπὸς ἤτονε νὰ προξενήσῃ τὴν 

100

105

110

115

120

103-104 Δι’ ἑνὸς—θάνατος] Ῥωμ. 5,12   107 Χωρὶς—νεκρὰ] Ῥωμ. 7,8   108 ἁμαρτία— νό-
μου] Ῥωμ. 5,13: … οὐκ ἐλλογεῖται   112-116 ὁ τοξότης] Ἀριστ. Ἠθικ. Νικ. 1094a23-
24: καθάπερ τοξόται σκοπὸν ἔχοντες μᾶλλον ἂν τυγχάνοιμεν τοῦ δέοντος      118-119 ἐλ- 
θούσης—θάνατον]  Ῥωμ. 7,9-10   119-120 Τί οὖν—γένοιτο] Ῥωμ. 7,7   120-131 cf.  
Γρηγ. Ναζ. Εἰς τὸ ἅγ. Πάσχα 8 p. 632,32-42 (vol. 36 PG)

106 λογιάζεται Α   108 οὐκ Α: οὔτε L   112 δὲν ante ἠμπορεῖ add. A       114 ἀποτυχαί-
νει L || διορισθῇ scripsi: διοριστεῖ AL   115 τότες L || ἂν δὲν L: ἀδὲν Α   ||    ἐπιτυγχά-
νῃ scripsi: ἐπιτυχάνει Α: ἐπιτυχαίνει L   119 οὖν om. L   123 ὕλη L



32	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

εὐζωΐαν καὶ μακαριότητα εἰς τὸν ἄνθρωπον μὲ τὸ νὰ τὴν φυλάξῃ. Ὄχι νὰ μὴν 
ἠμπόριε νὰ χαρίσῃ ὁ Θεὸς τοῦ ἀνθρώπου τὴν ἀίδιον ζωὴν χωρὶς νὰ φυλάξῃ 
τὴν ἐντολὴν ὁ ἄνθρωπος, ἀλλὰ ἠθέλησεν ὁ Θεὸς νὰ γένῃ τοῦτο ἴδιον καλὸν τοῦ 
ἀνθρώπου καὶ νὰ ἀπολαύσῃ ὁ ἄνθρωπος τὴν ἀίδιον καὶ μακαρίαν ζωὴν ὡσὰν 
μισθὸν καὶ βραβεῖον τῆς ἀρετῆς του, φυλάττοντας τὴν ἐντολὴν ὁποὺ τοῦ ἔδω-
σεν ὁ Θεός, «ἵν’ ᾖ τοῦ ἑλομένου τὸ ἀγαθὸν οὐχ ἧττον ἢ τοῦ παρασχόντος τὰ 
σπέρματα». 22 Μάλιστα ἡ θέλησις τούτη τοῦ Θεοῦ ἦτον κοινὸς κανόνας καὶ 
νόμος εἰς ὅλα τὰ κτίσματα, ὑλικὰ καὶ ἄυλα, καὶ ἦτον ἀναγκαῖον νὰ φυλαχθῇ 
καὶ εἰς τὸν ἄνθρωπον, διατὶ ὅλα τὰ κτίσματα τὸ ἴδιον τους τέλος καὶ καλὸν τὸ 
ἀποκτήζουν ἀναγκαίως μὲ τὴν ἐδικήν τους ἐνέργειαν, καὶ τοῦτο μαρτυρᾷ λα-
μπρῶς καὶ φύσις ὅλη καὶ λόγος καὶ τάξις τοῦ παντός. Ἦτον ἀνάγκη τὸ λοιπὸν 
καὶ ὁ ἄνθρωπος νὰ ἀποκτήσῃ τὸ τέλος του, τὴν ἀίδιον ζωήν, μὲ τὴν ἐδικήν 
του ἐνέργειαν. 

23 Τὰ τέλη ὅμως τῶν ἀνθρώπων εἶναι δύο λογιῶν, ἄλλα εἶναι κατάλληλα 
καὶ ὁμοειδῆ μὲ τὴν δύναμιν τοῦ ἐνεργοῦντος, καὶ εἰς τοῦτο γίνεται ἡ ἐνέργεια 
τοῦ ἀνθρώπου ποιητική· ἄλλο τέλος ἀνθρώπου εἶναι τὸ ὁποῖον ὑπερβαίνει τὴν 
δύναμιν τοῦ ἐνεργοῦντος, καὶ τοῦτο δὲν τὸ κάμνει ὁ ἄνθρωπος ἐνεργῶν μὲ τὴν 
ἰδίαν του ἐνέργειαν, ἀλλὰ τοῦ δίδεται ἀπὸ ἄλλον ὡσὰν ἀντιμισθία τοῦ κόπου 
του. 24 Παραδείγματος χάριν, ὁ σκυτοτόμος ἔχει ἕνα τέλος ἴδιον τῆς τέχνης 
του, νὰ κάμῃ τὸ παποῦτσι, καὶ τοῦτο δὲν ὑπερβαίνει τὴν δύναμίν του καὶ τὸ 
κάμνει μὲ τὴν ἰδίαν ἐνέργειαν τῆς τέχνης του· ἔχει ἄλλο τέλος ὁ σκυτοτόμος 
ἴδιον ἐδικόν του, νὰ ἀποκτήσῃ σολδία, καὶ τοῦτο ὑπερβαίνει τὴν δύναμιν τοῦ 
σκυτοτόμου, διὰ τοῦτο δὲν δύνεται νὰ τὸ κάμῃ μὲ τὴν ἐνέργειαν τὴν ἐδικήν 
του, ἀλλὰ τοῦ δίδεται ἀντιμισθία τοῦ κόπου του ἀπὸ ἄλλον. 25 Τὸν ὅμοιον 
τρόπον μεταβαίνοντας ἀπὸ τὰ κατὰ μέρος ἐπὶ τὰ καθόλου, φυσικὸν τέλος 
εἶναι εἰς ὅλους τοὺς ἀνθρώπους ἡ ἀνθρωπίνη τελειότης, ἡ ὁποία εἶναι κυριώ-
τατα καὶ ἀναμφιβόλως ἡ σοφία καὶ γνῶσις τῶν ὄντων καὶ τούτου τοῦ τέλους 

125

130

135

140

145

150

142 ἀντιμισθία] Ῥωμ. 1,27; Θεοφ. Πρὸς Αὐτόλ. 2,9    143  ὁ σκυτοτόμος] cf. Ἀριστ. 
Ἠθικ. Νικ. 1133a7-9; Ἀσπάσ. Εἰς Ἠθικ. Νικ. p. 105,2-3: παντὸς γὰρ τεχνίτου τὸ 
πρέπον θεωρῆσαι ἑκάστου ἔργου, οἷον σκυτοτόμου τὸ τῷ ποδὶ ἁρμόζον ὑπόδημα   151 
ἡ σοφία καὶ γνῶσις τῶν ὄντων] cf. Ἀριστ. Μετὰ τὰ Φυσ. 1003a21-32: ἔστιν ἐπιστήµη 
τις ἣ θεωρεῖ τὸ ὂν; Δαυίδ Προλεγόμ. Φιλοσ. 8, p. 23,11-12: φιλοσοφία ἐστὶ γνῶσις 
τῶν ὄντων

125 ὅτι post ὄχι add. A   136 του om. A  138 ἄλλα L: ἀλλὰ Α   141 ὁ ante ἐνεργῶν add. 
L   142 ἀπ’ A   145 του post ἰδίαν add. L   146 τοῦτον Α   148 του om. A



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 33

γίνεται ποιητικὴ ἡ ἐνέργεια τοῦ ἀνθρώπου, καὶ ἀποκτήζει ὁ ἄνθρωπος σπου-
δάζοντας τὴν ἰδίαν του τελειότητα. 26 Δεύτερον τέλος καὶ σκοπιμώτατον τοῦ 
ἀνθρώπου, εἴτε κατὰ φύσιν εἴποις εἴτε κατὰ χάριν, εἶναι ἡ ἀίδιος ἀπόλαυσις 
τῆς δόξης τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ τοῦτο ὑπερβαίνει τὴν δύναμιν τοῦ ἀνθρώπου, δι-
ὰ τοῦτο ἀναγκαῖον εἶναι νὰ γένῃ ἡ ἐνέργεια τοῦ ἀνθρώπου ἀξιόμισθος τοῦ 
τοιούτου τέλους, ἂν μέλλῃ ὁ ἄνθρωπος νὰ τὸ ἀποκτήσῃ· ἀλλὰ οὐδὲ νὰ γένῃ 
ἀξιόμισθος τοῦ τοιούτου τέλους ἡ ἐνέργεια τοῦ ἀνθρώπου δὲν δύνεται μοναχή 
της, ἐπειδὴ ὄχι μόνον ὑπερβαίνει τὴν δύναμιν τοῦ ἀνθρώπου τὸ τοιοῦτον τέ-
λος, ἀλλὰ καὶ εἶναι παντάπασιν ἄλλης τάξεως. 27 Ἡ δύναμις τοῦ ἀνθρώπου 
εἶναι φυσικὴ καὶ τὸ τέλος εἶναι ὑπὲρ φύσιν, καὶ «τὰ παθήματα τοῦ νῦν καιροῦ 
οὐκ ἄξιά εἰσι πρὸς τὴν μέλλουσαν δόξαν ἀποκαλυφθῆναι εἰς ἡμᾶς», διὰ τοῦτο 
ὁ Θεὸς διὰ τῆς χάριτός του τελειοῖ καὶ ἀνυψώνει τὴν φυσικὴν τοῦ ἀνθρώπου 
ἐνέργειαν καὶ τὴν κάμνει ἀξιόμισθον τοῦ ὑπὲρ φύσιν τέλους. 

28 Ἀπὸ τὸ ἔσχατον τὸ λοιπὸν ἐπὶ τὸ πρῶτον ἀνατρέχοντες γνωρίζομεν 
ὅτι, διὰ νὰ εἶναι νόμος ἀναγκαῖος εἰς ὅλα τὰ κτίσματα νὰ ἀποκτήζουσι τὸ 
ἴδιόν τους τέλος μὲ τὴν ἐδικήν τους ἐνέργειαν, ἦτον ἀναγκαῖον νὰ δοθῇ ἡ ἐ-
ντολή, τὴν ὁποίαν φυλάττοντας ὁ ἄνθρωπος νὰ ἀποκτήσῃ μὲ τὴν ἐδικήν του 
ἐνέργειαν τὸ τέλος, τὴν ἀίδιον καὶ μακαρίαν ζωήν. Διὰ νὰ μὴν ἠμπορῇ ὅμως 
ὁ ἄνθρωπος μοναχός του νὰ κατορθώσῃ τὸ τοιοῦτον τέλος, γίνεται ὁ Θεὸς 
πρωτουργὸς καὶ συνεργὸς καὶ αὐτουργὸς εἰς κάποιον τρόπον τῆς ἐνεργείας 
τοῦ ἀνθρώπου διὰ τῆς χάριτός του. Καὶ ἡ αὐτὴ ἐνέργεια γίνεται ὅλη τοῦ Θεοῦ 
καὶ ὅλη τοῦ ἀνθρώπου, ὅλη τοῦ Θεοῦ ὡσὰν ὑπὲρ φύσιν καὶ πρώτου αἰτίου, 
ὅλη τοῦ ἀνθρώπου ὡσὰν κατὰ φύσιν καὶ δευτέρου αἰτίου. 29 Δὲν ἦτον τὸ λοι-
πὸν ματαία ἡ ἐντολὴ οὐδὲ βλαβερά, ἀγκαλὰ «ἐλθούσης τῆς ἐντολῆς ἡ ἁμαρτία 
ἀνέζησεν, ἐγὼ δὲ ἀπέθανον καὶ εὑρέθη μοι ἡ ἐντολὴ ἡ εἰς ζωὴν αὕτη εἰς θάνα-
τον». Ὄχι ἡ ἐντολὴ ἔκαμε τὴν ἁμαρτίαν ἢ τὸν θάνατον, ἀλλὰ ἔγινε ἡ πρόφασις 
νὰ γένῃ ἡ ἁμαρτία καὶ νὰ ἀκολουθήσῃ ὁ θάνατος· ὡσὰν χωρὶς νὰ πλησιάσουν 
τὰ ξύλα εἰς τὴν φωτίαν, ἡ φωτία δὲν ἠμπορεῖ νὰ τὰ κάψῃ, ἀλλ’ ὄχι διὰ τοῦτο 
ἡ πλησίασις εἶναι ὁποὺ καίει τὰ ξύλα ἀλλὰ ἠ φωτία. 30 Τὸν ὅμοιον τρόπον, 
χωρὶς ἐντολὴν καὶ νόμον ἡ ἁμαρτία ἦτον νεκρά, «ἐλθούσης ὅμως τῆς ἐντο-

155

160

165

170

175

180

161-162 τὰ παθήματα—ἡμᾶς]  Ῥωμ. 8,18   175-177 ἐλθούσης—θάνατον] Ῥωμ. 7,9-10   
179-180 τὰ ξύλα] Φυσ. 7, 244a-b: τὸ γὰρ ξύλον ἕλκει τὸ πῦρ οὐχ οὕτως     

154 εἴπῃς Α   157 τούτου L   158 ὁ ἄνθρωπος ante ἀξιόμισθος add. L || τούτου L  166 
εἰς Α: διὰ L   168 ἄνθρωπος A: Ἀδὰμ L   173 πρῶτον Α   176 ἂν ἔζησεν Α



34	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

λῆς», ὄχι ἡ ἐντολὴ ἔκαμε τὴν ἁμαρτίαν ἀλλὰ ἡ παράβασις τοῦ ἀνθρώπου, 
καὶ ἔτσι διὰ τῆς ἁμαρτίας ἀπέθανεν ὁ ἄνθρωπος ὑπὲρ φύσιν εἰς τὴν χάριν τοῦ 
Θεοῦ, καὶ ὁ θάνατος ὁ ὑπὲρ φύσιν ἐπροξένησε τὸν φυσικὸν τοῦτον θάνατον. 

31 Ἀλλὰ πῶς ὅλα τὰ ἔνυλα εἴδη κρέμουνται ἀπὸ κάποιαν συμμετρίαν 
τῶν πρώτων ποιοτήτων, θερμοῦ, ψυχροῦ, ξηροῦ καὶ ὑγροῦ, ἡ ὁποία συμμε-
τρία λέγεται καὶ φυσικὴ κρᾶσις καθενὸς συνθέτου σώματος· ὄντας τὸ λοιπὸν 
ἡ ὕλη, τὸ κορμὶ δηλονότι, τρεπτόν, μεταβάλλεται ἀπὸ τὸ ποιητικὸν αἴτιον 
παντοτινά, ἀμέτρως θερμαινόμενον ἢ ψυχραινόμενον καὶ τὰ λοιπά. Καὶ ὅταν 
μεταβληθῇ τὸ κορμὶ τόσον ὁποὺ νὰ φθαρῇ ἡ συμμετρία ἐκείνη καὶ κρᾶσις 
ὁποὺ ἁρμόζει καὶ φυλάττει τὸ σύνθετον, φθείρεται ἀναγκαὶως καὶ ὅλον τὸ 
σύνθετον κἄντε ἄνθρωπος κἄντε ζῷον. 32 Τούτη τὸ λοιπὸν ἡ συμμετρία καὶ 
φυσικὴ κρᾶσις εἰς τὸν Ἀδάμ, ἕως ὁποὺ εἶχε τὴν χάριν τοῦ Θεοῦ εἰς τοῦ λόγου 
του ἐφυλάττετο ὑγιεινὴ καὶ ἀμετὰβλητος, ἀφ’ οὗ ὅμως ἥμαρτεν, ἔχασε τὴν 
χάριν τοῦ Θεοῦ καὶ ἡ φυσικὴ χάρις ἄρχισε νὰ παραλύεται καὶ τὸ τελευταῖον 
νὰ φθείρεται καὶ νὰ ἀποθαίνῃ ὁ ἄνθρωπος, ὡσὰν τὰ ἄλλα ζῷα, εἰς τόσον 
ὁποὺ μία καὶ προσεχὴς αἰτία εἶναι τοῦ θανάτου τῶν ἄλλων ζῴων καὶ τοῦ 
ἀνθρώπου. Καὶ μαρτυρεῖ ὁ Ἐκκλησιαστὴς ὡς «συνάντημα υἱῶν ἀνθρώπων 
καὶ συνάντημα κτήνους» καὶ «ὡς ὁ θάνατος τούτων οὕτω καὶ ὁ θάνατος τού-
του». 33 Ἀλλὰ δὲν ἐχουσι τὸ αὐτὸ ἀποτέλεσμα· εἰς τὸ ζῷον ὁ θάνατος γίνεται 
φθορὰ καὶ τοῦ συνθέτου ζῴου καὶ τῆς ψυχῆς τοῦ ζῴου, ἀλλὰ τοῦ ἀνθρώπου ὁ 
θάνατος φθείρει ἀληθινὰ τὸ σύνθετον, ἀλλὰ δὲν γίνεται φθορὰ τῆς ψυχῆς τοῦ 
ἀνθρώπου, ἀλλὰ χωρισμὸς τῆς ψυχῆς ἀπὸ τὸ κορμί. Ἡ ψυχὴ τῶν ἄλλων ζῴων 
φθείρεται φθειρομένου τοῦ συνθέτου, διατὶ ὅσα γεννῶνται καὶ προέρχονται 
ἀπὸ τὴν δύναμιν τῆς ὕλης φθείρονται φθειρομένου τοῦ συνθέτου, ἀλλὰ ἡ λογι-
κὴ ψυχὴ δὲν γεννᾶται ἀπὸ τὴν ὕλην, διὰ τοῦτο δὲν φθείρεται, ὅταν φθαρῇ τὸ 
σύνθετον.

185

190

195

200

205

185 Κορυδ. Π. γεν. φθορ. p. 308-328: Σύντομος θεωρία περὶ τὰς πρώτας ποιότητας   187 
συνθέτου] cf. Κορυδ. Π. ψυχ. p. 317, n. 1 Tsourkas: τὸ ἔχον ζωὴν οὐσία ἐστὶ σύνθετος, ἡ 
δὲ τοιαύτη ζωὴ ταὐτὸν εἰπεῖν ἡ ψυχή, οὐσία ἐστὶ ὡς εἶδος. Τὸ ἔμψυχον ἐξ ὕλης καὶ εἴδους   

185-187 Ἀριστ. Φυσ. 7,3 246b5: τὰς μὲν γὰρ τοῦ σώματος, οἷον ὑγίειαν καὶ εὐεξίαν, 
ἐν κράσει καὶ συμμετρίᾳ θερμῶν καὶ ψυχρῶν τίθεμεν   187-189 Ἀριστ. Φυσ. 7,2 244b: 
ἀλλὰ μὴν καὶ ἀλλοιοῦται τὸ ἀλλοιούμενον ὑπὸ τῶν εἰρημένων. ταῦτα γάρ ἐστι πάθη τῆς 
ὑποκειμένης ποιότητος· ἢ γὰρ θερμαινόμενον ἢ γλυκαινόμενον ἢ πυκνούμενον ἢ ξηραινό-
μενον ἢ λευκαινόμενον ἀλλοιοῦσθαί φαμεν   198-200 συνάντημα—τούτου] Ἐκκλησ. 3,19   

182 οὐχὶ L   185 κρέμοντας Α   199 τούτων] τούτου Α      



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 35

34 Περιμάχητος ἡ ἀλήθεια ἐτούτη, ὁμολογεῖται ὅμως καὶ ἀπὸ τοὺς κο-
ρυφαίους τῶν φιλοσόφων. Kοντὰ εἰς τοὺς περιπατητικούς, ἂν ὁ θύραθεν νοῦς 
εἶναι ἡ λογικὴ ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου, πῶς δὲν εἶναι φανερὸν ὅτι καὶ θύραθεν 
προσγίνεται καὶ χωρίζεται φθαρέντος τοῦ συνθέτου; Τοῦτος ὁ νοῦς κατὰ τὴν 
ὕλην οὔτε γηράσκει οὔτε φθείρεται οὔτε ἀναμίγνυται μὲ τὲς σωματικὲς ποι-
ότητες, οὔτε θερμαίνεται οὔτε ψύχεται, οὐδὲ χρειάζεται ὄργανον σωματικὸν 
νὰ ἐνεργήσῃ, ἀλλὰ «ὁ νοῦς οὗτος (νὰ χρειασθῶ τὰ λόγια ἐκείνου) χωριστός 
ἐστι καὶ ἀμιγὴς καὶ ἀπαθὴς τῇ οὐσίᾳ» καὶ ἀθάνατος καὶ ἀίδιος. 35 Πλέον φα-
νερώτερον οἱ πλατωνικοί, οἱ ὁποῖοι ὑποθέτοντες πλῆθος ψυχῶν ἀϊδίων, συγ-
γενεῖς ἄλλες ἑνὸς πλανήτου ἢ ἀστέρος καὶ ἄλλες ἄλλου, λέγουσιν ὅτι κατὰ τὸν 
ἀστέρα ὁποὺ κυριεύει εἰς τὴν γέννησιν τοῦ καθενός, τέτοια ψυχὴ πέμπεται καὶ 
κατοικᾷ εἰς τὸ βρέφος ὁποὺ γεννᾶται, καὶ ὅταν φθαρῇ τὸ σύνθετον, χωρίζεται 
καὶ ἀπολαμβάνει ἢ ἀνάπαυσιν ἢ κόλασιν κατὰ τὴν ζωὴν ὁποὺ ἔζησεν. 

36 Ἡμεῖς ὅμως «ἔχομεν, κατὰ τὸν προφητικὸν λόγον, πάσης αἰσθήσεως 
βεβαιότερον», κατὰ τὸν μακάριον Πέτρον, ὁ ὁποῖος μᾶς διδάσκει τὴν ἀλή-
θειαν ἐτούτην εὐθὺς εἰς τὴν ἀρχὴν τῆς δημιουργίας, εἰς τὴν ὁποίαν μέλλοντας 

210

215

220

208 cf. Κορυδ. Π. ψυχ. 3,4, p. 13,9-10 Jochem: περιβόητος τοῖς φιλοθεάμοσιν ἀγὼν 
γίνεται περὶ τὴν ἀθανασίαν τῆς ἀνθρωπίνης ψυχῆς   209-210 θύραθεν] cf. Κορυδ. Π. 
ψυχ. p. 335 n. 3 Ts   211-214 cf. Κορυδ. Π. ψυχ. 3,5, p. 20,28-31 J: νοῦς … χωριζό-
μενος τοῦ σώματος μένει ἀθάνατος εἰς τὸ διηνεκές, καὶ φθαρέντος τοῦ τρόπου, καθ’ 
ὃν ἐν τῷ μετὰ σώματος βίῳ ἐνεργεῖ   214-215 cf. Κορυδ. Π. ψυχ. p. 22,31-23,11 J; 
23,14-17 J; ibid. p. 334 n. 4 Ts: ὁ νοῦς ἀμιγὴς πάντων τῶν περὶ ἃ ἐνεργεῖ; 335 n. 2 
et 3 Ts   221 ἡμεῖς ὅμως] cf. Κορυδ. Π. ψυχ. 3,4 p. 13,11-12 J: ἡμῖν δὲ ἡ πρόθεσίς 
ἐστιν οὐ τὴν ἀιδιότητα τῆς ψυχῆς ἐντεῦθεν διδαχθῆναι, ἣν πανταχοῦ τὰ θεῖα τρανῶς 
ἀνακηρύττει λόγια

209-211 ὁ θύραθεν νοῦς—προσγίνεται] Ἀριστ. Περὶ ζῴων γενέσεως 2,3 736b28: 
τὸν νοῦν μόνον θύραθεν ἐπεισιέναι καὶ θεῖον εἶναι μόνον   211-214 cf. Ἀριστ. Π. 
ψυχ. 3,4, 429a26-28: διὸ οὐδὲ μεμῖχθαι εὔλογον αὐτὸν τῷ σώματι· ποιός τις γὰρ 
ἂν γίγνοιτο, ἢ ψυχρὸς ἢ θερμός, κἂν ὄργανόν τι εἴη   214-215 ὁ νοῦς—οὐσίᾳ] Ἀριστ. 
Π. ψυχ. 3,5, 430a17-19: …  ὢν ἐνέργεια   215 ἀθάνατος καὶ ἀίδιος] Ἀριστ. Π. ψυχ. 
3,5, 430a23-24: χωρισθεὶς δ’ ἐστὶ μόνον τοῦθ’ ὅπερ ἐστί, καὶ τοῦτο μόνον ἀθάνα-
τον καὶ ἀΐδιον   215-220 cf. Πλάτ. Φαῖδρ. 248-249  221-222 ἔχομεν—βεβαιότερον] 
Πέτρ. Β΄  1,19     

211-212 κοντὰ εἰς τὴν ἀλῆ Α   214 ἀλλ’ L  || χρειαστῶ Α     215-216 φανερώτατον Α   
216 ἀϊδίους L   217 ἢ ἀστέρος om. L  ||  πλανήτου ἢ ἀστέρος post ἄλλου add. L   



36	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ὁ Θεὸς νὰ δημιουργήσῃ τὰ ἄλλα ζῷα προστάττει τὴν ὕλην λέγοντας «ἐξα-
γαγέτω ἡ γῆ ψυχὴν ζῶσαν κατὰ γένος, τετράποδα καὶ ἑρπετὰ καὶ θηρία τῆς 
γῆς κατὰ γένος»· ἀλλὰ θέλοντας νὰ πλάσῃ τὸν ἄνθρωπον, ἀγκαλὰ καὶ εἰς τὴν 
δημιουργίαν τοῦ κορμίου χοῦν λαβὼν ἀπὸ τῆς γῆς ἔπλασεν αὐτόν, διὰ νὰ δη-
μιουργήσῃ ὅμως τὴν ψυχήν, δὲν ἔλαβεν χοῦν ἀπὸ τῆς γῆς, ἀλλ’ «ἐνεφύσησεν 
εἰς τὸ πρόσωπον αὐτοῦ πνοὴν ζωῆς, πνεῦμα νοερόν», τὸ ὁποῖον εἶναι ἡ λογικὴ 
ψυχὴ τοῦ ἀνθρώπου. 37 Καὶ καθὼς τοῦτο ἅπαξ ἔγινεν εἰς τὴν γένεσιν τοῦ πα-
ντός, τὸν ὅμοιον τρόπον γίνεται πάντοτε εἰς τὴν γέννησιν καθενὸς ἀνθρώπου. 
Ἀφ’ οὗ διαπλασθῇ τὸ βρέφος εἰς τὴν μήτραν τῆς γυναικός, πνέει ὁ Θεὸς εἰς 
αὐτὸ τὴν ψυχήν, ἡ ὁποία διαμένει εἰς τὸ κορμὶ ἕως ὁποὺ μένει ἡ φυσικὴ κρᾶ-
σις ἐκείνη, καὶ ὅταν ἐκείνη φθαρῇ, φθείρεται τὸ κορμί, ὡσὰν ὁποὺ γεννᾶται 
ἀπὸ τὴν ὕλην, ἀλλὰ ἡ ψυχὴ ὡσὰν ἄυλος χωρίζεται καὶ διαμένει ἀθάνατος. 
Εἶναι λοιπὸν βέβαιον ὅτι ὁ θάνατος τοῦ ἀνθρώπου δὲν εἶναι ὡσὰν τῶν ἄλλων 
ζῴων, ἀλλὰ εἶναι χωρισμὸς τῆς ψυχῆς ἀπὸ τὸ κορμί, καὶ ἡ πρώτη αἰτία τού-
του εἶναι ἡ παράβασις τῆς ἐντολῆς καὶ ἡ ἁμαρτία. 

38 Ἀλλὰ ἂν ὁ θάνατος καθ’ ἑαυτὸν εἶναι στέρησις καὶ κατὰ τοῦτο κακός, 
ἡ αἰτία του εἶναι ἡ ἁμαρτία καὶ κατὰ τοῦτο κακός· λείπεται τὸ λοιπὸν νὰ εἶναι 
καλὸς μόνον διὰ τὸ τέλος του, καὶ τοῦτο εἶναι μόνον ἴδιον τοῦ σωματικοῦ θα-
νάτου, τὸ ὁποῖον {εἶναι} βέβαια εἶναι καλὸν καὶ ἀνάπαυσις τῷ ἀνδρί, κατὰ τὸν 
εἰπόντα. Εἶναι καλόν, ὅτι ἔγινε μέσον, διὰ τοῦ ὁποίου ὁ Σωτὴρ ἐξετέλεσε τὸ 
μέγα τῆς οἰκονομίας μυστήριον, «ἵνα διὰ τοῦ θανάτου καταργήσῃ τὸν τὸ κρά-
τος ἔχοντα τοῦ θανάτου». 39 Καλὸς ὁ σωματικὸς θάνατος, ὅτι ἔσχισε τὸ με-
σότειχον τῆς ἔχθρας καὶ ἐφιλίωσε Θεὸν μὲ τοὺς ἀνθρώπους. «Κατηλλάγημεν 
γὰρ τῷ Θεῷ διὰ τοῦ θανάτου τοῦ Υἱοῦ αὐτοῦ». Καλὸν ὁ θάνατος, διατὶ εἶναι 
τέλος τῶν τιμωριῶν τοῦ Ἀδάμ. «Κερδαίνει μέντοι κἀνταῦθα τὸν θάνατον καὶ 
τὸ διακοπῆναι τὴν ἁμαρτίαν, ἵνα μὴ ἀθάνατον γένηται τὸ κακόν». Ἔμελλεν ὁ 
ἄνθρωπος νὰ μείνῃ διὰ παντὸς τιμωρημένος εἰς τὴν κοιλάδα τοῦ κλαυθμῶνος 

225

230

235

240

245

250

224-226 ἐξαγαγέτω—γένος] Γέν. 1,24   223-228 Γέν. 2,7   228-229 ἐνεφύση-
σεν—νοερόν] Γέν. 2,7   244-245 ἵνα—τοῦ θανάτου] Ἑβρ. 2,14   246-247 κατηλ-
λάγημεν—αὐτοῦ] Ῥωμ. 5,10   248-249 κερδαίνει—τὸ κακὸν] Γρηγ. Ναζ. Εἰς τὸ 
ἅγ. Πάσχα 8, p. 633,14-16 (vol. 36 PG)   250 εἰς τὴν κοιλάδα τοῦ κλαυθμῶνος] 
Ψαλμ. 83,7

227 κορμίου Α: κόσμου L   230 γένεσιν L: γέννησιν Α   237 τούτου om. L   239 κατὰ 
A(marg.)L: διὰ in textu A   242 {εἶναι} delevi   243 Σωτὴρ A: Πατὴρ L   245 ἔσχισε 
L: ἔλυσε Α   246 μὲ τοὺς L: πρὸς Α  249 ἀθάνατον L: θάνατον A



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 37

τούτου, ἐξόριστος τοῦ παραδείσου, «πάροικος καὶ παρεπίδημος ἐν γῇ ἀλλο-
τρίᾳ», ἀλλὰ μεσολαβήσας ὁ θάνατος ἔγινε τέλος τῆς μακρᾶς τιμωρίας, ἔγινε 
τέλος τῆς ἐξορίας, ἔγινεν ἐπιστροφὴ εἰς τὴν ἰδίαν πατρίδα, ὅθεν ἐξέβη. 

40 Καὶ σοφώτατα ὁ μακάριος Ἰὼβ ἔλεγε «θάνατος ἀνδρὶ ἀνάπαυσις», 
διατὶ κατὰ ἀλήθειαν εἶναι ἀνάπαυσις· ἀπὸ ὅλα τὰ κακὰ ἐλευθερώνει τοὺς 
ἀνθρώπους, ἀπὸ τὸν θόρυβον, τοὺς περισπασμούς, τὲς ἀνωμαλίες καὶ ἀηδίες 
τοῦ κόσμου τούτου. Ἀνάπαυσις, διατὶ καταπαύει τοὺς πλουσίους ἀπὸ τὲς 
ἐπιπλοκὲς τῶν καθημερινῶν φροντίδων, ἀπὸ τὲς λύπες τῶν συγγενῶν καὶ 
φίλων, ἀπὸ τοὺς φόβους τῶν τυράννων, ἀπὸ τοὺς φθόνους τῶν ὁμοίων, ἀπὸ 
τοὺς φόνους, τὲς ἐπιβουλές, τὲς διαβολές, τὲς ἔχθρες, τοὺς διωγμούς. 41 «Θά-
νατος ἀνδρὶ ἀνάπαυσις», διατὶ ἀναπαύει εἰς τοὺς πτωχοὺς τὴν πενίαν, τοὺς 
κόπους, τὲς ἀγρυπνίες, τοὺς κινδύνους καὶ ταλαιπωρίες κατὰ γῆν <καὶ> κατὰ 
θάλασσαν, τὴν ἔνδειαν, τὴν ὕβριν, τὴν καταφρόνησιν, τὴν ἀτιμίαν. «Θάνατος 
ἀνδρὶ ἀνάπαυσις», διατὶ εἶναι χρέος ἀναγκαῖον καὶ ἀπαραίτητον εἰς ὅσους 
γεννηθοῦσιν εἰς τὸν κόσμον, ἄνδρας, γυναῖκας, πτωχούς, πλουσίους, σοφούς, 
ἀσόφους, βασιλεῖς, ὑπηκόους, οὐδ’ αὐτὸς ὁ δεσπότης θανάτου ἐπαρατήθη τὸν 
θάνατον. 42 Ὅταν λοιπὸν ἀποδώσῃ τινὰς τὸ ἀναγκαῖον χρέος εἰς τοὺς δανει-
στάς, τότε βέβαια λέγεται πῶς ἀνεπαύθη, ὅτι «θάνατος ἀνδρὶ ἀνάπαυσις»· 
καὶ μάλιστα ὅταν ἡ προθεσμία τοῦ χρέους παρῆλθεν, ὅταν ὁ διωρισμένος τῆς 
ζωῆς χρόνος κατὰ τοὺς δημιουργικοὺς ὅρους ἐξεμετρήθη καὶ ἡ φυσικὴ κρᾶσις 
τὴν ἔξοδον ἑτοίμασε καὶ τὰ πρὸς τὴν ἔξοδον ὁ ὀφειλέτης τοῦ χρέους, τότε εἶ-
ναι πλέον γλυκύτερον τὸ πλήρωμα τοῦ χρέους, τότε εἶναι πλέον ἀνάπαυσις εἰς 
τὸν ἄνδρα ὁ θάνατος, {καθὼς εἰς τὸν εὐγενέστατον δεῖνα, ὁ ὁποῖος καταλύει 
τὸν βίον ἐν γήρᾳ πίονι, κατὰ τὸ γεγραμμένον, πλήρης ἡμερῶν ἀλλὰ πλήρης 
φρονήσεως}. 43 Μαρτυροῦσιν οἱ μάρτυρες, οἱ ὁποῖοι μὲ μεγάλην ἐπιθυμίαν 
ἔτρεχον εἰς τὸν θάνατον ὡσὰν εἰς μεγάλην ἀνάπαυσιν, μαρτυρεῖ ὁ μακάριος 
Παῦλος συνεχῶς κράζοντας «ἐπιθυμῶ ἀναλῦσαι καὶ σὺν Χριστῷ εἶναι», μαρ-

255

260

265

270

275

251-252 πάροικος καὶ παρεπίδημος ἐν γῇ ἀλλοτρίᾳ] Ψαλμ. 38,13; Ἐξοδ. 2,22   
254 θάνατος—ἀνάπαυσις] Ἰὼβ 3,23   258 cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιστ. 80,2,2: φροντί-
δων ἐπιπλοκαὶ   274 ἐν γήρᾳ πίονι] Ψαλμ. 91,15   277 ἐπιθυμῶ—εἶναι] Φιλιππ. 
1,23   

252 μεσοσυλλαβείας Α   255 διατὶ Α: καὶ L   262 <καὶ> addidi   263 καταφρόνεσιν L   
268 ἀναπαύθη L   269 χρέους L: χρόνου Α   270 ὅρους L: ὅλους Α   273-275 {καθὼς— 
φρονήσεως} delevi quasi obviam additionem ab aliena manu   275 (ἕως ὧδε ὅταν εἶναι 
γέρος, ἀπὸ τὸ ὄπισθεν σημεῖον ἰδέ) post φρονήσεως add. L



38	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

τυροῦσι προφῆται μὲ διάπυρον πόθον λέγοντες «τίς δώσει μοι πτέρυγας ὡσεὶ 
περιστερᾶς, καὶ πετασθήσομαι καὶ καταπαύσω», καὶ πάλιν ποτὲ «ἥξω καὶ 
ὀφθήσομαι τῷ προσώπῳ τοῦ Θεοῦ». Ἀπέβλεπον γὰρ εἰς τὴν μισθαποδοσίαν, 
ἀπέβλεπον εἰς τὰ μετὰ θάνατον ἐλπιζόμενα ἀγαθὰ τοῖς δικαίοις, «ἃ ὀφθαλμὸς 
οὐκ εἶδε καὶ οὖς οὐκ ἤκουσε καὶ ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου οὐκ ἀνέβη». 

44 Εἰς τὰ ὁποῖα ἀγαθὰ ἐκάλεσε σήμερον ὁ Σωτὴρ τὴν μακαρισθεῖσαν 
Πουλχερίαν, ὡσὰν πάλαι τὸν Ἀβραὰμ εἰς τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας· «ἔξελθε 
ἐκ τῆς γῆς σου καὶ ἐκ τῆς συγγενείας σου καὶ ἐκ τοῦ οἴκου τοῦ πατρός σου». 
Ἐξῆλθεν ἡ εὐγενὴς ἐκείνη ψυχὴ ἀπὸ τὴν γῆν τὴν ἐδικήν της, δηλονότι τὸ κορ-
μί, τὸ ὁποῖο εἶναι γῆ κατὰ τὸ «γῆ εἶ καὶ εἰς γῆν ἀπελεύσῃ», ἀλλ’ ἐκατοίκησε 
μετὰ Ἀβραάμ εἰς τὴν γῆν τῆς ἐπαγγελίας τὴν ῥέουσαν μέλι καὶ γάλα, ἐκα-
τοίκησεν εἰς τὰς ἐπουρανίους σκηνὰς καὶ ἀχειροποιήτους· «οἴδαμεν γὰρ ὅτι, 
ἐὰν ἡ ἐπίγειος ἡμῶν οἰκία τοῦ σκήνους καταλυθῇ, οἰκοδομημένην ἐκ Θεοῦ 
ἔχομεν οἰκίαν ἀχειροποίητον, αἰώνιον ἐν τοῖς οὐρανοῖς». 45 Οἴδαμεν, βέβαιοι 
εἴμεσθεν {ἐξήγα}· οἴδαμεν, διατὶ δὲν εἴμεσθεν, ὡς οἱ λοιποὶ οἱ μὴ ἔχοντες 
ἐλπίδα. Μᾶς βεβαιώνει τὴν ἐλπίδα εἰς τοῦ λόγου της ἡ μακαρισθεῖσα διὰ τὴν 
ὑπεροχὴν τῶν προτερημάτων της, ὅτι ἐγεννήθη εὐγενικώτατα, ὅτι ἐθράφη 
σεμνότατα, συνῴκησεν ἀνδρὶ τιμιώτατα καὶ ἀπέλιπε θεαρέστως τὴν ζωήν, 
καθὼς ἄρεσε τοῦ δήσαντος τὴν ἀρχὴν Θεοῦ καὶ λύσαντος τὸ δεύτερον καὶ τὸ 
τελευταῖον αὖθις συνδήσαντος ὑψηλότερον. 46 Βεβαιώνει μὲν τὴν ἀπόλαυσιν 
τῶν ἐλπιζομένων ἀγαθῶν εἰς τοῦ λόγου της ἡ μακαρία νεανίς, διατὶ τρία 
ταῦτα ἐφόδια εἶναι ἀναγκαῖα εἰς τὴν ἀπόλαυσιν ἐκείνην, πίστις, ἐλπὶς καὶ 
ἀγάπη· καὶ τὰ τρία τὰ ἐφύλαξεν ἀπαραμείωτα εἰς τοῦ λόγου της. Ἀναγκαῖον 
ἡ καθαρὰ καὶ ἀμώμητος πίστις, ἀλλὰ εἰς ποῖον ἦτον καθαρωτέρα πίστις καὶ 
βεβαιότερα παρὰ εἰς τὴν εὐγενῆ τoύτην νεάνιδα, ἡ ὁποία οὔτε ἤκουσέ ποτε 
οὔτε ἐδέχθη, οὐδ’ ὅλως ἐφαντάσθη δόγμα ἀλλότριον τῆς Ὀρθοδοξίας, ἀλλὰ 
καθὼς τὴν ἀρχὴν ἐτυπώθη ἠ εὐσέβεια ἀπὸ τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον εἰς τὴν ἁπα-

280

285

290

295

300

278-279 τίς δώσει—καταπαύσω] Ψαλμ. 54,7   279-280 καὶ πάλιν—Θεοῦ] Ψαλμ. 41,3    
280 Ἀπέβλεπον—μισθαποδοσίαν] cf. Ἑβρ. 11,26   281-282 ἃ ὀφθαλμὸς—ἀνέβη] Κορ. 
Ά  2,9   284-285 ἔξελθε—πατρός σου] Γέν. 12,1   287 γῆ—ἀπελεύσῃ] Γέν. 3,19   288 
τὴν γῆν—γάλα] Ἐξοδ. 33,3   289-291 οἴδαμεν—οὐρανοῖς] Κορινθ. Β́  5,1; cf. Γρηγ. 
Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 21,5,2-5   296-297 δήσαντος—ὑψηλότερον] cf. Γρηγ. Ναζ.  
Εἰς τὸ ἅγ. Πάσχα 7, p. 632,27-29 (vol. 36 PG)

282 εἶδε L: οἶδε Α   290 οἰκοδομὴν Α   292 ἐξήγα L: ὅτι ἐξηγ Α: delevi   295 τιμιωτά-
τῳ L   301 καὶ L: ἢ Α   302 ταύτην L



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 39

λότητα τῆς εὐγενικῆς ἐκείνης ψυχῆς, ἔτσι καὶ διέμεινε ἕως τέλους. 47 Ποῖος 
πρὸς Θεὸν τελεώτερος πόθος ἢ ὁ τῷ θείῳ νόμῳ πανταχοῦ ὁδηγούμενος καὶ μὲ 
τὴν καθαρότητα τῆς ζωῆς σφραγιζόμενος, ὡσὰν ἦτον τῆς μακαρίας ἐκείνης 
ψυχῆς, ἡ ὁποία ἐτρέφετον ἐν τῷ οἴκῳ τοῦ πατρός της κατὰ τὴν περιστερὰν 
τοῦ Σολομῶντος ἄκακος καὶ ἀκέραιος, χωρὶς μῶμον ἢ σπῖλον. Καὶ ἀγκαλὰ 
ὑπετάχθη εἰς δευτέραν κεφαλήν, τὸν ἄνδρα, ἀλλὰ πρώτην κεφαλὴν ἐγνώριζε 
καὶ ἐπόθει τὸν Θεὸν καὶ δὲν ἔπαυσεν, ἕως ὁποὺ εὗρεν αὐτὸν καὶ ἀνεπαύθη ὑπὸ 
τὴν σκιὰν αὐτοῦ.

48 Ἄλλοι ἂς θαυμάζουσι τῆς εὐγενοῦς Πουλχερίας τὰ φυσικὰ προτερή-
ματα, εὐεξίαν καὶ εὐαρμοστίαν σώματος, ἄλλοι τὰ ἠθικὰ καὶ μάλιστα σωφρο-
σύνην, ἡ ὁποία εἶναι καὶ λέγεται ἴδιος κόσμος γυναικῶν. Διπλῆν σωφροσύνην 
οἶδεν ὁ λόγος, εἶναι σωφροσύνη ἐν παρθενίᾳ καὶ εἶναι σωφροσύνη ἐν συζυγίᾳ. 
Ἡ ἐν παρθενίᾳ σωφροσύνη εἶναι ὑψηλή, ἀλλὰ σφαλερὰ καὶ ἐπικίνδυνος, ἡ ἐν 
συζυγίᾳ σωφροσύνη εἶναι ταπεινοτέρα, ἀλλὰ ἀσφαλὴς καὶ βεβαία. Ἡ μακα-
ρία νεανὶς ἐστόλισε τὴν ψυχήν της καὶ μὲ τὰ δύο εἴδη τῆς σωφροσύνης, ἢ νὰ 
εἰπῶ καλύτερα, ἐπῆρε καὶ ἀπὸ τὰ δύο ὅσον ἐπαινετώτερον, ἀπὸ τὴν μίαν τὸ 
ὕψος καὶ ἀπὸ τὴν ἄλλην τὴν ἀσφάλειαν καὶ ἔγινε σώφρων, ὑψηλὴ ἀντάμα καὶ 
ἀμετάπτωτος. 49 Ἄλλοι ἂς ἐπαινοῦσι τὴν φρόνησιν τῆς νεάνιδος Πουλχερίας 
καὶ σύνεσιν, ἄλλοι ἂς διηγοῦνται τὴν εὐγένειαν τῶν προγόνων καὶ τὰ λαμπρὰ 
κατορθώματα καὶ ὅσοι θέλουσι ῥητορικῶς νὰ ἐγκωμιάζουσιν ἢ νὰ πανηγυρί-
ζουσι θεατρικῶς. Ἐγὼ θεολογικῶς μιλώντας μίαν εὐγένειαν ψυχῆς εὑρίσκω, 
μίαν φρόνησιν τελεωτάτην, τὴν χριστιανικὴν εὐσέβειαν, τὸν καθαρὸν πρὸς 
Θεὸν πόθον, τὸν ἀκέραιον βίον καὶ κακίας ἀμέτοχον, εἰς τὰ ὁποῖα χαίρει Θεὸς 
καὶ διὰ τὴν ὁποίαν τηρεῖται τὸ ἀρχέτυπον τῆς εἰκόνος ἡ πρὸς Θεὸν ὁμοίωσις, 
ἡ πηγὴ πάσης ἀνθρωπίνης εὐγενείας καὶ ὑπεροχῆς, καὶ τελείωσις. 50 Τὰ ὁ-

305

310

315

320

325

308 περιστερὰν τοῦ Σολομῶντος] Ἆσμα ἀσμ. 2,10   310-311 δευτέραν—τὸν Θεὸν] 
Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Γοργον. 8, p. 797,19-21   314 σωφροσύνην] cf. Ἀριστ. Ἠθ. 
Νικομ. 1231a35-39   315-318 διπλῆν σωφροσύνην] cf. Μ. Βασίλ. Ἀσκητ. 628 C (vol. 
31 PG); Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Γοργον. 8, p. 797,1-18 (vol. 35 PG)   325-329 cf. 
Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Γοργον. 6, p. 796,23-25: εὐγένεια δὲ ἡ τῆς εἰκόνος τήρησις, 
καὶ ἡ πρὸς τὸ ἀρχέτυπον ἐξομοίωσις, ἣν ἐργάζεται λόγος καὶ ἀρετή, καὶ καθαρὸς 
πόθος; Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς τὸν πατέρα 8, p. 993,34-35 (vol. 35 PG): Μίαν δὲ 
ἀληθινὴν εὐγένειαν γινώσκουσα, τὴν εὐσέβειαν   

306 πόθος om. L   309 ἢ L: καὶ Α   311 ἔπαυεν L  ||  ὁποὺ Α: οὗ L   314 εἰς ante τὰ 
add. L || τὰ ἠθικὰ scripsi: τὰς ἠθικὰς ΑL   318 μακαρία L: μακαρισθεῖσα Α   319 ἢ νὰ 
L: ἵνα Α   326 εὐγένειαν καὶ ante εὐσέβειαν add. L   329 ἀνθρωπικῆς Α || ὑπεροχὴ Α



40	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ποῖα εὑρίσκοντας εἰς τὴν μακαρισθεῖσαν σήμερον δὲν ἀμφιβάλλω νὰ ὀνομάσω 
καὶ νὰ βεβαιώσω τὴν ἐκείνης ψυχὴν εὐγενεστέραν τῶν ἀφ’ ἡλίου ἀνατολῶν, 
τελεωτέραν εἰς φρόνησιν τῶν ἀφ’ οὗ γεγόνασι φρονίμων γυναικῶν. Τοῦτος 
εἶναι κανὼν ἀσφαλέστατος καὶ στάθμη βεβαιωτάτη εἰς κρίσιν εὐγενείας καὶ 
φρονήσεως. 

51 Ἂν θέλῃς ἀνθρωπικώτερον νὰ κρίνῃς τὴν φρόνησιν καὶ τελειότητα 
τῆς εὐγενοῦς Πουλχερίας, ἔχεις παρὸν τὸ πλῆθος καὶ μέγεθος τῶν πατρικῶν 
ἀρετῶν ἐκείνης, εἰς τὲς ὁποῖες ὡσὰν εἰς πρωτότυπον ἐμφανέστατον ἠμπορεῖς 
νὰ θεώρησῃς τῆς εἰκόνος τὴν τελειότητα. Ἐπειδὴ «οὐ δύναται δένδρον ἀγα-
θὸν καρποὺς πονηροὺς ποιεῖν», ἀπ’ αὐτοῦ τοῦ Χριστοῦ διδασκόμεθα, ἀλλὰ 
καθὼς ἀπὸ τοῦ καρποῦ γνωρίζεται τὸ δένδρον, ὡσὰν ἀπὸ τῆς ἐνεργείας τὸ 
αἴτιον, ἔτσι πολὺ τελεώτερον ἀπὸ τοῦ δένδρου γνωρίζεται ὁ καρπός, ὡσὰν 
ἀπὸ τοῦ αἰτίου τὸ αἰτιατὸν καὶ ἡ ἐνέργεια. 52 Τίς τὸ λοιπὸν δὲν ἐθαύμασε 
τὴν μεγαλόνοιαν τοῦ λογιωτάτου καὶ πανευγενοῦς μεγάλου ἐκκλησιάρχου; 
Τίς δὲν ἐξεπλάγη τὴν μεγαλοψυχίαν τοῦ αὐτοῦ, τὰ δύο μεγάλα τῆς εὐγενείας 
στοιχεῖα, διὰ τῶν ὁποίων κατορθοῦται ὅσα μεγαλοπρεπῆ καὶ πράγματα καὶ 
βουλεύματα; Ὁ αὐτὸς ἀντὰμα εἶναι καὶ ὑψηλότατος καὶ πραότατος, ἀσύγκρι-
τος εἰς τὴν μεγαλοφυΐαν καὶ εὐπρόσιτος εἰς συνουσίαν, γαληνὸς τὸ εἶδος ἀλλὰ 
θερμὸς τὸ πνεῦμα, μετριώτατος εἰς τὸ φρόνημα ἀλλὰ λαμπρότατος εἰς τὰ 
κατορθώματα, χρησιμώτατος εἰς τὲς δυστυχίες καὶ μάλιστα τῶν πλουσίων 
ἀλλὰ σωφρονέστατος εἰς τὲς εὐτυχίες καὶ μάλιστα τὲς ἴδιες, συνετώτατος εἰς 
συμβούλια καὶ δραστικώτατος εἰς τὰ ἔργα.

53 Καὶ δὲν εἶναι αὔξησες καὶ χρώματα ῥητορικὰ τὰ λεγόμενα, ὡσὰν τῶν 

331-334 ψυχὴν—φρονήσεως] cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Γοργον. 7, p. 796,32-35   338-
339 Ματθ. 7,18   344 μεγαλοψυχίαν] cf. Ἀριστ. Ῥητ. Α,9 1366b 17   346-347 cf. Γρηγ. 
Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς τὸν πατέρα 23, p. 1012,29-32 (vol. 35 PG): ἦν ὁ αὐτὸς ὑψηλότατος 
μὲν τῷ βίῳ, ταπεινότατος δὲ τῷ φρονήματι· καὶ τὴν μὲν ἀρετὴν ἀπρόσιτος, τὴν συνουσίαν 
δὲ καὶ λίαν εὐπρόσιτος   347-348 γαληνὸς—πνεῦμα] Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 3,1,7-
8   352-353 αὔξησες…ἐγκωμιάζουσι] cf.  Ἀριστ. Ῥητ. Α,9 1368a 10-11 et 22-25: πίπτει 
δ̓ εὐλόγως ἡ αὔξησις εἰς τοὺς ἐπαίνους: ἐν ὑπεροχῇ γάρ ἐστιν, ἡ δ̓ ὑπεροχὴ τῶν καλῶν  ||  
χρώματα] cf. Ἑρμογ. Π. στάσεων 1,12,28-30 (p. 278,16-18 Walz): τὴν ἐμφαινομένην 
διόλου μίαν τοῦ ἤθους ποιότητα, ἣν δὴ καὶ φύσει τινὲς χρῶμα λόγου ὀνομάζουσι

335 κρίνῃ Α   337 ἐκείνης ἀρετῶν Α   339 πονηροὺς Α: κακοὺς L   341 ἀπὸ om. L   342 
καὶ om. L   348-349 εἰς τὰ φρονήματα καὶ ante εἰς τὰ κατορθώματα add. L   351 
συμβούλια L: συμβουλὴν Α   352 χρώματα καὶ αὔξησες ῥητορικὲς L  ||  ὡσὰν A: παρὰ 
L   353 ἐκείνων om. L     

330

335

340

345

350



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 41

ῥητόρων ἐκείνων ὁποὺ ἐγκωμιάζουσιν ἀνθρώπους παλαιοὺς καὶ ἀγνωρίστους 
καὶ δύνονται διὰ τὴν ἄγνοιαν τῶν ἀκροατῶν νὰ πλάσουν ὅσα τοὺς φανῇ καὶ 
νὰ αὐξήσουν ὅσα θέλουν. Ἐγὼ λέγω πρὸς εἰδότας, λέγω πράγματα ὁμολογού-
μενα εἰς ὅλους. Μάλιστα τί ἀνάγκη εἶναι νὰ ἀναζωγραφῶ ἐγὼ τὸν παρόντα 
ἢ μὲ λόγους νὰ φανερώσω τὰς ἀρετὰς τοῦ λογιωτάτου ἐκκλησιάρχου, τὲς 
ὁποῖες ὅλοι καὶ βλέπουσι καὶ ἀκούουσι καὶ καθημερινῶς διηγοῦνται πρὸς 
ἀλλήλους. Ὅλοι τὲς ἐπιθυμοῦσιν, ὅλοι τὲς μιμοῦνται καὶ μεγάλην κρίνου-
σιν εὐδαιμονίαν τὸ νὰ ἀποκτήσουσι μικρὸν μέρος ὅσοι φρονιμώτεροι, ἐπειδὴ 
ποῖος εἰς τοὺς καιροὺς ἐτούτους, εἰς τοὺς ὁποίους δὲν πολιτεύεται ἄλλο παρὰ 
δόλος καὶ κολακεία, φθόνος καὶ ὑποκρισία, ἐφάνη τοσοῦτον ἀμέτοχος δόλου, 
τόσον ἀδούλωτος εἰς κολακείαν, τόσον ὑψηλότερος φθόνου καὶ καταφρονητὴς 
ὑποκρίσεως; 54 Ἢ νὰ εἰπῶ καλύτερα, ποῖος εἰς τοὺς καιροὺς τοὺς ἐδικούς 
μας ἐφάνη τοσοῦτον εὐγενικῆς ψυχῆς καὶ γενναιοτάτου φρονήματος, νὰ μι-
σήσῃ τοσοῦτον τὴν κακίαν, νὰ τιμήσῃ τὴν ἀρετήν, νὰ ἀνατρέψῃ φθόνον, νὰ 
ἐλέγξῃ δόλιον ἦθος καὶ νὰ στηρίξῃ καὶ νὰ παρησιασθῇ τὴν ἀλήθειαν, ὡσὰν ὁ 
ἐκκλησιάρχης ὁ μέγας ἐν λόγοις καὶ πράγμασι; Διὰ τοῦτο δὲν εἶναι θαυμα-
στὸν ἂν εἰς τὴν πόλιν τούτην εἶναι γνώριμος εἰς ὅλους καὶ περιβόητος, εἰς τὴν 
ὁποίαν πολλοὶ καὶ λαμπρότατοι καὶ γένει καὶ πλούτῳ κομῶντες λανθάνουσι, 
δὲν γνωρίζονται διὰ τὸ μέγεθος τῆς πόλεως· δὲν εἶναι θαυμαστὸν ἂν δὲν εἶναι 
κανένας εἰς τοὺς κρατοῦντας τιμιώτερος, εἰς τὰ βασίλεια παρρησιαστικώτε-
ρος. 55 Διὰ τοῦτο πρεπόντως καὶ εἶναι καὶ λέγεται προστασία, στήριγμα καὶ 
ὀχύρωμα τοῦ πανευγενοῦς, ἀλλὰ δυστυχοῦς τῶν Ἑλλήνων γένους· καὶ εἴη γε, 
ναὶ ἀγαθότης, πρόνοια ἐπὶ μείζοσι καὶ λαμπροτέραις ταῖς ὑποθέσεσιν. Ἐπειδὴ 

355 λέγω πρὸς εἰδότας] cf. Αἰσχύλ. Ἱκέτ. 723, Ἀγαμεμν. 1375-6   356 ἀναζωγραφῶ ] 
cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 3,2,1: Τί ἂν ὑμῖν ἀναζωγραφοίην τὸ γινωσκόμενον;      
365-366 νὰ μισήσῃ—ἀρετήν] cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς τὸν πατέρα 22, p. 1012,4-5 
(vol. 35 PG): τίς … κακίαν ἐμίσησεν, ἢ ἀρετὴν ἐτίμησεν;   368-371 Διὰ τοῦτο—τῆς 
πόλεως] cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 6,4,2-4: τίς δὲ τῇ πόλει πάσῃ, καίτοι γε 
διὰ τὸ μέγεθος πάντων ἐγκρυπτομένων, ἢ ἐπὶ σωφροσύνῃ γνωριμώτερος   370 λα-
μπρότατοι … πλούτῳ κομῶντες] cf. Κύριλ. Ἀλεξ. Εἰς τὸν προφ. Ἡσαΐαν Α,2 p. 104 
C (vol. 70 PG): λαμπροί τε ἦσαν καὶ διαφανεῖς καὶ πλούτῳ κομῶντες   372 εἰς τοὺς 
κρατοῦντας τιμιώτερος] cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 6,4,1-2: τίς μὲν ἄρχουσιν 
ἐκείνου τιμιώτερος;       

355-356 ὡμολογημένα Α   360 μικρὸν om. L   361 ποῖος scripsi: ποία AL || τούτους 
L   367 παρρησιάσῃ L   369 γνώριμος A: φρώνιμος (sic) L   371 ἂν δὲν L: ἀδὲν Α   373 
προστασία om. L   374 εὐγενοῦς

355

360

365

370

375



42	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

καθένας ἠμπορεῖ νὰ λογιάσῃ, ὁ τοσοῦτος εἰς τὴν κατάστασιν τοῦ δυστυχημέ-
νου τούτου καιροῦ, πόσος ἤθελεν εἶσται, ἂν ἤθελεν εὕρει ὕλην μεγαλύτερην νὰ 
χωρῇ τὸ μέγεθος τῆς φυσικῆς ἀρετῆς του.

56 Ὀλίγα τοῦτα ἀπὸ τὲς πολλὲς ἀρετὲς καὶ τὰ μεγάλα προτερήματα 
τῆς εὐγενικῆς διαθέσεως τοῦ μεγάλου ἐκκλησιάρχου, ἀρκετὰ ὅμως τὰ ὀλίγα 
τοῦτα νὰ φανερώσουσι τὴν φυσικὴν εὐγένειαν τῆς μακαρισθείσης Πουλχερίας 
καὶ ὅτι ἀπὸ τοὺς ἰδίους γεννήτορας ὡσὰν κάθε ἄλλο κειμήλιον ἐκληρονόμησε 
τὴν τελειότητα τῶν ἀρετῶν, μὲ τὲς ὁποῖες στολισμένη ἡ εὐγενικὴ ἐκείνης 
ψυχὴ μετέβη σήμερον εἰς τὰς αἰωνίους σκηνάς, ἢ νὰ εἰπῶ καλύτερα, μετεβί-
βασεν αὐτὴν ἐκεῖνος ὁποὺ τὴν ἐκάλεσε τὸ πρῶτον διὰ τῆς χάριτός του εἰς τὸ 
λουτρὸν τῆς παλιγγενεσίας καὶ ἐσυγκατόρθωσε τὸ δεύτερον μὲ τοῦ λόγου της 
τὰς ἀρετὰς καὶ συγκατορθώσας τὴν ἐδικαίωσε καὶ δικαιώσας τὴν ἐδόξασε. 
Μετεβίβασεν αὐτὴν εἰς τὴν ἡτοιμασμένην αὐτῇ βασιλείαν, εἰς τοὺς χοροὺς 
τῶν ὁσίων καὶ δικαίων γυναικῶν, εἰς τὰς ἀγγελικὰς ταξιαρχίας, εἰς τὸ φῶς 
τὸ ἀνέσπερον τῆς δόξης τοῦ Θεοῦ, εἰς τὴν ἀκήρατον ζωὴν καὶ ἀίδιον, εἰς τὴν 
τελεωτάτην μακαριότητα. 57 Ὢ μακαρία ἐπ’ ἀληθείας μετάβασις, ὢ τελευ-
τὴ ἁγία, ὢ εὐτυχὴς θάνατος! Θαρρώντας λέγω ὅτι καὶ τὴν ἐσυντροφίασε μὲ 
πλῆθος ἀγγέλων προπορευομένων καὶ συμπορευομένων καὶ διακονούντων τῇ 
μεταβάσει. Καὶ τοῦτό με πείθει λέγων Παῦλος ὁ μέγας ὅτι «πάντες εἰσὶ λει-
τουργικὰ πνεύματα πρὸς διακονίαν ἀποστελλόμενα διὰ τοὺς μέλλοντας κλη-
ρονομεῖν σωτηρίαν». 58 Διὰ τοῦτο ὁ σωματικὸς θάνατος κατ’ ἀλήθειαν ἀνδρὶ 
ἀνάπαυσις· διὰ τοῦτο θάνατος ὁ σωματικὸς ὄχι λύπης ἄξιος ἀλλὰ χαρᾶς, ὄχι 
θρήνων πρόξενος ἀλλ’ εὐφροσύνης καὶ θυμηδίας εἰς τοὺς δικαίους, εἰς ἐκεί-
νους ὁποὺ πιστεύουσιν ὅτι ὁ Χριστὸς ἀπέθανε καὶ ἀνέστη, εἰς ἐκείνους ὁποὺ 
πιστεύουσιν ὅτι ὁ Θεὸς ἀνεγέννησεν «ἡμᾶς εἰς ἐλπίδα ζῶσαν δι’ ἀναστάσεως 
Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐκ νεκρῶν, ἀνεγέννησεν ἡμᾶς εἰς κληρονομίαν ἄφθαρτον καὶ 
ἀμίαντον καὶ ἀμάραντον, τετηρημένην ἐν οὐρανοῖς». 

382-383 ἀπὸ τοὺς—ἀρετῶν] cf. Ἀριστ. Ῥητ. Α,9 1367b31-32: εἰκὸς γὰρ ἐξ ἀγα-
θῶν ἀγαθοὺς καὶ τὸν οὕτω τραφέντα τοιοῦτον εἶναι   384 εἰς τὰς αἰωνίους σκηνὰς] 
Λουκ. 16,9   386 λουτρὸν τῆς παλιγγενεσίας] Τίτ. 3,5   386-387 cf. Ῥωμ. 8,30:  οὓς 
δὲ προώρισε, τούτους καὶ ἐκάλεσε, καὶ οὓς ἐκάλεσε, τούτους καὶ ἐδικαίωσεν, οὓς δὲ 
ἐδικαίωσε, τούτους καὶ ἐδόξασε   388 τὴν ἡτοιμασμένην—βασιλείαν] Ματθ. 25,34: 
κληρονομήσατε τὴν ἡτοιμασμένην ὑμῖν βασιλείαν ἀπὸ καταβολῆς κόσμου   394-396 
πάντες—σωτηρίαν] Ἑβρ. 1,14   400-402 ἀνεγέννησεν—οὐρανοῖς] Πέτρ. Ά  1,3-4      

391 τελειοτάτην L   392 ἐσυντρόφιασε A   396 σωτηρίαν om. L || κατὰ L   398 πρόξενος 
Α: ἄξιος L   400-401 ἐλπίδα—ἡμᾶς εἰς om. L

380

385

390

395

400



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 43

59 Τοῦτον τὸν θάνατον τὸν σωματικὸν ὅσοι ἀποθαίνουσιν, ὅλοι ἀνασταί-
νονται ἀναγκαίως· πάντες «ἡμεῖς ἅμα σὺν αὐτοῖς, νεκροὶ δηλονότι καὶ ζῶ-
ντες, ἁρπαγησόμεθα ἐν νεφέλαις εἰς ἀπάντησιν Κυρίου εἰς ἀέρα». Διατὶ δὲν 
εἶναι ὁ θάνατος ὁ σωματικὸς φθορά, ἀλλὰ καθὼς τὰ φυτὰ μένουσιν ἀνενέργη-
τα τὸν καιρὸν τοῦ χειμῶνος, χωρὶς ἄνθη καὶ φύλλα, ἕως ὁποὺ ἀνατέλλοντας 
τὸ ἔαρ νὰ ἀνακαλέσῃ τὴν ἰκμάδα ἀπὸ τὲς ῥίζες τους καὶ νὰ τὰ παρακινήσῃ 
πάλιν εἰς φύλλα καὶ ἄνθη, τὸν ὅμοιον τρόπον ὡσὰν εἰς μακρὸν χειμῶνα μέ-
νουσι χωρὶς τὰς σωματικὰς ἐνεργείας οἱ ἀποθανόντες σωματικῶς, ἕως ὁποὺ 
νὰ ἐπανέλθῃ ὁ ἥλιος τῆς δικαιοσύνης, νὰ ἀνατείλῃ τὸ ἔαρ τῆς ὀγδοάδος καὶ νὰ 
ἀνακαλέσῃ τῶν ξηρῶν ὀστέων τὴν ἰκμάδα νὰ ἐπιφύσουσι πάλιν σάρκας καὶ 
νεῦρα καὶ φύλλα καὶ ἄνθη εὐεργετημάτων. 60 Ἀλλὰ ἐκεῖνοι ὁποὺ ἀποθαίνουσι 
τὸν ψυχικὸν θάνατον τῆς χάριτος ὄχι ὅλοι ἀνασταίνονται καὶ πολὺ χειρότερα 
ἐκεῖνοι ὁποὺ ἀποθαίνουσι τὸν ἐν δόξῃ θάνατον, εἰς τοὺς ὁποίους δὲν εἶναι 
καμία ἐπιστροφή, ἀλλ’ «οἱ τάφοι αὐτῶν οἰκίαι αὐτῶν εἰς τὸν αἰῶνα». Τοὺς 
ὁποίους παρομοιάζει ὁ Σωτὴρ εἰς τὸν Ἰωάννην ὡσὰν ἐκεῖνα τὰ κλήματα ὁποὺ 
χωρίζονται τῆς ἀμπέλου καὶ ῥίπτονται ἔξω ξηραινόμενα καὶ συνάγοντές τα 
τὰ καίουσιν. «Ἐγὼ εἰμὶ ἡ ἄμπελος, ὑμεῖς τὰ κλήματα· ὁ μένων ἐν ἐμοὶ κἀγὼ 
ἐν αὐτῷ, οὗτος φέρει καρπὸν πολύν. Ἐὰν δὲ μή τις μείνῃ ἐν ἐμοί, ἐβλήθη ἔξω 
ὡς τὸ κλῆμα καὶ ἐξηράνθη, καὶ συνάγουσιν αὐτὰ καὶ εἰς τὸ πῦρ βάλλουσι καὶ 
καίεται».

61 Τούτους κλαῦσε, Χριστιανέ, ἂν θέλῃς νὰ κλαύσῃς τοὺς ἀποθανόντας 
τὸν ψυχικὸν θάνατον, ὁ ὁποῖος δὲν εἶναι χωρισμὸς τῆς ψυχῆς ἀπὸ τὸ κορμί, 
ἀλλὰ εἶναι ἀλλοτρίωσις τῆς αὐτῆς ἀπὸ τὸν Θεόν· δὲν εἶναι μετάστασις ἀπὸ 
τὴν ἐπίγειον εἰς τὴν οὐράνιον ζωήν, ἀλλὰ εἶναι μετάβασις ἀπὸ τὸ φῶς εἰς τὸ 
σκότος, ἀπὸ τὴν ἀλήθειαν εἰς τὸ ψεῦδος, ἀπὸ τὴν ἐλευθερίαν εἰς τὴν τιμωρίαν, 
ἀπὸ τὴν υἱοθεσίαν τοῦ Θεοῦ εἰς τὴν τυραννίαν τοῦ διαβόλου. 62 Διὰ τοῦτον 
θρήνησον, ἄνθρωπε, τὸν ἐν ἁμαρτίαις θάνατον, διὰ τοῦ ὁποίου ἀπογυμνοῦται 
ἡ ψυχὴ τὸν ἴδιον στολισμόν της καὶ κατατραυματίζεται ταῖς ἁμαρτίαις. Ἐν-

405

410

415

420

425

430

404-405 ἡμεῖς—ἀέρα] Θεσσ. Ά  4,17   416 οἱ τάφοι—αἰῶνα] Ψαλμ. 48,12   419-422 
ἐγὼ—καίεται] Ἰωάν. 15,5-6   428 υἱοθεσίαν] Ῥωμ. 14-15   429 τὸν ἐν ἁμαρτίαις θά-
νατον] cf. Γρηγ. Ναζ. Ἐπιτάφ. εἰς Καισ. 22,2,7-3-6: ὡς ἄνθρωποι ἀποθνήσκομεν τὸν 
τῆς ἁμαρτίας θάνατον, θεοὶ γεγονότες; Τοῦτον ἐγὼ φοβοῦμαι τὸν φόβον

403 ἀνασταίνουνται L   412 ἐπιφύσουσι L: ἐπιφύλλουσι A   414 ἀνασταίνουνται L   415 
ἀποθάνουσι Α   420 μένῃ L   428 τυραννίδα Α  ||  τοῦτο L



44	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

θυμήσου τὸν καταβαίνοντα ἀπὸ Ἱερουσαλὴμ εἰς Ἱεριχώ. Διὰ τοῦτο στέναξον, 
ἄνθρωπε, διὰ τοῦ ὁποίου στερεύεται ἡ ψυχὴ τὸ ἀρχέτυπον τῆς εἰκόνος καὶ 
θάπτεται εἰς τὸν βόρβορον τῶν παθῶν, βυθίζεται εἰς τὸ σκότος τῆς ἀγνωσίας 
καὶ τελευταῖον καταχώνεται εἰς τὸ ἄσβεστον πῦρ τῆς γεέννης ἀποθανοῦσα 
παντοτινὰ τὸν πικρὸν καὶ ἀτελεύτητον θάνατον. 63 Τοῦτα τὰ δάκρυα εἶναι 
ἐπωφελῆ, τοῦτα τὰ δάκρυα εἶναι σωτηριώδη, τοῦτα τὰ δάκρυα ἐχρειάζετo 
ὁ Δαβὶδ καθ’ ἑκάστην νύκτα λούοντας τὴν κλίνην του καὶ τὴν στρωμνήν του 
μὲ τοῦτα —«λούσω καθ’ ἑκάστην νύκτα τὴν κλίνην μου, ἐν δάκρυσί μου τὴν 
στρωμνήν μου βρέξω». Τοῦτα τὰ δάκρυα χρειάσου ἐδῶ πρόσκαιρα, Χριστια-
νέ, νὰ μὴν τὰ χρειασθῇς ἐκεῖ ἀϊδίως, ὅπου ὁ κλαυθμὸς καὶ ὁ βρυγμὸς τῶν 
ὀδόντων. Τοῦτα τὰ δάκρυα κλαῦσε ἐδῶ πρόσκαιρα, ἂν θέλῃς νὰ γελᾷς μετὰ 
θάνατον ἀίδια, ἐπειδὴ «μακάριοι οἱ κλαίοντες νῦν ὅτι γελάσονται». Τοῦτα τὰ 
δάκρυα πένθησον ἐδῶ πρόσκαιρα, ἂν θέλῃς νὰ παρακληθῇς ἐκεῖ αἰώνια, ὅπου 
ἑορταζόντων ὁ ἦχος ὁ ἀκατάπαυστος, ἡ τρυφὴ ἡ ἀίδιος, ἧς γένοιτο πάντας 
ἡμᾶς ἐπιτυχεῖν.

ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ  Ι. ΤΣΙΟΤΡΑΣ

435

440

445

431 τὸν καταβαίνοντα—Ἱεριχὼ] Λουκ. 10,30   434 πῦρ τῆς γεέννης] Ματθ. 18,9; 
Μάρκ. 9,43   438-439 λούσω—βρέξω] Ψαλμ. 6,7   440-441 κλαυθμὸς—ὀδόντων] Ματθ. 
13,42   442 μακάριοι— γελάσονται] Λουκ. 6,21   444 ἑορταζόντων ἦχος] Ψαλμ. 41,5

434 τὸ πῦρ τὸ ἄσβεστον A   435 τὰ δάκρυα εἶναι om. A  440 νὰ μὴν L: ἂν δὲν θέλῃς νὰ 
Α   441 γελάσῃς Α   445 ἐπιτυχεῖν om. L



	 Β. I. Τσιότρας,  Ο «ΕΙΣ ΚΟΙΜΗΘΕΝΤΑΣ» ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΚΟΡΥΔΑΛΛΕΩΣ	 45

Summa r y

Theophilos Korydalleus’ Funeral Oration

and its Aristotelian Thematic On the Soul

Among the various writings of Theophilos Korydalleus, focusing on the 
Aristotelian interpretation and teaching practice at the major Academies 
of the Hellenic world under Ottoman rule, we find a unique work, a 
Funeral Oration. It was performed by Korydalleus himself in Constan-
tinople in the decade of 1630-40 in honor of Poulcheria, a young woman 
who passed away in her youth. The departed came from an aristocratic 
family of the Phanariotic society, since her father, Michael Vlastos, was 
a high-ranking officer of the Ecumenical Patriarchate. This discourse is 
preserved by five manuscripts and it is written in an elaborate demotic 
Greek language, enriched with a lot of ancient Greek wording and sty-
listic elements. The main goal of this paper is to study the manuscript 
tradition, the content and the sources (mainly Aristotelian and secondly 
patristic or biblical) and to produce a critical edition of the text. In this 
Oration, Korydalleus managed to simplify in a vivid and fluent language 
major Aristotelian doctrines concerning death, such as the separation of 
the soul from the body, the immortality of the soul, the meaning of fear, 
and the perception of time etc. 

VASILEIOS  I. TSIOTRAS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

