
  

  The Gleaner

   Vol 29 (2016)

  

 

  

  Η «βυζαντινή φατρία των χυδαϊστών».
Επισκοπώντας τα αντικοραϊκά δημοσιεύματα του
1811 

  Εμμ. Ν. Φραγκίσκος   

  doi: 10.12681/er.21065 

 

  

  Copyright © 2019, Εμμ. Ν. Φραγκίσκος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Φραγκίσκος Ε. Ν. (2019). Η «βυζαντινή φατρία των χυδαϊστών». Επισκοπώντας τα αντικοραϊκά δημοσιεύματα του
1811. The Gleaner, 29, 199–228. https://doi.org/10.12681/er.21065

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 07/02/2026 00:38:16



Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»

Ἐπισκοπώντας τὰ ἀντικοραϊκὰ δημοσιεύματα τοῦ 1811

ΣΤΙΣ 7 ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΥ 1811 Ο ΚΟΡΑΗΣ δὲν εἶχε τελειώσει ἀκόμη τὸ γράμ- 
μα ποὺ ἑτοίμαζε νὰ στείλει στὸν Ἀλέξανδρο Βασιλείου στὴ Βιέννη 

ἔχοντας ἀρχίσει τὸ γράψιμό του δύο ἡμέρες νωρίτερα. Ὅταν ἐπιτέλους 
τὸ ὁλοκλήρωσε εἶχε καταληκτικὴ ἡμερομηνία 15 Δεκεμβρίου.1 Ἦταν 
ἀπὸ τὰ γράμματα ποὺ τὰ ἔγραφε μὲ διακοπὲς καὶ φυσικὰ ἡ χρονικὴ ἐπι-
μήκυνση συνεπαγόταν τὸν θεματολογικὸ πλουραλισμὸ τοῦ περιεχομένου 
τους. Στὶς 7 Δεκεμβρίου, λοιπόν, ἕνα ἀπὸ τὰ θέματα ποὺ σχολίαζε σὲ 
μιὰ μακρὰ παράγραφο ἀφοροῦσε τὴ γλωσσική του θεωρία, τὴν πρόταση 
τῆς μέσης ὁδοῦ.2 Ὁρκιζόμενος ἀρχικὰ στὴ φιλία τους διαβεβαίωνε τὸν 
ἐπιστολογράφο του ὅτι οὔτε ὁ ἴδιος ἤξερε, παρὰ τὴ γνώση τῶν ἐρευνη-
τικῶν προόδων τῶν Εὐρωπαίων γύρω ἀπὸ τὴ γλώσσα, «ποῦ μέλλει νὰ 
καταντήσῃ ἢ ποίαν μορφὴν θέλει λάβειν ἡ Ρωμαίκιά μας». Ὡς ἀπόδειξη 
τῆς ἄγνοιάς του διατύπωνε παλαιότερή του προτροπή: «Ἂν νομίζετε τὴν 
μέσην ὁδὸν (ὡς κ’ ἐγὼ τὴν νομίζω) καλήν, πατεῖτε την μὲ σιωπὴν καὶ 
ἡσυχίαν, διὰ τὸν κίνδυνον μὴ συσταθῶσιν αἱρέσεις». Καὶ λίγο παρακάτω, 
προσπαθώντας νὰ πείσει τὸν φίλο του ὅτι τὰ ὅπλα τῶν ὀπαδῶν τοῦ ὀρθοῦ 
λόγου ἦταν ἀνίσχυρα ἀπέναντι στὰ ὅπλα ἑνὸς ἑσμοῦ ἀμαθῶν ραδιούργων 
(«un tas d’ignorants intrigants», κατὰ τὴ διατύπωσή του), ἐπέμενε στὴν 
προτροπή του: «μὴ πολὺ θάρρος, φίλε μου, εἰς τὸν ὀρθὸν λόγον. Μηδ’ εἰς 
τὴν μέσην ὁδόν σου. Βάδιζέ την ἥσυχα, sans faire semblant de rien, καὶ 
ἄφες καὶ τοὺς μακαρονίζοντας καὶ τοὺς χυδαΐζοντας, ἀκόμη καὶ τοὺς ὑπο-
κρινομένους ὅτι ἀκολουθοῦν καὶ αὐτοὶ τὴν μέσην ὁδὸν νὰ πολεμῶσι πρὸς 
ἀλλήλους, ἕως νὰ τοὺς ὑποτάξῃ ἢ ὁ ὀρθὸς λόγος, ἢ κἂν συγγραφεύς τις, 
πεζὸς ἢ ἔμμετρος, διάφορος ἀπ’ αὐτοὺς ὅλους τοὺς ἀνόστους καὶ ἀνοήτους 
λέξεων συρράπτας». Στὸ τέλος τῆς ἰδιωτικῆς αὐτῆς ἐκμυστήρευσης ἐπε-
κτεινόταν σὲ μιὰ ἀνάλυση τῆς γλωσσικῆς ἔλλειψης ποὺ κατ’ αὐτὸν χαρα-

1. Ἀδαμάντιος Κοραής, Ἀλληλογραφία, ἐπιμ. Κ. Θ. Δημαρὰς κ.ἄ., τ. Γ´ (1810-
1816), Ἀθήνα, ΟΜΕΔ, 1979, σ. 159-168.

2. Ὅ.π., σ. 162-163.



200	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

κτήριζε τὰ γραπτὰ μακαρονιστῶν καὶ χυδαϊστῶν. Οἱ συντάκτες τους ἀ-
γνοοῦσαν τὴν ἀξία τῶν λέξεων, «la valeur des mots», καὶ τὴν ὀρθὴ χρήση 
τους στὸν λόγο.  

Τὸν προβληματισμό του ὡς πρὸς τὸ ἐφαρμόσιμο καθολικότερα τῆς 
θεωρίας του δὲν εἶχε διστάσει νὰ τὸν ἐκθέσει καὶ δημόσια ἤδη ἀπὸ τὸν 
Μάιο ἐκείνης τῆς χρονιᾶς. Στὰ προλεγόμενα τοῦ τρίτου τόμου τῆς ἔκ-
δοσης τῶν Βίων Παραλλήλων τοῦ Πλουτάρχου, ποὺ κυκλοφόρησε τότε, 
ἔγραφε μὲ ἀπολογητικὴ καὶ αὐτοκριτικὴ διάθεση: 

«Τίποτε δὲν καινοτομῶ· ἀπὸ τὴν Ἑλληνικὴν γλῶσσαν, καὶ τὰς κατὰ 
διαφόρους περιόδους μεταβολὰς αὐτῆς, ἄλλα ἐκλέγω ὡς καλά, ἄλλα ἀπο-
βάλλω, ἢ ὡς κακά, ἢ ὡς ἀνάρμοστα εἰς τὴν σημερινὴν ἡμῶν γλῶσσαν. Ἡ 
ἐκλογὴ καὶ κρίσις ἐνδεχόμενον νὰ ἦναι σφαλμένη· ἀλλ’ ἡ κρίσις μου δὲν 
εἶναι νόμος. Ἂς τὴν ἀκολουθῇ ὅστις τὴν νομίζει ὀρθήν· ἂς τὴν ἀποβάλῃ 
ὅτινα δὲν ἀρέσκει. Τόσον ὀλιγώτερον θέλει μὲ κακοφανῆν ἡ ἀποβολή, 
ὅσον μηδ’ αὐτὸς ἐγὼ (καὶ τὸ ὁμολογῶ χωρὶς ὑπόκρισιν μετριοφροσύνης) 
ἐξεύρω τίνα τύπον ἢ μορφὴν μέλλει νὰ λάβῃ ἡ γλῶσσα.»3

Ποιά ὅμως ἦταν ἡ ἀφορμὴ ποὺ τὸν παρακίνησε στὸ τέλος ἐκείνου τοῦ 
χρόνου νὰ ἀσχοληθεῖ ξανὰ μὲ τὸ γλωσσικό, νὰ ἀμφιβάλλει γιὰ τὴ δυνα-
τότητα μόρφωσης τοῦ νεοελληνικοῦ γλωσσικοῦ συστήματος ποὺ προσ- 
κόμιζε ἡ πρόταση τῆς μέσης ὁδοῦ καὶ νὰ ἀφήνει τὴν ἐφαρμογή της στὴν 
προαίρεση τῶν πιστῶν ἀλλὰ ἀδρανῶν προκειμένου νὰ τὴν ὑποστηρίξουν 
ὀπαδῶν της, ὅπως ὁ ἴδιος ζητοῦσε; Ἡ ἀπάντηση βρισκόταν στὴν ἀρχὴ 
τῆς παραγράφου: «Βλέπω καὶ πάλιν τὰ ὑλακτήματα (clabaudages) τῶν 
Βυζαντινῶν νομοθετῶν τῆς γλώσσης καὶ ἀπορῶ περὶ τῆς τόσης αὐτῶν 
σοφίας». Πρὸς τὸ μέσον τῆς παραγράφου τοὺς ἀποκαλοῦσε «Βυζαντινή 
φατρία». Ποιούς ἄραγε ὑπαινισσόταν καὶ γιὰ ποιά «ὑλακτήματα», ὑβρι-
στικὲς δηλαδὴ κραυγὲς καὶ κακολογίες, μιλοῦσε; Ἡ ἔκφραση «βλέπω» 
σήμαινε δύο πράγματα: ἢ ὅτι ὁ Κοραὴς σχολίαζε πληροφορίες μεταβιβα-
σμένες ἀπὸ τὸν Ἀλ. Βασιλείου στὸ γράμμα του τῆς 22ης Νοεμβρίου ποὺ 
ἔφτασε στὸ Παρίσι στὶς 7 Δεκεμβρίου, μὲ πηγὴ προέλευσής τους προ-
φανῶς τὴν Κωνσταντινούπολη, ἢ ὅτι τὴν ἀφορμὴ τῶν σχολίων του εἶχαν 
δώσει δημοσιεύματα λογίων τῆς Κωνσταντινούπολης τὰ ὁποῖα ἔτυχε νὰ 
βρεθοῦν τότε στὰ χέρια του προκαλώντας τὴν ἀντίδρασή του. Τὸ ζήτημα 

3. Σελίδες ξγ´-ξδ´. Πβ. Προλεγόμενα στοὺς ἀρχαίους Ἕλληνες συγγραφεῖς, τ. Α´, 
εἰσαγωγὴ Κ. Θ. Δημαράς, φωτομηχανικὴ ἀνατύπωση, Ἀθήνα, ΜΙΕΤ, 1984, σ. 464.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 201

δὲν εἶναι τόσο ἁπλό, θὰ χρειαστεῖ νὰ καταφύγει κανεὶς σὲ ὑποθέσεις. 
Ὅμως πρῶτα νὰ γυρίσουμε ἕξι μῆνες νωρίτερα, τὸν Αὔγουστο τοῦ 1811. 

Στὶς 17 αὐτοῦ τοῦ μήνα ὁ Κοραὴς ἀπαντοῦσε σὲ τέσσερα προηγού-
μενα γράμματα τοῦ Βασιλείου.4 Τὰ θέματα τῆς ἀπαντητικῆς ἐπιστολῆς, 
ὡς συνήθως, πολλὰ καὶ διάφορα. Ἀνάμεσά τους καὶ γλωσσικὲς ὑποδεί-
ξεις: πότε γιὰ τὴ χρονικὴ αὔξηση τῶν ρημάτων, τὴν ἐγκατάλειψη τῆς 
ὁποίας ἀπαιτοῦσε τὸ ἀξίωμα «πρέπει νὰ γράφωμεν, ἂν ὄχι ὡς λαλοῦμεν, 
ὁμοίως ὅμως ὅσον εἶναι δυνατὸν μὲ τὴν λαλουμένην ἀπὸ τοὺς καλοὺς 
κἀγαθοὺς τοῦ ἔθνους γλῶσσαν»,5 καὶ πότε γιὰ τὴν ἀχρησία τῆς δοτικῆς 
ποὺ τὴν εἶχαν ὑποκαταστήσει στὰ νέα ἑλληνικὰ ἡ γενικὴ καὶ ἡ αἰτιατικὴ 
πτώση (παρέθετε σχετικὰ παραδείγματα).6 Μετὰ τὸ δεύτερο σχόλιο προ-
χωροῦσε ὁ Κοραὴς σὲ ἀνάλυση τῆς γλωσσικῆς κατάστασης τοῦ ἔθνους 
καὶ οἱ παρατηρήσεις του προϊδέαζαν γιὰ ὅσα ἐπρόκειτο νὰ ἐπαναλάβει 
στὸν Βασιλείου τὸν Δεκέμβριο, ὅπως εἴδαμε, τοῦ ἴδιου χρόνου. Ἀντιγρά-
φω τὸ σχετικὸ ἀπόσπασμα: 

«εἰς τὰ τοιαῦτα δὲν χρειάζονται φιλονεικίαι· τῶν γλωσσῶν τὸ πρᾶγμα 
δὲν ὁμοιάζει ἄλλα πράγματα. Εἶναι πρᾶγμα ἐπίζηλον ἢ Π ί ζ ο υ λ ο ν 
(delicat) ἡ μόρφωσίς των. Εἶναι πολλὰ παραδείγματα εἰς ὅλας σχεδὸν 
τὰς γλώσσας, ἐκ τῶν ὁποίων φαίνεται, ὅτι πολλάκις εἰς τὴν εἰσαγωγὴν 
καὶ μόρφωσιν καὶ λέξεων καὶ φράσεων νικᾷ ἡ ἀμάθεια τὸν ὀρθὸν λόγον, 
καὶ τότε μάλιστα, ὅταν, διὰ νὰ ἀποφύγῃ τὴν μάστιγα τοῦ ὀρθοῦ λόγου, 
καταφεύγῃ εἰς φατρίας καὶ συνωμοσίας, καὶ συγκροτῇ δορυφορίαν ἀν-
δραρίων, οἱ ὁποῖοι σκέψιν οὐδεμίαν περὶ γλώσσης ποτὲ δὲν ἔκαμαν. Διὰ 
τοῦτο, πάλιν σὲ λέγω, φίλε, φεῦγε τὰς περὶ τούτου φιλονεικίας, αἱ ὁποῖαι 
ἐπικυροῦσι πολλάκις τὸ ὁποῖον ζητεῖ τις νὰ ἀκυρώσῃ. Εὔχου μόνον τὴν 
ἀποτροπὴν τῶν χειροτέρων, καὶ γράφε ὡς κρίνεις, ἀφίνων κ’ ἐκείνους νὰ 
μακαρονίζωσι καὶ νὰ ἠτριάζωσιν,7 ὡς ἀγαποῦν. Ἔπειτα, ἐὰν ἡ γλῶσσα 
εἶναι, ὡς ἀναμφιβόλως εἶναι, πρᾶγμα δημοκρατικόν,8 ἔχουσι καὶ αὐτοὶ τὸ 

4. Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 125.
5. Ὅ.π., σ. 127.
6. Ὅ.π., σ. 129.
7. Ὑπαινιγμὸς στὸν Ἄνθιμο Γαζὴ ποὺ ὡς ἀρχισυντάκτης τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ» 

εἶχε εἰσαγάγει τὸν ὅρο «ἤτριον» πρὸς δήλωση τῆς ἔννοιας τοῦ τυπογραφικοῦ φύλλου, 
τοῦ τεύχους, καὶ συμμετεῖχε στὶς γλωσσικὲς ἀντιπαραθέσεις στὶς σελίδες τοῦ περιο-
δικοῦ.

8. Τὴν ἰδέα ὅτι στὸ ἀναπαλλοτρίωτο κτῆμα τοῦ ἔθνους, ὅπως χαρακτήριζε τὴ 
γλώσσα, «μετέχουν ὅλα τὰ μέλη τοῦ ἔθνους μὲ δημοκρατικὴν... ἰσότητα», τὴν εἶχε δια- 



202	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

δικαίωμα νὰ λέγωσι τὴν γνώμην των. Τὸ κακὸν εἶναι ὅτι μόλις ἐγνωρί-
σθη τὸ δικαίωμα τοῦτο, μόλις ἄρχισε νὰ κινῆται τὸ ἔθνος εἰς μόρφωσιν 
τῆς φωνῆς του, καὶ ἀνεβλάστησαν δύο φατρίαι, ἡ μία κλίνουσα εἰς τὸ 
ὀχλοκρατικὸν καὶ ἡ ἄλλη εἰς τὸ ὀλιγαρχικόν. Τὸ σύστημα τῶν ὀχλοκρα-
τικῶν εἶναι ἁπλούστατον, ἐπειδὴ εἰς ἕνα μόνον σκοπὸν ἀποβλέπει, ὡς 
καὶ εἰς τὰς κακὰς πολιτείας, τὴν ὑπερίσχυσιν τοῦ ὄχλου.Τὸ ὀλιγαρχικὸν 
ἐξεναντίας εἶναι πολυκέφαλος ὕδρα.»9 

Στοὺς φορεῖς  τῆς πολυτασικῆς γλωσσικῆς ὀλιγαρχίας θὰ κατατάξει τὸν 
ἀρχαϊστὴ Νεόφυτο Δούκα, τὸν Ἄνθιμο Γαζὴ καὶ τὸν ὑπὸ τὴ διεύθυνσή 
του νεοϊδρυμένο στὴ Βιέννη «Λόγιο Ἑρμὴ» καθὼς καὶ τὴ νεοσύστατη 
ἐπίσης Ἀκαδημία (σωστότερα Φιλολογικὴ Ἑταιρεία) τοῦ Βουκουρεστίου, 
ποὺ «διϊσχυρίζεται καὶ αὐτὴ νὰ δώσῃ νόμους εἰς γλῶσσαν, ἥτις δὲν ἔλαβε 
τοὺς ἀληθινούς της νομοθέτας, ὁποῖοι εἶναι συγγραφεῖς καὶ ποιηταὶ κλασ-
σικοί». 

Ἄν ἡ ἀναφορὰ στοὺς ἐκπροσώπους τοῦ ὀλιγαρχικοῦ συστήματος ἔ-
γινε ὀνομαστικά, μιὰ καὶ γνώριζε τὰ δημοσιεύματα ποὺ εἶχαν δεῖ τότε 
τὸ φῶς, τοῦ Δούκα αὐτοτελῶς,10 τῶν δύο ἄλλων στὶς σελίδες τοῦ «Λόγι-
ου Ἑρμῆ»,11 στὴν περίπτωση τοῦ ὀχλοκρατικοῦ δὲν ὑπῆρξε καμιὰ ἔστω 
νύξη σὲ πρόσωπα καὶ κείμενα, μολονότι ἐκεῖνο τὸν καιρὸ εἶχαν ἐπίσης 

τυπώσει κατὰ τὴν ἔκθεση τῆς γλωσσικῆς του θεωρίας στὰ προλεγόμενα («Ἐπιστολὴ 
πρὸς Ἀλέξανδρον Βασιλείου») τῆς ἔκδοσης τῶν Αἰθιοπικῶν τοῦ Ἡλιόδωρου, 1804, σ. 
49 [= Προλεγόμενα στοὺς ἀρχαίους Ἕλληνες συγγραφεῖς, ὅ.π., σ. 50].

9. Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 129.
10. Βλ. Αἰκατερίνη Κουμαριανοῦ, «Βιβλιογραφικὰ ἀπὸ τὴν διαμάχη Κοραῆ – 

Δούκα», Ὁ Ἐρανιστὴς 1 (1963), 61-62 καὶ ἀναλυτικότερα Νεόφυτος Χαριλάου, Ὁ 
Νεόφυτος Δούκας καὶ ἡ συμβολή του στὸ νεοελληνικὸ Διαφωτισμό, διδ. διατριβή, 
Ἀθήνα 2002, σ. 314 κ.ἑ., 366-372.

11. Ὁ Ἄνθιμος Γαζὴς περιοριζόταν σὲ ὑποσελίδιες παρατηρήσεις πάνω στὰ 
γλωσσικὰ ἄρθρα τῶν συνεργατῶν τοῦ περιοδικοῦ, ἐπιδοκιμαστικὲς ἢ ἀπορριπτικὲς 
θέσεων τοῦ περιεχομένου τους, βλ. π.χ. ἐδῶ σημ. 30. Ὅσο γιὰ τὴ Φιλολογικὴ Ἑται-
ρεία Βουκουρεστίου, στὸν «Λόγιο Ἑρμὴ» τοῦ 1811 δημοσιεύτηκαν τὰ πρακτικὰ τῆς 
συνέλευσης τῆς 15ης Ὀκτ. 1810 «περὶ τῆς ὁμιλουμένης Ἑλληνικῆς γλώσσης», σ. 
86-90, μὲ θέσεις ποὺ ἐπιβεβαίωναν τὴν ἔνταξή της στὸ πολυτασικὸ σύστημα. Γενικὴ 
ἐπισκόπηση τῶν γλωσσικῶν δημοσιευμάτων τοῦ περιοδικοῦ ἐκείνη τὴν περίοδο βλ. 
στὸ πόνημα τοῦ Βάλτερ Ποῦχνερ, Ἡ γλωσσικὴ σάτιρα στὴν ἑλληνικὴ κωμωδία τοῦ 
19ου αιώνα, Ἀθήνα 2001, σ. 40-45, πβ. τοῦ ἴδιου, Ἰακωβάκη Ρίζου Νερουλοῦ Τὰ 
θεατρικὰ (Ἀσπασία 1813, Πολυξένη 1814, Κορακιστικὰ 1813), Ἀθήνα, Θεατρικὴ 
Βιβλιοθήκη, Ἵδρυμα Κώστα καὶ Ἑλένης Οὐράνη, Ἀθήνα 2002, σ. 174-179.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 203

διατυπωθεῖ δημόσια ἀπόψεις ὑπερασπιστικὲς τοῦ λαϊκοῦ ἰδιώματος ἀ-
πέναντι μάλιστα στὴ δική του θεωρία γιὰ τὴ δυνατότητα διόρθωσης τῆς 
γλώσσας. Καὶ ἐντυπωσιάζει ἀκόμη περισσότερο ἡ ἀποσιώπηση, ὅταν 
γνωρίζουμε ὅτι ὁ Ἀλ. Βασιλείου τοῦ εἶχε στείλει τὸν Ἰούλιο τοῦ 1811 δι-
άφορες ἐκδόσεις «μετὰ καὶ βιβλιδίου στιχηροῦ ἀσμάτων Ἀνακρεοντείων 
εἰς τὴν Ρωμαίκιαν μας», ὅπως τοῦ θύμιζε ὁ ἀποδέκτης τους στὸ γράμμα 
ἀκριβῶς τῆς 17ης Αὐγούστου,12 ἐκεῖ δηλαδὴ ὅπου θὰ ἀνέπτυσσε ἀμέσως 
ὕστερα τὶς ἰδέες του καὶ τὴ δική του ὀπτικὴ γιὰ τὴ γλωσσικὴ κατάσταση 
τοῦ ἔθνους. Ἡ περιγραφὴ δὲν ἀφήνει ἀμφιβολίες ὅτι τὸ μικρὸ ὡς πρὸς τὸ 
σχῆμα βιβλίο (12ο) δὲν ἦταν ἄλλο ἀπὸ τὰ Λυρικὰ τοῦ Ἀθανάσιου Χρι-
στόπουλου ἐκδεδομένα στὴ Βιέννη τὸ 1811. Καὶ μπορεῖ τὰ ἀνάλαφρα 
στιχουργήματα νὰ μὴν ἔδειχναν παρὰ τὴν κίνηση τοῦ ποιητῆ νὰ προβά-
λει ὡς μέσο σύγχρονης λογοτεχνικῆς ἔκφρασης τὴ δημοτική, ὅμως στὴν 
ἔκδοση καὶ μάλιστα στὶς πρῶτες σελίδες μετὰ τὸν πρόλογο τῶν ἐκδοτῶν 
δημοσιευόταν ἀνώνυμα ἕνα μαχητικὸ πεζὸ κείμενο γιὰ τὴ γλώσσα, τὸ 
«Ὄνειρον».13 Ἔχουν εἰπωθεῖ πολλὰ ἂν πρέπει νὰ προσγραφεῖ στὸν δεκα-
εννιάχρονο τότε Στέφανο Κανέλλο ἢ στὸν ἴδιο τὸν Χριστόπουλο,14 γεγο- 
νὸς πάντως εἶναι ὅτι σ’ αὐτὸ βαλλόταν μὲ θεατρικόμορφο αἰχμηρὸ λόγο τὸ 
γλωσσικὸ ὕφος τοῦ Κοραῆ, τὰ «κορακιστικά»,15 ἕνας ὅρος ποὺ δύο χρόνια 
ἀργότερα θὰ ἔδινε τὸν τίτλο στὴν κωμωδία τοῦ Ἰακωβάκη Ρίζου Νερου-
λοῦ. Τελειωμένη ἤδη ἀπὸ τὸν συγγραφέα της ὁπωσδήποτε στὰ 1811 εἶχε 
διασκεδάσει τοὺς φαναριώτικους κύκλους τῆς Κωνσταντινούπολης πολὺ 
πρὶν ἀπὸ τὸ τύπωμά της τὸ 1813 κατὰ τὴ μαρτυρία τοῦ Χριστόπουλου,16 
ποὺ ζοῦσε τὴν ἐποχὴ αὐτὴ ἐκεῖ ὅπως καὶ ὁ Κανέλλος, καὶ πιθανὸν ὁ συγ-
γραφέας τοῦ «Ὀνείρου», ἂν δὲν ἐπρόκειτο γιὰ σύμπτωση, νὰ ὑπέκλεψε 

12. Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ΄, σ. 128. 
13. Λυρικά, 1811, σ. 7-29. Στὴ συνέχεια οἱ παραπομπὲς στὸ «Ὄνειρο» θὰ γίνο-

νται στὴν ἀναδημοσίευσή του ἀπὸ τὸν Ἐμμ. Ι. Μοσχονά, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση 
στὴν κοραϊκὴ «μέση ὁδό», Ἀθήνα 1981, σ. 63-72.

14. Τὴ σειρὰ τῶν μελετητῶν ποὺ τοὺς ἀπασχόλησε τὸ θέμα (Λ. Βρανούσης, Γ. 
Βαλέτας, Κ. Θ. Δημαράς, Λ. Πολίτης, Ν. Camariano, Ἑλ. Τσαντσάνογλου, Ἐμμ. 
Μοσχονάς, V. Rotolo, Θ. Γραμματάς, Φ. Ἠλιού) καὶ ἀνάλυση τῶν ἀπόψεών τους βλ. 
στὸ Βάλτερ Ποῦχνερ, Ἡ γλωσσικὴ σάτιρα, ὅ.π., σ. 84-91.

15. Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση, ὅ.π., σ. 65.
16. Σὲ γράμμα του ἀπὸ 10 Νοεμβρίου 1811 στὸν Ἀθανάσιο Ψαλίδα, πρωτοδη-

μοσιευμένο στὸ π. Ἑστία 5 (1878), 321 καὶ ἐκδεδομένο ἀργότερα καὶ ἀπὸ ἄλλους. Βλ. 
τώρα Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, ὅ.π., σ. 5. Στὸ γράμμα θὰ ἐπανέλθουμε στὴ συνέχεια.



204	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

τὴ μειωτικὴ ἔκφραση μέσα ἀπὸ τοὺς δρόμους τῆς ἀνεπίσημης κυκλοφο-
ρίας τοῦ ἔργου ἢ νὰ τὴν χρησιμοποίησε μὲ τὴ συγκατάθεση τοῦ κωμω-
διογράφου. Ὅτι ὁ Κοραὴς θὰ ξεφύλλισε τὰ Λυρικὰ πρέπει νὰ θεωρεῖται 
βέβαιο, ἀφοῦ χαρακτήρισε τὰ δημοσιευόμενα ἐκεῖ ποιήματα «ἄσματα 
ἀνακρεόντεια» γνωρίζοντας τί σήμαιναν οἱ λέξεις,17 ἴσως μάλιστα νὰ εἶναι 
ὁ πρῶτος ποὺ συσχέτισε τὰ στιχουργήματα τοῦ Χριστόπουλου μὲ ἐκεῖνα 
τοῦ Τήιου λυρικοῦ ποιητῆ.18 Τότε ὅμως πῶς δὲν διάβασε τὸ «Ὄνειρο» καὶ 
πῶς δὲν ἐξοργίστηκε μὲ τὸ περιεχόμενό του, ὅπως συνέβη ὅταν ἀργότερα 
ἔπεσαν στὰ χέρια του τυπογραφικὰ φύλλα τῆς κωμωδίας του Νερου-
λοῦ;19 Ἡ ἀνάγνωση ἑνὸς κειμένου ἀνατρεπτικοῦ τῆς δικῆς του γλωσσικῆς 
πρότασης, ὑπὸ τύπον μάλιστα διαλόγου γραμμένου μὲ γελοιογραφικὴ 
διάθεση ἀνάμεσα στὸν ἀφηγητὴ τοῦ ὀνείρου καὶ τὶς κακόμορφες ἀδελφὲς 
Μιξοβάρβαρη γλώσσα καὶ Ὀρθογραφία, θὰ περίμενε κανεὶς νὰ προκαλέ-
σει τὴ βίαιη ἀντίδρασή του ποὺ πάντως δὲν ἀνιχνεύεται στὶς ψύχραιμες 
διατυπώσεις του στὸ γράμμα τῆς 17ης Αὐγούστου, ὅπου ἀρκέστηκε σὲ 
μιὰ κοινωνιολογίζουσα ἀνάλυση τῆς ἑλληνικῆς γλωσσικῆς πραγματικό-
τητας καὶ σὲ προτροπὲς γιὰ ἀποχὴ ἀπὸ διαμάχες γιὰ τὴ γλώσσα. Μή-
πως τελικὰ αὐτοσυγκρατήθηκε θεωρώντας ματαιοπονία τὴ σύγκρουση 
μὲ τοὺς ἀντιπάλους του τῶν ὁποίων ἄλλωστε προεξοφλοῦσε τὴ νίκη, κα-
θὼς πίστευε ὅτι οἱ φορεῖς τῆς ἀμάθειας συσπείρωναν στὶς τάξεις τους 
περισσότερους μανιώδεις ὀπαδοὺς ἀπ’ ὅσους οἱ πιστοὶ τοῦ ὀρθοῦ λόγου;20 
Ἢ μήπως ὑπερίσχυσαν μέσα του οἱ ἐπιφυλάξεις ὡς πρὸς τὶς προοπτικὲς 
ἐφαρμογῆς τῆς δικῆς του πρότασης, ποὺ τὸν διακατεῖχαν σὰν ἀληθινὸ 

17. Ὁ Ἀνακρέων συγκαταλεγόταν ἀπὸ παλιὰ μεταξὺ τῶν συγγραφέων ποὺ εἶ-
χαν γίνει ἀντικείμενο τῶν φιλολογικῶν καὶ κριτικῶν μελετῶν του, βλ. Νικόλαος Α. 
Ε. Καλοσπύρος, Ὁ Ἀδαμάντιος Κοραὴς ὡς κριτικὸς φιλόλογος καὶ ἐκδότης, διδ. δια- 
τριβή, Ἀθήνα 2006, τ. Α΄, σ. 207, 458-459, 482. Παραπομπὲς γιὰ γραμματικὰ καὶ 
ἑρμηνευτικὰ ζητήματα στὴν ποίηση τοῦ Ἀνακρέοντα ἀπαντοῦν αὐτὰ τὰ χρόνια καὶ 
στὰ προλεγόμενα τῶν ἐκδόσεών του.

18. Γιὰ τὴ συσχέτιση ἀργότερα ἀπὸ ἄλλους καὶ γιὰ τὸν τίτλο «νέος Ἀνακρέων» 
ποὺ ἀποδόθηκε στὸν Χριστόπουλο βλ. Μαριλίζα Μητσοῦ, «Τὰ Λυρικὰ τοῦ Ἀθανάσιου 
Χριστόπουλου. Ἀνακρεοντισμός, Εὐδαιμονισμός, Λιμπερτινισμός», στὸν συλλογικὸ 
τόμο Φαναριώτικα καὶ ἀστικὰ στιχουργήματα στὴν ἐποχὴ τοῦ νεοελληνικοῦ Διαφω-
τισμοῦ, Ἀθήνα, Ἀκαδημία Ἀθηνῶν/ΚΕΜΝΕ, 2013, σ. 361.

19. Βλ. παρακάτω, σημ. 79.
20. Πβ. ὅσα ἔγραφε στὸν Ἀλ. Βασιλείου ἤδη ἀπὸ τὶς 6 Αὐγούστου 1804: «σπα-

νιάκις νικᾷ ὅστις λαλεῖ δικαιότερα», Ἀδαμάντιος Κοραής, Ἀλληλογραφία, τ. Β´ 
(1799-1809), Ἀθήνα, ΟΜΕΔ, 1966, σ. 178.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 205

ἐρευνητὴ ἀπέναντι σ’ ἕνα θέμα «πίζουλο», δηλαδὴ ἐπισφαλὲς καὶ ἐπίμα-
χο;21 Ἀλλὰ ἂς μὴ παραγνωρίσουμε τὴν ὕπαρξη μιᾶς ἀκόμη παραμέτρου 
ποὺ ἀσφαλῶς θὰ καθόρισε τὴ συγκεκριμένη στάση, τὸ γεγονὸς δηλαδὴ 
ὅτι ἐκεῖνο τὸ διάστημα τὸν διέκρινε ὁρατὴ ψυχικὴ εὐεξία. Πρόσφατα εἶχε 
τιμηθεῖ μὲ τὸ δεκαετηρικὸ βραβεῖο τοῦ γαλλικοῦ κράτους γιὰ τὴν ἔκδοση 
τοῦ Ἱπποκράτη (1800), εἶχε ἐπιδώσει νωρίτερα στὸν Ναπολέοντα μαζὶ 
μὲ τοὺς γάλλους συνεργάτες τοῦ ἔργου τὸν δεύτερο τόμο τῆς γαλλικῆς με-
τάφρασης τοῦ Στράβωνα, εἶχε ἐγκαινιάσει τὴ σειρὰ τῶν Παρέργων τῆς 
Ἑλληνικῆς Βιβλιοθήκης καὶ ἑτοίμαζε καὶ μιὰ τρίτη ἀνεξάρτητη ἀπὸ τὶς 
προηγούμενες μὲ κείμενα ποὺ ἡ ἐπιλογή τους πρόδιδε ἀκριβῶς τὴν εὐδια- 
θεσία ἐκείνων τῶν χρόνων (Αἰσώπειοι Μύθοι, Ἀστεῖα Ἱεροκλέους, Ἰλιὰς 
Α, μὲ τὰ τερπνὰ προλεγόμενα τοῦ Παπατρέχα), δημοσιεύοντας ἐκεῖ με-
ταφρασμένα ἀπὸ τὸν ἴδιο ἀκόμη καὶ ξενόγλωσσα ἀνέκδοτα ἀλλὰ καὶ δι-
ηγούμενος εὔθυμες ἱστορίες στὰ γράμματά του22 ἢ μιλώντας σ’ αὐτὰ γιὰ 
τὴν κυκλοφορία στὴ Γαλλία δημοσιευμάτων ποὺ σατίριζαν καὶ παρωδοῦ-
σαν τὴ φθορὰ τῆς γαλλικῆς γλώσσας ἀπὸ σύγχρονους συγγραφεῖς23 κλπ. 
Ἔχω τὴν ἐντύπωση πὼς αὐτὸ τὸ κλίμα τῆς καλῆς θυμικῆς κατάστασης 
ἀπορρόφησε τότε ὡς ἕνα μεγάλο βαθμὸ τοὺς κραδασμοὺς τῶν ἐναντίον 
του προσβολῶν.

Ἤδη ἀπὸ τὸν Ὀκτώβριο στὴν ἀλληλογραφία τῶν δύο φίλων γινόταν 
συζήτηση γιὰ τὴν «ὀχλοκρατία» στὴ γλώσσα καὶ τοὺς ὀπαδούς της καὶ 
ὁ Κοραὴς δὲν ἔβλεπε ἄλλο τρόπο ἀντιμετώπισής της παρὰ «τὴν φρόνι-
μον ὑπόκρισιν· ἤγουν νὰ μὴ τοὺς ἐναντιόνεταί τις ἐκ τοῦ προφανοῦς περὶ 
γλώσσης, διὰ νὰ μὴ δώσῃ ἀφορμὴν εἰς αὐτοὺς νὰ κάμωσι τὰς ἀμόρφους 

21. Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Ἡ ἔρευνα ὡς ἐπιστημονικὸς ὅρος στὸν Ἀδαμάντιο 
Κοραή», Ὁ Ἐρανιστὴς 22 (1999), 155. Ὡς πρὸς τὴ σημασία τῆς λ. πίζουλος, ὁ ἴδιος 
ὁ Κοραὴς γράφει σὲ ἐπιστολὴ τοῦ 1812: «τὰ λεγόμενα εἶναι ὀλίγον ἐπισφαλῆ καὶ 
ἐπίζηλα ἢ πίζουλα», Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 187, ἐνῶ λημματογραφώντας τὴ 
λ. «ἐπίζηλος» στὰ Ἄτακτα, τ. Δ´1, 1832, σ. 132 (βλ. φωτομηχανικὴ ἀνατύπωση τῶν 
τόμων μὲ εἰσαγωγὴ Στερ. Φασουλάκη, Χίος 2009), θὰ παραθέσει τρεῖς ἑρμηνεῖες του 
ἀνάλογα μὲ τὰ συμφραζόμενα: ἐπισφαλής, ἐπίφθονος, ἐπικίνδυνος. 

22. Γιὰ τὴ σημασία τῆς περιόδου αὐτῆς στὴ ζωὴ τοῦ Κοραῆ βλ. Ἐμμ. Ν. Φρα-
γκίσκος, «‘‘Νόστιμος, ἀστεῖος, πράος’’: ἡ αἴσθηση τοῦ χιοῦμορ στὸν Ἀδαμάντιο Κο-
ραή», Λόγος καὶ χρόνος στὴ νεοελληνικὴ γραμματεία (18ος-19ος αἰώνας), Πρακτικὰ 
Συνεδρίου πρὸς τιμὴν τοῦ Ἀλέξη Πολίτη, Ρέθυμνο 12-14 Ἀπριλίου 2013, Πανεπιστη-
μιακὲς ἐκδόσεις Κρήτης, Ἡράκλειο 2015, σ. 264-270.

23. Ἐπιστ. πρὶν ἀπὸ 13 Ἰουλ. 1812 πρὸς Ἀλ. Βασιλείου, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., 
τ. Γ´, σ. 210. 



206	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

τῆς κεφαλῆς των ἰδέας συστηματικάς, καὶ συγκροτήσωσι αἵρεσιν καὶ 
ἀνεγείρωσι κριτήριον νομοθετικὸν περὶ γλώσσης».24 Ἐπαναλάμβανε τὴ 
θέση του ὅτι μόνο «οἱ ἔνδοξοι ποιηταὶ καὶ συγγραφεῖς γίνονται νομοθέται 
τῆς γλώσσης», ἐκεῖνοι δηλαδὴ ποὺ προικισμένοι μὲ εὐαισθησία δίνουν 
στὴ γλωσσικὴ ὕλη «μορφὴν ὡραίαν καὶ θελκτήριον».25 Φαίνεται πὼς ὁ 
Βασιλείου τὸν εἶχε πληροφορήσει γιὰ κάποιο δημοσίευμα μὲ θέσεις ὑ-
πὲρ τῆς γραπτῆς χρήσης τῆς κοινῆς γλώσσας καὶ ζητοῦσε τὴ γνώμη 
του γιὰ τὸ ἂν ἔπρεπε καὶ μὲ ποιὰ ἐπιχειρηματολογία νὰ δοθεῖ ἀπάντηση 
στὰ περιεχόμενά του. Πράγματι, ἐπρόκειτο γιὰ ἄρθρο περιλαμβανόμενο 
στὸ τεῦχος τῆς 1ης καὶ ἡ συνέχειά του σὲ ἐκεῖνο τῆς 10ης Ὀκτωβρίου 
1811 τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ»,26 ὅπου ἀντικρούονταν οἱ γλωσσικὲς ἀπόψεις 
τοῦ λόγιου ἐμπόρου τὶς ὁποῖες εἶχε ἀναπτύξει σὲ μιὰ ἐπιστολή του πρὸς 
τὸν ἐκδότη Ἄνθιμο Γαζὴ δημοσιευμένη στὸ τεῦχος τῆς 1ης Μαΐου.27 Τὸ 
ἄρθρο μὲ τίτλο «Ἐπιστολὴ Πρὸς τὸν Ἀλέξανδρον Βασιλείου» καὶ τοπο-
χρονολογία Κωνσταντινούπολη 26 Ἰουνίου 1811 εἶχε γραφεῖ ἀπὸ λόγιο 
κρυπτόμενο ὑπὸ τὸ ἀρχικώνυμο Ν. Στὴ δική του ἐπιστολὴ στὸν Ἄνθιμο 
Γαζὴ ὁ Βασιλείου, φορτισμένος κυρίως ἀπὸ τὴ διαμάχη του μὲ τὸν Νεό-
φυτο Δούκα ποὺ εἶχε ξεκινήσει ἀπὸ τὸ 1809 μὲ τὴν κυκλοφορία καὶ ἀπὸ 
τὶς δύο πλευρὲς μαχητικῶν φυλλαδίων,28 καταδίκαζε τὴν πλάνη τῶν ἀρ-
χαϊστῶν γιὰ τὴν ἐμμονή τους στὴ νεκρανάσταση τῆς ἀρχαίας καὶ ὑπερα-
σπιζόταν τὴν ἄποψη τοῦ Κοραῆ γιὰ τὴν υἱοθέτηση τῆς «συνήθους γλώσ-
σης» ὡς μοναδικοῦ ὀργάνου ἀπόκτησης καὶ διάδοσης τῶν φώτων ὑπὸ τὴν 
προϋπόθεση τῆς καλλιέργειάς της, κατὰ τὸ παράδειγμα τῶν εὐρωπαϊκῶν 
ἐθνῶν, μέσω προσεκτικῶν καὶ λελογισμένων, μὲ βάση τὸ γλωσσικὸ πρό-
τυπο τῆς Ἀρχαιότητας, διορθώσεων στὴ γραμματικὴ καὶ τὴν ἐκφραστική 
της δομὴ ὅσο καὶ στὸν λεξιλογικό της πλοῦτο. Δεδομένης μάλιστα τῆς 
προσκόλλησης στὸ σῶμα της πλήθους ξενόγλωσσων συμφύσεων ποὺ ἀλ-
λοίωναν τὴ μορφὴ καὶ τὸν χαρακτήρα της, αὐτὲς ἔπρεπε ἐξάπαντος νὰ 
ἐξαλειφθοῦν (στὸ κείμενο τῆς ἐπιστολῆς παρέθετε παραδείγματα τέτοιων 
ἐπεμβάσεων). Παράλληλα θίγονταν ἐκεῖ καὶ θέματα γενικότερου γλωσ-
σικοῦ ἐνδιαφέροντος, ὅπως αὐτὰ τῶν μεταφράσεων ἀπὸ ξένες γλῶσσες 

24. Ἐπιστ. πρὶν ἀπὸ 1 Νοεμ. 1811 στὸν ἴδιο, ὅ.π., σ. 145.
25. Ὅ.π., σ. 146.
26. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος 1811, σ. 321-328 καὶ 329-336 ἀντίστοιχα.
27. Ὅ.π., σ. 129-147.
28. Βλ. σημ. 10.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 207

καὶ τῶν ἐπιπτώσεών τους στὴ διαμόρφωση τῆς ἑλληνικῆς, τῆς χρησιμό-
τητας τῶν παραφράσεων ἀρχαίων κειμένων ἀλλὰ καὶ τῆς σύνταξης νε-
οελληνικῶν γλωσσαρίων μὲ ἀφορμὴ νεοτύπωτες σχετικὲς ἐκδόσεις, τῆς 
ἀνάγκης νὰ γενικευτεῖ ἡ προσωνυμία «Γραικὸς» ὡς ἐθνικὸ ὄνομα, τοῦ 
τρόπου ἐξελληνισμοῦ τῶν ξένων ὀνομάτων κ.ἄ. Ὅλες οἱ παρατηρήσεις 
του ἀπηχοῦσαν τὴ γλωσσικὴ ἰδεολογία τοῦ Κοραῆ καθὼς ἄλλωστε ἔκλει-
νε τὴν ἐπιστολὴ μὲ ἕνα ἀπόσπασμα γράμματος τοῦ φίλου του πρὸς τὸν 
ἴδιο, χωρὶς νὰ κατονομάσει τὴν πηγὴ καὶ τὸν συντάκτη του, πάνω στὴ 
χρησιμότητα τοῦ γλωσσάριου τοῦ Γεώργιου Κρομμύδη Διατριβὴ ἐπὶ τῆς 
καταστάσεως τῆς κοινῆς ἡμῶν γλώσσης, ποὺ εἶχε ἐπικρίνει νωρίτερα 
στὸν «Λόγιο Ἑρμὴ» ὁ Ἄνθιμος Γαζής.29 Σημειωτέον ὅτι ὁ ἐκδότης τοῦ 
περιοδικοῦ δὲν ἔχανε τὴν εὐκαιρία, ὅπου ἔκρινε σκόπιμο, κυρίως σὲ ση-
μεῖα ποὺ θεωροῦσε ὅτι τὸν ἔθιγαν προσωπικά, νὰ ἀντιφέρεται μὲ ὑποσε-
λίδια σχόλια στὶς θέσεις καὶ τοὺς ἐκφραστικοὺς τρόπους τοῦ Βασιλείου.30

Ἀντικρούοντας αὐτὲς ἀκριβῶς τὶς θέσεις στὰ τεύχη τῆς 1ης καὶ 10ης 
Ὀκτωβρίου ὁ ἀνώνυμος Κωνσταντινουπολίτης, ἄνθρωπος μὲ στοχαστικὴ 
σκέψη καὶ εὐρυμάθεια καὶ ἕνα συμβατικὸ λόγιο γλωσσικὸ ὕφος διανθι-
σμένο ἐνίοτε μὲ δημοτικότερη φρασεολογία, σχεδίασε καλὰ τὴ δομὴ τοῦ 
κειμένου του. Ἄρχιζε μὲ ἕνα προλόγισμα ἐπαινετικὸ τῆς φιλογένειας τοῦ 
Βασιλείου ἀλλὰ καὶ ὀρθώνοντας ἐξαρχῆς ἀμφιβολίες ἐπὶ ὅσων ἐκεῖνος 
εἶχε γράψει, οἱ ὁποῖες ὅμως ἔπρεπε νὰ γίνουν ἀντικείμενο ἔρευνας γιὰ νὰ 
μὴν ὁδηγήσουν σὲ ἀπατηλὰ συμπεράσματα. «Καὶ μία ἀπάτη –ἔγραφε μὲ 
ἀξιωματικὸ ὕφος– εἶναι ἕνα βῆμα ὀπισθοδρομήσεως ἀπὸ τὸν σκοπὸν τῆς 
παιδείας, καθὼς μία ἀλήθεια εἶν’ ἕνα βῆμα πρὸς αὐτόν». Ἔπειτα ἀκολου-
θοῦσε ἡ ἔκθεση τῶν κριτικῶν συλλογισμῶν του. Συμφωνοῦσε καταρχὰς 

29. Ὅ.π., σ. 146. Τὸ ἀπόσπασμα προέρχεται ἀπὸ τὸ γράμμα τῆς 18ης Ἰαν. 
1811, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 90. Γιὰ τὴ δυσμενὴ κριτικὴ τοῦ Γαζῆ βλ. Ἑρμὴς 
ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 25-27 καὶ 393-398.

30. Πότε π.χ. γιὰ νὰ ὑπερασπιστεῖ τὸν ὅρο «ἤτριον», πότε γιὰ νὰ προτείνει τὴν 
ἐπανάχρηση τῆς δοτικῆς στὴ σύνταξη ὁρισμένων ρημάτων ἀντὶ τῆς αἰτιατικῆς, πότε 
γιὰ νὰ ἀμφισβητήσει τὴν ἄποψη ὅτι ἦταν ἀνάρμοστη ἡ υἱοθέτηση στὰ ἑλληνικὰ ξένων 
ἐκφράσεων καὶ πότε γιὰ νὰ τονίσει τὴν προτεραιότητα ποὺ ἔπρεπε νὰ ἔχει ἡ ἔκδοση 
διδακτικῶν ἐγχειριδίων καὶ ἡ συγγραφὴ βιβλίων γιὰ τὴν ἱστορία, ἀρχαιολογία, γε-
ωγραφία, βοτανολογία, γεωργία καὶ ἐθιμογραφία κάθε τόπου, ὥστε νὰ καλλιεργηθεῖ 
καὶ ἐμπλουτιστεῖ ἡ γλώσσα, ἀντὶ τῶν παραφράσεων ἔργων τῆς ἀρχαίας γραμματείας 
καὶ τῆς σύνταξης γλωσσαρίων. Πβ. τὰ σχόλια τοῦ Κοραῆ γιὰ τὸ δημοσίευμα τοῦ Βα-
σιλείου καὶ τὶς ἐνστάσεις τοῦ Γαζῆ, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., σ. 105-107.



208	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

μὲ τὴ θέση ὅτι ἦταν συμφερότερο ἀντὶ τῆς ἀρχαίας νὰ καλλιεργεῖται 
ἡ ὁμιλούμενη γλώσσα, ἀλλὰ μὲ γνώμονα τὸν ὀρθὸ λόγο, τὴ Φιλοσοφί-
α, ὅπως ἄλλωστε συμβούλευε καὶ ὁ Κοραής, «ὁ πατὴρ τῆς σοφίας τῶν 
Γραικῶν», στοὺς αὐτοσχέδιους στοχασμούς του, ποὺ ἐπεῖχαν, ὅπως ὑ-
ποσημείωνε, στὰ σχολεῖα τὴν ἴδια θέση μὲ ἐκείνη τῶν ἐπῶν τοῦ Ὁμήρου 
στὴν Ἀρχαιότητα.31 Οἱ φιλοφρονητικὲς διατυπώσεις δὲν γνωρίζω ἂν ἦταν 
παγιδευτικές, ὅπως θὰ τὶς ἐκλάβει ὁ σοφὸς τοῦ Παρισιοῦ, γιὰ νὰ καλύ-
ψουν τὶς πραγματικές του διαθέσεις ἀπέναντι στὸν εἰσηγητὴ τῆς μεθόδου 
καλλιέργειας τῆς γλώσσας. Ὡστόσο ἀμέσως ὕστερα ἐξέφραζε τὴν ἄποψη 
ὅτι ὁ προτεινόμενος ἀπὸ τοὺς «ἰατροὺς τῶν γλωσσῶν λογίους» (ἴσως ὑ-
παινιγμὸς στὴν ἰατρικὴ ἰδιότητα τοῦ Κοραῆ) τρόπος καλλιέργειάς της, ἡ 
διόρθωση, ὡς ἀντιφάρμακο στὸ φαρμάκι μὲ τὸ ὁποῖο τὴν εἶχε ποτίσει ἡ 
βαρβαρότητα, χρειαζόταν νὰ ἐξεταστεῖ μήπως τουναντίον καταντοῦσε νὰ 
γίνει φαρμακερὸ ποτό. 

Τὰ ἐπιχειρήματά του, ποὺ συνοδεύονταν κάθε φορὰ μὲ παραδείγμα-
τα καὶ ὑποσημειωμένα σχόλια, θὰ στραφοῦν ἀρχικὰ κατὰ τῆς ἐξορίας ἀ-
πὸ τὰ γραπτὰ κείμενα λέξεων «τῆς συνηθείας» μὲ πρόφαση τὴ βαρβαρό-
τητά τους, σὰν νὰ «κηρύττομεν εἰς τὸν κόσμον ὅτι θέλομεν νὰ φυλάξωμεν 
τὴν παρθενίαν τῆς γλώσσης». Ὅμως οὔτε ἡ ἀρχαία ἑλληνικὴ ἦταν ἀμιγὴς 
γλώσσα ἀλλ’ οὔτε ὑπάρχουν γλῶσσες μητέρες, ὅπως εἶχε σημειώσει καὶ 
ὁ Βολταῖρος στὸ Λεξικὸ τῆς Φιλοσοφίας (μὲ ἐξαίρεση τὴ Λατινικὴ κατὰ 
τὸν γάλλο φιλόσοφο). «Αἱ λέξεις, ἀδελφέ, –συνέχιζε– ἠξεύρεις πολλὰ 
καλὰ ὁμοιάζουν τ’ ἄτομα· μετατοπίζονται, φεύγουν, γυρίζουν, τριγυρί-
ζουν, ἐπιστρέφουν, συνθέτονται, διαιροῦνται, καὶ εἰς τὸ ἄπειρον ἀλλοιώ-
νονται» καὶ ὁδηγὸς τῶν μετακινήσεών τους δὲν εἶναι ἄλλος ἀπὸ τὴ «Συ-
νήθεια», «ὁ κριτής, ὁ ἐξουσιαστής, ὁ νομοθέτης τῶν γλωσσῶν», ἡ ὁποία 
ὅμως, ὑποσημείωνε, «δὲν πρέπει νὰ πηδᾶ ὑπὲρ τὰ ἐσκαμμένα, ἤγουν τὰ 
ὅρια τοῦ ὀρθοῦ λόγου».32 Ἔπειτα οἱ φωνητικοί μετασχηματισμοὶ τῶν 
λέξεων (δηλαδὴ τροπὲς φωνηέντων, μεταλλάξεις συμφώνων, συγκοπὲς 
συλλαβῶν, συνθέσεις λέξεων) ἢ οἱ σημασιολογικὲς μεταβολές τους δὲν 
ἦταν τωρινὸ φαινόμενο, παρατηροῦνταν καὶ στὴν Ἀρχαιότητα. Ἂν γιὰ 
τοὺς προπάτορες, θὰ διερωτηθεῖ, κάτι τέτοιο ἦταν ἐπιτρεπτό, «κ’ εἰς ἡμᾶς 
τοὺς ξεπεσμένους ἀπογόνους, μήτε τὴν ἐξίππασιν, ξίππασιν, μήτε τὸ ἐ-
μπορῶ, μπορῶ, μήτε τὸ ἐξεύρω, ξεύρω;», κάνοντας ἐδῶ ὑπαινιγμὸ στὴν 

31. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 322. 
32. Ὅ.π., σ. 327, σημ. (γ).



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 209

κοραϊκὴ ἐκφορὰ τῶν συγκεκριμένων λέξεων. Στὸ τέλος ἑνὸς ἀριθμοῦ συ-
γκριτικῶν παρατηρήσεων, δικῶν του ἢ δανεικῶν, τὶς ὁποῖες εἶχε ἀποθη-
σαυρίσει, ὅπως ὑποσημειώνει, ἤδη σὲ νεαρότερη ἡλικία,33 συμπέραινε: 
«οἱ κοινοὶ τύποι τῆς γλώσσης μας ὁποὺ ἀπορρίπτομεν δὲν εἶναι μήτε 
βαρβαρικοί, μήτε Κατζιβελικοί, ἀλλ’ εὐγενεῖς σχηματισμοὶ τῶν εὐγενε-
στάτων προγόνων μας». 

Ὅσο γιὰ τὶς ἐκφραστικὲς δυνατότητες τῆς γλώσσας, μολονότι ὁ ἴδιος 
κατὰ δήλωσή του δὲν ἀνῆκε στὴν τάξη τῆς ὁποίας λεκτικὸ ἰδίωμα θεω-
ροῦνταν ἡ ὁμιλουμένη,34 ὑποστήριζε τὴν ἱκανότητά της νὰ κατασκευάζει 
προτάσεις καὶ περιόδους, κι ἂς καταφρονήθηκε ὁ «ἰδιωτισμός» της ἀπὸ 
«τὸν μάταιον ἔρωτα τοῦ Ἑλληνισμοῦ». Σχολιάζοντας τὶς σχετικὲς ὑπο-
δείξεις τοῦ Ἀλέξανδρου Βασιλείου παρατηροῦσε: «ἐξορίζοντες μὲ μεγά-
λην ὀργήν, ὡς κατασκόπους, τόσας καὶ τόσας φράσεις, ὁποῦ ἡ συνήθεια ἢ 
υἱοθέτησε, ἢ ἀπὸ τοὺς προπάτορας κληρονόμησε, προβάλλοντες, ὅτι εἶναι 
ξένων γλωσσῶν, ἢ καλύτερα, ὅτι συμπίπτουν μὲ ξένων φράσεις, κ’ ἑπο-
μένως δὲν εἶν’ Ἑλληνικαί, νὰ θαρροῦμεν ὅτι κἄτι κάμνομεν». Λίγο παρα-
κάτω, δίνοντας ἔμφαση σὲ τουρκογενεῖς καὶ γαλλογενεῖς «ἰδιωτισμοὺς» 
εἰσηγμένους στὴ νεοελληνική, ἀναλογικοὺς ὅμως τῶν ὁποίων ἐντόπιζε 
καὶ στὴν ἀρχαία, προέβαινε στὸ ἀκόλουθο σχόλιο: διαβάζοντας κανεὶς μὲ 
περιέργεια καὶ μεθοδικότητα πολλὰ κείμενα –«πρᾶγμα ὁποῦ κ’ ἡ φύσις 
δὲν μοὶ τὸ ἔδωκαν», συμπλήρωνε μὲ ἐπιτήδευση– μπορεῖ νὰ διακρίνει 
«καὶ τὴν ἀναλογίαν ὁποῦ παντοῦ φυλάττει ὁ ἀνθρώπινος νοῦς, καὶ τὴν 
αἰώνιον ληψοδοσίαν τῶν γλωσσῶν, τὸ ἐμπόριον δηλ. ὁποῦ τὰ ἔθνη κάμνουν 
καθὼς τῶν προϊόντων τῆς γῆς, οὕτω καὶ τῶν λέξεων». Ποιό ἦταν, λοι-
πόν, τὸ τελικὸ συμπέρασμα; Ἀντιστρέφοντας τὸ σκεπτικὸ τοῦ Βασιλείου 
συμπέραινε πὼς ἡ ἐξορία τῶν λέξεων καὶ ἐκφράσεων τῆς συνήθειας θὰ 
ὁδηγήσει στὸ νὰ χάσει ἡ ὁμιλούμενη γλώσσα τὴ μορφὴ καὶ τὸν χαρακτή-
ρα της. «Μήπως –κατέληγε διατυπώνοντας τὴ βασική του ἀμφιβολία– ἡ 
διόρθωσις ὁποῦ γίνεται τὴν σήμερον εἰς τὴν γλῶσσαν τῶν Γραικῶν ἔχει 
τάχα τε τόσην σχέσιν πρὸς τὴν διόρθωσιν ὁποῦ ὁ ὀρθὸς λόγος ὑπαγορεύει, 
ὅσην τὸ ἀντιφάρμακον πρὸς αὐτὸ τὸ φαρμάκιον...;».

Εἶναι ἀλήθεια ὅτι ἡ ἐπιχειρηματολογία τοῦ ἀνώνυμου διαρθρωνόταν 

33. Ὅ.π., σ. 330. Στὴ σειρὰ τῶν ἐπιτηδευμένων, νομίζω, δηλώσεών του ἐντάσ-
σονται ὅσα γράφει γιὰ τὶς σημειώσεις αὐτές, ὅτι δηλαδὴ δὲν εἶχε βιβλία νὰ τὶς ἐπιθε-
ωρήσει οὔτε καιρὸ νὰ τὶς τακτοποιήσει καλύτερα. 

34. Ὅ.π., σ. 331. Ὑποψιάζομαι ὅτι ἔχουμε ἐδῶ ἄλλη μία ἐπιτηδευμένη δήλωση.



210	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ἀπὸ ταυτόσημες συλλογιστικὲς ἀκολουθίες μὲ αὐτὲς τοῦ ἀφηγητῆ τοῦ 
«Ὀνείρου» στὸν διάλογό του μὲ τὴ Μιξοβάρβαρη γλώσσα καὶ τὴν Ὀρ-
θογραφία. Καὶ ἐκεῖνος εἶχε χρησιμοποιήσει στὴν προβολὴ τῶν ἀπόψεών 
του τὸ ἴδιο δομικὸ σχῆμα (λέξεις – φράσεις) καί, εἰδικότερα, καταφερό-
μενος ἐναντίον τῶν διορθωτικῶν ἐπεμβάσεων στὴ γλώσσα ὑποστήριζε 
ὅτι α) ἡ συνήθεια εἶναι «ὅλων τῶν γλωσσῶν ἡ νομοθέτρα», «ποτὲ δὲν 
ἠμπορεῖς ἐσὺ νὰ διορθώνῃς τὰ γράμματα ἢ τὲς συλλαβὲς τῶν λέξεών μας. 
Αὐτὸ μόνον ἡ κοινὴ συνήθεια τὸ κάμνει»·35 β) τὸ φαινόμενο τῶν φωνητι-
κῶν μετασχηματισμῶν δὲν ἦταν τωρινό, ἔχει παρατηρηθεῖ καὶ στοὺς πα-
λαιότερους αἰῶνες·36 γ) ἡ ἀρχαία γλώσσα κάθε ἄλλο παρὰ ἀμιγὴς ἦταν, 
«καὶ τὰ ἑλληνικὰ εἶναι σμιξίματα καὶ ἀνακατώματα γλωσσῶν βαρβαρι-
κῶν παλαιοτέρων»·37 δ) δὲν χρειαζόταν νὰ μιμεῖται κανεὶς τὴν κλίση καὶ 
τὴ σύνταξή της «διὰ νὰ γενοῦν τὰ ρωμαίκα εὐγενικώτερα· ἀλλὰ καθὼς 
ἐκεῖνα, ἔτζι καὶ τοῦτα, εἶναι ἴσια εὐγενικά»·38 ε) δὲν πρόδιδαν βαρβαρό-
τητα καὶ φθορὰ οἱ ἀλλαγὲς ποὺ εἶχε ὑποστεῖ ἡ γλώσσα μέσα στοὺς αἰῶ-
νες.39 Ἀσφαλῶς οἱ συγκεκριμένες ἰδέες ἀπηχοῦσαν κοινοὺς τόπους στοὺς 
κόλπους τῆς δημοτικιστικῆς παράδοσης μὲ κύριο τότε ἐκφραστή της στὴ 
δημόσια σφαίρα τὸν Ἀθ. Χριστόπουλο καὶ τὴ Γραμματικὴ τῆς Αἰολοδω-
ρικῆς (1805), στὴν ὁποία παρέπεμπαν τόσο ὁ συγγραφέας τοῦ «Ὀνείρου» 
ὅσο καὶ ὁ Ν.,40 μολονότι στὶς σελίδες της σπανίζουν τέτοιου εἴδους θεω-
ρητικὲς ἀποφάνσεις καὶ συμπεράσματα γιὰ τὴ γλώσσα μὲ ἐξαίρεση τὴ 
μόνιμη ἐπωδό, ἐπακόλουθο κάθε φορὰ σωρείας ἀποδείξεων, ὅτι ἡ τωρινὴ 
ἑλληνικὴ δὲν ἦταν βάρβαρη καὶ ἄκριτα διαβαλλόταν ὡς τέτοια.41 Πάντως 
ἡ σύμπτωση πανομοιότυπα γλωσσικὰ μηνύματα νὰ διασταυρώνονται τὸ 
1811 σὲ δύο διαφορετικὲς δημοσιεύσεις, ἡ δεύτερη ἀπὸ τὶς ὁποῖες εἶχε 
ἐπιπλέον στόχο τὴ γλωσσικὴ ἀρθρογραφία τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ», βάζει 
σὲ ὑποψία μήπως εἶχαν κοινὴ προέλευση, καθὼς μάλιστα ἐκπορεύονταν 

35. Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση, ὅ.π., σ. 65-66.
36. Ὅ.π., σ. 66.
37. Ὅ.π., σ. 69.
38. Ὅ.π., σ. 69.     
39. Ὅ.π., σ. 70.
40. Ὅ.π., σ. 66 καὶ Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 333, σημ. (γ).
41. Ἀπὸ τὶς ἄλλες ἀποφάνσεις τοῦ Χριστόπουλου σημειώνω τὶς ἀκόλουθες: ἡ ἀρ-

χαία γλώσσα δὲν εἶναι καλύτερη καὶ εὐφραδέστερη ἀπὸ τὴ νέα, δὲν ὑπάρχουν οὔτε θὰ 
ὑπάρξουν γλῶσσες ἀμετάβλητες, ἡ τωρινὴ ἑλληνικὴ εἶναι συντομότερη καὶ ὁμαλότερη 
ἀπὸ ὅλες τὶς γλῶσσες καὶ ἀκόμη φύσης πλούσιας.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 211

ἀπὸ τὸ ἴδιο κέντρο, τὴν Κωνσταντινούπολη, εἶδαν τὸ φῶς τῆς δημοσιό-
τητας σχεδὸν ταυτόχρονα καὶ ἀκόμη οἱ δημιουργοί τους ἐκτὸς ἀπὸ ἀξιο-
πρόσεκτη ἀρχαιομάθεια φανέρωναν καὶ δυνατότητα χρήσης εὐρωπαϊκῶν 
πηγῶν γιὰ τὴ γλώσσα.42 Τὸ γεγονὸς ὅτι οἱ τελευταῖοι ἀπέκλιναν μεταξύ 
τους ὡς πρὸς τὸ ἀποδεικτικὸ ὑλικὸ στὸ ὁποῖο βάσιζαν τὴν ἐπιχειρημα- 
τολογία τους καὶ ὡς πρὸς τὴ γραμματικὴ κατηγοριοποίησή του (ὁ Ν. 
προσκομίζοντας τὰ παραδείγματά του μιλάει γενικὰ γιὰ γλωσσικοὺς με-
τασχηματισμούς, ἐνῶ ὁ συγγραφέας τοῦ «Ὀνείρου» ἐξειδικεύει τὰ πά-
θη τῶν λέξεων),43 ἴσως νὰ ἀποτελοῦσε ἁπλῶς προσχεδιασμένη τακτικὴ 
ὥστε νὰ ἀποτραπεῖ ἡ συνταύτισή τους. Ἄλλωστε τὰ κείμενά τους ἦταν 
γραμμένα σὲ διαφορετικὸ ὕφος καὶ ἀνῆκαν σὲ ἐντελῶς ἀνόμοια εἴδη τοῦ 
γραπτοῦ λόγου. Ἀλλὰ σ’ αὐτὸ θὰ ἐπανέλθουμε ἀργότερα.

Ὅπως καὶ νά ’ναι, ὁ Βασιλείου σκεφτόταν νὰ ἀνταπαντήσει στὸ δη-
μοσίευμα τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ» ποὺ τὸν ἀφοροῦσε ἄμεσα καὶ ζητοῦσε τὴ 
γνώμη τοῦ Κοραῆ. Ὅταν ἔφτασε τὸ τεῦχος τῆς 1ης Ὀκτωβρίου τοῦ περι-
οδικοῦ στὸ Παρίσι, ὁ τελευταῖος, ἀφοῦ διάβασε τὸ ἐπίμαχο ἄρθρο, ἔδωσε 
στὸν φίλο του τὶς ὁδηγίες ποὺ περίμενε περικλείοντάς τις σὲ γράμμα του 
μηνολογημένο ἀπὸ 1 Νοεμβρίου.44 Τοῦ πρότεινε καταρχὰς σὰν μέθοδο 
τακτικῆς νὰ μὴν ἀρθρογραφήσει ἀμέσως πάνω στὶς θέσεις τοῦ ἀνώνυμου 
ἐπικριτῆ, ἀλλὰ πρῶτα νὰ ἀπευθύνει ἐπιστολὴ στὸν ἐκδότη τοῦ «Λόγιου 
Ἑρμῆ», τῆς ὁποίας τοῦ ὑπαγόρευσε τὸ περιεχόμενο μὲ τὴν παράκληση 
στὸ τελικὸ γράψιμό της ἀπὸ τὸν Βασιλείου νὰ διαφυλαχθεῖ μόνο τὸ νόημα 
καὶ ὄχι ἡ λεκτικὴ διατύπωση τῶν ὅσων ὁ ἴδιος τοῦ ἔγραφε. Ἀπὸ τὶς ἰδέες 
ποὺ ὑπέβαλλε στὸν φίλο του γιὰ νὰ τὶς περιλάβει στὴν ἐπιστολὴ κρατᾶμε 
τὴ σχετικὴ μὲ τὴν ἀνωνυμία τοῦ συντάκτη (οἱ ἄλλες ἀφοροῦσαν ἐτυμολο-
γικὰ καὶ σημασιολογικὰ ὁρισμένων λέξεων ποὺ εἶχε θίξει σὲ ὑποσημει-
ώσεις καὶ ὁ ἐκδότης τοῦ περιοδικοῦ). Πρότεινε, λοιπόν, νὰ γράψει στὸν 
Γαζὴ ὅτι θὰ ἤθελε νὰ ἀπαντήσει στὸν ἀνώνυμο Ν., ἀλλὰ θὰ σκιαμαχοῦσε 
ἀντιπαρατιθέμενος σὲ κάποιον ποὺ δὲν γνώριζε. Τὸ κείμενό του ὅμως θὰ 
ἦταν εὐχῆς ἔργο νὰ γίνει τύπος καὶ ὑπογραμμὸς γιὰ τὸ πῶς πρέπει νὰ συ-

42. Ὁ ἀνώνυμος τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ» παραπέμπει, ὅπως εἴδαμε, στὸ Dic-
tionnaire philosophique τοῦ Βολταίρου καὶ ὁ συντάκτης τοῦ «Ὀνείρου» στὸ «περὶ τῆς 
παλαιᾶς ἑλληνικῆς προφορᾶς βιβλίον τοῦ σοφοῦ Βετστένου» (σ. 71), δηλαδὴ στὴν Pro 
graeca et genuina linguae graecae pronunciatione λατινικὴ διατριβὴ τοῦ ἑλβετοῦ 
φιλόλογου J. R. Wettstein (α´ ἔκδ. Βασιλεία 1680). 

43. Μιλάει π.χ. γιὰ ἀφαιρέσεις ἢ ἀποκοπές, προσθῆκες καὶ μεταθέσεις φθόγγων.
44. Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 149-151.



212	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

ζητοῦν μεταξύ τους οἱ φίλοι τῶν Μουσῶν καὶ τῶν Χαρίτων, καὶ γιὰ τοῦτο 
ἀκριβῶς προκαλοῦσε ἀπορία γιατί γράφτηκε ἀνώνυμα. «Δίκαιον ἔχουν 
νὰ κρύπτονται εἰς ὅσους ἡ ἀνακάλυψις προξενεῖ καταισχύνην, ὄχι ὅσοι 
γράφουσι κατ’ αὐτόν». Μετὰ τὴν ὑπαγόρευση ὁ Κοραὴς θὰ ἐξηγήσει στὸν 
φίλο του γιὰ ποιὸ λόγο δὲν ἔπρεπε νὰ ἀπαντήσει ἀμέσως στὸν ἐπικριτή 
του ἐπιχειρώντας ταυτόχρονα νὰ εἰκάσει τὴν ταυτότητα τοῦ ἀνώνυμου 
συντάκτη: 

«Ἡ ἐπιστολή του μὲ φαίνεται παγιδευτική· οἱ περὶ σοῦ ἔπαινοι καὶ οἱ 
περὶ ἐμοῦ, καὶ ὁ χαρακτὴρ ὅλης τῆς ἐπιστολῆς πλησιάζει εἰς τὸ ἀνθρω-
πικόν, καὶ ἀντιφάσκον τρόπον τινὰ εἰς τὸν ἔπαινον τοῦ χυδαϊσμοῦ, μὲ 
φαίνονται δέλεαρ, καὶ ἂν δὲν ἧναι αὐτὸς ὁ Οὐρανοβάμων Φ., εἶναι ἴσως 
κανεὶς ἀπὸ τοὺς μαθητὰς καὶ ὀπαδούς του. Διὰ νὰ σὲ βάλῃ εἰς τὰ βρόχια, 
ἐμεταχειρίσθη ὕφος πλησιάζον εἰς τὰς ἡμετέρας περὶ γλώσσης ἰδέας. 
Ἂν ἡ σιωπή σου τὸν ἀναγκάσῃ νὰ φανερωθῇ, μανθάνομεν τίς εἶναι· ἐὰν 
ἐπιμόνως φυλάξῃ τὸ ἀνώνυμον, εἶναι βέβαια ἀπὸ τὴν φατρίαν τῶν χυδα-
ϊστῶν.»45

Ὁ Βασιλείου τήρησε πράγματι τὶς ὁδηγίες τοῦ Κοραῆ. Ἔστειλε τὴν 
ἐπιστολὴ στὸν ἀρχισυντάκτη τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ», μηνολογημένη ἀπὸ 10 
Νοεμβρίου, ἡ ὁποία δημοσιεύτηκε στὸ δεύτερο τεῦχος (15 Ἰανουαρίου) 
τοῦ 1812.46 Προηγοῦνταν τοῦ δικοῦ του κειμένου ἡ συνέχεια ἑνὸς ἄλλου 
δημοσιεύματος μὲ τίτλο «Παρατηρήσεις τινὲς εἰς τὴν τοῦ ἀνωνύμου ἐ-
πιστολὴν πρὸς τὸν κύριον Βασιλείου», γραμμένου ἀπὸ ἐπίσης ἀνώνυμο 
λόγιο, ποὺ ὑπέγραφε μὲ τὸ ἑπόμενο τοῦ ψηφίου Νὶ γράμμα τοῦ ἀλφαβή-
του, τὸ Ξί.47 Στὶς παρατηρήσεις ὁ συντάκτης τους προσπαθοῦσε νὰ διαλύ-
σει τὶς ἀμφισβητήσεις τοῦ Ν. ὡς πρὸς τὴν ἀναγκαιότητα διόρθωσης τῆς 
γλώσσας καὶ ἀποβολῆς ἀπὸ αὐτὴ τῶν ξένων καὶ μάλιστα τῶν τουρκικῶν 
λέξεων καὶ ἰδιωματισμῶν, καθιστάμενος ἔτσι ἔνθερμος συνήγορος τῶν ἀ-
πόψεων τοῦ ἠπειρώτη ἔμπορου τῆς Βιέννης. Ὁ τελευταῖος πάλι μὲ τὴ σει-
ρά του ἀναπαρήγαγε στὴν ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Γαζὴ σχεδὸν αὐτολεξεὶ ὅ,τι 
ἀφοροῦσε τὶς λεξιλογικὲς παρατηρήσεις τοῦ Κοραῆ καὶ μὲ κάποια φρα-
στικὴ διαφοροποίηση τὸν συλλογισμὸ γιὰ τὸ περίεργο τῆς ἀνωνυμίας τοῦ 
Ν. τὴ στιγμὴ ποὺ τὸ ὕφος τοῦ κειμένου του ἀποτελοῦσε πρότυπο γιὰ τὶς 
μεταξὺ τῶν λογίων ἀντιπαραθέσεις. Ὅμως ὁ Ν. ὄχι μόνο δὲν ἀποκάλυψε 

45. Ὅ.π., σ. 151.
46. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος 1812, σ. 22-30.
47. Ὅ.π., σ. 14-16, 17-22.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 213

τὸ πρόσωπό του, ὅπως προσδοκοῦσαν οἱ δύο φίλοι, ἀλλὰ ἐμφανίστηκε 
στὶς σελίδες τοῦ περιοδικοῦ τὸ 1812 νὰ ὑπογράφει ἕνα ἀκόμη δημοσίευμα 
μὲ τίτλο «Περὶ τοῦ ἐν Σμύρνῃ Φιλολογικοῦ Γυμνασίου» καὶ τοποχρονο-
λογία Κωνσταντινούπολη 21 Φεβρουαρίου, καταχωρισμένο στὰ τεύχη τῆς 
1ης καὶ 15ης Μαΐου τοῦ ἔτους ἐκείνου.48 Ἐπρόκειτο γιὰ λεπτομερὴ ἐξι-
στόρηση τῶν προσπαθειῶν τῶν Σμυρναίων νὰ περάσουν ἀπὸ τὴν ἀδράνεια 
στὰ θέματα τῆς παιδείας στὴν οἰκονομικὴ ἀνόρθωση τῆς Εὐαγγελικῆς 
Σχολῆς –ποὺ ὅμως δὲν θὰ ἔσωζε τὴν ἐπιβίωσή της ἐξαιτίας ἐνδοκοινοτι-
κῶν διχονοιῶν παρὰ τὴν παρουσία ἐκεῖ τοῦ Θεόφιλου Καΐρη–49 καὶ κυρίως 
στὴν ἵδρυση τοῦ Φιλολογικοῦ Γυμνασίου ὑπὸ τὸν Κωνσταντίνο Κούμα, ἡ 
ὁποία κατ’ αὐτὸν ἔγινε αἰτία μεγάλων ἐκπαιδευτικῶν προόδων.50 Συγ-
χρόνως στὸ ἄρθρο προβαλλόταν ἡ δραστήρια κινητικότητα τῶν Ἑλλήνων 
γύρω ἀπὸ τὴν παιδεία χάρις σὲ γενναῖες ὑλικὲς συνδρομὲς ὁμογενῶν, ἀλ-
λὰ καὶ καταδικάζονταν ἐνέργειες ὅπως αὐτὲς ἄλλων μὴ κατονομαζόμενων 
πλουσίων, ποὺ ἀντὶ νὰ προικίζουν σχολεῖα στὴν Ἑλλάδα γίνονταν ἀπὸ 
κενοδοξία χορηγοὶ ξένων ἐκπαιδευτικῶν ἱδρυμάτων. 

Καλὰ πληροφορημένος γιὰ τὰ πρόσωπα καὶ πράγματα ποὺ συνέ-
βαλαν στὴν πνευματικὴ ἀφύπνιση τῆς Σμύρνης θὰ ἐντάξει στὸ κάδρο 
μεταξὺ ἄλλων τὸν γιαννιώτη ἔμπορο Ἰωάννη Πολυχρονιάδη, τὸν μητρο-
πολίτη Ἀργυρουπόλεως Γρηγόριο, τὸν «μουσοστεφὴ πρίγκηπα» Ἀλέξαν-
δρο Μουρούζη, ὅλους παρεπίδημους στὴν Κωνσταντινούπολη, ἀλλὰ καὶ 
τὸν Κοραὴ μὲ τρόπο ποὺ φανέρωνε τὶς διασυνδέσεις ποὺ εἶχε στὴν πόλη 
τῆς Ἰωνίας. Μνημόνευε τὴν περίφημη ἐπιστολή του τοῦ 1808 στὸν Πρω-
τοψάλτη Σμύρνης γιὰ τὴν κασίδα –διασπαρμένη κατὰ τὴ μαρτυρία τοῦ 
Κούμα σὲ χίλια ἀντίγραφα–, ὅπου ἐλεεινολογοῦσε τοὺς Σμυρναίους γιὰ 
τὴν ἀμάθειά τους,51 καθὼς καὶ μιὰ δεύτερη τοῦ 1809 στὸν ἴδιο ἀποδέκτη 

48. Ὅ.π., σ. 139-144, 145-149.
49. Ὅ.π., σ. 144. Γιὰ τὰ γεγονότα, χωρὶς ὅμως παραπομπὴ στὶς εἰδήσεις τοῦ 

«Λόγιου Ἑρμῆ», βλ. Φαίδων Μπουμπουλίδης, «Ἀνέκδοτον στιχούργημα περὶ τῶν 
σχολικῶν πραγμάτων Σμύρνης ἀρχομένου τοῦ ΙΘ´ αἰῶνος», Μικρασιατικὰ Χρονικὰ 
8 (1959), 419 κ.ἑ.

50. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος 1812, σ. 143. Ἀναφορὰ στὸ κείμενο τοῦ Ν. σχετικὰ μὲ τὸ 
ἱστορικὸ τῆς πρόσκλησης τοῦ Κούμα βλ. στὸ Κώστας Λάππας – Ρόδη Σταμούλη (ἐ-
πιμ.), Κωνσταντίνος Οἰκονόμος ὁ ἐξ Οἰκονόμων, Ἀλληλογραφία, τ. Α´, 1802-1817, 
Ἀθήνα, Ἀκαδημία Ἀθηνῶν/ΚΕΜΝΕ, 1989, σ. 312.

51. Ἐπιστ. 11ης Ὀκτ. 1808, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Β´, σ. 476-477 καὶ Κού-
μας πρὸς Κοραή, Σμύρνη 30 Ἰαν. 1810, τ. Γ´, σ. 15. 



214	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

παραθέτοντας μάλιστα ἐκτενῆ ἀποσπάσματά της –δὲν εἶναι γνωστὴ ἀπὸ 
ἀλλοῦ–52 μὲ τὴν ὁποία συνέχαιρε τοὺς συμπατριῶτες του γιὰ τὴν ἀπόφα-
σή τους «νὰ ἐλευθερωθῶσιν ἀπὸ τῆς ἀπαιδευσίας τὴν κασίδαν», ὅπως τὸ 
πιστοποιοῦσε ἡ πρόσκληση τοῦ Κούμα ὡς σχολάρχη στὴν πόλη τους, ἐνῶ 
παρέπεμπε καὶ σὲ μιὰ τρίτη ἐπιστολὴ πιὸ πρόσφατη χρονολογικά, δια-
δεδομένη καὶ αὐτὴ μὲ τὴ μέθοδο τῆς ἀντιγραφῆς, πρὸς τοὺς Ἐπιτρόπους 
τῆς Σχολῆς τῆς Χίου (4 Νοεμβρίου 1811),53 καθὼς ἐπίσης καὶ στὰ προ-
λεγόμενα τῶν ἐκδόσεών του. Ἐπιπλέον ἔφερνε παράδειγμα «φωτισμένης 
φιλογένειας» τὸ Mémoire «τοῦ σοφοῦ μας Κοραῆ» σὲ ἀντιπαράθεση μὲ 
τὸ ρωσοελληνικὸ «ἐλεεινὸν πονημάτιον» Βλέμμα εἰς τὴν τωρινὴν κατά-
στασιν τῆς Ἑλλάδος (Μόσχα 1806), τοῦ καθηγητῆ τοῦ Πανεπιστημίου 
τῆς Μόσχας Μιχαὴλ Δημητριέβσκι μὲ «ζωγραφημένην τὴν κολακείαν» 
στὶς σελίδες του.54 Γενικά, τὸ δημοσίευμα ἔδειχνε ἕναν προσεκτικὸ πα-
ρατηρητὴ καὶ μὲ ἐμμονὴ στὴν τεκμηρίωση ἀφηγητὴ τῶν συντελούμενων 
στὸν χῶρο τῆς παιδείας τόσο στὴ Σμύρνη ὅσο καὶ σὲ ἄλλα μέρη τῆς 
ὀθωμανικῆς Ἑλλάδας, ἐμφορούμενο σαφῶς ἀπὸ τὸ πνεῦμα τοῦ Διαφω-
τισμοῦ ποὺ τὸ προέβαλλε καὶ μὲ ἀναγωγὲς σὲ κείμενα τῶν εὐρωπαίων 
ἐκπροσώπων του, ὅπως τοῦ Ἑλβέτιου,55 παρόμοια μὲ ὅ,τι εἶχε κάνει γιὰ 
τὸν Βολταῖρο στὴν «Ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Ἀλέξανδρον Βασιλείου». Κάνει 
πάντως ἐντύπωση ὡς πρὸς τὸ δημοσίευμα αὐτὸ τὸ ὅτι στὴ σωζόμενη 
ἀλληλογραφία τοῦ Κοραῆ δὲν ἐντοπίζεται κανένα σχόλιο καὶ καμιὰ νύξη 
ἀποκαλυπτικὴ τῶν ἀντιδράσεών του γιὰ τὴν ἐκ νέου χρήση τοῦ ὀνόματός 
του ἀπὸ τὸν ἴδιο ἀνωνυμογράφο, τὴν εὔνοια τοῦ ὁποίου πρὸς τὸ πρόσωπό 
του εἶχε ἀντιμετωπίσει μερικοὺς μῆνες νωρίτερα μὲ φανερὴ δυσπιστία. 

52. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 142-143, σημ. Τὰ ἀποσπάσματα τῆς ἀπὸ 9 Φεβρ. 
1809 ἐπιστολῆς θὰ περιληφθοῦν στὶς προσθῆκες τῆς Ἀλληλογραφίας Κοραῆ τοῦ προ-
ετοιμαζόμενου ἕβδομου τόμου της.

53. Βλ. Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 153-157. Στὸ γράμμα του τῆς 20ῆς Νο-
εμ. 1811 ὁ Ἰάκ. Ρώτας ἀπὸ τὴν Τεργέστη πληροφοροῦσε τὸν Κοραὴ ὅτι στὴ Σμύρνη, 
ἀπὸ ὅπου εἶχε γυρίσει πρόσφατα, εἶδε νὰ κυκλοφοροῦν πάνω ἀπὸ 200 ἀντίγραφα τῆς 
ἐπιστολῆς καὶ ὅτι οἱ μαθητὲς τοῦ Κούμα τὴ φύλαγαν σὰν ἐγκόλπιο, ὅ.π., σ. 144.

54. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 147, σημ. Στὸν τίτλο ἀντὶ τωρινὴν γρ. σημερινήν. 
Ὁ συγγραφέας μετέφρασε ὁ ἴδιος στὰ ἑλληνικὰ τὸ κείμενο, ἐνῶ εἶχε μεταφράσει στὰ 
ρωσικὰ τὸν πρόλογο τῆς Περὶ ἁμαρτημάτων καὶ ποινῶν τοῦ Βεκκαρία μετάφρασης 
τοῦ Κοραῆ. Γι’ αὐτὲς τὶς πληροφορίες καὶ γιὰ τὰ περιεχόμενα τοῦ ἔργου βλ. Φίλιππος 
Ἠλιού, Ἑλληνικὴ Βιβλιογραφία τοῦ 19ου αἰώνα, τ. Α´, 1801-1818, Ἀθήνα, Βιβλιο-
λογικὸ ἐργαστήρι/ΕΛΙΑ, 1997, ἀρ. 1806.78.

55. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 149, σημ. (α).



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 215

Πίσω ἀπὸ τὸν τελευταῖο ἀσφαλῶς δὲν κρυβόταν ὁ «οὐρανοβάμων 
Φ.», ὅπως εἴκαζε ὁ ἕλληνας σοφὸς διαβάζοντας τὸ πρῶτο δημοσίευ-
μα, δηλαδὴ ὁ Δανιὴλ Φιλιππίδης, ὁ μεταφραστὴς τῆς Ἀστρονομίας τοῦ 
Lalande –ἐξ οὗ καὶ ὁ κοραϊκὸς ὑπαινιγμός–, μαθητὴς τοῦ Δημήτριου 
Καταρτζῆ καὶ κληρονόμος μαζὶ μὲ τὸν συγγενὴ καὶ φίλο του Γρηγόριο 
Κωνσταντὰ τῆς δημοτικιστικῆς γλωσσικῆς του παρακαταθήκης.56 Εἶχε 
βρεθεῖ τὸν προηγούμενο χρόνο ξανὰ στὸ Παρίσι χωρὶς νὰ ἐπισκεφθεῖ τὸν 
ἐνοχλημένο γι’ αὐτὸ Κοραὴ57 καὶ πάντως δὲν διέμενε στὴν Κωνσταντι-
νούπολη, τὸν τόπο κατοικίας τοῦ Ν. Ὑπάρχουν λόγοι γιὰ νὰ υἱοθετήσει 
κανεὶς ὡς ἀληθοφανέστερη τὴν ὑπόδειξη τοῦ καθηγητῆ Βάλτερ Ποῦχνερ 
σχετικὰ μὲ τὴν ταυτότητα τοῦ ἀνώνυμου κωνσταντινουπολίτη λογίου, 
τοῦ συντάκτη τοῦ ἄρθρου τοῦ 1811 καὶ κατ’ ἐπέκταση, θὰ προσθέταμε, 
ἐκείνου τοῦ 1812: ὑπὸ τὸ ἀρχικὸ Ν. πρέπει νὰ κρυβόταν ὁ Νερουλός, ὁ 
συγγραφέας τῶν Κορακιστικῶν, καὶ αὐτὸ ἐπειδὴ «τὸ ὅλο ἄρθρο ἀποδί-
δει ἀκριβῶς τὴ θέση τῆς κωμωδίας στὸ γλωσσικὸ ζήτημα» καὶ «ἡ ὅλη 
σάτιρα στρέφεται ἐναντίον τῆς ἐπιστολῆς τοῦ Ἀλέξ. Βασιλείου» τῆς δη-
μοσιευμένης στὸν «Λόγιο Ἑρμὴ» τῆς 1ης Μαΐου 1811,58 ἐνῶ στὸ κείμενο 
διαπιστώνεται ἐπίσης καὶ γνώση τῆς τουρκικῆς γλώσσας, θὰ συμπλήρω-
να καὶ τῆς περσικῆς, μέρη τῆς εὐρύτερης γλωσσομάθειας τοῦ Νερουλοῦ.59 

56. Γιὰ τὴν ἐπίδραση τοῦ Καταρτζῆ στὴν πνευματικὴ συγκρότηση καὶ τὶς 
γλωσσικὲς ἀντιλήψεις τοῦ Φιλιππίδη βλ. Αἰκατερίνη Κουμαριανοῦ (ἐκδ.), Δανιὴλ Φι-
λιππίδης - Barbié du Bocage - Ἄνθιμος Γαζὴς Ἀλληλογραφία (1794-1819), Ἀθήνα, 
ΟΜΕΔ, 1966, σ. 239-242, 261.

57. Εἶναι χαρακτηριστικὰ ὅσα μὲ σκωπτικὴ διάθεση ἔγραφε στὸν Ἀλ. Βασι-
λείου γιὰ τὸν συνομήλικό του σχεδὸν Φιλιππίδη: «Ὁ ἀστρονόμος δὲν ἐκατέβη ἀκόμη 
ἀπὸ τὸ ὕψος τοῦ οὐρανοῦ εἰς τὴν πενιχράν μου κατοικίαν· ὅθεν κινδυνεύω ν’ ἀποθάνω 
χωρὶς νὰ τὸν γνωρίσω, ὅτι ἐγὼ ν’ ἀναβῶ πρὸς αὐτὸν εἶναι τῶν ἀδυνάτων, ἂν καὶ ἴσως 
προσμένῃ νὰ ὑπάγω ἐρευνῶν ποῦ κατοικεῖ, ὡς οἱ Μάγοι τὸν Χριστόν μας», ἐπιστ. 9ης 
Δεκ. 1810, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., σ. 81. Γιὰ περισσότερες ἀναφορὲς τοῦ Κοραῆ στὸ 
θέμα βλ. Αἰκατερίνη Κουμαριανοῦ, ὅ.π., σ. 277.

58. Βάλτερ Ποῦχνερ, Ἡ γλωσσικὴ σάτιρα, ὅ.π., σ. 41. Στὰ μὲ ἐπιμέλεια τοῦ 
ὑπογράφοντος Εὑρετήρια τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ», Ἀθήνα, ΚΝΕ/ΕΙΕ, 1976, τὸ ἀρχικώ-
νυμο ἔχει μείνει ἀταύτιστο.

59. Βλ. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος, ὅ.π., σ. 325, σημ. (β), πβ. Ἀναστ. Ν. Γούδας, Βίοι 
παράλληλοι, τ. Β´, β´ ἔκδ., Ἀθήνα 1874, σ. 355 καὶ Jacovaky Rizo Néroulos, Analyse 
raisonnée de l’ouvrage intitulé Charte Turque…, Εἰσαγωγή, ἔκδοση, μετάφραση, 
εὑρετήρια Bertrand Bouvier, Ἀναστασία Δανάη Λαζαρίδου, Ἀθήνα, ΜΙΕΤ, 2013, σ. 
348-354 (εὑρετήρια ἀραβικῶν, περσικῶν καὶ τουρκικῶν λέξεων καὶ ἐκφράσεων τοῦ 
ἔργου).



216	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Πρὸς ἐνίσχυση τῆς ταύτισης ἔχουν, νομίζω, τὴν ἀξία τους ὅσα στοιχεῖα 
ἀπὸ τὸ δεύτερο κυρίως δημοσίευμα μᾶς πηγαίνουν σὲ μιὰ σειρὰ ἐνδεί-
ξεων ποὺ ἀνταποκρίνονται στὸ προφὶλ τοῦ Νερουλοῦ ὡς πολιτικοῦ καὶ 
συγγραφέα τὰ προηγούμενα καὶ τὰ κατοπινὰ χρόνια.

Καταρχὰς τὸ ὑψηλὸ ἐνδιαφέρον τοῦ συντάκτη τοῦ ἄρθρου γιὰ τὴ διά-
δοση καὶ ὀργάνωση τῆς παιδείας στὴν ὀθωμανικὴ Ἑλλάδα θὰ τὸ δοῦμε νὰ 
ἀποτυπώνεται παρόμοια στὶς πολλαπλὲς φροντίδες τοῦ Ἰακωβάκη Ρίζου 
Νερουλοῦ γιὰ τὴν ἐκπαίδευση ὅταν νωρίτερα θὰ διατελέσει μέγας πο-
στέλνικος, δηλαδὴ πρωθυπουργός, στὴ Βλαχία καὶ ἀργότερα στὴ Μολδα-
βία ὑπὸ διάφορους φαναριῶτες ἡγεμόνες, καθὼς καὶ Ὑπουργὸς Παιδείας 
στὶς πρῶτες ὑπὸ τὸν Ὄθωνα κυβερνήσεις τοῦ νεοελληνικοῦ κράτους.60 
Ἀλλὰ μήπως στὶς σελίδες τῆς Γραμματολογίας του, τῶν δημόσιων δηλα-
δὴ μαθημάτων του γιὰ τὴ νεοελληνικὴ γραμματεία στὴ Γενεύη ὅπου βρέ-
θηκε στὰ μέσα τῆς δεκαετίας τοῦ 1820 καὶ ἐνῶ διαρκοῦσε ὁ ἀπελευθε-
ρωτικὸς Ἀγώνας τῶν Ἑλλήνων, δὲν καταγραφόταν καὶ ἡ συμβολὴ στὴν 
πνευματικὴ ἀναγέννηση τῆς Ἑλλάδας τῶν σπουδαιότερων ἐκπαιδευτι-
κῶν κέντρων της (Σμύρνη, Κυδωνίες, Χίος, Γιάννενα, Κωνσταντινούπο-
λη, Βουκουρέστι κ.ἄ.) καὶ τοῦ διδακτικοῦ προσωπικοῦ ποὺ ὑπῆρξε ὑπεύ-
θυνο τῆς ἄνθισής τους;61 Ὕστερα, ἡ προβολὴ ἀπὸ τὸν ἀνώνυμο τῆς «εἰς 
τὰ καλὰ ροπῆς» τοῦ «μουσοστεφοῦς» πρίγκηπα Ἀλέξανδρου Μουρούζη, 
τῆς ἔμπρακτης δηλαδὴ ὑποστήριξής του στὶς προσπάθειες τῶν Ἑλλήνων 
γιὰ τὴν παιδεία, ἔδειχνε ἄνθρωπο ποὺ κινοῦνταν στὶς αὐλὲς τῶν φανα-
ριώτικων ἀρχοντικῶν οἰκογενειῶν τῆς Κωνσταντινούπολης καὶ μάλιστα 
τῶν Μουρούζη στὰ Θεραπειά, ὅπως συνέβαινε μὲ τὸν Νερουλό, τὸν Χρι-
στόπουλο καὶ ἄλλους λογίους Ἕλληνες καὶ ξένους,62 καὶ ποὺ αἰσθανόταν 
τὴν ὑποχρέωση νὰ προβάλλει τὶς καλές τους ὑπηρεσίες στὸν ἑλληνισμό. 

60. Βλ. τὸν πρόλογο τοῦ Jean Humbert, ἐκδότη τῶν Cours de Littérature 
grecque moderne τοῦ Νερουλοῦ, β´ ἔκδοση, Γενεύη 1828, σ. viij καὶ Ἀναστ. Γούδας, 
Βίοι παράλληλοι, ὅ.π., σ. 374. Ἀναλυτικότερα, γιὰ τὴ συμβολή του ὡς Ὑπουργοῦ 
Παιδείας στὸν σχεδιασμὸ τῆς κατώτερης καὶ μέσης ἐκπαίδευσης βλ. Δαυὶδ Ἀντωνί-
ου, Οἱ ἀπαρχὲς τοῦ ἐκπαιδευτικοῦ σχεδιασμοῦ στὸ Νεοελληνικὸ κράτος: τὸ Σχέδιο 
τῆς Ἐπιτροπῆς τοῦ 1833, Ἀθήνα 1992, σ. 18 κ.ἑ., 69 κ.ἑ. Ὡς πρὸς τὰ ὀργανωτικὰ 
τοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν βλ. Κώστας Λάππας, Πανεπιστήμιο καὶ φοιτητὲς στὴν 
Ἑλλάδα κατὰ τὸν 19ο αἰώνα, Ἀθήνα, ΙΑΕΝ/ΚΝΕ ΕΙΕ, 2004, σ. 50-51, 65, 72, 220.

61. Cours de Littérature, ὅ.π., σ. 125 κ.ἑ. 
62. Ἑλένη Τσαντσάνογλου, Ἀθανάσιος Χριστόπουλος Λυρικά, Ἀθήνα, Ἑρμής, 

1970, σ. 9-10.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 217

Τὴν ἴδια ἀκριβῶς γραμμὴ ἀνάδειξης τῆς φιλογενοῦς προσφορᾶς τους θὰ 
ἀκολουθοῦσε ὁ Νερουλὸς καὶ στὰ παραπάνω δημόσια σὲ γαλλικὴ γλώσσα 
μαθήματά του ποὺ ἀπευθύνονταν στὸ εὐρωπαϊκὸ κοινὸ καὶ ἔγιναν γνωστὰ 
χάρις στὴν ἔγκαιρη τότε δημοσίευσή τους. Νὰ θυμηθοῦμε βέβαια καὶ 
τὴ γαλλομάθεια τοῦ ἀνώνυμου, ἀφοῦ σὲ γαλλόφωνες πηγές, εὐρωπαϊ-
κὲς καὶ ἑλληνικές, θὰ ἀνέτρεχε γιὰ νὰ ἐπικυρώσει τὶς ἀπόψεις του ἢ νὰ 
κρίνει τὸ περιεχόμενό τους.63 Ἐξάλλου παρόμοια μὲ τὰ δύο δημοσιεύ-
ματα τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ» –ἀφήνοντας κατὰ μέρος τὴν ἀντιπαράθεση 
πάνω στὸ γλωσσικὸ– ὁ συντάκτης τῶν Cours de Littérature grecque 
moderne στεκόταν ἀπέναντι στὸν Κοραή, «cet homme extraordinaire», 
μὲ ἄκρο θαυμασμὸ καὶ σεβασμὸ δικαιολογώντας μάλιστα τὴ συγγραφὴ 
τῶν Κορακιστικῶν ὡς προσπάθεια καταπολέμησης ὄχι τοῦ γλωσσικοῦ 
του συστήματος ἀλλὰ τῶν ὑπερβολῶν ὅσων τὸ εἶχαν παραμορφώσει.64 
Δὲν γνωρίζω πόσο συμπτωματικὸ μπορεῖ νὰ ἦταν τὸ ὅτι μιλώντας γιὰ τὰ 
χαρακτηριστικὰ αὐτοῦ τοῦ συστήματος θὰ χρησιμοποιοῦσε τὸ ρῆμα «ἐ-
ξορίζω» (bannir), ὅπως ἀκριβῶς ὁ ἀνώνυμος Ν., γιὰ τοὺς ξενισμοὺς ποὺ 
σύμφωνα μὲ τὶς ἀρχὲς τῆς κοραϊκῆς θεωρίας ἔπρεπε νὰ ἀποβληθοῦν ἀπὸ 
τὴ γλώσσα. Ἐξάλλου θὰ μνημονεύσει καὶ ἐκεῖ τὸ Mémoire τοῦ 1803 σὰν 
κείμενο φιλογένειας: εἶχε πετύχει νὰ ἐπιστήσει τὴν προσοχὴ τῆς Εὐρώ-
πης στὸ ἑλληνικὸ γένος καὶ τὶς προόδους του, ἀλλὰ καὶ νὰ ἐμψυχώσει 
τοὺς Ἕλληνες ἀναφορικὰ μὲ τὴν κατάσταση τοῦ πολιτισμοῦ τους.65 Δέ-
κα περίπου χρόνια νωρίτερα εἶχε στείλει νὰ δημοσιευτεῖ ἐπώνυμα στὸν 
«Λόγιο Ἑρμὴ» τοῦ 1817 τὸν ἔμμετρο μύθο «Ἀηδόνι καὶ Ψιττακός», ἀλ-
ληγορία φανερὰ πρὸς ὑπεράσπιση τοῦ Κοραῆ ἀπέναντι στὴ μωρία ὅσων 
«ψιττακῶν τῆς παιδείας» προβάλλονταν σὰν ἀνταγωνιστές του μὲ σκοπὸ 
νὰ τὸν «κεντρώσουν» κατὰ τὴν ἔκφραση τοῦ ποιητῆ, ἕνα ρῆμα ποὺ ἀπα-
ντᾶ καὶ στὸν ἀνώνυμο τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ».66

63. Στὴ σ. 331 σημ. (α) τοῦ ἄρθρου του σχολιάζεται κριτικὰ τὸ δοκίμιο τοῦ Παν. 
Κοδρικᾶ, Observations sur l’opinion de quelques hellénistes touchant le grec moderne, 
Παρίσι 1803.

64. Cours de Littérature, ὅ.π., σ. 59, 114 κ.ἑ.,123.
65. Ὅ.π., σ. 115. Λανθασμένα ἀναφέρεται ἐκεῖ ὅτι μεταφράστηκε ἑλληνικά, 

πληροφορία ποὺ παρέσυρε καὶ ξένους βιογράφους τοῦ Κοραῆ, βλ. Emm. N. Franghi- 
scos, «A Survey of Studies on Adamantios Korais during the Νineteenth Century», 
The Historical Review 2 (2005), 99.

66. Ἑρμὴς ὁ Λόγιος 1817, σ. 292-294 καὶ 1811, σ. 328 σημ. (α). Ἡ περιγραφὴ 
τοῦ κομπάζοντος μέσα στὸ δουλικὸ κλουβὶ ψιττακοῦ (βαρβαρικὰ λαμπρότατος κατὰ 



218	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

Ἀνεξάρτητα ἀπὸ τὶς παραπάνω ἐπισημάνσεις νὰ σταθοῦμε καὶ σὲ δύο 
ἀκόμη τεκμήρια σχετικὰ μὲ τὸν Νερουλό. Τὸ πρῶτο ἀφορᾶ μιὰ λεπτομέ-
ρεια τῶν βιογραφικῶν του: νεώτερος εἶχε διδαχθεῖ φιλοσοφία καὶ φιλολο-
γία στὶς Παραδουνάβιες Ἡγεμονίες ἀπὸ τὸν Δανιὴλ Φιλιππίδη,67 γιὰ νὰ 
ἐπιβεβαιωθεῖ ἔτσι ἡ ὑποψία τοῦ Κοραῆ ὅτι ὁ ἀνώνυμος Ν. μπορεῖ νὰ προ-
ερχόταν καὶ ἀπὸ τὸν κύκλο τῶν μαθητῶν του. Τὸ δεύτερο ἔχει νὰ κάνει μὲ 
μιὰ ἐνδιαφέρουσα πληροφορία τὴν ὁποία παραθέτει ὁ ἴδιος ὁ συγγραφέας 
τῶν Cours de Littérature grecque moderne ἀναφερόμενος ἐκεῖ στὸν Δη-
μήτριο Καταρτζὴ καὶ τὶς γλωσσικὲς πραγματεῖες ποὺ εἶχε συντάξει γιὰ 
νὰ ὑποστηρίξει ὅτι ἡ ζωντανὴ γλώσσα ἔπρεπε νὰ καθιερωθεῖ στὸν γραπτὸ 
λόγο ἀνόθευτη καὶ ἀναλλοίωτη ὡς πρὸς τὴν τυπολογία καὶ φρασεολογία 
της. Τὰ αὐτόγραφα, λοιπόν, χειρόγραφα, ἀνέκδοτα μέχρι τότε, δύο τέτοιου  
περιεχόμενου ἔργων του καὶ μιᾶς Γραμματικῆς βρίσκονταν, ὅπως ὑπο-
σημείωνε, στὴν κατοχή του,68 ἴσως ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τῆς διαμονῆς του στὴ 
Βλαχία. Πρόκειται, εἰκάζω, γιὰ τὰ δοκίμια «Σχέδιο ὅτ’ ἡ ρωμαίκια γλῶσ-
σα» κλπ. καὶ «Σχέδιο τῆς ἀγωγῆς τῶν παιδιῶν» ἤ, ἐνδεχομένως, γιὰ 
τὸν «Πρόλογο στὴ μετάφραση τοῦ Ρεάλ», ὅπου ἀναπαράγονται σελίδες 
ἀπὸ τὸ πρῶτο «Σχέδιο», καὶ βέβαια γιὰ τὴ «Γραμματικὴ τῆς ρωμαίκιας 
γλώσσας».69 Αὐτὸ σημαίνει ὅτι ὁ Νερουλὸς θὰ εἶχε ἐμβαθύνει ἀπὸ νωρὶς 
στὰ θέματα τῆς δημοτικιστικῆς παράδοσης ὄχι μόνο ἀπὸ τὴ διδασκαλία 
τοῦ Φιλιππίδη ἀλλὰ καὶ ἀπὸ τὰ ἴδια τὰ συγγράμματα τοῦ θεμελιωτῆ τοῦ 
συστήματος τῆς φυσικῆς γλώσσας τὸν 18ο αἰώνα Καταρτζῆ. 

τὸ ἔξω εἶδος / καὶ γέννημα οὐτιδανὸν οὐτιδανῆς πατρίδος) φαίνεται πὼς ὑπαινισσόταν 
τὸ πρόσωπο τοῦ Π. Κοδρικᾶ: τὴ σχέση του μὲ τὴ διπλωματικὴ ἀντιπροσωπεία τῆς 
Τουρκίας στὸ Παρίσι καὶ τὴν καταγωγή του ἀπὸ τὴν Ἀθήνα, πατρίδα καταφρονημένη 
πιὰ χωρὶς τὴν αἴγλη τοῦ ἀρχαίου παρελθόντος. 

67. Cours de Littérature, ὅ.π., σ. vj καὶ Ἀναστ. Γούδας, Βίοι παράλληλοι, ὅ.π., 
σ. 354-355.

68. Ὅ.π., σ. 121.
69. Βλ. Κ. Θ. Δημαράς, Δημήτριος Καταρτζής, Τὰ Εὑρισκόμενα, Ἀθήνα, Ο-

ΜΕΔ, 1970: Σχέδιο ὅτ’ ἡ ρωμαίκια, σ. 7-24, Σχέδιο τῆς ἀγωγῆς, σ. 24-41, Πρόλο-
γος Ρεάλ, σ. 311-329 (ἀπὸ σ. 317 κ.ἑ.), Γραμματική, σ. 217-261. Πβ. τοῦ ἴδιου, Δη-
μήτριος Καταρτζής, Δοκίμια, Ἀθήνα, Ἑρμής, 1974: Σχέδιο ὅτ’ ἡ ρωμαίκια, σ. 3-22, 
Σχέδιο τῆς ἀγωγῆς, σ. 22-41 καὶ Δ. Καταρτζῆ, Γραμματικὴ τῆς φυσικῆς γλώσσας, 
ἔκδοση καὶ σχόλια, Ἀθήνα 1957 (ἀνάτυπο ἀπὸ τὸν τ. 61 τῆς Νέας Ἑστίας). Τὰ δύο 
Σχέδια, αὐτόγραφα, ἔχουν ἐκδοθεῖ ἀπὸ τὸν κώδικα BAR gr. 1162 (M. Carataşu, 
Catalogul manuscriselor greceşti din Biblioteca Academiei Române, τ. 3, Βουκουρέ-
στι 2005, σ. 144-149) καὶ πιθανὸν νὰ εἶναι αὐτὰ ποὺ ἀνῆκαν ἀρχικὰ στὸν Νερουλό. 



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 219

Ἐπιστρέφοντας στὰ δύο ἀνώνυμα ἀντικοραϊκὰ κείμενα τοῦ 1811, τὸ 
«Ὄνειρο» καὶ τὴν ἐπιστολὴ πρὸς τὸν Ἀλέξανδρο Βασιλείου, νὰ ἐπανέλ-
θουμε σ’ αὐτὸ ποὺ σημειώσαμε ὡς εἰκοτολογία νωρίτερα. Μὲ δεδομένες 
δηλαδὴ τὶς ἐπιχειρηματολογικὲς καὶ ἐκφραστικὲς ὁμοιότητες ποὺ παρα-
τηροῦνται στὸ πεδίο τῆς πολεμικῆς τῶν γλωσσικῶν θέσεων τοῦ Κοραῆ, 
παρὰ κάποιες ἑρμηνεύσιμες διαφοροποιήσεις, ἀλλὰ καὶ μὲ ἐμφανὴ κοινὴ 
καταγωγὴ ἀπὸ τὰ διδάγματα τοῦ Δ. Καταρτζῆ καὶ τοῦ Ἀθ. Χριστόπου-
λου,70 μαζὶ μὲ τὸ γεγονὸς τῆς ταυτόχρονης σχεδὸν δημοσιότητάς τους 
καὶ τῆς ἐκπόρευσής τους ἀπὸ κοινὸ γεωγραφικὸ κέντρο, ἂς μὴ θεωρηθεῖ 
ἄτοπη καὶ βιαστικὴ ἡ ὑπόθεση νὰ ἀνῆκαν στὸν ἴδιο συγγραφέα, δηλαδὴ 
στὸν Νερουλό. Μὲ βάση αὐτὸ τὸ θεωρητικὰ λογικὸ ἐνδεχόμενο, πρέπει 
νὰ χρεωθεῖ σ’ ἐκεῖνον τριπλὴ συγγραφικὴ παραγωγικότητα γιὰ τὴν ὑ-

70. Ἡ ἐξάρτηση τοῦ «Ὀνείρου», κυρίως στὸ λεξιλογικὸ παραδειγματολόγιο καὶ 
τὰ πάθη του, ἀπὸ τὴν Αἰολοδωρικὴ Γραμματικὴ εἶναι ἀναμφισβήτητη, καὶ σὲ μικρό-
τερο βαθμὸ τοῦ κειμένου τοῦ ἀνώνυμου, ποὺ παραπέμπει ἐπίσης στὸ ἐγχειρίδιο τοῦ 
Χριστόπουλου ἀλλὰ καὶ στὴ Γραμματικὴ Ἁπλοελληνικὴ τοῦ Δημ. Δάρβαρη (1806). 
Παρόμοια, στὰ δοκίμια τοῦ Καταρτζῆ ἀπαντοῦν ἰδέες, διατυπώσεις καὶ ὁρισμοὶ γιὰ 
τὴ γλώσσα, τὶς ὁποῖες ἐντοπίζουμε αὐτούσιες ἢ παραλλαγμένες καὶ στὰ δύο προηγού-
μενα δημοσιεύματα. Μερικὰ παραδείγματα ἀπὸ τὴν ἔκδοση τῶν Εὑρισκομένων: «ἡ 
χρῆσις εἶν’ ἡ νομοθέτρια ἢ μᾶλλον εἰπεῖν ὁ τύραννος τῶν γλωσσῶν» (σ. 12), «ἔτζη καὶ 
ὅσες λέξες ἔχουμε παρμέναις καὶ διεφθαρμέναις ἀπτὰ ἑλληνικά, δὲν ἔχει κανένας ἄ-
δεια νὰ τῆς διορθώνῃ» (σ. 318), «Κάθε λέξι προφέρεται καθὼς ἐπεκράτησε στὴν χρῆ-
σιν κ’ ἔχουμε ἕξι νὰ τὴν προφέρουμε, ἡ ὁποία καὶ γράφεται τέτοια· ἤγουν: κερί, κ’ ὄχι  
κηρίον· μάτι κ’ ὄχι ὀμμάτιον» (σ. 18), οἱ μεταβολὲς στὴ γλώσσα «εἶναι παρεπόμενο 
ἀναγκαῖο σὲ μιὰ ζουντανὴ γλῶσσα» (σ. 21), τὶς πέντε ἀρχαῖες διαλέκτους «ταῖς ἐξω-
ρίσαμε κι ἀπτὰ σκολειά μας κι ἀπτὴν προφορά, κηρύττωντας γιὰ βαρβαρικὰ ὅλους 
τοὺς νόστιμους χαρακτῆρες τους ποὺ βρίσκονται συχνότατα στὰ ρωμαῖκα· καὶ οἰκειο-
ποιηθήκαμε τάχα μία, τὴν Ἀτθίδα, εἰς τὴν ὁποίαν θέλουμε νὰ ἀνάξουμε τὰ ρωμαῖκα» 
(σ. 12), «πόσον κόπο δὲν θέλαμε κερδέσῃ, ἂν καταγινούμασταν μόνε καὶ μόνε νὰ μα-
θαίνουμε τὰ ἑλληνικά, καὶ νὰ γράφουμε καὶ νὰ προφέρουμε τὰ ρωμαῖκα μὲ τὸν ἰδιωτι-
σμό τους;» (σ. 13), ἡ ρωμαίκια «ἔχει καὶ δικαῖς της ἀρχαῖς καὶ στοιχεῖα, ἔχει ἀρεταῖς 
καὶ κακίαις δικαῖς της καὶ δέχεται βελτίωση, καθὼς καὶ ὅλαις ἡ ζουντανὲς γλώσσαις» 
μὲ τὴ διδασκαλία στὰ σχολεῖα, τὴ συγγραφὴ καὶ τὶς μεταφράσεις (σ. 318), «πρέπει 
πρὸς ὥρας νὰ πολιτογραφήσουμ’ ὁμοίως πολλαῖς [λέξεις] ἀπὸ τὰ εὐρωπαϊκὰ καὶ ἀ-
σιανὰ ἔθνη… Τοῦτο δὲν εἶναι καινοφανές· γιατὶ τὸ νὰ πάρουν λέξες ἀπὸ ἀλλογενεῖς 
τὄκαμαν (ἂς εἶναι καὶ λίγο) οἱ Ἕλληνες κ’ οἱ Ἄραβες, τὄκαμαν μὲ τὴν ὁλότ’ οἱ Λατῖ-
νοι, τὄκαμαν ἐπὶ πολὺ οἱ Ρωμαῖοι μας, τὸ κάμνουν ἐπ’ ἄπειρον ἤδη ὅλ’ οἱ Εὐρωπαῖοι 
(καὶ μάλιστα οἱ Ἐγγλέζοι) ἀπὸ τὰ ἑλληνικὰ» (σ. 221). Γιὰ τὶς θεωρητικὲς καὶ πρα-
κτικὲς ἀντιλήψεις τοῦ ἕλληνα λογίου στὰ θέματα τῆς γλώσσας βλ. Κ. Θ. Δημαράς, 
«Ἡ γλωσσικὴ θεωρία τοῦ Καταρτζῆ», Ἀθηνᾶ 50 (1940), 225-234.



220	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

περάσπιση τοῦ δημοτικισμοῦ μέσα στὸ 1811: ἀφενὸς δύο θεατρικόμορ-
φα γελοιογραφικὰ κείμενα, τὸ «Ὄνειρο» καὶ τὰ Κορακιστικά, γραμμένα 
σὲ ὕφος λαϊκότροπο, τὸ ἕνα δημοσιευμένο, τὸ ἄλλο ὑπὸ δημοσίευση μὲ 
ἐπικαλυπτόμενες θεωρητικὲς ἀπόψεις γιὰ τὴ γλώσσα, ὅπως διατυπώ-
νονταν ἀπὸ τοὺς πρωταγωνιστὲς τῶν ἔργων,71 μὲ παρόμοιο κατὰ ἕνα 
μέρος λεξιλογικὸ παραδειγματολόγιο καὶ μὲ ἀπὸ κοινοῦ χρήση τοῦ ὅρου 
«κορακιστικὰ» χωρὶς ἀσφαλῶς νὰ πρόκειται γιὰ σύμπτωση, ὑποκλοπὴ ἢ 
παραχώρηση ἐκ μέρους τοῦ ἑνὸς ἢ τοῦ ἄλλου συγγραφέα·72 ἀφετέρου ἕνα 
σοβαρὸ ἄρθρο σὲ λόγιο ἰδίωμα, ἐνδιάμεσος κρίκος πού, καθὼς συνδεόταν 
ἀμφίπλευρα μὲ καθένα ἀπὸ τὰ δύο προηγούμενα, τὰ συνένωνε ταυτό-
χρονα μεταξύ τους. Ἡ μόνη ἰσχυρὴ ἀντένδειξη γιὰ τὴ θεμελίωση μιᾶς 
τέτοιας ὑπόθεσης προέρχεται ἀπὸ ἕνα γνωστὸ ἐπιστολικὸ τεκμήριο τῆς 
ἐποχῆς, στὸ ὁποῖο σχολιάζονταν τὰ γλωσσικὰ δημοσιεύματα τοῦ «Λό-
γιου Ἑρμῆ» τοῦ 1811. Ἐννοῶ τὴν ἐπιστολὴ τοῦ Ἀθ. Χριστόπουλου στὸν 
Ἀθ. Ψαλίδα, γραμμένη στὶς 10 Νοεμβρίου 1811 ἀπὸ τὴν Κωνσταντι-
νούπολη, ὅπου ὁ ποιητὴς χλεύαζε τὰ περιεχόμενά τους ὡς ματαιολογίες, 
φλυαρίες τερατολόγων καὶ «γραίας μαντεύματα καὶ γέρου παραμύθια», 
ποὺ εἶχαν γίνει μάλιστα ἀντικείμενο μιᾶς ξεκαρδιστικῆς κωμωδίας ἑνὸς 
φαναριώτη ἄρχοντα (ἀπρόσωπη ἡ ἀναφορὰ) σχεδιαζόμενης νὰ τυπωθεῖ 
τὸ προσεχὲς διάστημα.73 Στὶς 10 Νοεμβρίου ὁ Χριστόπουλος κανονικὰ 
πρέπει νὰ εἶχε διαβάσει τὴν ἀναιρετικὴ τῶν δημοσιευμένων φλυαριῶν ἐ-
πιστολὴ τοῦ συμπολίτη του Ν. στὸ τεῦχος τουλάχιστο τῆς 1ης Ὀκτωβρί-
ου τοῦ περιοδικοῦ (στὰ χέρια τοῦ Κοραῆ εἶχε φτάσει ἀπὸ τὴ Βιέννη πρὶν 
ἀπὸ τὸν Νοέμβριο). Πῶς ὅμως γίνεται νὰ ἔχει ἀποσιωπήσει τὴ μοναδικὴ  

71. «Ἀσύστατον σύστημα, τάχα διορθωτικὸ τῆς γλώσσας μας, καὶ ἴσια ἴσια 
ἀφανιστικώτατο» χαρακτηρίζει τὰ «κορακιστικὰ» ὁ Ἰωαννίσκος στὴν κωμωδία τοῦ 
Νερουλοῦ, θεωρώντας πὼς «ἡ συνήθεια τῶν τόπων ἔχει τὸ δικαίωμα νὰ μεταμορφώνῃ 
ταῖς λέξαις» καὶ πὼς δὲν εἶναι παράξενες «αἱ μετάπλασαις τῆς Ρωμαίκης Γλώσσας, 
μετάπλασαις ὁποῦ ταῖς κάμν’ ἡ συνήθεια ἑνὸς ὁλοκλήρου ἔθνους», κάτι ποὺ ἀπαντᾶ 
καὶ στὴν Ἀρχαιότητα, βλ. Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση, ὅ.π., σ. 57-
58 καὶ Βάλτερ Ποῦχνερ, Ἰακωβάκη Ρίζου Νερουλοῦ Τὰ θεατρικά, ὅ.π., σ. 454.

72. Τὴ στενὴ συγγένεια ἔχουν παρατηρήσει ἤδη οἱ μελετητές, βλ. Βάλτερ Ποῦ-
χνερ, Ἡ γλωσσικὴ σάτιρα, ὅ.π., σ. 84, καὶ Ἰακωβάκη Ρίζου Νερουλοῦ Τὰ θεατρικά, 
ὅ.π., σ. 218 καὶ Θόδωρος Γραμματάς, «Δύο ἀντικοραϊκὰ κείμενα. Τὰ Κορακιστικὰ 
τοῦ Ἰάκ. Ρίζου Νερουλοῦ καὶ τὸ Ὄνειρο τοῦ Ἀθ. Χριστόπουλου», Δωδώνη 12 (1983), 
298, ὅπου ὑποστηρίζεται ὅτι ὁ Χριστόπουλος, ὁ συγγραφέας κατ’ αὐτὸν τοῦ «Ὀνεί-
ρου», εἶχε πρότυπό του τὴν κωμωδία τοῦ Νερουλοῦ.

73. Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση, ὅ.π., σ. 5, βλ. ἐδῶ σημ. 15.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 221

ἐξαίρεση ἀνάμεσα στὴν τερατολόγο κατ’ αὐτὸν γλωσσικὴ ἀρθρογραφία 
τοῦ 1811; Ἂν γνώριζε ὅτι ὁ ἀνώνυμος συντάκτης τῆς ἐπιστολῆς ἦταν 
ὁ  ἴδιος ὁ ἄρχοντας ποὺ σκάρωσε τὴν κωμωδία, δηλαδὴ ὁ Νερουλός, θὰ 
εἶχε ἕνα παραπάνω λόγο νὰ μιλήσει στὸν Ψαλίδα γιὰ τὸ δημοσίευμα ποὺ 
ἐπιτέλους διαφοροποιοῦνταν ἀπὸ τὰ ὑπόλοιπα ὅσο καὶ νὰ τοῦ ἀποκαλύψει 
τὸ ὄνομα ἀλλὰ καὶ τὴ σχέση τοῦ συντάκτη του μὲ τὸ «Ὄνειρο» καὶ ὄχι νὰ 
ἀποδώσει ἀλληλογραφώντας μαζί του τὸ γελοιογράφημα τῶν Λυρικῶν 
στὸν σχολιαστὴ τῶν ποιημάτων,74 δηλαδὴ στὸν Στέφανο Κανέλλο. Θέλη-
σε νὰ συγκαλύψει ἄραγε τὰ πράγματα καὶ γιὰ ποιό λόγο; Δύο ἐξηγήσεις 
μπορεῖ νὰ ἐπικαλεστεῖ κανεὶς γι’ αὐτό. Δεδομένου ὅτι τὸν συνέδεαν μὲ 
τὸν Νερουλὸ αἰσθήματα βαθιᾶς φιλίας –κάπου στὶς σελίδες τῶν ποιημά-
των καταχώριζε (ἄραγε «εἰς δόξαν καὶ τιμὴν» ἁπλῶς τῆς φιλίας τους ἢ 
μήπως ὡς εὐχαριστήριο γιὰ τὴ συνεργασία του;) ἔμμετρη προσφώνηση 
στὸ πρόσωπό του ἀφιερώνοντάς του ἕνα ἀπὸ τὰ στιχουργήματα τῆς συλ-
λογῆς,75 καὶ ἐκεῖνος ἀργότερα στὴ Γραμματολογία του θὰ ἐγκωμίαζε τὶς 
ποιητικὲς ἱκανότητες τοῦ φίλου του καὶ τὴ μεγάλη ἀπήχηση τῆς ποίησής 
του μεταφράζοντας μάλιστα στὰ γαλλικὰ ἐπιλεγμένα ἀποσπάσματά της–
76 δὲν εἶναι ἀπίθανο νὰ τοῦ εἶχε ζητηθεῖ ἀπὸ τὸν τελευταῖο νὰ παραμείνει 
μυστικὸ τὸ σκέλος αὐτὸ τῆς συγγραφικῆς του δραστηριότητας, ἡ προέ-
λευση ἄλλωστε τοῦ ὁποίου εἶχε συσκοτιστεῖ μὲ τὴν ἀνωνυμία, σύνηθες 
γνώρισμα τῆς ἰδιότητας τοῦ Νερουλοῦ ὡς συγγραφέα77 (ἴσως μέσα σ’ 

74. Ὅ.π., σ. 6.
75. Ὁ ἔρως τῆς φιλίας μας, γλυκέ μου Ἰακωβάκη, ἔτσι ἄρχιζε ἡ ὀκτάστιχη προσ- 

φώνηση μὲ τὴν ὁποία ὁ Χριστόπουλος τοῦ ἀφιέρωνε τὸ ποίημα «Ἔρως ἀπολογού-
μενος», ἐνῶ τὸν σκιαγραφοῦσε μὲ τὰ ἑξῆς ἄκρως ἐκθειαστικά: «Ὁ Ἰακωβάκης εἶναι 
ὁ σπουδαιότερος μεταξὺ τῶν Κωνσταντινουπολιτῶν ἀρχόντων καὶ ποιητὴς τραγικὸς 
ἐξαίρετος· φιλολογώτατος, πολυμαθέσταστατος, ἀγχινούστατος, καὶ φίλος φίλτατος τοῦ 
ποιητοῦ· ὅθεν ὁ ποιητὴς εἰς δόξαν καὶ τιμὴν τῆς καθαρῆς φιλίας τὸν προσφωνεῖ αὐτὸ τὸ 
μικρὸν μὲν κατὰ μέγεθος, μεγάλον δὲ κατὰ τὴν τελειότητα ἐπικὸν ποίημά του», Λυρικά, 
1811, σ. 150. Πβ. Ἑλένη Τσαντσάνογλου, Ἀθανάσιος Χριστόπουλος, ὅ.π., σ. 110-111.

76. Cours de Littérature, ὅ.π., σ. 121-122 καὶ ἰδίως σ. 159-162.
77. Π.χ. τὸ 1823 καὶ 1824 θὰ δημοσιεύσει σὲ συνέχειες στὸ π. Antologia τῆς 

Φλωρεντίας μὲ τὸ ψευδώνυμο «Φιλαλήθης» τρία δοκίμια μὲ γενικὸ τίτλο «I Greci 
e I Turchi», βλ. Β. Bouvier, A. Ἀναστασιάδου, Jacovaky Rizo Néroulos, Analyse 
raisonnée de l’ouvrage intitulé Charte Turque…, ὅ.π., σ. 25, ἐνῶ εἶναι γνωστὲς οἱ 
δύο κωμωδίες του Ἡ ἐρωτηματικὴ οἰκογένεια καὶ ὁ Ἐφημεριδόφοβος ποὺ ἐκδόθηκαν 
στὴν Ἀθήνα τὸ 1837 μὲ τὸν συγγραφέα τους νὰ κρύβεται κάτω ἀπὸ μιὰ μακρόσυρτη 
σειρὰ γραμμάτων τοῦ ἀλφαβήτου. 



222	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

αὐτὸ τὸ πλαίσιο μυστικοπάθειας ὁ Χριστόπουλος νὰ ἀπέφυγε νὰ ἀναφέρει 
στὸν Ψαλίδα τὸ ὄνομα τοῦ κωμωδιογράφου πρὶν ἀπὸ τὴν κυκλοφορία τοῦ 
ἔργου). Ἀπὸ τὸ ἄλλο μέρος, ὅσον ἀφορᾶ τουλάχιστο τὸ ἄρθρο τοῦ «Λόγι-
ου Ἑρμῆ», ἐνδεχομένως νὰ μὴ τὸ ἔκρινε ἀπόλυτα ἀντιπροσωπευτικὸ τῆς 
παράταξης τῶν δημοτικιστῶν, ἀφοῦ ὁ συντάκτης του στὴ θεωρία δικαί-
ωνε τὶς θέσεις τους, στὴν πράξη ὅμως προσχωροῦσε στὸ λόγιο ὕφος ποὺ 
ἐκεῖνοι ἀπεχθάνονταν· «ἐμεταχειρίσθη ὕφος πλησιάζον εἰς τὰς ἡμετέρας 
περὶ γλώσσης ἰδέας», δὲν εἶχε διαπιστώσει ὁ Κοραὴς στὸ γράμμα του 
στὸν Βασιλείου τῆς 1ης Νοεμβρίου;

Δὲν θὰ ἦταν αὐτὸ τὸ τελευταῖο γράμμα μέσα στὸ 1811 ὅπου τὸν ἀ-
πασχολοῦσε τὸ γλωσσικὸ μὲ ἀφορμὴ δημοσιεύματα προερχόμενα ἀπὸ τὴ 
γραφίδα λογίων τῆς Κωνσταντινούπολης. Εἴδαμε στὴν ἀρχὴ τοῦ παρό-
ντος μελετήματος τὸ ξέσπασμά του στὶς 7 Δεκεμβρίου ὅταν ἔγραφε στὸν 
φίλο του «βλέπω καὶ πάλιν τὰ ὑλακτήματα  (clabaudages) τῶν Βυζα-
ντινῶν νομοθετῶν τῆς γλώσσης», γιὰ νὰ ἀκολουθήσουν ἡ ὁμολογία τῶν 
ἀμφιβολιῶν του ὡς πρὸς τὴ δυνατότητα τῆς πρότασης τῆς μέσης ὁδοῦ νὰ 
διαμορφώσει τὴ γλώσσα καὶ ἡ ἐπανάληψη τῆς προτροπῆς του γιὰ ἀποχὴ 
ἀπὸ γλωσσικὲς ἀντιπαραθέσεις ἀλλὰ καὶ οἱ σκληροὶ χαρακτηρισμοὶ γιὰ 
ὑβριστὲς καὶ κακολόγους, γιὰ βυζαντινὴ φατρία, γιὰ ἀμαθεῖς ραδιούρ-
γους, γιὰ ἄνοστους καὶ ἀνόητους συρράπτες λέξεων. Εἶχαν προηγηθεῖ τὰ 
Λυρικὰ τοῦ Χριστόπουλου μὲ τὸ «Ὄνειρο» καὶ ὁ ἀνώνυμος τοῦ «Λόγιου 
Ἑρμῆ» καὶ τώρα φαίνεται πὼς εἶχε ἐμφανιστεῖ νέος ἐκπρόσωπος τῆς πα-
ράταξης τῶν χυδαϊστῶν τῆς Κωνσταντινούπολης ποὺ ἐναντιωνόταν καὶ 
αὐτὸς στὴ γλωσσική του θεωρία. Ποιός ἄραγε ἦταν καὶ ποιό τὸ ἐπίμαχο 
δημοσίευμα; Εἶχε θεωρητικὸ χαρακτήρα ὅπως τοῦ ἀνώνυμου, ἢ ἀνῆκε 
σὲ ἄλλο γραπτὸ εἶδος ὅπως τὸ «Ὄνειρο»; Ὁ «Λόγιος Ἑρμὴς» μέχρι τὸ 
τέλος τοῦ 1811 δὲν φιλοξένησε νεώτερο ἄρθρο μὲ θέμα τὴ γλώσσα ποὺ νὰ 
ὑπογράφεται ἀπὸ κωνσταντινουπολίτη λόγιο. Οὔτε ὅμως, ὅσο μπόρεσα 
νὰ διαπιστώσω, ἔχει καταγραφεῖ στὴν ἑλληνικὴ βιβλιογραφία σχετικὴ 
αὐτοτελὴς ἔκδοση μὲ τέτοια ὑπογραφὴ πέραν τῶν Λυρικῶν,78 οὔτε οἱ 

78. Ἡ τρίτομη ἁπλοελληνικὴ Γραμματικὴ Τερψίνοος τοῦ Κων. Χρυσοκέφαλου 
ἀπὸ τὴν Καλλίπολη τῆς Προποντίδας, ἀφιερωμένη στὸν μ. διερμηνέα Δημ. Μουρού-
ζη, Λειψία 1811, δὲν περιέχει ἀντικοραϊκὲς θέσεις, παρόμοια καὶ ἡ τρίτη ἔκδοση τοῦ 
ἔμμετρου βουκολικοῦ στιχουργήματος Τὰ κατὰ Κλεάνθην καὶ Ἁβροκόμην τοῦ Κων. 
Μάνου, [Κων/πολη] 1811, α´ ἔκδοση  Βούδα 1801, βλ. Φ. Ἠλιού, Ἑλληνικὴ Βιβλιο-
γραφία τοῦ 19ου αἰώνα, ὅ.π., 1811. 61-63 καὶ 1811.60 ἀντίστοιχα. 



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 223

μελετητὲς τῆς γλωσσικῆς διένεξης κοραϊσμοῦ καὶ δημοτικισμοῦ κάνουν 
λόγο γιὰ ἄλλη περίπτωση κατὰ τὸ 1811 πλὴν τοῦ «Ὀνείρου» καὶ τοῦ 
δημοσιεύματος τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ». Πιστεύω ὅτι συνέβαινε αὐτὸ ποὺ 
ὑπομνήσαμε ὡς μία ἀπὸ τὶς ἐκδοχὲς στὴν ἀρχή, ὅτι δηλαδὴ ὁ Κοραὴς 
ἀντέδρασε ὅπως ἀντέδρασε ὄχι σὲ κάποιο δημοσίευμα ποὺ πέρασε ἀπὸ 
τὰ χέρια του ἀλλὰ σὲ εἰδήσεις διοχετευμένες ἀπὸ τὸν Ἀλ. Βασιλείου στὸ 
γράμμα του τῆς 22ης Νοεμβρίου μὲ πηγὴ προέλευσής τους τὴν Κωνστα-
ντινούπολη. Μὴ ξεχνᾶμε ὅτι ὁ τελευταῖος διατηροῦσε ἀνοικτὴ γραμμὴ 
ἐπαφῆς μὲ τὴν ἕδρα τοῦ Πατριαρχείου χάρις στὴ διαμονὴ καὶ τὶς ἐμπο-
ρικὲς ἀσχολίες ἐκεῖ δύο ἀπὸ τοὺς ἀδελφούς του, τοῦ Πασχάλη καὶ κυρί-
ως τοῦ Μιχαὴλ Βασιλείου, ἀναμεμειγμένου στὰ κοινά, ἄρα γνώστη τῶν 
συμβαινόντων στὸ φαναριώτικο περιβάλλον. Ὅπως, λοιπόν, ὁ Ψαλίδας 
μάθαινε ἀπὸ τὸ γράμμα τοῦ Χριστόπουλου τοῦ Νοεμβρίου τοῦ 1811 τὰ 
νέα γιὰ τὴ διακωμώδηση τῆς γλωσσικῆς θεωρίας τοῦ Κοραῆ στὰ Κο-
ρακιστικά, περιφερόμενα στοὺς κύκλους τῶν λογίων πρὶν κἂν ἐκδοθοῦν, 
ἔτσι καὶ ὁ ἕλληνας σοφὸς τοῦ Παρισιοῦ πρέπει νὰ ἔμαθε τὴ δυσάρεστη 
εἴδηση ἀπὸ τὸ σταλμένο τὸν ἴδιο μήνα γράμμα τοῦ φίλου του, ὁ ὁποῖος 
τὴν ἀναμετέδωσε ἐμπιστευόμενος τὴν ἐπιτόπια πηγὴ τῶν ἀδελφῶν του, 
πόσο μᾶλλον ἐπειδὴ ἀφοροῦσε καὶ τὸν ἴδιο. Δὲν φαίνεται νὰ εἶναι τυχαῖο 
ὅτι ὁ Κοραὴς στὴν ἀπάντηση στὸν Βασιλείου προτρέποντάς τον νὰ ἀπέχει 
ἀπὸ διαμάχες ἔβλεπε στὸν ὁρίζοντα τὴ λύση τοῦ γλωσσικοῦ νὰ ἔρχεται 
μὲ τὴν ἐπιβολὴ τοῦ ὀρθοῦ λόγου ἢ μέσα ἀπὸ κείμενα τῆς λογοτεχνίας, 
πεζὰ ἢ ποιητικά, συγγραφέων ὅμως διαφορετικῶν «ἀπ’ αὐτοὺς ὅλους 
τοὺς ἀνόστους καὶ ἀνοήτους λέξεων συρράπτας». Οἱ ἀντιδράσεις του εἶναι 
φανερὸ ὅτι εἶχαν νὰ κάνουν μὲ κάποιο κείμενο λογοτεχνικῆς γραφῆς ποὺ 
ἐμφάνιζε παρόμοια γνωρίσματα σύμφωνα μὲ ὅσα θὰ τοῦ εἶχε μεταφέρει 
ὁ Βασιλείου. Τρία χρόνια ἀργότερα, τὸν Ὀκτώβριο τοῦ 1814, ἔβλεπε μὲ 
τὰ μάτια του τυπωμένο πιὰ τὸ ἔργο τοῦ Νερουλοῦ καὶ οἱ χαρακτηρισμοί 
του γιὰ τὸν κωμωδὸ καὶ τὴ σάτιρά του ἦταν καὶ τότε παραπλήσιοι στὴ 
λεκτική τους ἐκφορά.79 Βέβαια, στὶς δηλώσεις μετάνοιας ποὺ ἀπηύθυνε 
μὲ γράμματά του στοὺς δύο στενοὺς συνεργάτες τοῦ Κοραῆ, τὸν Νεό-
φυτο Βάμβα τὸ 1814 στὸ Παρίσι καὶ τὸν Ἀλέξανδρο Βασιλείου τὸ 1815 
στὴ Βιέννη, ἡ δεύτερη ἀπὸ τὶς ὁποῖες ἔλαβε μάλιστα δημοσιότητα μέσω 

79. Παχύδερμο –τὸν ἀποκαλοῦσε–, ἀνθρωπίσκο, ἄδικο, «ἄμοιρον τῆς ἀστειό-
τητος καὶ ἄγευστον τοῦ ἀττικοῦ ἅλατος» καὶ τὴν κωμωδία ἀηδὴ καὶ «μεθυσμένων 
ἀνδραρίων ἔμετον», Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 297, 333, 340.



224	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

τοῦ τύπου,80 ὁ συγγραφέας τῆς κωμωδίας διαβεβαίωνε ὅτι δὲν ἤθελε «νὰ 
βλάψῃ τὴν ὑπόληψιν τοῦ σοφοῦ Κοραῆ» καὶ ὅτι τὴν τύπωσαν χωρὶς νὰ 
τὸν ἐνημερώσουν. Ἂν δὲν κινδύνευε νὰ ἀποκαλυφθεῖ, θὰ μποροῦσε νὰ 
τοὺς θυμίσει καὶ τὶς ἐκφράσεις σεβασμοῦ καὶ τιμῆς πρὸς τὸ πρόσωπό 
του τὶς περιλαμβανόμενες στὰ ἀνώνυμα δημοσιεύματά του στὸν «Λόγιο 
Ἑρμὴ» τοῦ 1811 καὶ τοῦ 1812. Ἀπὸ τὴν πλευρά του ὁ Κοραὴς ἀποκα-
λώντας ἀργότερα, τὸ 1818, σφάλμα τὴν παρώδηση τοῦ ὀνόματός του καὶ 
τοῦ γλωσσικοῦ του ὕφους, παραδεχόταν ὅτι ἡ μετάνοια τοῦ κωμωδοῦ 
ἔδειχνε ἄνθρωπο μὲ παιδεία καὶ ἤθη81 (ἀσφαλῶς θὰ εἶχε διαβάσει στὸ 
μεταξὺ καὶ τὸν ἀλληγορικὸ μύθο τοῦ Νερουλοῦ «Ἀηδόνι καὶ Ψιττακὸς» 
στὸν «Λόγιο Ἑρμὴ» τοῦ 1817). Εἶναι ἄγνωστο ἂν καὶ ὁ ἐξοβελισμὸς τοῦ 
«Ὀνείρου» ἀπὸ τὶς πολλαπλὲς ἐπανεκδόσεις τῶν Λυρικῶν ἀπὸ τὸ 1814 
καὶ ἑξῆς ἕως τὸν θάνατο τοῦ Κοραῆ82 ἐντασσόταν στὸ ἴδιο κλίμα ἀναγνώ-
ρισης τοῦ λάθους τῆς ἐναντίον του σάτιρας καὶ ἂν πίσω ἀπὸ τὴν ἔντιμη 
χειρονομία βρισκόταν ὁ Νερουλὸς ἢ ὁ Χριστόπουλος ἢ καὶ οἱ δύο, πα-
ρόλο ποὺ οἱ προσθαφαιρέσεις στὰ περιεχόμενα ἐπανεκδιδόμενων ἔργων 
ὀφείλονταν συχνὰ ὄχι στοὺς συγγραφεῖς τους ἀλλὰ σὲ πρωτοβουλίες τῶν 

80. Γιὰ τὴν ἐπιστολὴ στὸν Βάμβα βλ. ὅ.π., σ. 297 καὶ στὸν Βασιλείου σ. 421. 
Ἡ τελευταία μὲ τοποχρονολογία Βουκουρέστι 17 Φεβρ. 1815, διασκευασμένη ὅμως 
ἀπὸ τὸν παραλήπτη της (ὅ.π., σ. 421), θὰ δημοσιευτεῖ στὸν Ἑλληνικὸ Τηλέγραφο τῆς 
Βιέννης, τχ. 58, 24 Μαΐου 1815, σ. 256. 

81. Ἐπιστολὴ πρὸς τοὺς ἐκδότας τοῦ Λογίου Ἑρμοῦ, Βιέννη 1818 [= Ἀπ. Δα-
σκαλάκης, Κοραὴς καὶ Κοδρικάς. Ἡ μεγάλη φιλολογικὴ διαμάχη τῶν Ἑλλήνων 
1815-1821, Ἀθήνα 1966, σ. 256]. Δύο πάντως χρόνια νωρίτερα σὲ γράμμα του τῆς 
21ης Νοεμ. 1816 στὸν Βασιλείου δὲν πίστευε ὅτι ἡ μετάνοια τοῦ Νερουλοῦ ἦταν 
εἰλικρινὴς καὶ τὴν ἀπέδιδε σὲ θρασυδειλία: «Ἐφοβήθη ὁ Τσελεπὴς ἄλλην παρ’ ἐμοῦ ἢ 
παρ’ ἄλλου τινὸς ἀντικωμῳδίαν», Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 526.

82. Στὴν παρισινὴ ἔνατη ἔκδοση τῶν Λυρικῶν μὲ τὴν ἐπιμέλεια τοῦ Ν. Κοριτζᾶ 
(1833), τὸ «Ὄνειρο» ἐπανῆλθε ὑπερδιπλάσιο σὲ ἔκταση καὶ μὲ δάνεια ἀπὸ τὰ Κορα-
κιστικά. Ἂν οἱ μελετητὲς ἀποκλείουν διασκευαστής του νὰ ἦταν ὁ Κανέλλος, ποὺ ἀπὸ 
τὸ 1823 δὲν ζοῦσε πιά, ὄντας ὄχι τόσο ἀπόλυτοι γιὰ τὸν Χριστόπουλο, θὰ ἦταν ἐξίσου 
ἀνεδαφικὸ νὰ προσγράψουμε καὶ τὴ δεύτερη αὐτὴ μορφὴ στὸν Νερουλό, ἀπομακρυ-
σμένο ὁριστικὰ ἀπὸ γλωσσικὲς ἀντιπαλότητες μὲ τὸν Κοραή, πολὺ περισσότερο ποὺ 
ἡ ἔκδοση τῶν Λυρικῶν τυπώθηκε στὸ Παρίσι, δὲν γνωρίζω ἂν πρὶν ἢ μετὰ τὸν θάνατο 
(6 Ἀπριλίου) τοῦ ἕλληνα σοφοῦ. Βλ. Θόδωρος Γραμματάς, «Δύο ἀντικοραϊκὰ κεί-
μενα…», ὅ.π., σ. 294-303 καὶ Ἑλένη Τσαντσάνογλου, «Τὸ πορτρέτο τοῦ Ἀθανάσιου 
Χριστόπουλου στὴν ἔκδοση τῶν Λυρικῶν τοῦ 1833 καὶ ἡ πατρότητα τοῦ ‘‘Ὀνείρου’’», 
Ζητήματα ἱστορίας τῶν νεοελληνικῶν γραμμάτων. Ἀφιέρωμα στὸν Κ. Θ. Δημαρά, 
Θεσσαλονίκη 1994, σ. 243-253.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 225

νέων ἐκδοτῶν. Στὴν πρώτη πάντως ἀνατύπωση τῆς Κέρκυρας (1814) ὁ 
ἐκδότης, μὲ ἀρχικώνυμα καὶ αὐτὸς ὑπογραφόμενος, δὲν θὰ περιοριζόταν 
μόνο στὴν ἐκτόπιση τοῦ «Ὀνείρου», ἀλλὰ θὰ ἀποκαθιστοῦσε τὴ συμβολὴ 
τοῦ Κοραῆ στὴ γλωσσικὴ ζύμωση τῆς ἐποχῆς παρουσιάζοντάς τον ὡς 
ἐκεῖνον ποὺ γνώριζε τοὺς θησαυροὺς τῆς γλώσσας καὶ «τὴν ἔβγαλεν ἀπὸ 
τὸ πυκνὸν σύγνεφον ὁποὺ τὴν ἐσκοτάδιαζε, καὶ μᾶς ἔδειξε τὸν δρόμον τῆς 
πολυμαθείας μὲ τὸ μέσον τῆς φιλολογίας, μόνον διὰ τὴν προκοπὴν τῶν 
νέων»,83 ἐνῶ στὸν Χριστόπουλο «μὲ τὴν ἁρμονικήν του καὶ γλυκόφωνην 
Λύραν του» πίστωνε τὴν ἀνάκληση τῶν Μουσῶν στὴν κατοικία τους στὸν 
Ἑλικώνα. 

Τὸν Δεκέμβριο του 1811 –γιὰ νὰ ξαναθυμηθοῦμε τὶς τελευταῖες σκέ-
ψεις καὶ προτροπὲς τοῦ ἕλληνα σοφοῦ– φαίνεται πὼς εἶχε κλονιστεῖ γιὰ 
ἄλλη μιὰ φορὰ ἡ πίστη του στὸ ἐφαρμόσιμο εὐρύτερα τῆς γλωσσικῆς 
του θεωρίας: «μὴ πολὺ θάρρος, φίλε μου, εἰς τὸν ὀρθὸν λόγον. Μηδ’ εἰς 
τὴν μέσην ὁδόν σου». Ἀποδοκίμαζε τὶς ἀντιπαραθέσεις καὶ δὲν ἦταν ἀπὸ 
ἐκείνους ποὺ θὰ σκοτώνονταν μαζὶ μὲ τοὺς ὀπαδούς του γιὰ τὶς γλωσσι-
κές του ἰδέες, ὅπως τὸν παρουσίαζαν μὲ κωμικὴ ὑπερβολὴ τὰ Κορακι-
στικά,84 ἐνῶ λίγο ἀργότερα τὸν βλέπουμε στὰ γράμματά του νὰ ἀντιδρᾶ 
μὲ δυσφορία στὴ μίμηση ἀπὸ τρίτους τοῦ «κοραϊκοῦ ὕφους».85 Ἀρνιό-
ταν γιὰ ἄλλη μιὰ φορὰ τὸν ρόλο τοῦ νομοθέτη τῆς γλώσσας («ἡ κρίσις 
μου δὲν εἶναι νόμος»), νομοθέτες θὰ ἀναδεικνύονταν ὄχι ἡ δυναμικὴ τῆς 
«συνήθειας», ὅπως εἴδαμε νὰ ὑποστηρίζεται μὲ ἔμφαση στὸ «Ὄνειρο», 
στὸ ἀνώνυμο ἄρθρο τοῦ «Λόγιου Ἑρμῆ» καὶ στὰ Κορακιστικά, ἀλλὰ οἱ 
κλασικοὶ συγγραφεῖς. «Κανόνα καὶ νόμον εἰς τὰς γλώσσας ἄλλον δὲν 
γνωρίζω παρὰ τὴν χρῆσιν τῶν ἐνδόξων», ὑπαγόρευε στὸν Βασιλείου νὰ 
γράψει στὴν ἐπιστολή του στὸν Ἄνθιμο Γαζὴ μὲ ἀφορμὴ τὴ δημοσίευση 
στὸν «Λόγιο Ἑρμὴ» τοῦ κειμένου τοῦ ἀνωνυμογράφου.86 Ἄλλωστε ἀπὸ 
τὰ ἔργα τους θὰ προέκυπτε καὶ ἡ κανονιστικὴ γραμματικὴ τῆς νεοελλη-

83. Λυρικά, β´ ἔκδοση, τυπογραφία τῶν Κορφῶν, 1814, σ. 3-4. Πβ. Ἀλέξης Πο-
λίτης, «1814. Ἡ συνύπαρξη Βηλαρᾶ καὶ Χριστόπουλου στὴν Κέρκυρα», Θ́ Πανιόνιο 
Συνέδριο, Πρακτικά, τ. Β΄, Παξοί, Ἑταιρεία Παξινῶν Μελετῶν, 2014, σ. 377-378.

84. Ἐμμ. Ι. Μοσχονάς, Ἡ δημοτικιστικὴ ἀντίθεση, ὅ.π., σ. 21 καὶ Βάλτερ Ποῦ-
χνερ, Ἰακωβάκη Ρίζου Νερουλοῦ Τὰ θεατρικά, ὅ.π., σ. 417.

85. Μεμφόταν καὶ τὸν ἴδιο τὸν Βασιλείου γιὰ παρόμοια «παραπτώματα», ἐπιστ. 
19ης Μαρτ. 1812, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 189.

86. Ἐπιστ. 1ης Νοεμ. 1811, ὅ.π., σ. 151.



226	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

νικῆς.87 Ποιοῦ μορφολογικοῦ τύπου νεοελληνικῆς, ἄδηλο γιὰ τὸν Κοραή, 
ἂν καὶ ἐπαρκὴ μελετητὴ τῆς ἱστορικῆς της διαδρομῆς καὶ γνώστη τῶν 
πορισμάτων γιὰ τὴ γλώσσα εὐρωπαίων διανοητῶν. Εἶχε ἀπέναντί του 
ἕνα θέμα ὄντως «πίζουλο» γιὰ τὰ δεδομένα τῆς ἐποχῆς του. Πάντως γιὰ 
ἕνα πράγμα ἦταν βέβαιος παλαιότερα, τὸ 1804, τὴ χρονιὰ διατύπωσης 
τῆς γλωσσικῆς του θεωρίας στὰ προλεγόμενα τῶν Αἰθιοπικῶν τοῦ Ἡλιό-
δωρου, ὅτι δηλαδὴ –κατὰ πῶς ἐκμυστηρευόταν τότε στὸν φίλο του– στὴν 
ἀπευκταία γι’ αὐτὸν περίπτωση ποὺ ἐμφανιζόταν κάποιος «φιλοχυδαῖος» 
συγγραφέας στὴν ἑλληνικὴ γραμματεία τοῦ ὕψους ἑνὸς Ἡλιόδωρου καὶ 
τῆς μυθιστορίας του, μὲ ἄλλα λόγια ἕνας σπουδαῖος συγγραφέας, ἡ ἐμ-
φάνισή του θὰ ἀποτελοῦσε τὸν καταλύτη γιὰ τὸ ποιὰ γλωσσικὴ μορφὴ 
θὰ κατίσχυε στὸν γραπτὸ λόγο.88 Λίγο πάλι πρὶν ἀπὸ τὸ 1811, σὲ μιὰ 
νέα ἐκμυστήρευση ἀναγνώριζε, μὲ διαφαινόμενη ὅμως ἀπαρέσκεια στὴν 
ἔκφραση, πὼς στὸ πολὺ πιθανὸ ἐνδεχόμενο νὰ εἶναι λανθασμένη ἡ θεω-
ρία του, τὰ δικαιώματα τῆς ὁμιλούμενης γλώσσας, ὡς φωνῆς κἂν «τοῦ 
περισσοτέρου μέρους τοῦ ἔθνους», θὰ ἔπρεπε νὰ γίνουν σεβαστὰ χωρὶς 
διορθωτικὲς ἐπεμβάσεις οὔτε στὴ λεκτικὴ οὔτε στὴν ἐκφραστική της δο-
μή.89 Ἂν εἶχε δημοσιοποιήσει τὶς σκέψεις του αὐτές, ἀχρωμάτιστες ὅμως 
ἀπὸ τοὺς ὅποιους δικούς του ἐνδόμυχους πόθους, οἱ ἀντίπαλοί του τῆς 
«βυζαντινῆς φατρίας τῶν χυδαϊστῶν», ὅποιοι καὶ ἂν ἦταν αὐτοί, ἀλλὰ καὶ 
οἱ μεταγενέστεροι ὑπέρμαχοι τοῦ δημοτικισμοῦ ἴσως νὰ τὸν ἔβλεπαν ὡς 
ἐν δυνάμει σύμμαχό τους. 

ΕΜΜ. Ν. ΦΡΑΓΚΙΣΚΟΣ

87. Βλ. Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Πρώιμα σχεδιάσματα τοῦ Κοραῆ γιὰ μιὰ 
‘‘Γραμματικὴ τῆς Γραικικῆς’’», Διήμερο Κοραῆ, Ἀθήνα, ΚΝΕ/ΕΙΕ, 1984, σ. 79-80.

88. Ἐπιστ. 9ης Αὐγ. 1804, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Β´, σ. 180. Πβ. ἐπιστ. 28 
Μαΐου 1803, ὅ.π., σ. 90.

89. Ἐπιστ. 15ης Μαΐου 1810, Ἀλληλογραφία, ὅ.π., τ. Γ´, σ. 28.



	 Ἐμμ. Ν. Φραγκίσκος,  Η «ΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΦΑΤΡΙΑ ΤΩΝ ΧΥΔΑΪΣΤΩΝ»	 227

R é s um é

LA «CLIQUE BYZANTINE DES ADEPTES DU DÉMOTICISME»

Une revue des publications anticoraïques de l’an 1811

En 1811 ont vu le jour deux publications opposées à la théorie de 
Coray qui concernait la correction de la langue néogrecque : le Rêve, 
publié sans signature dans l’édition des Lyriques d’Athanase Christo-
poulos à Vienne et une seconde signée par l’initial N. et inserée dans 
les pages de Loghios Hermès en forme de lettre-réponse à l’article 
d’Alexandre Vassileiou, publié aussi dans ce magazine littéraire, par 
lequel le négociant savant de Vienne défendait les idées linguis-
tiques de son ami Coray. Les auteurs des deux textes, écrits sous 
l’influence de la tradition populaire de la langue des D. Catartzi et 
D. Philippides, employaient d’arguments théoriques identiques, en 
faveur de la langue vulgaire, et de l’autre côté ils habitaient dans le 
même lieu, à savoir à Constantinople. Quand ces publications furent 
parvenues aux mains de Coray, le Grec savant commentera dans sa 
correspondance seulement la seconde, en considérant que D. Philip-
pides fût son auteur. Mais l’anonyme de Loghios Hermès, comme le 
professeur Walter Puchner a indiqué autrefois, était Iacovakis Rizos 
Neroulos, l’auteur des Korakistika, et cette identification est confir-
mée dans l’article présent par beaucoup d’autres documents. Le fait 
que, d’après les informations d’Ath. Christopoulos à Ath. Psalidas, 
cette satire, qui serait publiée l’année 1813, circulait déjà en 1811 en 
forme manuscrite dans les cercles des savants de Constantinople et les 
amusait fort, nous fait réfléchir que cet événement était la source de 
la réaction de Coray quand le mois de décembre de la même année 
il parlait dans ses lettres des clabaudages des législateurs byzantins 
de la langue ou de la clique byzantine des adeptes du démoticisme. 
Évidemment, il aurait reçu lui-même d’informations semblables par 
son ami Al. Vassileiou transmises de la part de ses frères, aussi né-
gociants savants, qui demeuraient à Constantinople. Donc, puisque 
tous les trois textes anticoraïques, le Rêve, texte en forme théâtrale, 
où on rencontre pour la première fois le terme «korakistika», la lettre 



228	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 29 (2016)	

anonyme du Loghios Hermès, et la comédie Korakistika, sonts liés de 
plusieurs points entre eux, on ne peut pas écarter la probabilité qu’ils 
provenaient du même auteur, à savoir de I. R. Neroulos. En tout cas, 
face aux atteintes qu’il recevait par ses adversaires, Coray refusait le 
rôle du législateur de la langue (les seuls législateurs n’étaient que les 
écrivains et les poètes classiques, pas l’usage commun), il était saisi de 
doutes sur l’application générale de sa doctrine linguistique en désap-
prouvant en même temps les confrontations sur ce sujet.

EMM. N. FRANGHISKOS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

