
  

  The Gleaner

   Vol 29 (2016)

  

 

  

  Κοραής και Michaelis: Η δημοκρατία της γλώσσας

  Αλεξάνδρα Σφοίνη   

  doi: 10.12681/er.21066 

 

  

  Copyright © 2019, Αλεξάνδρα Σφοίνη 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Σφοίνη Α. (2019). Κοραής και Michaelis: Η δημοκρατία της γλώσσας. The Gleaner, 29, 229–255.
https://doi.org/10.12681/er.21066

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 08/02/2026 00:54:22



ΚορΑΗς και Michaelis: 
η δημοκρατΙα της γλΩσσας

ΤΟ 1760 ΚΥΚΛΟΦΟΡΗΣΕ ΣΤΟ ΒΕΡΟΛΙΝΟ το δοκίμιο του Johann David 
Michaelis1 Beantwortung der Frage von dem Einfluss der Meinungen 

eines Volkes in seine Sprache, und der Sprache in die Meinungen, το οποίο 
είχε βραβευτεί την προηγούμενη χρονιά από την Ακαδημία του Βερολίνου. 
Το βιβλίο μεταφράστηκε σχεδόν αμέσως στα γαλλικά με τίτλο Influence 
des opinions sur le langage, et du langage sur les opinions (Βρέμη 1762),2 

1. Ο Johann David Michaelis (1717-1791) γεννήθηκε στη Χάλλη (Halle), όπου 
και σπούδασε. Ακολουθώντας τα βήματα του πατέρα του, έγινε λέκτορας θεολογίας, 
ενώ αργότερα θα μεταβεί στη Γοττίγγη (Göttingen) όπου θα παραμείνει ως καθηγητής 
φιλοσοφίας. Χρημάτισε γραμματέας της Βασιλικής Ακαδημίας Επιστημών της Πρω-
σίας, ενώ το 1789 εκλέχτηκε μέλος της Royal Society του Λονδίνου και της Académie 
des Inscriptions et Belles Lettres του Παρισιού. Το έργο του είναι πολύπλευρο. Μετέ-
φρασε την Clarissa του Samuel Richardson, τη Βίβλο, έγραψε γραμματικές και λεξικά 
ανατολικών γλωσσών (εβραϊκά, αραβικά, συριακά, χαλδαϊκά), ηθική και δογματική 
θεολογία, φιλοσοφία, ιστορία, γεωγραφία, επιστήμες· βλ. Johann David Michaelis, 
Lebensbeschreibung von ihm selbst abgefasst, mit Anmerkungen von Hassencamp. 
Nebst Bemerkungen über dessen litterarischen Charakter von Eichhorn, Schulz und 
dem Eloguium von Heyne, Λειψία 1793. Εκτός από τη φιλοσοφία, οι ιδέες του Διαφω-
τισμού διαπερνούν τη σκέψη και το έργο του Michaelis και σε άλλους τομείς, όπως το 
δίκαιο όπου εισηγείται εξανθρωπισμό και εξορθολογισμό των ποινών· βλ. Friedrich 
Schaffstein, Johann David Michaelis als Kriminalpolitiker. Ein Orientalist am Rande 
der Strafrechtswissenschaft, Göttingen 1988. Από την άλλη πλευρά, τοποθετήθηκε ενα-
ντίον των Εβραίων ως ξένης φυλής· βλ. Anna-Ruth Löwenbrück, Judenfeindschaft im 
Zeitalter der Aufklärung. Eine Studie zur Vorgeschichte des modernen Antisemitismus 
am Beispiel des Göttingen Theologen und Orientalisten Johann David Michaelis 
(1717-1791), Φρανκφούρτη, Peter Lang, 1995.

2. De l’influence des opinions sur le langage, et du langage sur les opinions. 
Dissertation qui a remporté le prix de l’Académie Royale des Sciences et belles lettres 
de Prusse, en 1759. Par Mr. Michaëlis, Conceiller de Cour de S. M. Brittanique, 
Professeur en Philosophie, et Directeur de la Société Royale de Gættingue. Traduit 
de l’Allemand. A Breme, chez George Louis Förster. MDCCLXII. Η μετάφραση 
που έγινε από τον Johann Bernhard Mérian, γραμματέα της Ακαδημίας του Βερο-
λίνου, και τον A. P. Le Guay de Prémontval, χαιρετίστηκε με ενθουσιασμό από τον 



230	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

και στη συνέχεια στα αγγλικά και στα ολλανδικά.3 Η γαλλική μετάφραση 
παρουσιάζει μεγαλύτερο ενδιαφέρον για μας, επειδή τη χρησιμοποίησε ο 
Κοραής. 

Αλλά ας δούμε καταρχάς περί τίνος πρόκειται. Έργο ενός εκπρο-
σώπου του γερμανικού ορθολογισμού στην παράδοση του Leibniz και 
του Wolf, το δοκίμιο του «απείθαρχου του Göttingen» πραγματεύεται 
το κρίσιμο ζήτημα της σχέσης ανάμεσα στη γλώσσα, τη σκέψη και την 
κοινωνία.4 Το ενδιαφέρον του ευρωπαϊκού Διαφωτισμού επικεντρωνόταν 
στο ζήτημα της προέλευσης και της ιστορικότητας των γλωσσών,5 στο 
οποίο η θεωρία του Condillac περί αισθησιοκρατίας (sensualisme) έδινε 
μια ρηξικέλευθη απάντηση.6 Ο Michaelis, ενήμερος για τη θεωρία του 
Condillac, η οποία είχε προσφάτως γίνει γνωστή στη Γερμανία,7 παρα-

d’Alembert. Στον πρόλογο διευκρινίζεται ότι ο ίδιος ο συγγραφέας έλεγξε τη μετά-
φραση, στην οποία έκανε ορισμένες προσθήκες. 

3. Για τις μεταφράσεις του δοκιμίου του Michaelis, βλ. Avi S. Lifschitz, 
«Translation in theory and practice: The case of Johann David Michaelis’s prize 
essay on language and opinions (1759)», Cultural Transfer through Translation: 
The Circulation of Enlightened Thought in Europe by Means of Translation 
[Internationale Forschungen zur Allgemeinen und Vergleichenden Literaturschaft 
131], επιμ. Stephanie Stockhorst, Άμστερνταμ/Νέα Υόρκη, Rodopi, 2010, σ. 29-44. 

4. Βλ. τον πρόλογο του Herbert E. Brekle στο Johann David Michaelis, De 
l’influence des opinions sur le langage et du langage sur les opinions. Nouvelle 
impression en facsimilé de l’édition de 1762 avec un commentaire par Helga Manke 
et un préface par Herbert E. Brekle, Στουτγάρδη 1974, σ. VII-IX. Το δοκίμιο, που 
στην εποχή του προκάλεσε θόρυβο, λησμονήθηκε παρά τις επιδράσεις του στον Herder 
και στον Humboldt· βλ. Raoul N. Smith, «The Sociology of the language in Johann 
David Michaelis’s Dissertation of 1760», Journal of the History of the Behavioral 
Sciences 12 (1976), 338-346. 

5. Βλ. Daniel Droixte, La Linguistique et l’appel de l’histoire (1600-1800). 
Rationalisme et révolutions positivistes, Γενεύη, Droz, 1978, ιδίως το κεφάλαιο «Lan- 
gage et origine», σ. 34-224.

6. Condillac et les problèmes du langage, επιμ. Jean Sgard, Γενεύη, Slatkine, 
1982.

7. Στη Γερμανία με το ζήτημα είχε ασχοληθεί ο Pierre Louis Moreau de Mau- 
pertuis, πρώτος πρόεδρος της νεοσύστατης Ακαδημίας του Βερολίνου, στα δοκίμιά 
του Réflexions philosophiques sur l’origine des langues et la signification des mots 
(1752) και Dissertation sur les différents moyens dont les hommes se sont servis pour 
exprimer leurs idées (1756), καθώς επίσης ο Formey και ο Süssmilch· βλ. Raoul N. 
Smith, «The Sociology of the language in Johann David Michaelis’s Dissertation of 
1760», ό.π., σ. 341. 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 231

πέμπει στα έργα των φιλοσόφων που ασχολούνται θεωρητικά με το ζήτη-
μα της γένεσης και της εξέλιξης της γλώσσας (δηλαδή στον Wolf, στον 
Leibniz και στον Condillac), από τα οποία έχει αντλήσει τις ιδέες του.8 

Το δοκίμιο διαιρείται σε τέσσερα μέρη. Στο πρώτο μέρος («Για την 
επίδραση των γνωμών στη γλώσσα»)9 ο Michaelis επισημαίνει το γεγο-
νός ότι δεν εκφράζονται όλες οι γνώμες στη γλώσσα, αλλά μόνον όσες 
είναι προϊόν κοινής συμφωνίας της γλωσσικής κοινότητας: η γλώσσα 
είναι «μια Δημοκρατία, όπου η θέληση της πλειοψηφίας αποφασίζει για 
τη χρήση· και ο Οράτιος μας λέγει ότι στις γλώσσες υπέρτατος Νόμος 
είναι η χρήση».10 Ωστόσο, η δημοκρατική λειτουργία της γλώσσας δεν 
αποκλείει τη ρύθμιση των κανόνων από τους πεπαιδευμένους. Αυτό συμ-
βαίνει όταν οι γνώσεις διαδίδονται σε ένα έθνος, οπότε ο λαός ιδιοποιείται 
τις εκφράσεις των σοφών και το αντίστροφο, όπως στην αρχαία Ελλάδα 
(ιδίως στην Αθήνα) αλλά και στη Γερμανία, όπου η φιλοσοφία του Wolf 
εισάγει νέες λέξεις και σημασίες στη γλώσσα χωρίς να αποκλείεται μια 
μεμονωμένη έκφραση ενός ιδιώτη να διαδοθεί από στόμα σε στόμα. Αλλά 
το χάρισμα της δημιουργικότητας χαρακτηρίζει κυρίως τους κλασικούς 
συγγραφείς, τις γυναίκες και τον λαό.

Στο δεύτερο μέρος του δοκιμίου («Για την ευνοϊκή επίδραση των 
γλωσσών στις γνώμες»)11 ο Michaelis κάνει λόγο για επιτυχείς ετυμολο-

8. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 68. Πβ. Ulrich Ricken, 
«Sprachtheoretische Positionen und Entwicklungen in der deutschen Aufklärung», 
Sprachtheorie und Weltanschauung in der europäischen Aufklärung, Βερολίνο, 
Akademie-Verlag, 1990, σ. 246.

9. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 7-21 («Première section. 
Des influènces des opiniοns d’un peuple sur le langage»). Ανάλυση του πρώτου μέ-
ρους, βλ. στο Johann David Michaelis, De l’influence des opinions, ό.π., σ. XXXII-
XXXVIII.

10. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 8. Στο ζήτημα της χρή-
σης ως φυσικού νομοθέτη της γλώσσας θα επιμείνει και ο Beauzée: «L’usage n’est 
donc pas le tyran des langues; il en est le législateur naturel, nécessaire et exclusif; les 
décisions en sont l’essence: et je dirois, d’après cela, qu’une langue est la totalité des 
usages propres à une nation pour exprimer les pensées par la voix», βλ. Encyclopédie, 
τ. 9, 1765, λήμμα «Langue», σ. 249B. Βλ. επίσης Sylvain Auroux, L’encyclopédie, 
«grammaire» et «langue» au XVIIIe siècle, Παρίσι, Maison Mame, 1973, σ. 95. 

11. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 22-78 («Seconde section. 
De l’influènce avantageuse des langues sur les opiniοns»). Βλ. επίσης Johann David 
Michaelis, De l’influence des opinions, ό.π., σ. XXXIX-LII. 



232	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

γίες, θησαυρούς λογικής, οι οποίες περικλείουν αλήθειες που διαφεύγουν 
από τους φιλοσόφους, ενώ κυκλοφορούν από αμνημονεύτων χρόνων στο 
στόμα όλου του κόσμου: οι γλώσσες είναι η «συσσωρευμένη σοφία και το 
πνεύμα των εθνών», ένα είδος αρχείων των ανθρώπινων ανακαλύψεων, 
ιδίως η ευνοημένη αρχαία ελληνική γλώσσα. Οι λέξεις έχουν καλή ή 
κακή επίδραση στους ανθρώπους ανάλογα με το νόημα που αποκτούν με 
τη χρήση: όσες βρίσκονται μόνο στα λεξικά και δεν κυκλοφορούν έχουν 
περιορισμένη επίδραση. Οι εθνικές ειδικές ορολογίες συμβάλλουν στην α-
ποφυγή της επίπονης και χρονοβόρας εκμάθησης λατινικών ή ελληνικών 
λέξεων, ενώ ο πλούτος της γλώσσας γίνεται κοινό κτήμα του έθνους. Το 
γεγονός ότι η γερμανική γλώσσα, αν και πλούσια από τη φύση της, φτω-
χαίνει συνεχώς αποδίδεται στην αντεθνική στάση των λογίων:

«Δεν μας μένει παρά να τα βάλουμε με τους Βοτανολόγους που επι-
μένουν στη Λατινική ονοματολογία σε σημείο ώστε να αποκλείουν αυτή 
της πατρίδας τους, και μάλιστα να καταδικάζουν τη χρήση της. Οι άλλοι 
σοφοί τούς μιμούνται: όσο λιγότερο γερμανική είναι μια έκφραση, τόσο 
κομψότερη τους φαίνεται και τους συναρπάζει δίνοντας έναν ψευδή αέρα 
λογιοσύνης.»12

Η επισήμανση της έλλειψης γερμανικής βοτανικής ορολογίας απηχεί το 
έργο του Leibniz Unvorgreifliche Gedanken και την άποψη ότι η γλώσσα 
είναι καθρέφτης της ιστορίας της σκέψης.13 Ο Michaelis, ακολουθώντας 
τη θεωρία του Leibniz και των άλλων φιλοσόφων, εξαίρει τη σημασία της 
γλώσσας στην ανθρώπινη σκέψη και ευφυΐα, παραθέτοντας ως απόδειξη 
το παράδειγμα των κωφαλάλων που είναι καθυστερημένοι διανοητικά. 
Ο πλούτος της γλώσσας μπορεί να διαπιστωθεί από τις μεταφράσεις. Οι 
φτωχές γλώσσες είτε προσφεύγουν στη λατινική είτε σε περιφράσεις και 
δεν είναι σε θέση να αποδώσουν τη σκέψη του πρωτοτύπου. Εξαρτάται 
επίσης από τον μεταφραστή και την καλή γνώση της γλώσσας που μπο-
ρεί να είναι πλούσια σε ένα γνωστικό αντικείμενο και φτωχή σε ένα άλλο. 
Ο πλούτος της γλώσσας είναι, επομένως, σχετικός, οι δε γλώσσες των 
φωτισμένων εθνών είναι περίπου το ίδιο πλούσιες με κάποια υπεροχή της 
αγγλικής που είναι μίγμα τριών γλωσσών. Εκείνο που έχει ιδιαίτερη ση-

12. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 52.
13. Ulrich Ricken, «Sprachtheoretsche Positionen und Entwicklungen in der 

deutschen Aufklärung», ό.π., σ. 246. 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 233

μασία στην αποτίμηση της πνευματικής κατάστασης ενός έθνους και του 
γλωσσικού του πλούτου δεν είναι τόσο ο αριθμός των λογίων, οι οποίοι 
συνήθως αντλούν από τα λατινικά ή τα ελληνικά, όσο η διάδοση της γνώ-
σης στο κύριο σώμα του έθνους. 

Στο τρίτο μέρος του δοκιμίου («Για τις επιβλαβείς επιδράσεις της 
γλώσσας στις γνώμες»)14 ο Michaelis πραγματεύεται τις ελλείψεις των 
γλωσσών: πενία, αφθονία (δηλαδή πολλά συνώνυμα που δυσχεραίνουν 
την επικοινωνία), διφορούμενα, ιδέες και κρίσεις δευτερεύουσας σημα-
σίας, παρετυμολογίες και καταχρηστικές εκφράσεις, αυθαίρετες καλ-
λιλογίες. Στο τέταρτο μέρος («Μέτρα κατά της επιβλαβούς επίδρασης 
της γλώσσας»)15 διευκρινίζει ότι τα λάθη της γλώσσας δεν αφορούν τον 
αληθινό σοφό, αλλά τον αμαθή, τον ημιμαθή και τον λόγιο που έχει πε-
ριορισμένο πνεύμα. Η προσέγγιση της γλώσσας πρέπει να συνδυάζει το 
φιλοσοφικό πνεύμα με την ευρεία γνώση των γλωσσών, δυτικών και ανα-
τολικών, καθώς και την εμβάθυνση στην ιστορία των λαών. Ο Michaelis 
υποδεικνύει ότι η φιλοσοφία θα έπρεπε να αφιερώσει στις γλώσσες μια ι-
διαίτερη επιστήμη που θα γίνει συστηματική αφού πρώτα αποκτήσει την 
ανάλογη εμπειρία και τη λεπτομερειακή γνώση. Ο επιστήμονας δεν είναι 
νομοθέτης: «Η γλώσσα είναι ένα Κράτος Δημοκρατικό. Ο σοφός δεν νο-
μιμοποιείται να καταργεί μια δόκιμη χρήση προτού πεισθεί όλο το έθνος 
ότι είναι καταχρηστική». Ο καθένας «έχει δικαίωμα να φτιάχνει νέες 
λέξεις και φράσεις, αρκεί να είναι σύμφωνες με το πνεύμα της γλώσσας». 
Οι νέες εκφράσεις, «χρησιμοποιημένες από επιδέξιους συγγραφείς, θα 
επικαθήσουν στα ερείπια των λανθασμένων που θα εξοβελιστούν ή θα πα-
ραμείνουν μόνο στη γλώσσα του όχλου».16 Στη διαδικασία τελειοποίησης 
της γλώσσας εξέχοντα ρόλο έχουν οι μεταφράσεις, αρκεί ο μεταφραστής 
να έχει «ως ένα βαθμό το πνεύμα και το ταλέντο κλασικού συγγραφέα». 
Η μετάφραση πρέπει να εμβαθύνει στη σκέψη του συγγραφέα και να δη-
μιουργεί ένα νέο πρωτότυπο:

14. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 79-139 («Troisième 
section. Des influènces nuisibles du langage sur les opiniοns»). Βλ. επίσης Johann 
David Michaelis, De l’influence des opinions, ό.π., σ. LIII-LX.

15. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 140-176 («Quatrième 
section. Des remèdes contre l’influence nuisible du langage»). Βλ. επίσης Johann 
David Michaelis, De l’influence des opinions, ό.π., σ. LXI-LXVI.

16. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 148-149. 



234	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

«Τίποτε δεν είναι αρμοδιότερο για την τελειοποίηση των γλωσσών μας 
από τις ωραίες μεταφράσεις των αθάνατων μνημείων της Ελληνικής και 
Ρωμαϊκής αρχαιότητας· αλλά θα έπρεπε να είναι λιγότερο σχολαστικές 
από τις γερμανικές και περισσότερο πιστές από τις γαλλικές.»17 

Στο τελευταίο εκτενές κεφάλαιο του τέταρτου μέρους18 ο Michaelis 
απορρίπτει την πρόταση του Leibniz για μια καθολική γλώσσα, δημιούρ-
γημα των φιλοσόφων, η οποία θα υπερέβαινε τα εγγενή λάθη των εθνι-
κών γλωσσών και θα διευκόλυνε τη γραπτή επικοινωνία της République 
des lettres, ταυτιζόμενος με τον Condillac που υποστήριζε τη θέση περί 
του αναντικατάστατου της μητρικής γλώσσας ως ιστορικά θεμελιωμένου 
οργάνου επικοινωνίας των λαών, συνδεδεμένου με τη σκέψη των ατόμων 
και την ταυτότητά τους.19 Ο Michaelis παραλληλίζει την υποθετική τε-
χνητή καθολική γλώσσα με τη λατινική που η στοιχειώδης εκμάθησή 
της απαιτεί πολύ χρόνο και κόπο σε αντίθεση με τις ζωντανές γλώσσες. 
Επιπλέον, η νέα γλώσσα δεν θα απάλλασσε τους εγγραμμάτους από την 
εκμάθηση των παλαιών γλωσσών, εβραϊκής, ελληνικής και λατινικής, 
στις οποίες είναι γραμμένη η Βίβλος και όλες οι ιστορικές πηγές, ενώ αυ-
τό το νέο είδος ιερογλυφικών θα ύψωνε έναν τοίχο ανάμεσα στους λογίους 
και στον λαό που θα γινόταν ολοένα και πιο απαίδευτος. 

Ο Michaelis προβάλλει έναν ακόμη σημαντικό λόγο αντίρρησης στην 
τεχνητή γλώσσα: την αντιδημοκρατική λειτουργία της, δηλαδή την κυρι-
αρχική επιβολή τρόπων έκφρασης που θα γίνονταν αποδεκτοί μόνο από 
κάποιους οπαδούς του εισηγητή τους και όχι από το σύνολο των λογίων. 
Στο σημείο αυτό αντιπαραβάλλει τις τεχνητές με τις ζωντανές εθνικές 
γλώσσες τονίζοντας ότι οι τελευταίες λειτουργούν δημοκρατικά: οι λέξεις 
αλλάζουν σημασία μόνο με την αποδοχή του λαού και κάθε νέα χρήση 
επιβάλλεται σταδιακά με κοινή συναίνεση. Αυτή η δημοκρατική λειτουρ-
γία προστατεύει τις γλώσσες από τη σύγχυση που θα προκαλούσε η συνε-
χής και απότομη εισαγωγή νέων λέξεων και ο εξοβελισμός των παλαιών, 

17. Ό.π., σ. 153. Οι απόψεις του Michaelis για τη μετάφραση προαναγγέλ-
λουν την επάνοδο στο κείμενο-πηγή, την οποία θα υποστηρίξει τον 19ο αιώνα ο 
Schleiermacher με την περίφημη ρήση του «αφήστε ήσυχο τον συγγραφέα»· βλ. Avi 
S. Lifschitz, «Translation in theory and practice», ό.π., σ. 42-43. 

18. De l’influence des opinions sur le langage, ό.π., σ. 154-176 («4. Où l’on 
examine s’il est possible d’inventer une langue savante proprement ainsi nomée»).

19. Ulrich Ricken, «Sprachtheoretsche Positionen und Entwicklungen in der 
deutschen Aufklärung», ό.π., σ. 247.



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 235

ενώ η ύπαρξη συνωνύμων και μεταφορών διασφαλίζει την πολύπλευρη 
σηματοδότηση των πραγμάτων και καλλωπίζει τη γλώσσα κάνοντάς την 
λιγότερο μονότονη. Οι ζωντανές γλώσσες ανταποκρίνονται στις ανάγκες 
της ανθρώπινης φύσης, διανοητικές και συναισθηματικές, και είναι σε 
θέση να τροφοδοτήσουν και να θερμάνουν το πνεύμα. Όχι μόνο η ποίηση 
και η λογοτεχνία, αλλά και η φιλοσοφία και οι επιστήμες είναι καλύτερα 
κατανοητές όταν εκφράζονται στον κοινό λόγο. O Michaelis ολοκληρώνει 
το κεφάλαιο και το δοκίμιό του δηλώνοντας ότι έχει περισσότερη εμπι-
στοσύνη στη δημοκρατία ενός ολόκληρου έθνους παρά σε έναν σοφό που 
κάνει μια ανακάλυψη. 

Η έντονης δημοκρατικής τονικότητας υποστήριξη της κοινής χρήσης 
από τον Michaelis απηχεί τις απόψεις του β΄ μισού του 18ου αιώνα για τη 
γλώσσα ως σημαντικό μοχλό οργάνωσης μιας κοινωνίας, όπου ο πολι-
τισμός θα γινόταν κοινό κτήμα του έθνους και θα διαδιδόταν σε όλο τον 
λαό, μέχρι το «αθλιότερο τμήμα του ανθρώπινου γένους», καταργώντας 
το μονοπώλιο που όριζε η bon usage της μοναρχικής ελίτ τον 17ο αιώνα 
με τον θεωρητικό της εκπρόσωπο Vaugelas (Remarques sur la langue 
française, 1647).20 Πρόκειται για τη γέννηση της σύγχρονης έννοιας της 
γλωσσικής πολιτικής που συνδέεται στενά με την εκπαίδευση και τον 
πολιτισμό.21 

Ας έλθουμε τώρα στον Κοραή και στη γνωριμία του με το δοκίμιο του 
Michaelis. Άμεση θετική αναφορά του στον Γερμανό φιλόσοφο απαντά-
ται σε επιστολή του προς τον Αλέξανδρο Βασιλείου στις 19 Μαρτίου 
1812, όπου σημειώνει: «Ο συγγραφεύς ονομάζεται Michaelis· έχει πολλά 
ωφέλιμα εις ημάς τους φκιάστας της γλώσσης». Ο Κοραής, όπως φαίνε-

20. Daniel Droixte, La Linguistique..., ό.π., σ. 327-385· ο ίδιος, «Langage et 
société dans la grammaire philosophique de Du Marsais à Michaelis: Proudhon et 
le Rubicon», Études sur le XVIIIe siècle, III – Les préoccupations économiques et 
sociales des philosophes, littérateurs et artistes au XVIIIe siècle (Colloque Bruxelles, 
26-27 mai 1975), επιμ. Roland Mortier – Hervé Hasquin, Université des Bruxelles 
1976, σ. 119-132.

21. Για τη διάδοση των απόψεων αυτών στην Ιταλία μετά τα μέσα του 18ου 
αιώνα, βλ. Franco Lo Piparo, «La nation, la campagne, la science et la langue chez 
Genovesi et De Cosmi», Les Idéologues. Sémiotique, théories et politiques linguis-
tiques pendant la Révolution française, επιμ. Winfried Busse – Jürgen Trabant, 
Άμστερνταμ/Φιλαδέλφεια, John Benjamins Publishing Company,1986, σ. 231-256.



236	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

ται, ήταν ενήμερος για το ότι η γαλλική μετάφραση είναι θεωρημένη από 
τον ίδιο τον συγγραφέα και περιέχει προσθήκες που ξεπερνούν το πρωτό-
τυπο.22 Ανάμεσα στα βιβλία που απεστάλησαν στη βιβλιοθήκη της Χίου, 
καθώς μαρτυρούνται στην αλληλογραφία του Κοραή με τον Βασιλείου 
του έτους 1816, αναγράφονται τα έργα του Michaelis «Syntagma, 1 vol. 
Commentationes 1 vol.».23 Αλλά η σχέση του Κοραή με τον Γερμανό φι-
λόσοφο είχε προχωρήσει πέρα από την απλή ανάγνωση των βιβλίων του. 
Στα Προλεγόμενα του Δ΄ μέρους της έκδοσης του Πλουτάρχου (1812) κα-
ταχωρίζονται σε εννέα υποσημειώσεις αποσπάσματα από το δοκίμιο του 
Michaelis στη γαλλική του μετάφραση, της οποίας αναγράφεται ο τίτλος 
χωρίς όμως το όνομα του συγγραφέα.24 

Θα επιχειρήσουμε εδώ μια διεξοδική ανίχνευση της ανάγνωσης του 
δοκιμίου του Michaelis και της χρησιμοποίησής του από τον Κοραή.25 

22. «Το βιβλίον εξ ου φέρω τας Γαλλ. μαρτυρίας, αν θέλης να το αποκτήσης, 
πρόσεχε μη το αγοράσης εις το πρωτότυπον Γερμανικόν, αλλά την Γαλλικήν μετά-
φρασιν τυπωμένην εις Breme 1762, ότι έγινεν υπό την επίσκεψιν του συγγραφέως, 
και με πολλάς προσθήκας λειπούσας εις το πρωτότυπον. Ο συγγραφεύς ονομάζεται 
Michaelis. Έχει πολλά ωφέλιμα εις ημάς τους φκιάστας της γλώσσης»· βλ. Αδαμά-
ντιος Κοραής, Αλληλογραφία, επιμ. Κ. Θ. Δημαράς κ.ά., τ. Γ΄ (1810-1816), Αθήνα, 
ΟΜΕΔ, 1979, σ. 192.

23. Αθανασία Μπάλτα, «Αποστολές βιβλίων στη Βιβλιοθήκη της Χίου. Στοι-
χεία από την αλληλογραφία Αδαμάντιου Κοραή και Αλέξανδρου Βασιλείου (1799-
1817)», Μνήμων 10 (1985), 318-328 (:325). Πρόκειται για τρία βιβλία θεολογικού 
κυρίως περιεχομένου με λατινικά και γερμανικά κείμενα: Johannis Davidis Michaelis 
prof.-ordin.-philos. et societatis regiae scient. Goetting. Collegae Syntagma 
Commentationum, τ. 1-2, Göttingen 1759 και 1767· Commentationes in Societate 
Regia Scientiarum Goettingensi per annos 1758-1762 praelectae, Göttingen 1763· 
Commentationes Societati Regia Scientiarum Goettingensi per annos 1763-1768 
praelectae, Bremen 1769· βλ. Johann David Michaelis, Lebensbeschreibung..., ό.π., 
σ. 302, 303 (αρ. 27, 28), 298 (αρ. 21). 

24. «Τα εις την έκδοσιν (1812) των Βίων του Πλουτάρχου Προλεγόμενα. Ακο-
λουθία των Αυτοσχεδίων Στοχασμών Περί της Ελληνικής παιδείας και γλώσσης», 
Συλλογή των εις την βιβλιοθήκην και τα πάρεργα Προλεγομένων, καί τινων συγ-
γραμματίων του Αδαμαντίου Κοραή, τ. Α΄, Παρίσι 1833 (=Αδαμαντίου Κοραή Προ-
λεγόμενα στους αρχαίους Έλληνες συγγραφείς και η Αυτοβιογραφία του, τ. Α΄, πρό-
λογος Κ. Θ. Δημαρά, φωτομηχανική ανατύπωση, Αθήνα, ΜΙΕΤ, 1986), σ. 491-493, 
499-501, 506, 509 (στο εξής «Πλουτάρχου Προλεγόμενα»). 

25. Οι οφειλές του στον Michaelis έχουν ήδη επισημανθεί από τους μελετητές 
του Κοραή, αλλά δεν έχουν γίνει αντικείμενο συστηματικής διαπραγμάτευσης. Τις 
αναφορές του Κοραή στον πρωτοποριακό Γερμανό φιλόσοφο, αλλά και τη ριζική δι-



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 237

Το πρώτο απόσπασμα είναι από το τέταρτο μέρος του δοκιμίου, τρίτο 
κεφάλαιο με τίτλο «Amélioration du langage». Ο Michaelis αναφέρεται 
στους τρόπους βελτίωσης των γλωσσικών σφαλμάτων υπογραμμίζοντας 
ότι η αφαίρεση των εσφαλμένων ετυμολογιών δεν είναι δουλειά του λο-
γίου, ο οποίος δεν μπορεί να αναχθεί σε νομοθέτη της γλώσσας, αλλά 
του συνόλου του έθνους, εφόσον η γλώσσα είναι «Κράτος Δημοκρατικό». 
Ο Κοραής θίγει και πάλι το ζήτημα της διόρθωσης της «βαρβαρωθεί-
σης γλώσσης» που ασθενεί λόγω της στέρησης της ελευθερίας και της 
δημοκρατίας μετά την κλασική εποχή και λόγω των αλλεπάλληλων ξέ-
νων κυριαρχιών, χρησιμοποιώντας μεταφορές από την ιατρική: «Εις της 
γλώσσης την διόρθωσιν οι γνήσιοι, ή τουλάχιστον οι τελευταίοι ιατροί, 
είναι οι ένδοξοι ποιηταί και συγγραφείς». Αλλά τέτοιοι δεν υπάρχουν στο 
«βαρβαρωθέν γένος» και προς το παρόν «αρκετόν είναι εάν ευρεθώσιν 
άνδρες σπουδαίοι ικανοί να συναθροίσωσι και να παραδώσωσιν εις τους 
μέλλοντας ιατρούς τα βότανα», οι οποίοι είναι «προς τους αγεννήτους 
νομοθέτας της γλώσσης, ό,τι είναι οι ριζοτόμοι και φαρμακοπώλαι προς 
τους ιατρούς». Με αυτές τις μεταφορές ο Κοραής έχει σκοπό να φρονη-
ματίσει τους «πτωχαλαζόνες» εκδότες του Λόγιου Ερμή, οι οποίοι έχουν 
υπερβεί το μέτρο και φαίνεται ότι δεν έχουν το γνώθι σαυτόν: «Μ’ εφάνη 
παράξενον να λαλώμεν ως νομοθέται της γλώσσης, και να γινώμεθα σχε-
δόν Θουκυδίδαι, Πλάτωνες και Δημοσθένεις, οπόταν μόλις είμεθ’ ακόμη 
άξιοι να συγκριθώμεν με τους Φερεκύδας, με τους Κάδμους και με τους 
Εκαταίους».26 

αφορά των απόψεών τους παρατηρεί ο Vincenzo Rotolo, «Η γλωσσική θεωρία του 
Κοραή. Ιδεολογικές ρίζες και ψυχολογικά κίνητρα», Διήμερο Κοραή 29 και 30 Απρι-
λίου 1983. Προσεγγίσεις στη γλωσσική θεωρία, τη σκέψη και το έργο του Κοραή, 
Αθήνα, ΚΝΕ/ΕΙΕ, 1984, σ. 45-58 (:54). Αρκετά ίχνη του δοκιμίου του Michaelis 
στα κοραϊκά γραπτά επισημαίνει ο Μίλτος Πεχλιβάνος, Εκδοχές νεωτερικότητας 
στην κοινωνία του Γένους: Νικόλαος Μαυροκορδάτος – Ιώσηπος Μοισιόδαξ – Αδα-
μάντιος Κοραής, διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη 1999, σ. 189 κ.ε. Σε μια από 
τις υποσημειώσεις του Κοραή στον Michaelis (περί κωφαλάλων) αναφέρεται πολύ 
σύντομα ο Peter Mackridge, «Korais and the Greek language question», Adamantios 
Korais and the European Enlightenment, επιμ. Paschalis M. Kitromilides, Οξφόρδη, 
Voltaire Foundation, 2010, σ. 135. 

26. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 489-490. Εκδότης του περιοδικού την επο-
χή αυτή είναι ο Άνθιμος Γαζής. Ο Κοραής συχνά αποποιείται τον ρόλο του νομοθέτη 
της γλώσσας. Π.χ. το 1805 γράφει στον Βασιλείου «Ήσο βέβαιος ότι δεν είμαι τόσον 
ανόητος ώστε να φαντασθώ νομοθέτης της γλώσσης» και το 1811 στα Προλεγόμενα 



238	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

Ο Κοραής υποστηρίζει ότι οι μόνοι που είναι δυνατόν να αναχθούν σε 
νομοθέτες της γλώσσας είναι οι κλασικοί ποιητές και συγγραφείς,27 αλλά 
μόνο με την απόφαση του έθνους και όχι κυριαρχικά:

«Αν και άξιοι να ονομασθώσι της γλώσσης νομοθέται, δεν θέλουν όμως 
ουδ’ εκείνοι φερθήν ως δεσπόται. Οποίαν ύλην εύρωσι συναθροισμένην α-
πό μας, τοιαύτην οικοδομήν μέλλουν εξανάγκης να κτίσωσι· και αν αρέση 
εις το έθνος η οικοδομή, μόνον το έθνος έχει το δικαίωμα να τους δεχθή 
της γλώσσης νομοθέτας, μόνον το έθνος να τους κηρύξη Κλασσικούς.»28

Στην παρούσα συγκυρία, είναι επαινετό «εάν με την προσοχήν να γρά-
φωμεν, ως πρέπει (μη νομοθετούντες το πώς πρέπει), δείξωμεν, ότι παρά 
την εποχή του χρόνου άλλο δεν μας εμπόδισε να γράφωμεν ως Κλασσι-

του τρίτου μέρους του Πλουτάρχου γράφει «Αλλ’ η κρίσις μου δεν είναι νόμος. Ας την 
ακολουθή όστις την νομίζει ορθήν· ας την αποβάλη ότινα δεν αρέσκει. Τόσον ολιγώ-
τερον θέλει με κακοφανήν η αποβολή, όσον μηδ’ αυτός εγώ (και το ομολογώ χωρίς 
υπόκρισιν μετριοφροσύνης) εξεύρω τίνα τύπον ή μορφήν μέλλει να λάβη η γλώσσα»· 
βλ. Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «‘‘Μέση οδός’’ και Διονύσιος Αλικαρνασσεύς. Σχόλιο σε 
μια αυτοκριτική του Κοραή για τη γλωσσική του θεωρία», Νεοελληνική παιδεία και 
κοινωνία. Πρακτικά Διεθνούς Συνεδρίου αφιερωμένου στη μνήμη του Κ. Θ. Δημαρά, 
Αθήνα, ΟΜΕΔ, 1995, σ. 237-248. 

27. Την άποψη ότι «οι λόγιοι άνδρες του έθνους είναι φυσικά οι νομοθέται της 
γλώσσης την οποίαν λαλεί το έθνος» έχει ήδη διατυπώσει στα Ηλιοδώρου Αιθιοπικά, 
τ. Α΄, Παρίσι 1804, σ. οα΄· βλ. Κ. Θ. Δημαράς, «Ο Κοραής και η γλώσσα. Η θεωρία», 
Διήμερο Κοραή 29 και 30 Απριλίου 1983. Προσεγγίσεις στη γλωσσική θεωρία, τη 
σκέψη και το έργο του Κοραή, Αθήνα, ΚΝΕ/ΕΙΕ, 1984, σ. 9-58 (:23).

28. Στην «Επιστολή προς Αλέξανδρον Βασιλείου» το 1804 ο Κοραής τονίζει τη 
δημοκρατική λειτουργία της γλώσσας: «η γλώσσα είναι εν από τα πλέον αναπαλλο-
τρίωτα του έθνους κτήματα. Από το κτήμα τούτο μετέχουν όλα τα μέλη του έθνους 
με δημοκρατικήν, να είπω ούτως, ισότητα· κανείς, όσον ήθελεν είσθαι σοφός, ούτ’ 
έχει, ούτε δύναταί ποθεν να λάβη το δίκαιον να λέγη προς το έθνος, ‘‘Ούτω θέλω να 
λαλής, ούτω να γράφης’’»· βλ. «Τα εις την έκδοσιν (1804) των Αιθιοπικών του Ηλιο-
δώρου Προλεγόμενα. Επιστολή προς τον Αλέξανδρον Βασιλείου», Αδαμαντίου Κοραή 
Προλεγόμενα, ό.π., σ. 49. Το 1811 σε επιστολή του προς τον Αλέξανδρο Βασιλείου 
επανέρχεται στο ίδιο ζήτημα: «Εύχου μόνον την αποτροπήν των χειροτέρων, και γρά-
φε ως κρίνεις, αφίνων κ’ εκείνους να μακαρονίζωσι και να ητριάζωσιν, ως αγαπούν. 
Έπειτα, εάν η γλώσσα είναι, ως αναμφιβόλως είναι, πράγμα δημοκρατικόν, έχουσι 
ως και αυτοί το δικαίωμα να λέγωσι την γνώμην των. Το κακόν είναι ότι μόλις εγνω-
ρίσθη το δικαίωμα τούτο, μόλις άρχισε να κινήται το έθνος εις μόρφωσιν της φωνής 
του, και ανεβλάστησαν δύο φατρίαι, η μία κλίνουσα εις το οχλοκρατικόν, και η άλλη 
εις το ολιγαρχικόν»· βλ. Αδαμάντιος Κοραής, Αλληλογραφία, τ. Γ΄, ό.π., σ. 129.



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 239

κοί»,29 παρατηρεί ο Κοραής παραθέτοντας σε υποσημείωση ένα απόσπα-
σμα του δοκιμίου που αναφέρεται σε όσα έχει υποστηρίξει στις προηγού-
μενες σελίδες:

«Personne ne peut s’ériger lui-même en auteur classique, et ce serait une 
présomption impardonnable de faire soupçonner que l’on a de pareilles 
prétentions: ce rang est dispensé ou par le hazard, ou par le peuple, qui 
choisit presque au sort entre les écrivains d’un mérite égal. Mais c’est le 
devoir de chaque réformateur des sciences, de cultiver sa langue avec au-
tant d’application que s’il aspirait à ce rang. De l’Influence des Opinions 
sur le Langage, et du Langage sur les Opinions, pag. 152.»30

Το γνώθι σαυτόν και ο πατριωτισμός είναι τα πρώτιστα καθήκοντα 
του φιλοσόφου, ο οποίος πρέπει να υποδύεται σωστά τον ρόλο που του 
έχει ανατεθεί, τονίζει ο Κοραής παραπέμποντας αυτή τη φορά στον Δι-
ογένη τον Λαέρτιο. Στη συνέχεια επανέρχεται στο ζήτημα της γλώσσας 
πραγματευόμενος την αλληλεπίδρασή της με τη σκέψη. Η νέα ελληνική 
γλώσσα έχει λόγω της δουλείας απολέσει τις ορθές ιδέες, οι οποίες αντι-
καταστάθηκαν με φθοροποιές προκαταλήψεις που έχουν αρνητικό αποτέ-
λεσμα τόσο στον ενδιάθετο όσο στον προφορικό λόγο:

«Αλλ’ αι ιδέαι, είτε καλαί, είτε κακαί, είναι η βάσις, ή μάλλον αυτή η ύλη 
του ενδιαθέτου λόγου. Οποίος είναι αυτός, τοιαύτη πρέπει να ήναι και η 
εικών αυτού, ο προφορικός· και ούτος πάλιν, αντενεργών εις εκείνον, τον 
κάμνει ευμορφότερον ή ασχημότερον, πτωχότερον ή πλουσιώτερον. Ο 
κακά συλλογιζόμενος κακά λαλεί, και ο κακά λαλών εμποδίζει τον νουν 
να ανακαλύψη τας πηγάς της πλάνης, και του διαστρέφει ολονέν την δύ-
ναμιν του συλλογίζεσθαι, ή και παντάπασι την καταργεί.»31 

Ο Κοραής έχει ενστερνιστεί τις θεωρίες των φιλοσόφων του Δια-
φωτισμού περί στενής σχέσης της γλώσσας με τη σκέψη: «Η σφιγκτή 
ένωσις αύτη της γλώσσης με τας εννοίας είναι αναμφίβολος». Στο σημείο 
αυτό μεταφράζει ένα εκτενές απόσπασμα από το δοκίμιο του Michaelis, 
το οποίο και παραθέτει αυτούσιο σε υποσημείωση. Πρόκειται για το πα-
ράδειγμα των διανοητικά καθυστερημένων κωφαλάλων και τη δύναμη 
των λέξεων, το οποίο δανείζεται από το δεύτερο μέρος του δοκιμίου:

29. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 490-491.
30. Ό.π., σ. 491. 
31. Ό.π., σ. 492.



240	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

«Οι εκ γενετής άλαλοι και κωφοί είναι ως επί το πλείστον ηλίθιοι· εξε-
ναντίας οι εκ γενετής τυφλοί δείχνουσι πολλάκις θαυμαστήν αγχίνοιαν· 
διότι οι πρώτοι στερούνται τον οποίον έχουσιν οι δεύτεροι προφορικόν 
λόγον. Πόσην δυσκολίαν δεν δοκιμάζει όστις εκβαίνει πρώτην φοράν εις 
πολυάνθρωπον πόλιν, να εντυπώση εις την φαντασίαν και μνήμην αυτού, 
των κατοίκων τα διάφορα πρόσωπα; Εύκολα όμως και τα ενθυμάται και 
τα διακρίνει ευθύς απού μάθη τα ονόματά των· και τούτο δείχνει πόσην 
ενέργειαν έχουσιν αι λέξεις και τα νοήματα. Με βραδύτητα μανθάνομεν 
να διακρίνωμεν όσα δεν εξεύρομεν να ονομάσωμεν· διότι των αισθήσεων 
οι τύποι είναι ολιγοχρόνιοι· τα προσκολλώμενα εις αυτούς ονόματα διε-
γείρουσι τας εικόνας των αισθητών εις την ανθρωπίνην ψυχήν, ήτις κλίνει 
φυσικά εις ταύτην των ιδεών με τας φωνάς την σύζευξιν.»32 

Ο Κοραής μεταχειρίζεται και πάλι την προσφιλή του μέθοδο αναδρο-
μής στους αρχαίους Έλληνες για να επιβεβαιώσει το παράθεμα από τον 
Michaelis. Συγκεκριμένα, αναφέρεται στη διάκριση του ενδιάθετου και του 
προφορικού λόγου με δύο διαφορετικές λέξεις στα αρχαία ελληνικά:

«Διά την φυσικήν ταύτην και αναγκαίαν σύζευξιν, και οι σοφοί ημών 
πρόγονοι με την αυτήν λέξιν εσήμαιναν και την ενέργειαν του νου, και της 
ενεργείας ταύτης την του στόματος φανέρωσιν, ήγουν τον ενδιάθετον και 
τον προφορικόν λόγον, μεταχειριζόμενοι εις τούτο το Φράζω, εις εκείνον 
το Φράζομαι.»33

Στη διαμάχη των φιλοσόφων περί έμφυτων ιδεών ή επίκτητων αισθητι-
κών στοιχείων ο Κοραής, αφού τονίσει το αλληλένδετο της γλώσσας και 

32. Το γαλλικό κείμενο στην υποσημείωση: «Les sourds de naisance sont d’u-
ne stupidité brute, tandis que les aveugles-nés montrent souvent un esprit et une 
pénétration peu commune. Cette différence ne peut venir que de l’usage de la parole 
qui manque à ceux-là, et dont ceux-ci jouissent. Un étranger arrive dans une ville fort 
peuplée: quelle difficulté n’éprouve-t-il pas d’abord à graver dans son imagination et 
dans sa mémoire les diverses physionomies des habitants! Mais il les retient et les di-
stingue aisément aussitôt qu’il en sait les noms, ce qui fait voir évidemment l’influence 
des symboles dans nos pensées: ce n’est qu’avec peine et avec lenteur que nous appre-
nons à discerner les choses semblables que nous ne savons pas nommer. Les impressions 
des sens ne durent qu’un instant; c’est par les noms qui leur sont attachés que l’esprit 
humain rappelle leurs images fugitives; et cet esprit paraît avoir un penchant naturel 
d’associer les idées aux sons. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur les 
Opin., pag. 68», ό.π., σ. 492-493. Πβ. Μίλτος Πεχλιβάνος, Εκδοχές νεωτερικότη-
τας, ό.π., σ. 191-192. 

33. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 493.



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 241

της σκέψης, τοποθετείται με το μέρος όσων υποστηρίζουν ότι η γλώσ-
σα προηγείται από τη σκέψη, δηλαδή με τις γνωσιολογικές θέσεις του 
Condillac αλλά και των Ιδεολόγων:34 

«Το Φράζω και το Φράζομαι είναι τόσον αχώριστα, ώστε κανείς να δι-
ορθώση ή να διαστρέψη εν από τα δύο χωρίς διόρθωσιν ή διαστροφήν 
του άλλου δεν δύναται. Και αν έχη χώραν καμμία διάκρισις, της τάξεως 
αναμφιβόλως τα πρωτεία πρέπει να δοθώσιν εις τας λέξεις, όχι μόνον, 
διότι πριν συλλάβη τις ιδέας πραγμάτων πρέπει να μάθη πρώτον πώς ο-
νομάζονται τα πράγματα, αλλά και διότι αι λέξεις γινόμεναι κοιναί εις το 
έθνος αυξάνουσι τον αριθμό των προσεχόντων εις τα πράγματα.»35 

Στο σημείο αυτό παραπέμπει και πάλι στον Michaelis σε απόσπα-
σμα που δανείζεται από το δεύτερο μέρος του δοκιμίου, όπου ο Γερμανός 
φιλόσοφος υπερασπίζεται τη γερμανική γλώσσα και τον πλούτο της που 
χάνεται λόγω της χρήσης ξένων λέξεων για την ονομασία των πραγμά-
των, ειδικότερα στη βοτανική ορολογία:

«Les richesses de la nature sont répandues en pure perte pour ceux qui 
ne savent pas les nommer. Donner-leur des noms, pris de la langue des 
pays; elles seront remarquées d’une foule de personnes, qui jusque-là n’y 
faisaient pas la moindre attention. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et 
du Lang. sur les Opin., pag. 68.»36

Εκείνο που προέχει για τον Κοραή είναι η απομάκρυνση των στρε-
βλών ιδεών και η αντικατάστασή τους από τις ορθές, πράγμα που ε-
πιτυγχάνεται μόνο με την κάθαρση της γλώσσας του «βαρβαρωθέντος 
έθνους», επειδή «ο άνθρωπος ως φράζει ούτω και φράζεται, ως λαλεί 

34. Ο Κοραής αναφέρεται στο Mémoire του (1803) στη μετάφραση της Λογικής 
του Condillac και μνημονεύει στις επιστολές του τον Destutt de Tracy, ο οποίος είχε 
θεμελιώσει την «επιστήμη των ιδεών» ως «τμήμα της Ζωολογίας» στα Στοιχεία της 
Ιδεολογίας, προωθώντας αυτό το βιβλίο στα ελληνικά σχολεία· βλ. Παναγιώτης Χρ. 
Νούτσος, «Από τη ‘‘φυσική’’ ζωή στην ‘‘πολιτική κοινωνία’’: θέσεις της κοινωνικής 
και πολιτικής φιλοσοφίας του Κοραή», Πρακτικά Συνεδρίου «Κοραής και Χίος» 
(Χίος, 11-15 Μαΐου 1983), τ. Α΄, Αθήνα 1984, σ. 207-214. Ωστόσο, στην Αυτοσχέ-
διο Διατριβή (1819) αποκρούει κάθε ανάμιξη αισθητών δεδομένων στον καθορισμό 
του ηθικού νόμου· βλ. Παναγιώτης Κονδύλης, «Ο Κοραής και η φιλοσοφία του Ευρω-
παϊκού Διαφωτισμού», Ο Νεοελληνικός Διαφωτισμός. Οι φιλοσοφικές ιδέες, Αθήνα, 
Θεμέλιο, 1988, σ. 201-212, ιδίως σ. 209-210. 

35. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 494.
36. Ό.π., σ. 494. 



242	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

ούτω και συλλογίζεται». Αυτό φαίνεται στη διαφορά της σημασίας των 
λέξεων στα βάρβαρα και στα φωτισμένα έθνη. Η ορθή χρήση των λέξεων 
έχει κοινωνικές επιπτώσεις, επειδή από αυτήν εξαρτάται η ευδαιμονία, 
η δικαιοσύνη, ο πόλεμος και η ελευθερία: «διά ταύτην έθνη ολόκληρα, 
μη γνωρίζοντες την αληθή σημασίαν της ελευθερίας, αγνοούσι και την 
χρήσιν της, και καταντώσιν εις την ελεεινήν αυτής στέρησιν, γινόμενοι εξ 
ανθρώπων καταγέλαστα ανδράποδα»· η δε παιδεία περιορίζεται «εις τα 
Καλά γραμματικά», ενώ θα έπρεπε να πιστεύει κανείς ότι «παιδεία χω-
ρίς φιλοσοφίας να αποκτηθή είναι τόσον αδύνατον, όσον και να γένη χω-
ρίς ήλιον ημέρα». Η έρευνα των λέξεων πρέπει να προηγηθεί της παιδεί-
ας, επειδή «το αδιόριστον των λέξεων γεννά το ακατάστατον των ιδεών, 
και τούτο πάλιν το ακατάστατον των πράξεων» υποστηρίζει ο Κοραής 
παραπέμποντας στον Επίκτητο: «Αρχή παιδεύσεως η των ονομάτων ε-
πίσκεψις».37 Το λεξικό είναι το «πρώτον βιβλίον εκάστου έθνους»,38 όπως 
δείχνει η ιστορία των φωτισμένων εθνών, για παράδειγμα της Γαλλίας, 
όπου από τον 16ο αιώνα ερευνάται η γλώσσα και τον 17ο αιώνα συντάσ-
σονται λεξικά, και της Γερμανίας που έχει να επιδείξει την ενασχόληση 
του Leibniz με την ετυμολογία.

«Καθώς ο εξερχόμενος από σκοτεινήν και μακροχρόνιον φυλακήν ερωτά 
πρώτον τας ονομασίας των αμυδρώς από τους ασθενείς οφθαλμούς του 
βλεπομένων πραγμάτων, παρόμοια και ημείς μεταβαίνομεν από της α-
μαθίας το σκότος, πρέπει να πλησιάσωμεν τας οποίας έως τώρα μεταχει-
ριζόμεθα λέξεις εις την λαμπάδα της φιλοσοφίας· πρέπει να ερευνήσωμεν 
τι εσήμαινε πάσα μία από αυτάς εις τους προγόνους ημών, τι εκατάντησε 
να σημαίνη εις ημάς, και τις είναι η κυρία της σημασία, παραβαλλομένης 
με τας αναλόγους με των φωτισμένων εθνών λέξεις» 

γράφει ο Κοραής το 1812 παραπέμποντας στα Collectanea Etymologica 
του Leibniz.39

Η προσπάθεια αυτή πρέπει να έχει αποδέκτη όλο το έθνος, ο λόγιος 
«δεν γράφει ούτε διά τους σοφούς, ούτε διά τους απαιδεύτους, αλλά δι’ 
όλον αυτού το έθνος» και για να αποφύγει τα δύο άκρα πρέπει να μετα-
χειρίζεται τη γλώσσα των κλασικών και να πατά στη «μέσην οδόν»,40 

37. Ό.π., σ. 495-496.
38. Ό.π., σ. 496. Τη φράση αυτή τη δανείζεται από τον Volney. 
39. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 497.
40. Ό.π., σ. 498. Στο σημείο αυτό ο προσδιορισμός του έθνους και η επιλογή 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 243

την αριστοτελική μεσότητα,41 αρχίζοντας από την έρευνα της γλώσσας, 
όπως οι Στωικοί φιλόσοφοι που εξέταζαν «τας παραγωγάς των λέξεων». 
Εκτός από τον Κικέρωνα, στο σημείο αυτό ο Κοραής παραπέμπει και 
πάλι σε ένα απόσπασμα από το πρώτο μέρος του δοκιμίου του Michaelis 
σχετικό με την ετυμολογία ως απόσταγμα λαϊκής σοφίας που διαφεύγει 
από τους φιλοσόφους: 

της «μέσης οδού» θυμίζουν τον Du Marsais που δίνει κοινωνική σημασία στην έννοια 
(Essai sur les préjugés, ou de l’influence des opinions sur les mæurs et sur le bonheur 
des hommes. Ouvrage contenant l’apologie de la philosophie, 1750). Ο φιλόσοφος δεν 
γράφει «ni pour les grands, ni pour les hommes de la lie du peuple; les uns et les autres 
ne lisent guères», αλλά για την «partie mitoyenne d’une nation qui lit, qui se trouve 
intéressée au bon ordre, et qui est, pour ainsi dire, une moyenne proportionnelle entre 
les grands et les petits». Πβ. Daniel Droixte, «Langage et société dans la grammaire 
philosophique de Du Marsais à Michaelis...», ό.π., σ. 124. Ο Du Marsais δεν ήταν 
άγνωστος στον Κοραή. Το 1791 σε επιστολή του προς τον Chardon de la Rochette 
παραπέμπει στο Principes de grammaire, Παρίσι 1769· βλ. Αδαμάντιος Κοραής, Αλ-
ληλογραφία, ό.π., τ. Α΄, σ. 184-185. Στη βιβλιοθήκη Ρώτα περιλαμβάνεται το έργο 
του Du Marsais Des tropes ou différens sens..., γ΄ έκδ., Παρίσι 1775. (Ευχαριστώ τον 
Εμμ. Ν. Φραγκίσκο για την πληροφορία.) Ο όρος «μέση οδός» χρησιμοποιείται σε 
θρησκευτικά συμφραζόμενα με φιλοσοφικές προεκτάσεις το 1785 σε επιστολή του 
Κοραή από το Montpellier προς τον Γρηγόριο, μητροπολίτη Σμύρνης: «Των Σμυρ-
ναίων εκκλησίας το σκάφος, κυβερνώμενον από προεστώτα φιλόσοφον και την μέσην 
οδόν ευθυνόμενον, μακράν από την σκύλλαν της απιστίας και από την χάρυβδιν της 
δεισιδαιμονίας, θέλει φθάση εις τον λιμένα της σωτηρίας»· βλ. Αδαμάντιος Κοραής, 
Αλληλογραφία, ό.π., τ. Α΄, σ. 61. Αποκτά κοινωνική και πολιτική σημασία στην 
επιστολή του από το Παρίσι προς τον Δημήτριο Λώτο (15.11.1791) (ό.π., σ. 195): 
«Βλέπεις, φίλε μου, τίνι τρόπω ο απαίδευτος λαός ηξεύρει πολλάκις να βαδίζη την μέ-
σην οδόν, χωρίς να εκκλίνη εις τα άκρα της υπερβολής ή της ελλείψεως». Πβ. Μίλτος 
Πεχλιβάνος, ό.π., σ. 187-188.

41. «Το αριστοτελικό σχήμα της μεσότητας ξαναβρίσκεται σταθερά σε όλη την 
έκταση των απασχολήσεών του» παρατηρεί ο Κ. Θ. Δημαράς, Ιστορία της νεοελλη-
νικής λογοτεχνίας, Αθήνα 2000, σ. 261. Τον όρο «μέση οδός» απέφευγε ο Κοραής να 
χρησιμοποιεί δημόσια λόγω του πολέμου που του είχαν κηρύξει οι αρχαϊστές: «Εστη-
λίτευσα την αφιλόσοφον γραμματικήν, κ’ εσηκώθη κατ’ επάνω μου πλήθος σοφών της 
παλαιωμένης αχρήστου σοφίας, ως καταφρονητού της Ελληνικής γλώσσης. Δεν θέλω 
απορήσειν, εάν τις από τους αγραμμάτους και αναφροδίτους φιλοσόφους με ονειδίση 
ως καταφρονητήν των επιστημών. Τοιαύτη πάντοτε εστάθη η τύχη των συμβουλευ-
όντων την μέσην οδόν», ομολογεί το 1812· βλ. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 519. 
Πβ. Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «‘‘Μέση οδός’’ και Διονύσιος Αλικαρνασσεύς», ό.π., σ. 
247-248. 



244	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

«On ne saurait croire combien de bonnes choses sont contenues dans 
l’Étymologie. Elle est un trésor de bon-sens: elle renferme des vérités 
qui échappent à la plupart des philosophes, et qui illustreront un jour le 
philosophe qui en fera la découverte, sans que lui-même soupçonne que 
depuis un temps immémorial, elles sont dans la bouche de tout le monde. 
De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur les Opin., pag. 27.»42

Ο Κοραής επαναδιατυπώνει στη συνέχεια την πρότασή του για τη 
συλλογή λέξεων και φράσεων από όλη την Ελλάδα,43 δείχνοντας ενδιαφέ-
ρον για τους λαϊκούς γλωσσικούς θησαυρούς, το οποίο όμως δεν επεκτει-
νόταν σε όλο τον λαϊκό πολιτισμό.44 Σε επόμενο στάδιο, μετά τη συλλο-

42. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 499. Πβ. Μίλτος Πεχλιβάνος, Εκδοχές νε-
ωτερικότητας, ό.π., σ. 194. 

43. Την πρόταση έχει διατυπώσει το 1809: «Διά να συναχθή τοιαύτη ύλη, α-
νάγκη είναι να περιέλθωσι την Ευρωπαϊκήν και Ασιανήν Ελλάδα, και τας νήσους 
αυτών, δύο νέοι λόγιοι (…) και να συνάξωσι με την εσχάτην ακρίβειαν όχι μόνον τας 
λέξεις, όσαι λείπουσιν ακόμη από τα κοινά Λεξικά, αλλά και τας φράσεις της γλώσ-
σης, και αυτάς τας παροιμίας, όσας έχει καθημέραν εις το στόμα ο κοινός λαός»· βλ. 
Αδαμαντίου Κοραή Προλεγόμενα, ό.π., σ. 342 κ.ε. Το λεξικό δεν πραγματοποιήθηκε 
ποτέ. Ο ίδιος όμως κατέλιπε πλούσιο λεξικογραφικό υλικό, κυρίως παραδοσιακό, στα 
Άτακτά του· βλ. Ντίνος Γεωργούδης, «Τα λεξικογραφικά του Κοραή. Ανάλυση πε-
ριγραφική της ‘‘γλωσσογραφίας’’ του», Διήμερο Κοραή, ό.π., σ. 59-69· Δικαίος Βα-
γιακάκος, «Τα Άτακτα του Αδ. Κοραή ως το πρώτον Λεξικόν της Ελληνικής γλώσ-
σης», Πρακτικά Συνεδρίου Κοραής και Χίος, ό.π., σ. 109-130. Η ενασχόλησή του με 
τη νεότερη γλώσσα έχει αρχίσει νωρίτερα, από το 1791, στο πλαίσιο της προσέγγισης 
των ιπποκρατικών κειμένων, ως φιλολογική μέθοδος παράθεσης αρχαίας και νέας 
γλώσσας με σκοπό τον εξομαλισμό και πλουτισμό της δεύτερης, καθώς επισημαίνει 
ο Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Πρώιμα σχεδιάσματα του Κοραή για μια ‘‘Γραμματική της 
Γραικικής’’», Διήμερο Κοραή, ό.π., σ. 70-82 (:73). 

44. Δεν έδειξε ιδιαίτερο ενδιαφέρον για τα δημοτικά τραγούδια ούτε επιδίωξε να 
συναντήσει τον Fauriel· βλ. Αλέξης Πολίτης, «Κοραής και Φοριέλ»,  Ο Ερανιστής 11 
(1974), 264-295. Μεταφράζει πάντως το 1807, ύστερα από αίτημα του Γάλλου Υ-
πουργού Εσωτερικών Champagny, τραγούδια των Μανιατών αποίκων της Κορσικής· 
βλ. Πολυχρόνης Κ. Ενεπεκίδης, Κοραής – Κούμας – Κάλβος, Αθήνα 1967, σ. 49-64. 
Ο Κ. Θ. Δημαράς (Νεοελληνικός Διαφωτισμός, Αθήνα 41985, σ. 112) παρατηρεί 
ότι «ενώ η συναισθηματική του ζωή είναι πλούσια σε προρομαντικά στοιχεία», ο 
ίδιος διακατεχόταν από καχυποψία για το ρομαντικό κίνημα στο οποίο διέβλεπε «μια 
επικίνδυνη στροφή προς τον μεσαίωνα, προς τη θρησκευτικότητα, προς το πνεύμα 
της αυθεντίας». Το ενδιαφέρον του για τις διαλέκτους εντάσσεται προφανώς στις ενα-
σχολήσεις του Διαφωτισμού με τον λαϊκό κόσμο, όπως φαίνεται από τα γλωσσάρια 
και τα λεξικά που κυκλοφόρησαν τον 18ο αιώνα (π.χ. του Féraud), τα οποία εμπνέο-



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 245

γή, προτείνει να ακολουθήσει ο «καθαρμός της γλώσσης από αλλοφύλους 
λέξεις (…) Ιταλικάς και Τουρκικάς», εφόσον υπάρχει «εμφύλιος λέξις» 
που είναι άγνωστη σε κάποιον τόπο όπου χρησιμοποιείται η «αλλόφυ-
λος» λέξη. Και εδώ προστρέχει και πάλι στον Michaelis για να δανειστεί 
το σχετικό απόσπασμα όπου γίνεται λόγος για την υποτιθέμενη έλλειψη 
γερμανικής βοτανικής ορολογίας: 

«Je demande au paysan le nom d’une plante: il me répond qu’elle n’en a 
point: cela ne prouve pas encore la pauvreté de la langue, cela ne prouve, 
peut être, que l’ignorance du paysan, celle de son village, ou celle de toute 
la contrée... Parcourez les différentes contrées de l’Allemagne; vous cesse-
rez de vous plaindre de la disette des noms: vous vous plaindrez peut-être 
d’une abondance pernicieuse. La plante que vous croyez n’avoir point de 
nom, vouz verrez qu’elle en a plusieurs, mais ce ne sont que des noms pro-
vinciaux. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur les Opin., 
pag. 50-51.»45

Η γεωγραφία των ονομάτων αποτυπώνει την ιστορία των τόπων. 
«Είναι εντροπή εις Γραικόν, καθ’ υπόθεσιν Σμυρναίον να ονομάζη Τουρ-
κιστί πράγμα, το οποίον ο πλησιόχωρος αυτού Χίος ονομάζει Γραικιστί, 
εις τον Κερκυραίον, Ιταλιστί, του οποίου το Γραικόν όνομα σώζεται εις 
την γείτονά του Πελοπόννησον», γράφει ο Κοραής θεωρώντας καται-
σχύνη το είδος αυτό της Βαβυλωνίας, επειδή ακριβώς τα ξένα ονόμα-
τα δηλώνουν ξένες κυριαρχίες. Η συλλογή του γλωσσικού θησαυρού θα 
συντελούσε στον εξελληνισμό των λέξεων, στην ομογενοποίηση και τη 
διάδοση των ελληνικών ονομάτων σε περιοχές που ενδεχομένως «πολλά 
πράγματα ούτ’ εμφύλιον ούτ’ αλλόφυλον όνομα έχουσι κανέν», με θετικό 
αποτέλεσμα οι άνθρωποι να προσέχουν περισσότερο τα πράγματα και να 
τους εντυπώνονται καλύτερα, να πλουτίζεται η γλώσσα και να εκπαιδεύ-
εται ο λαός: «Όταν η γλώσσα είναι πλουσία από λέξεις, αδύνατον να μη 
διαδωθή μέρος τι της όλης επιστήμης του έθνους και εις αυτόν τον κοινόν 
λαόν», γράφει ο Κοραής παραπέμποντας ακόμη μία φορά στον Michaelis:

«Lorsque la langue est riche, il n’y a pas jusqu’à l’homme du commun qui 
ne prenne quelque teinture du savoir: il s’enstruit de choses qui, sans le 

νται από τον γλωσσικό ρεαλισμό, την κοινή χρήση και την κοινωνική λειτουργία της 
γλώσσας· βλ. Daniel Droixte, La Linguistique..., ό.π., σ. 334-353. 

45. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 499-500. 



246	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

secours de sa langue, lui seraient toujours demeurées inconnues: il observe 
mieux le cours de la nature, et se trouve en état de communiquer aux sa-
vans des expériences qui sans cela eussent été perdues, et qui ne sont pas 
toujours à mépriser. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur 
les Opin., pag. 45.»46

Η συλλογή του υπάρχοντος γλωσσικού υλικού και η καταχώρησή 
του σε λεξικό προφυλάσσει από τον κίνδυνο να πλάθονται νέες λέξεις, 
αμφίβολης προέλευσης και μη αναγκαίες που δεν πλουτίζουν τη γλώσσα: 
«Τα ονόματα της γλώσσης πρέπει να φυλάσσωνται, όταν είναι καλά, και 
μάλιστα όσα δεν περιορίζονται εις πόλιν ή χώραν τινά, αλλ’ είναι εις όλον 
το έθνος γνωστά, και, να είπω ούτως, οικουμενικά», γράφει ο Κοραής δί-
νοντας το παράδειγμα της λέξης «Τετράδιον, ριζωμένον εις την γλώσσαν 
από την τετάρτην εκατονταετηρίδα», που άστοχα αντικαταστάθηκε από 
τον Γαζή στο Λεξικό του και στη δήλωση των τυπογραφικών φύλλων του 
Λόγιου Ερμή με τη λέξη «Ήτριον, λέξιν ξενίζουσαν τας ακοάς, και της ο-
ποίας η χρήσις και μεταφορά είναι αμφίβολος». Και εδώ η υποσημείωση 
είναι δανεισμένη από το τρίτο μέρος του δοκιμίου του Michaelis, πέμπτο 
κεφάλαιο («Étymologie et expressions»), όπου ο λόγος για εκφράσεις που 
έχουν εμπεδωθεί από τη χρήση και δεν θα έπρεπε να αντικατασταθούν 
από νέες που θα ηχούσαν ξένες στην ακοή:

«Des mots nouveaux sans dérivation rendraient un son étranger, et au-
quel nos oreilles ne sont point faites: ce qui serait un très-grand supplice 
pour la mémoire. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur les 
Opin., pag. 119.»47

46. Ό.π., σ. 500. 
47. Ό.π., σ. 500-501. Για τον Κοραή η μεταφορά λέξεων από την αρχαία ελ-

ληνική θα έπρεπε να γίνεται με μέτρο λαμβάνοντας πάντοτε ως γνώμονα την κοινή 
χρήση («το έθος») και τη σαφήνεια. Ήδη το 1788 έγραφε από το Montpellier προς τον 
Δημήτριο Λώτο, ασκώντας κριτική στον μιξοβαρβαρισμό: «επιθυμητόν ήτον βέβαια να 
κανονίσωμεν την κοινήν ημών διάλεκτον απαραλλάκτως κατά τους κανόνας της ελληνι-
κής, αλλ’ επειδή αυτό είναι αδύνατον, πρέπει λοιπόν τόσον να προσεγγίζωμεν εις αυτήν, 
όσον το συγχωρεί το έθος· και το έθος δεν συγχωρεί πάρεξ όσα δεν μακρύνονται πολλόν 
της κοινής ακοής και της σαφηνείας, δηλαδή πρέπει να λαλή τις όχι μόνον σοφώς αλλά 
και σαφώς· τούτο μήτε ο Ευγένιος ηδυνήθη να φυλάξη εν πάσιν, αλλά μίσγει πολλάκις 
τα ελληνικώτατα με τα βάρβαρα»· βλ. Αδαμάντιος Κοραής, Αλληλογραφία, ό.π., τ. Α΄, 
σ. 94-95. Η τοποθέτηση αυτή είναι δυνατόν να αναχθεί στους αρχαίους (Οράτιο) αλλά 
και στη διδασκαλία του γαλλικού κλασικισμού· βλ. Κ. Θ. Δημαράς, «Ο Κοραής και η 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 247

Η γνώση της μητρικής γλώσσας είναι απαραίτητη, η δε προσφυγή 
στην αρχαία, που γίνεται χωρίς μέθοδο από τους αττικιστές αυξάνοντας 
τον κόπο όσων τη μαθαίνουν, δηλώνει αμάθεια και έπαρση, ενώ απο-
κοιμίζει τον λαό που τους χειροκροτεί χωρίς να τους καταλαβαίνει. Η 
γλώσσα συνδέεται με τα ήθη του έθνους και οι λόγιοι πρέπει να εξηγούν 
τις σημασίες των λέξεων στον λαό:

«Εάν, ως είπα ανωτέρω, η βαρβάρωσις της γλώσσης, διαστρέφουσα τας 
αληθείς εννοίας των λέξεων, καταντά και εις την διαστροφήν των ηθών, 
ακολουθεί, ότι η διόρθωσις αυτής διορθώνει τα ήθη του έθνους, και τα 
κάμνει ημερώτερα (…) Μεγάλην αναμφιβόλως ωφέλειαν θέλουν προξε-
νήσειν εις το έθνος οι λόγιοι άνδρες, εάν από καιρόν εις καιρόν εξηγώσιν 
εις τον όχλον την αληθή παραγωγήν και την ακριβή σημασίαν αυτών.»48 

Στη συνέχεια ο Κοραής φέρνει παραδείγματα κακών χρήσεων της 
γλώσσας, ομωνυμιών και παρετυμολογιών που προκαλούν σύγχυση, ένα 
από τα οποία δανείζεται από το τρίτο μέρος του δοκιμίου του Michaelis, 
τρίτο κεφάλαιο, όπου πραγματεύεται τα διφορούμενα («L’Équivoque»). 
Η λέξη θαύμα της θρησκείας, που δηλώνει «ενέργειαν άμεσον της θείας 
δυνάμεως, εναντίαν εις τους νόμους της φύσεως», δεν πρέπει να συγχέε-
ται με τα θαύματα της φύσης ή της τέχνης:

«Πώς είναι δυνατόν να έχη σταθεράν βίου διαγωγήν όστις ονομάζει και 
νομίζει θαύματα όλα τα απροσδόκητα, ήγουν όλα, όσων δεν γνωρίζει ή 
δεν βλέπει την αιτίαν· επειδή ο τυχών πλάνος, κακομεταχειριζόμενος τα 
δώρα των τεχνών ή των επιστημών, εμπορεί με το τυχόν πείραμα της 
Φυσικής, ή της Χημικής, ή με των χειρών την εύστροφον και ταχείαν 
κίνησιν, να τον κάμη όργανον μεγάλων κακιών; Τοιαύτη σύγχυσις έγινεν 
και εις τας λέξεις Άγιος, Αγιότης, Αγιοσύνη.»

Ιδού και το σχετικό παράθεμα του Michaelis:

«Cette espèce d’homonymie, qui réunit sous la même dénomination le 
genre et l’espèce, est dangereuse. Tel est le cas d’un mot allemand qui 

γλώσσα. Η θεωρία», ό.π., σ. 22, 26. Εφόσον αποδεικνυόταν λανθασμένη η δική του θε-
ωρία, προτιμότερη ήταν η πατροπαράδοτη ομιλούμενη γλώσσα: «φρονιμωτέραν άλλην 
συμβουλήν εις το έθνος να δώση τις δεν έχει παρά την συμβουλήν του χυδαϊσμού, ήγουν 
‘‘να γράφη καθώς μιλεί, και να μη γυρεύη να σιάση την γλώσσαν οπού έλαβεν από τους 
γονιούς του’’ επειδή αύτη είναι καν γλώσσα του περισσοτέρου μέρους του έθνους»· πβ. 
Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «‘‘Μέση οδός’’ και Διονύσιος Αλικαρνασσεύς», ό.π., σ. 240-241.

48. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 504.



248	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

désigne également les merveilles et les miracles. Nous appelons, Wunder 
tous les grands évènements inattendus qui nous étonnent; et l’usage se 
trouve ici d’accord avec l’étymologie: mais ce nom est plus particulière-
ment affecté aux effets immédiats de la toute-puissance; Il désigne les 
miracles κατ’ εξοχήν. De l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur 
les Opin., pag. 96.»49

Όλα αυτά αποδεικνύουν για τον Κοραή την ανάγκη της «ερεύνης των 
λέξεων»50 κατά το παράδειγμα του Αριστοτέλη που ασχολείται με τις 
ετυμολογίες «με σκοπόν να ανακαλύψη την αληθή των πραγμάτων έν-
νοιαν». Οι λέξεις πλάσθηκαν «όχι από σοφίαν, αλλ’ απ’ αυτήν των πραγ-
μάτων την φύσιν», ενώ «ο πολύς χρόνος και τα πάθη των ανθρώπων» 
αποτυπώθηκαν στη σημασία τους, τονίζει ο Κοραής, παραπέμποντας στο 
πρώτο μέρος του δοκιμίου του Michaelis, ο οποίος εξαίρει τη φυσική λει-
τουργία της γλώσσας που αποτυπώνει το πνεύμα του έθνους:51

«Cela n’est point surprenant. Les langues sont l’ammas de la sagesse et 
du génie des nations, où chacun a mis du sien. Ceci ne s’entend pas seu-
lement des savans, qui au contraire ont souvent un génie borné, que plus 
souvent encore le préjugé empêche de voir, et qui après tout font à peine 
le centième partie du genre humain. Le simple homme d’esprit y fournit 
peut-être davantage, et l’homme sans lettres y a souvent d’autant plus 
de part que ses pensées sont pour ainsi dire plus voisines de la nature. De 
l’Infl. Des Opin. Sur le Lang., et du Lang. sur les Opin., pag. 96.»52

Το επόμενο παράδειγμα εικονογραφεί τις προηγούμενες σκέψεις: «Τι 
είναι το Δίκαιον, του οποίου η λέξις σώζεται ακόμη εις όλων τα στόματα, 
αν και το πράγμα ευρίσκεται εις πολλά ολίγας ψυχάς». Ο Αριστοτέλης 
το ετυμολογεί από το επίρρημα δίχα που σημαίνει δύο μέρη ίσα, δηλαδή 

49. Ό.π., σ. 506. 
50. Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Η έρευνα ως επιστημονικός όρος στον Αδαμάντιο 

Κοραή», Ο Ερανιστής 22 (1999), 136-157. 
51. Ο όρος ήταν κοινός στους Γάλλους φιλοσόφους του β΄ μισού του 18ου αιώνα 

(Condillac, Diderot κ.ά.), από τους οποίους τον δανείζεται ο Michaelis· βλ. Gerda 
Hassler, «La discussion sur l’universalité de la langue française et la comparaison 
des langues: une rupture épistémologique», Changements politiques et statut des 
langues. Histoire et épistémologie (1780-1945), επιμ. Marie-Christine Kok Escalle 
– Francine Melka, Άμστερνταμ, σ. 15-39. Για τη χρήση παρεμφερών φράσεων από 
τον Κοραή, βλ. Vincenzo Rotolo, «Η γλωσσική θεωρία του Κοραή…», ό.π., σ. 49. 

52. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 509. 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 249

«Το άδικον, άνισον ον, ισάζειν πειράται ο δικαστής»· και συνεχίζει ο Κο-
ραής να εξηγεί την έννοια του δικαίου βρίσκοντας ευκαιρία να εκθέσει τις 
κοινωνικές του απόψεις κατά την προσφιλή του συνήθεια:

«Μόνη αύτη η ετυμολογία είναι αρκετή να εξηγήση την φύσιν του Δι-
καίου, μόνη να διδάξη, ότι χωρίς δικαιοσύνην, ούτ’ ανθρώπου προς άν-
θρωπον φιλία, ούτε πολλών ανθρώπων ομόνοια και σύμπνευσις εις μίαν 
πολιτικήν κοινωνίαν να σταθή είναι δυνατόν· επειδή όστις στερείται το 
ανήκον εις αυτόν ίσον μέρος της απολαύσεως των καλών, είναι φυσικά 
εχθρός του κρατούντος ανόμως περισσότερον από το ίσον.»53

Προχωρώντας στη σημερινή γλώσσα, ο Κοραής βρίσκει την αντίστοιχη 
της δικαιοσύνης λέξη που είναι ο «Ισασμός, ήγουν συμφωνία, σύμβασις, 
από το Ισάζω, το οποίον παράγεται από το Ίσος». Αποδύεται σε μια 
έρευνα της γλώσσας που «δεν είναι Λεξιθηρία, αλλ’ αληθινή των πραγ-
μάτων θήρα, επιτηδεία και την γλώσσαν να διορθώση, και τας ιδέας του 
έθνους να συμφωνήση με τας οποίας προφέρει καθημέραν λέξεις».54  Η 
έρευνα αυτή είναι αναγκαίο να αποτελέσει ουσιώδες συστατικό της εκ-
παιδευτικής διαδικασίας:

«Δεν εμπορώ αξίως να παραστήσω πόσην εις το γένος οι λόγιοι του γένους 
παιδευταί δύνανται να προξενήσωσιν ωφέλειαν, εάν με την μεθοδικήν της 
παιδείας παράδοσιν ευτυχήσωσι να υπολαμβάνωνται από τους απαιδεύτους, 
και διά την σοφίαν θαυμαστοί, και διά την αρετήν αυτών σεβάσμιοι.»55 

Τα παραθέματα από τον Michaelis μοιάζει να έρχονται να επιβεβαιώσουν 
τις απόψεις του Κοραή για τη γλώσσα, εφόσον πρωτοδιάβασε το βιβλίο 
του το 1812, οπότε το αναφέρει πρώτη φορά και παραπέμπει σε αυτό. 
Ενδέχεται, όμως, να το είχε διαβάσει πριν από μερικά χρόνια και να 
χρησιμοποιούσε τις ιδέες του στα γραπτά του χωρίς να τον μνημονεύει. 
Από την άλλη πλευρά, ορισμένες από τις ιδέες του Michaelis μοιράζονταν 

53. Ό.π., σ. 510. Για τον νόμο και την ισότητα στον Κοραή, βλ. Παναγιώτης Χρ. 
Νούτσος, «Από τη ‘‘φυσική’’ ζωή στην ‘‘πολιτική κοινωνία’’…», ό.π., σ. 211-212. 

54. Η επιλογή παραδειγμάτων από την ιδεολογία του Διαφωτισμού, προσφιλής 
μέθοδος του Κοραή ακόμη και όταν επρόκειτο για εγχειρίδιο γραμματικής, «μετα-
μόρφωνε το άχαρο ανάγνωσμα σε εγκόλπιο φιλελευθερισμού και δημοκρατικής κα-
τήχησης» επισημαίνει ο Εμμ. Ν. Φραγκίσκος, «Πρώιμα σχεδιάσματα του Κοραή για 
μια ‘‘Γραμματική της Γραικικής’’», ό.π., σ. 78.

55. «Πλουτάρχου Προλεγόμενα», σ. 512.



250	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

και άλλοι Ευρωπαίοι αλλά και Έλληνες λόγιοι: πρόκειται για μεγάλους 
κοινούς τόπους του Διαφωτισμού, τους οποίους ο Κοραής ερμηνεύει α-
νάλογα με τις προτιμήσεις και τους στόχους του, εντάσσοντάς τους στο 
προσωπικό του σύστημα ιδεών. Επομένως, η αναφορά στους διανοητές 
δεν σημαίνει πλήρη ταυτότητα ιδεών.56 

Ο αγαπητός στον Κοραή «Κονδορκέτιος» (Condorcet), ριζικά α-
ντίθετος με τον ελιτισμό, διεκδικούσε την απόλυτη ισότητα και οραμα-
τιζόταν μια καθολική γλώσσα, κοινή σε όλο το ανθρώπινο γένος, και τη 
γαλλική πολιτισμική ηγεμονία ως εγγύηση δημοκρατίας. Πίστευε ότι δεν 
πρέπει να υπάρχουν γλωσσικές διαφορές, επομένως, ήταν, όπως ο αβάς 
Grégoire, του οποίου ο Κοραής ήταν θαυμαστής,57 υπέρ της εξάλειψης 
των διαλέκτων και της εκπαίδευσης του λαού πριμοδοτώντας τον κοινω-
νικό και πολιτικό ρόλο της γλώσσας. Εκείνο που τον διαφοροποιεί από 
τον Michaelis είναι η παραγνώριση της γλωσσικής πραγματικότητας και 
η αναζήτηση του γλωσσικού ιδεώδους σε μια αχρονική αφαίρεση.58 

Το ζήτημα της γλώσσας είχε απασχολήσει και τους Ιδεολόγους με 
τους οποίους σχετιζόταν ο Κοραής. Ιδιαίτερα ανάμεσα στα 1796-1810 
συναναστράφηκε με τους περισσότερους από τους εκπροσώπους του κι-
νήματος, όπως οι Volney, Garat, Destutt de Tracy, Clavier, Thurot, 
Cabanis.59 Στον κατάλογο των μελών της Εταιρείας των Ανθρωποτη-

56. Παναγιώτης Κονδύλης, «Ο Κοραής και η φιλοσοφία του Ευρωπαϊκού Δι-
αφωτισμού», ό.π., σ. 201, 211. Για τον εκλεκτισμό του Κοραή και άλλων Ελλήνων 
λογίων του Διαφωτισμού, βλ. Vincenzo Rotolo, «Η γλωσσική θεωρία του Κοραή…», 
ό.π., σ. 53-54 και Ρωξάνη Δ. Αργυροπούλου, «Γλωσσολογικά του Νεοελληνικού Δια-
φωτισμού», Αφιέρωμα στον Ευάγγελο Παπανούτσο, τ. Α΄, Αθήνα 1980, σ. 399-412. 

57. Το 1791 χαρακτηρίζεται από τον Κοραή ως «θεοσεβής», «φρόνιμος» και 
«φίλος της ειρήνης» που συστήνει τον συνταγματικό όρκο των ιερέων. Αργότερα ο 
Grégoire θα δείξει φιλελληνικά αισθήματα και θα αλληλογραφήσει με τον Έλληνα 
σοφό το 1822 με αφορμή την καταστροφή της Χίου. Ο θάνατος του σεβάσμιου επι-
σκόπου το 1831 άφησε τον γέροντα Κοραή «ορφανόν και παντέρημον»· βλ. Roger 
Milliex, «Correspondance inédite Coraïs – Grégoire», Ελληνογαλλικά. Αφιέρωμα 
στον Roger Milliex. Mélanges offerts à Roger Milliex, Αθήνα, ΕΛΙΑ, 1990, σ. 779-
795. Βλ. επίσης Michael Jeffreys, «Adamantios Korais: Language and Revolution», 
Culture and Nationalism in Nineteenth-century Eastern Europe, επιμ. Roland 
Sussex – J. C. Eade, ΗΠΑ 1985, σ. 42-55.

58. Daniel Droixte, La Linguistique..., ό.π., σ. 362-366, 376.
59. Φίλιππος Ηλιού, «Στην τροχιά των Ιδεολόγων. Κοραής – Daunou – Φουρ-

ναράκης», Χιακά Χρονικά Ι΄ (1978), 36-68. 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 251

ρητών στην οποία συμμετείχε τουλάχιστον από το 1803 αναγράφονται 
ονόματα γλωσσολόγων, όπως ο Destutt de Tracy και ο Volney.60 Πολλά 
στοιχεία της σκέψης των Ιδεολόγων εντοπίζονται στο έργο του Κοραή.61 

Οι Ιδεολόγοι, στη γραμμή των φιλοσόφων του Διαφωτισμού, πί-
στευαν στη στενή σχέση της γλώσσας με την κοινωνία ως οργάνου όχι 
μόνο σκέψης αλλά και επικοινωνίας και παιδείας. Στο ερώτημα αν μπο-
ρούμε να επιβάλλουμε μια καλύτερη γλώσσα σε μια κοινωνία έδωσαν δι-
αφορετικές απαντήσεις. Όσοι αναφέρονταν σε συμβολισμούς των θετικών 
επιστημών πρότειναν αλλαγή και βελτίωση της γαλλικής, ενώ όσοι έμε-
ναν πιστοί στις ανθρωπιστικές και ιστορικές σπουδές ήταν συντηρητικό-
τεροι.62 Ο Κοραής ως ιατροφιλόσοφος και κλασικός φιλόλογος προσπαθεί 

60. Αικ. Κουμαριανού, «Ο Κοραής και η ‘‘Société des Observateurs de l’Homme’’», 
Διήμερο Κοραή, ό.π., σ. 113-142 (=Άνθρωποι και ιδέες. Κείμενα για τον διαφωτι-
σμό και τον ελληνικό κόσμο: 18ος-20ός αιώνας, Αθήνα, Βιβλιοθήκη του Μουσείου 
Μπενάκη, 2013, σ. 49-76). 

61. Ρωξάνη Δ. Αργυροπούλου, «Η σκέψη των Ιδεολόγων στο έργο του Αδα-
μάντιου Κοραή», Πρακτικά Συνεδρίου Κοραής και Χίος, ό.π., τ. Β΄, Αθήνα 1985, σ. 
31-45 (=Νεοελληνικός ηθικός και πολιτικός στοχασμός. Από τον Διαφωτισμό στον 
Ρομαντισμό, Θεσσαλονίκη, Βάνιας, 2013, σ. 123-142). 

62. Οι κανονιστικές απόψεις συναντούσαν σε κάθε περίπτωση το πρόβλημα της 
χρήσης και των σύνθετων σχέσεων της συλλογικότητας με τη γλώσσα. Οι Ιδεολόγοι 
ήταν ταυτόχρονα κληρονόμοι του Διαφωτισμού και νομοθέτες. Από τον Condillac 
δανείστηκαν την ιδέα ότι η φύση του ανθρώπου βασίζεται στην αποτελεσματικότητα 
των σημείων, καθώς και το ότι οι γλώσσες προοδεύουν και είναι δεκτικές βελτιώσε-
ων, ενώ η πολιτική συγκυρία ενθάρρυνε τις αλλαγές. Η Γαλλική Επανάσταση επιδί-
ωκε την ενότητα, την επικοινωνία και τον καθορισμό των εννοιών κάθε επιστήμης με 
μαθηματική ακρίβεια. Η κοινωνία ήταν δυνατό να μεταβληθεί από τη γλώσσα, όπως 
η γλώσσα είχε μεταβληθεί από την κοινωνία. Σε αντίθεση με τον Leibniz, οι Ιδεο-
λόγοι ήταν αρνητικοί στο σχέδιο μιας τεχνητής γλώσσας που θα βάθαινε το ρήγμα 
ανάμεσα στον λαό και στους σοφούς. Εφόσον η τέλεια γλώσσα είναι ανέφικτη, εκείνο 
που πρέπει να γίνει είναι να μεταρρυθμιστεί η υπάρχουσα σε τρεις τομείς: λεξιλόγιο, 
σύνταξη και ορθογραφία. Ο Destutt de Tracy ονειρευόταν καθαρά γαλλικά που δεν 
θα είχαν ανώφελα γένη για τα πράγματα, αόριστο ή υποτακτική: ό,τι αποτελεί την 
ατομικότητα μιας γλώσσας και είναι δύσκολα μεταφράσιμο θεωρείται αλλοίωση της 
διαφάνειας του λόγου. Αντιθέτως o Volney και ο Thurot ασχολήθηκαν με την ιστορία 
και την ανθρωπολογία της γλώσσας, καθώς και με τη συλλογή γλωσσικού υλικού. 
Εντέλει, οι Ιδεολόγοι ήταν ανανεωτές από την άποψη της κοινωνιογλωσσολογίας και 
του συγκριτισμού, αλλά δεν κατάφεραν να δημιουργήσουν μια επαναστατική γλώσ-
σα· βλ. Sonia Branca, «Changer la langue», Histoire, Epistémologie, Langage 4/1 
(1982), Les Idéologues et les sciences du langage, επιμ. Claude Désirat, Tristan 



252	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

να θεραπεύσει την πάσχουσα γλωσσική πραγματικότητα προβαίνοντας 
στην καταγραφή και την καλλιέργειά της με γνώμονα τον ορθό λόγο και 
πρότυπο το ένδοξο κλασικό και δημοκρατικό παρελθόν. Στο επίμαχο 
ζήτημα της κοινής χρήσης, μολονότι δεν παραβλέπει το γεγονός ότι «ου-
δεμία σχεδόν λέξις είναι καθ’ εαυτήν καλή ή κακή, σεμνή ή άσεμνος· την 
κάμνει να φαίνεται το εν ή το άλλο, ο τρόπος, ο τόπος, ο καιρός»,63 δια-
φοροποιείται από τον Καταρτζή που υποστήριξε την ομιλούμενη γλώσ-
σα της Κωνσταντινούπολης και τη χρήση της ως «νομοθέτριας» των 
γλωσσών, σύμφωνα με το πνεύμα του εγκυκλοπαιδισμού,64 καθώς και 
από τους επιγόνους του φαναριώτικου δημοτικισμού, όπως ο Νερουλός 
που διακωμώδησε την κοραϊκή διόρθωση στα Κορακιστικά του.65 Δι-
αφοροποιείται και από εκείνους που προτείνουν ριζικότερη αλλαγή της 
γλώσσας, όπως ο Φιλιππίδης, που μεταφράζοντας τον Condillac οραμα-
τίζεται μια τεχνητή καθολική («μεθοδική» και «φιλοσοφική») γλώσσα 
συνδυάζοντας τη γλωσσική μεταρρύθμιση με τις επιστήμες,66 αλλά και 
από τους δημοτικιστές που επιχειρούν μια ριζοσπαστική αλλαγή της ι-
στορικής ορθογραφίας.67 

Hordé, σ. 59-66· Claude Désirat, «Le programme des idéologues», Histoire des 
idées linguistiques, III: L’hégémonie du comparatisme, επιμ. Sylvan Auroux, Λιέγη, 
Mardaga, 1997, σ. 263-277· Charles Porset, «Les Idéologues: Une révolution dans la 
linguistique?», Les Idéologues…, ό.π., σ. 7-16. 

63. Απόστολος Β. Δασκαλάκης, Κοραής και Κοδρικάς: η μεγάλη φιλολογική 
διαμάχη των Ελλήνων, 1815-1821. Εν παραρτήματι τα κείμενα της διαμάχης, Αθή-
να 1966, σ. 197-198.

64. Κ. Θ. Δημαράς, «Η γλωσσική θεωρία του Καταρτζή», Αθηνά 50 (1940), 
197-234.

65. Κορακιστικά ή διόρθωσις της Ρωμαίκης γλώσσας. Κωμωδία εις τρεις πρά-
ξαις διαιρεμένη, Υπό του Λογίου και Ευγενούς Κ. Ιακώβου Ρίζου. Μεγάλου Πο-
στελνίκου. Εν τω εις Μαχμουτπασάχανι Ελληνικώ Τυπογραφείω. Εν έτει 1813. 
Βλ. Θεόδωρος Γραμματάς, «Γλωσσική και ιδεολογική αντιπαράθεση κοραϊσμού και 
φαναριωτισμού μέσα από τα ‘‘Κορακιστικά’’ του Ιακωβάκη Ρίζου Νερουλού», Πρα-
κτικά Συνεδρίου «Κοραής και Χίος», ό.π., σ. 131-146.

66. Νάσια Γιακωβάκη, «Ο Δανιήλ Φιλιππίδης και η Λογική του Κοντιγιάκ. 
Μια ‘‘λογική’’ για τη γλώσσα», Το έντυπο ελληνικό βιβλίο, 15ος-19ος αιώνας, Πρα-
κτικά Διεθνούς Συμποσίου, Δελφοί, 16-20 Μαΐου 2001, Αθήνα, Κότινος, 2004, σ. 
415-448.

67. Βηλαράς, Ψαλίδας, Χριστόπουλος κ.ά., Η δημοτικιστική αντίθεση στην 
κοραϊκή «μέση οδό», εισαγωγή – επιμέλεια Εμμ. Ν. Μοσχονάς, Αθήνα, Οδυσ-
σέας, 1981. 



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 253

Ο Κ. Θ. Δημαράς παρατηρεί ότι η γλωσσική θεωρία του Κοραή 
δεν είναι κάτι στατικό: «η γραμμή την οποία διαγράφει η θεωρία του 
καταλήγει σε ολοένα σαφέστερη ροπή προς την ζωντανή λαλιά», ενώ «το 
δημοκρατικό ιδανικό αποτελεί την χρυσή κλωστή που διέπει όλη του τη 
ζωή».68 Εκείνο που τον ενδιέφερε ήταν η βελτίωση της γλώσσας και του 
ήθους των Ελλήνων, η προετοιμασία τους για να γίνουν καλοί πολίτες 
σε ένα ελεύθερο δημοκρατικό κράτος.69 Από την άποψη αυτή κυριότεροι 
ιδεολογικοί αντίπαλοί του ήταν οι οπαδοί της γλώσσας της συντηρη-
τικής φαναριώτικης ελίτ και του Πατριαρχείου που εκπροσωπούσαν το 
status quo, ιδίως ο Παναγιώτης Κοδρικάς με τον οποίο θα εμπλακεί σε 
οξύτατη διαμάχη,70 και λιγότερο οι υποστηρικτές του δημοτικισμού.71 Ο 
Michaelis έδινε απαντήσεις στους προβληματισμούς του Κοραή για το 
ζήτημα της δημοκρατίας της γλώσσας, η οποία θα πάρει συγκεκριμένη 
μορφή στη σκέψη του αναφορικά τόσο με τα γλωσσικά όσο και με τα 
πολιτικά πράγματα. Η «μέση οδός» του, ανάμεσα στην ελίτ και στον 
όχλο, αποτελεί την έκφραση της μεσαίας τάξης στην οποία απευθύνεται 
το 1821: «Ω μέση τάξις των πολιτών, ω φρόνιμοι και χρηστοί πολίται, 
χαίρετε! Σεις είσθε της πατρίδος και της πολιτείας οι ακλόνητοι στύλοι, 
ενόσω ευχαριστείσθε εις την κατάστασίν σας και δεν λειποτακτήσετε την 

68. Κ. Θ. Δημαράς, «Ο Κοραής και η γλώσσα. Η θεωρία», ό.π., σ. 20, 25.
69. Vincenzo Rotolo, «Η γλωσσική θεωρία του Κοραή…», ό.π., σ. 51· Peter 

Mackridge, «Adamantios Korais as language reformer», Language and National 
Identity in Greece 1766-1976, Οξφόρδη 2009, σ. 102-125 (:103) (ελλ. μτφρ. 
Γλώσσα και εθνική ταυτότητα στην Ελλάδα 1766-1976, Αθήνα 2013, σ. 141). 

70. Αλεξάνδρα Σφοίνη, «Φωτισμένες αυθεντίες σε γραφειοκρατικά περιβάλλο-
ντα: ο Παναγιώτης Κοδρικάς και η γλώσσα των ευγενών», Τα Ιστορικά 59 (2013), 
325-362.

71. Στην πολεμική κατά της «μέσης οδού» δεν αναφέρεται το όνομα του Κοραή, 
ενώ υπάρχουν και επαινετικά σχόλια στο πρόσωπό του από τους δημοτικιστές με 
εξαίρεση τον Ψαλίδα, που από το 1815 επιδίδεται σε προσωπική επίθεση· βλ. Βηλα-
ράς, Ψαλίδας, Χριστόπουλος κ.ά., ό.π., σ. οζ΄-οη΄. Ο Ανώνυμος της Ελληνικής Νο- 
μαρχίας (έκδ. Γ. Βαλέτα, Αθήνα 1982, σ. 182) προτρέπει τους ομογενείς να ακού-
σουν «τας συμβουλάς του νέου Ιπποκράτους, του εναρέτου φιλοσόφου Έλληνος». Από 
την πλευρά του ο Κοραής θεωρεί ότι «το σύστημα των οχλοκρατικών είναι απλού-
στατον, επειδή εις ένα μόνον σκοπόν αποβλέπει, ως και εις τας κακάς πολιτείας, 
την υπερίσχυσιν του όχλου. Το ολιγαρχικόν εξεναντίας είναι πολυκέφαλος ύδρα»· βλ. 
Αδαμάντιος Κοραής, Αλληλογραφία, ό.π., τ. Γ΄, σ. 129.



254	Ο   Ε Ρ Α Ν ΙΣΤ   Η Σ , 29 (2016)	

μεσαίαν τάξιν».72 Και για τον Κοραή δημοκρατία δεν σημαίνει οχλοκρα-
τία, ενώ θεωρεί φυσικούς αποδέκτες του πνευματικού του έργου όσους 
έχουν έφεση στην ανάγνωση και στον φωτισμό, όπως τονίζει στην επι-
στολή προς τον Αλέξανδρο Βασιλείου το 1804:

«Όταν λέγω, ότι από την γλώσσαν μετέχει το έθνος όλον με δημοκρατι-
κήν ισότητα, δεν νοώ ότι πρέπει ν’ αφήσωμεν την μόρφωσιν και δημιουρ-
γίαν αυτής εις την οχλοκρατικήν φαντασίαν των χυδαίων. Ο όχλος είναι 
πανταχού όχλος (…) Έπειτα διά ποίους αμαθείς γράφομεν; όχι βέβαια 
διά τον χυδαίον όχλον, οι οποίοι ουδ’ αν ήμεθα εις τον κόσμον έχουν είδη-
σιν· αλλά διά τους όσοι τουλάχιστον εξεύρουν να αναγινώσκωσι, κ’ έχουν 
οπωσδήποτε επιθυμίαν να φωτισθώσιν.»73

ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΣΦΟΙΝΗ

72. Αριστοτέλους Πολιτικών σωζόμενα, Παρίσι 1821, σ. ρλη΄. Πβ. Vincenzo 
Rotolo, «Η γλωσσική θεωρία του Κοραή…», ό.π., σ. 47. 

73. «Τα εις την έκδοσιν (1804) των Αιθιοπικών του Ηλιοδώρου Προλεγόμενα. 
Επιστολή προς Αλέξανδρον Βασιλείου», Αδαμαντίου Κοραή Προλεγόμενα, ό.π., σ. 
50-51. Και αυτή η φράση θυμίζει τον φιλόσοφο του Du Marsais (βλ. εδώ σημ. 40), 
ο οποίος, ωστόσο, σε άλλο σημείο εκφράζεται με την καθολικότητα του Διαφωτι-
σμού υπέρ της εκπαίδευσης όλου του ανθρώπινου γένους («genre humain», «tous 
les habitans de la terre», «la grande société», «toute la race humaine»)· βλ. Daniel 
Droixte, «Langage et société dans la grammaire philosophique de Du Marsais à 
Michaelis...», ό.π., σ. 124.



	 Α. Σφοίνη,  ΚΟΡΑΗΣ ΚΑΙ MICHAELIS	 255

R é s um é

Coray et Michaelis:

La démocratie de la langue

L’article présente tout d’abord l’ouvrage de l’érudit allemand Johann 
David Michaelis Beantwortung der Frage der von dem Einfluss Meinun-
gen eines Volkes en Seine Sprache, und der Sprache in die Meinungen 
(Berlin 1760), qui puise ses idées dans les théories des philosophes traitant 
la question de la genèse et de l’évolution de la langue (Wolf, Leibniz et 
Condillac). Ensuite, est exposée sa réception par Coray, telle qu’elle ap-
paraît dans le Prologue de la quatrième partie de l’édition de Plutarque 
(1812), où sont insérés en notes neuf extraits de la traduction française de 
l’essai de Michaelis, dont le titre est indiqué mais pas le nom de l’auteur. 
Coray emprunte à Michaelis l’idée centrale que les érudits ne peuvent 
être haussés au rang de législateurs de la langue que par la décision de la 
nation toute entière, parce que la langue est un «État démocratique». En-
fin, on examine les idées sur la langue de Coray par rapport à celles des 
Idéologues et des autres savants grecs, ainsi que le concept de la «voie du 
milieu» qu’il défendait. 

Alexandra Sfoini

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

