
  

  The Gleaner

   No 30 (2021)

   In Memoriam of Loukia Droulia

  

 

  

  Die Aufnahme des Alexandros Mavrokordatos ex
Aporriton in die Academia Naturae Curiosorum
(1689) 

  Stefano Saracino, Vasilios N. Makrides   

  doi: 10.12681/er.36093 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Saracino, S., & Makrides, V. N. (2024). Die Aufnahme des Alexandros Mavrokordatos ex Aporriton in die Academia
Naturae Curiosorum (1689): Die Quellen aus dem Archiv der Leopoldina. The Gleaner, (30), 33–114.
https://doi.org/10.12681/er.36093

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 11:37:33



DIE AUFNAHME DES
ALEXANDROS MAVROKORDATOS EX APORRITON 

IN DIE ACADEMIA NATURAE CURIOSORUM (1689)

Die Quellen aus dem Archiv der Leopoldina

Hinführung

ALS SICH ALEXANDROS MAVROKORDATOS ex Aporriton (1641-
1709) im September 1689 um die Aufnahme in die Academia Le-

opoldina bemühte, war das, was später einmal die älteste und eine der 
renommiertesten wissenschaftlichen Institutionen im deutschsprachigen 
Raum (heute sogar die Nationale Akademie Deutschlands, die übrigens 
erst 1878 einen festen Sitz erhielt und zwar in Halle an der Saale) wer-
den sollte, nicht mehr als ein Ärtzeverein, eine Briefkastenfirma, die 
wissenschaftliche Kommunikation befördern sollte. Am 1. Januar 1652 
wurde sie als Academia Naturae Curiosorum in der freien Reichsstadt 
Schweinfurt von vier Ärzten (Lorenz Bausch, Johann Michael Fehr, 
Georg Balthasar Metzger und Georg Balthasar Wohlfahrt) ins Leben 
gerufen. Nur zwei Jahre vor der Bewerbung des Mavrokordatos, des os-
manischen Großdragomanen und späteren Chefunterhändlers des Kar-
lowitzer Friedens (1699), liegt gewissermaßen ihre zweite Gründung: 

* Dieser Artikel entstand im Rahmen von zwei, an der Universität Erfurt ange-
siedelten Forschungsprojekten: 1) Trilaterale Forschungskonferenzen (Deutschland, 
Italien, Frankreich), Ateliers Villa Vigoni: “Östliche Christen und die Gelehrtenre-
publik zwischen dem 16. und dem 18. Jahrhundert: Briefwechsel, Reisen, Kontrover-
sen”, gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) (2019-2022); 
2) “Almosenfahrer zwischen Caritas, Kommerz und Konfessionalisierung: Ein von 
Griechisch-Orthodoxen aus dem Osmanischen Reich im Heiligen Römischen Reich 
geschaffenes Migrationsregime (ca. 1580–1780)”, gefördert von der Gerda-Hen-
kel-Stiftung (2019-2020). Die Autoren danken dem Archiv der Leopoldina für 
die Genehmigung der Reproduktion des Archivmaterials. Gedankt sei auch Martin 
Mulsow (Erfurt/Gotha) für die Bereitstellung des Manuskripts eines Kapitels seines 
neuen Buchprojektes. Für nützliche Hinweise danken wir auch Dimitris G. Aposto-
lopoulos (Athen). 



34	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

1687 erhielt sie vom habsburgischen Kaiser Leopold I. (reg. 1658-1705) 
weitreichende Privilegien und wurde unter seinen direkten Schutz ge-
stellt. Fortan durfte sie sich Academia Caesareo-Leopoldina Naturae 
Curiosorum (oder kurz Leopoldina) nennen und stieg in der sich langsam 
internationalisierenden Wissenschaft der Frühen Neuzeit zu einer bedeu-
tenden Stellung auf, die es ihr erlaubte, mit der Royal Society in London 
(gegründet 1660) oder der Académie des Sciences in Paris (gegründet 
1666) auf Augenhöhe zu interagieren.1

Die Aufnahme von Mavrokordatos in die Leopoldina ist bereits be-
kannt, denn sie ist unzweifelhaft nachgewiesen,2 und wurde in verschie-
denen Publikationen und zu unterschiedlichen Gelegenheiten erwähnt.3 

1. Aus der reichen Literatur zur Geschichte der Leopoldina siehe Christoph 
Joachim Scriba, Deutsche Akademie der Naturforscher Leopoldina: Geschichte und 
Gegenwart, 2. Auflage, Halle/Saale 1989; Benno Parthier, Die Leopoldina. Bestand 
und Wandel der ältesten deutschen Akademie, Halle/Saale 1994; Uwe Müller, “die 
Natur zu erforschen zum Wohle des Menschen”. Idee und Gestalt der Leopoldina 
im 17. Jahrhundert, Schweinfurt 2002; Benno Parthier / Dietrich von Engelhardt 
(Hrsg.), 350 Jahre Leopoldina. Anspruch und Wirklichkeit. Festschrift der Deut-
schen Akademie der Naturforscher Leopoldina, 1652-2002, Halle/Saale 2002; Sy-
bille Gerstengarbe / Jens Thiel / Rüdiger vom Bruch, Die Leopoldina. Die Deutsche 
Akademie der Naturforscher zwischen Kaiserreich und früher DDR, Berlin 2016.

2. Zum ganzen Thema, siehe auch Stefano Saracino, “Griechische (Hof)Ärzte 
in Wien. Ihre Zugehörigkeit zur Gelehrtenrepublik und ihre Rolle in der Frühge-
schichte der Wiener griechisch-orthodoxen Konfessionsgemeinden”, in: Marina Hil-
ber / Elena Taddei (Hrsg.), In fürstlicher Nähe – Ärzte bei Hof (1450-1800), Inns-
bruck 2021, S. 227–250, hier S. 229–236.

3. So, zum Beispiel, in den Miscellanea Curiosa sive Ephemeridum Medico-Phy-
sicarum Germanicarum Academiae Caesareo-Leopoldinae Naturae-Curiosorum 
Decuriae III. Annus Primus, Anni M.DC.XCIV […], Lipsiae/Francofurti 1694 (in 
der Mitgliederliste der Akademie zu Beginn des Bandes gemäß dem Aufnahme-
datum, ohne Paginierung) (“Catalogus Caesareo-Leopoldinae Academiae Naturae 
Curiosorum Collegarum omnium, cum Nominibus, Agnominibus, Officiis, tempo-
re receptionis & Mortis”); auch in den Acta Physico-Medica Academiae Caesareae 
Naturae Curiosorum exhibentia Ephemerides […] Volumen Primum cum Appen-
dice, Norimbergae 1727 (in der Mitgliederliste der Akademie zu Beginn des Ban-
des gemäß dem Aufnahmedatum, ohne Paginierung) (“Catalogus Dnn. Collegarum 
Academiae Caesareae Leopoldino-Carolinae Naturae Curiosorum”); dasselbe auch 
in der zweiten Auflage dieses Bandes, Norimbergae [1747]; Andreas E. Büchner, 
Academiae Sacri Romani Imperii Leopoldino-Carolinae Naturae Curiosorum Hi- 
storia, Halae Magdeburgicae 1755, S. 527: “ALEXANDER Magnus. Alexander 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 35

Jedoch blieb sie zumindest in der reichhaltigen griechischsprachigen Li-
teratur zu Mavrokordatos weitestgehend unberücksichtigt, wenn nicht 
unbekannt, abgesehen von vereinzelten Erwähnungen,4 daher bedarf sie 
einer eingehenderen Untersuchung.5 Im vorliegenden Artikel sollen alle 
Quellen aus der Matrikelmappe des Mavrokordatos, die im Archiv der 
Leopoldina heutzutage erhalten ist, präsentiert, interpretiert und kontex-
tualisiert werden. So lesen wir im Protokoll der Akademie zur Aufnah-
me des Mavrokordatos Folgendes:

Maurocordatus. 166”; Johann Daniel Ferdinand Neigebaur, Geschichte der Kaiser-
lichen Leopoldino-Carolinischen Deutschen Akademie der Naturforscher während 
des zweiten Jahrhunderts ihres Bestehens, Jena 1860, S. 18, 186, 198. Im elektro-
nischen Portal der Leopoldina und deren Mitgliederverzeichnis seit ihrer Gründung 
im Jahre 1652 ist auch “Alexander Maurocordatus” mit Wahljahr 1689 aufgelistet. 
Dazu URL: https://www.leopoldina.org/mitgliederverzeichnis/mitglieder/member/
Member/show/alexander-maurocordatus/. 

4. So, zum Beispiel, Spyridon Dontas, “Δημήτριος Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδᾶτος, 
ὁ πρῶτος καθηγητὴς τῆς Φυσιολογίας ἐν Ἑλλάδι”, in: Πρακτικὰ τῆς Ἀκαδημίας 
Ἀθηνῶν 18 (1943 [Erscheinungsjahr: 1950]), S. 218–225, hier S. 224–225, der 
auch das Datum der Aufnahme von Mavrokordatos in die Leopoldina (1. Dezember 
1689) wiedergibt. In dem Artikel ging es um den Mediziner Dimitrios A. Mavro-
kordatos (1802 oder 1811-1839), einen Nachfahren unseres Alexandros Mavrokor-
datos, der der erste Anatomie- und Physiologie-Professor an der Universität Athen 
wurde. Interessanterweise wurde Dontas (1878-1958) selber 1932 auch als Mitglied 
der Leopoldina in die Sektion “Physiologie” aufgenommen. Dies hatte in aller Wahr-
scheinlichkeit sein Interesse geweckt, nach anderen griechischen Mitgliedern der 
Akademie zu suchen, was ihn offensichtlich zu der Mitgliedschaft von Alexandros 
Mavrokordatos führte. Die Aufnahme des Mavrokordatos in die Leopoldina erwäh-
nen kurz auch andere Forscher: Konstantinos G. Pournaropoulos, “Ἀλέξανδρος Νικ. 
Μαυροκορδάτος ὁ ἐξ ἀπορρήτων. Εἷς Ἕλλην ἰατρὸς τοῦ 17ου αἰῶνος διακονήσας τὴν 
ἰατρικήν, τὰ γράμματα καὶ τὴν πολιτικήν”, in: Παρνασσὸς 23 (1981), S. 385–394, 
hier S. 392 (mit Bezug auf Dontas); Georgios Ach. Lazarou, Η ελληνική ιατρική 
στις Παραδουνάβιες Ηγεμονίες, Athen 2017, S. 179, Anm. 465, S. 183 und S. 348, 
Anm. 1030 (mit Bezug auf die obenerwähnten Acta Physico-Medica der Leopoldina).

5. Keine Erwähnung findet die Aufnahme in die Leopoldina auch in einem letzt- 
erschienenen und materialreichen Sammelband zu Alexandros und Nikolaos Mavro-
kordatos, der auf eine einschlägige Konferenz in Chios 2017 zurückgeht. Siehe Nikos 
Mavrelos / Polyxeni Symeonidou / Dimitris Tzelepis / Maria Chouliara (Hrsg.), Ὁ 
πρώιμος Διαφωτισμὸς στὴν ἐποχὴ τῶν πρώτων Μαυροκορδάτων. Ἀλέξανδρος ὁ ἐξ 
ἀπορρήτων καὶ Νικόλαος. Οἱ ἀπαρχὲς τῆς νεωτερικότητας στὴν Ἀνατολικὴ Εὐρώπη, 
Athen 2021. 



36	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Am 1. Dezember [1689] wurde mit der gütigsten Einwilligung Seiner 
Heiligen Kaiserlichen Majestät (Sacrae Caesareae Majestatis consensu) 
Herr Alexander Maurocordatus, türkischer Redner und Dolmetscher, 
in die Matrikel der Akademie eingeschrieben; er hielt sich zu dieser Zeit 
wegen der Friedensverhandlungen mit den Ottomanen (Ottomannis) in 
Wien auf, war von Herrn Dr. Stockhamer empfohlen worden und er-
hielt den Beinamen Alexander magnus.6

Dass ein osmanischer Untertan, ja ein eminenter osmanischer Staats-
mann, mitten im “Großen Türkenkrieg” (1683-1699) unter der Mit-
gliedsnummer 166 in die Leopoldina aufgenommen wurde, war außer-
gewöhnlich. Es hatte der Einwilligung des Kaisers Leopold I. höchst 
selbst bedurft; wobei die Empfehlung und Bürgschaft für die Aufnahme 
des Griechen vom Wiener Reichsritter, kaiserlichen Rat und Leibarzt 
Leopolds I. Franz von Stockhamer (gest. 1721) kam,7 der wenig spä-
ter, am 26. Juli 1690, unter der Nummer 181 und mit dem Beinamen 
“Marcus Artorius” ebenfalls Mitglied der Leopoldina wurde.8 Mavro-
kordatos’ Cognomen (im Sprachgebrauch zur Zeit der Akademie selbst: 
Agnomen) “Alexander Magnus” dürfte er sich, gemäß der bestehen-
den Konvention, nicht selbst ausgesucht haben. In den meisten Fällen 
hatten solche Akademie-Beinamen einen altgriechischen Hintergrund. 
Der akademische Beiname wurde ihm höchstwahrscheinlich vom Prä-
sidenten der Akademie (Mitglied seit 1678),9 damals vom Arzt, Natur-
forscher und Schriftsteller Johann Georg von Volckamer (1616-1693), 
zugeteilt.10 Interessanterweise hat der gelehrte Metropolit von Dristra 
(Silistra) Hierotheos (1657-1719) ein Epigramm in altgriechischem 

  6. Protocollum Academiae Caesareo-Leopoldinae Naturae Curiosorum. Edi-
tion der Chronik der Kaiserlich-Leopoldinischen Akademie der Naturforscher (Acta 
Historica Leopoldina, 60), bearbeitet von Uwe Müller, Danny Weber und Wieland 
Berg, Stuttgart 2013, S. 108–109 (zweisprachige Ausgabe mit fotomechanischer 
Reproduktion des lateinischen Originals und einer deutschen Übersetzung auf der 
gegenüber liegenden Seite). Vgl. ebd., S. 409.

  7. Ebd., S. 389.
  8. Dazu Neigebaur, Geschichte, S. 198.
  9. Ebd., S. 193.
10. Zu Stockhamer, siehe Ralf Bröer, Höfische Medizin. Strukturen der medi-

zinischen Versorgung eines frühneuzeitlichen Fürstenhofes am Beispiel des Wiener 
Kaiserhofes (1650-1750), Heidelberg 2006, S. 538f.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 37

Versmaß (60 Verse insgesamt) zu Ehren von Mavrokordatos und seinen 
Söhnen verfasst, in dem er diesen mit Alexander dem Großen vergli-
chen hat.11 Dieses Epigramm erschien in einer postum veröffentlichten 
Edition von Mavrokordatos’ Ἱστορία ἱερὰ ἤτοι, τὰ Ἰουδαἵκά (Bukarest 
1716, unpaginiert zu Beginn des Buches), das von seinem Sohn und 
damaligen Fürsten der Walachei Nikolaos finanziert und herausgebenen 
wurde.12 Eine Verbindung dieses Epigramms zum Beinamen des Mavro-
kordatos als Mitglied der Leopoldina liegt daher auf der Hand. In dem 
Epigramm selbst ist in jedem Fall kein Hinweis auf diese Mitgliedschaft 
und seinen Beinamen. Wußte vielleicht Hierotheos trotzdem davon? 
Dies ist nicht komplett auszuschließen, denn er unterhielt sehr enge und 
freundschaftliche Beziehungen zu Mavrokordatos und seiner Familie. 
Hinzu kommt, dass Hierotheos, der auch unter dem Laiennamen Ioannis 
Komninos (Molyvdos) bekannt war, ein Medizinstudium –genauso wie 
Mavrokordatos– in Padua absolviert hatte.13 Das Thema, inwieweit die 
Mitglieder der Familie Mavrokordatos und seine engen Freunden von 
dieser Mitgliedschaft wußten, wird uns auch später noch beschäftigen.    

In der Matrikelmappe des Mavrokordatos sind drei Schriftstücke 
enthalten, die im Folgenden vorgestellt, analysiert und kontextualisiert 
werden sollen.14 Zwei sind in lateinischer, eines in deutscher Sprache 
verfasst. Bei den ersten beiden handelt es sich um Dokumente vom Sep-
tember 1689, die der Bewerber (Mavrokordatos) an den Präsidenten der 
Akademie adressiert hatte, und zwar ein Bewerbungsschreiben sowie ein 
Curriculum Vitae. Bei der dritten Quelle handelt es sich um ein späte-
res Dokument, eine Notiz (vermutlich von 1721), die Informationen zur 

11. Zur Gestalt Alexanders des Großen und ihrer Funktion bei den Griechen 
während der Osmanenherrschaft, siehe Charalampos Ath. Minaoglou, Ὁ Μεγαλέ-
ξανδρος στὴν Τουρκοκρατία, Thessaloniki 2012. 

12. Zu diesem Werk, siehe Charalampos Minaoglou, “Τὰ Ἰουδαἵκὰ τοῦ Ἀλέ­
ξανδρου Μαυροκορδάτου: Ἡ Παλαιὰ Διαθήκη καὶ ὁ λαὸς τοῦ Θεοῦ”, in: Θεολογία 
90/2 (2019), S. 85–98. 

13. Zu ihm, siehe Dimitrios Ch. Pantos, Ἰωάννης Κομνηνὸς (Ἱερόθεος Δρύ-
στρας) 1657-1719. Ὁ βίος, τὸ συγγραφικὸ ἔργο καὶ ἡ ἐκκλησιαστικὴ καὶ πολιτική 
του δράση, Athen 2014.

14. Archiv der Leopoldina, M1, (Matrikelmappe), Nr. 166: “Alexander Mau-
rocordatus”. Für die Bereitstellung dieser Quellen und Beratung bei deren Analyse 
danken wir Jacob Schilling vielmals. Für die Unterstützung bei der Transkription und 
Interpretation der Quellen sei auch vielmals Clemens Cornelius Brinkmann gedankt.



38	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Biographie und zu den wissenschaftlichen Leistungen des Alexandros 
Mavrokordatos sowie seines Sohnes und Nachfolgers Nikolaos Mavro-
kordatos (1670-1730) zusammenstellt. Auch ein Porträt des griechischen 
Akademiemitglieds ist in der Akte enthalten, allerdings nicht im Origi-
nal, sondern bloß als Schwarz-Weiß-Fotografie (Abb. 1). Der besagte 
Lebenslauf des Mavrokordatos wurde bereits in einem Artikel zu den 
Beziehungen der Leopoldina zur Walachei/Rumänien von Wolfram Kai-
ser und Arina Völker von 1974 in Auszügen (und mit Transkriptions- 
und anderen Fehlern) ediert, sein Porträt wurde ebenfalls dort repro-
duziert.15 Die anderen beiden Texte dürften jedoch der Forschung noch 
gänzlich unbekannt sein. In diesem Zusammenhang werden wir auch auf 
den Briefwechsel des Mavrokordatos mit dem Jenaer Mediziner, Hofarzt 
und Alchemisten Georg Wolfgang Wedel (1645-1721) (abgedruckt in 
Wedels Exercitationum Medico-Philologicarum […] von 1691) eingehen. 
Wedel war ebenfalls Akademiemitglied (und zwar ein bedeutendes) be-
reits seit 1672 unter der Mitgliedsnummer 44 und mit dem Beinamen 
“Hercules I.”.16 Auch die Voraussetzungen und Rahmenbedingungen des 
Aufenthalts der beiden osmanischen Chefunterhändler, des Alexandros 
Mavrokordatos und des Janitscharenagas Zülfikâr Effendi (gest. 1696)17 

15. Wolfram Kaiser / Arina Völker, “Die ersten rumänischen Kontaktnahmen 
und Rezeptionen in der Academia Naturae Curiosorum”, in: Orvostörténeti Köz-
lemények. Communicationes de Historia Artis Medicinae 73/74 (Budapest 1974), S. 
179–191, hier S. 180–183. In diesem Aufsatz wird zwar die griechische Herkunft 
von Alexandros Mavrokordatos zugestanden, jedoch ist oftmals die Rede von seiner 
Bedeutung für die rumänische Medizingeschichte und Kultur, was schließlich ir-
reführend ist. In seinem Fall haben wir es sicherlich nicht mit einer “rumänischen 
Kontaktnahme und Rezeption” in der Leopoldina zu tun, wie der Titel des Aufsatzes 
suggeriert. Erst bei seinem Sohn, Nikolaos, wird im Rahmen seiner Phanarioten-
herrschaft als Hospodar der Moldau und der Walachei, die geographisch im heutigen 
Rumänien liegen, eine wie auch immer geartete “rumänische Verbindung” sichtbarer. 
Dass Alexandros Mavrokordatos sich für die Donaufürstentümer insgesamt interes-
siert hat und seine Söhne als Herrscher dieser Fürstentümer einzusetzen beabsichtigte, 
ist natürlich eine andere Sache. Dazu Tudor Dinu, “Ὁ Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος 
κατορθώνοντας νὰ δημιουργήσει μία οἰκεία δυναστεία στὶς Ρουμανικὲς χῶρες”, in: 
Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 
335–346.

16. Dazu Neigebaur, Geschichte, S. 191.
17. Zu ihm, siehe Songül Çolak, “Zülfikar Paşa (ö. 1108/1696)”, in: TDV 

İslâm Ansiklopedisi 44 (2013) 557–559 (mit weiterer Bibliographie auf Türkisch).



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 39

–Letzterer hat von dieser Mission zudem einen längeren Abschluss-
bericht hinterlassen–, im habsburgischen Territorium und zum Teil in 
Wien zwischen 1688 und 1692 sind bisher kaum erforscht worden.18

Für unser Vorhaben, die besagten drei Quellen zu untersuchen und 
in ihren historischen Kontext zu stellen, empfiehlt es sich, den neuen 
wissensgeschichtlichen Ansätzen zu folgen, die auch in der Mavrokor-
datos-Forschung Anklang gefunden haben; und zwar einer wissensge-
schichtlichen Herangehensweise, die die Untersuchung von einzelnen 
Gelehrten und des frühneuzeitlichen Gelehrtenkollektivs (der soge-
nannten Respublica litteraria oder der Gelehrtenrepublik,19 als deren 
Mitglied sich Mavrokordatos in unseren Quellen wiederholt inszeniert 

18. Dazu Wolfgang Jobst, Der Gesandtschaftsbericht des Zü l-Fiqa-r Efendi 
über die Friedensverhandlungen in Wien 1689, Diss., Wien 1980. Vgl. die kurze 
Notiz bei Nestor Camariano, Alexandre Mavrocordato, le grand drogman. Son ac-
tivité diplomatique, 1673-1709, Thessaloniki 1970, S. 36f. Zum Verlauf der diplo-
matischen Verhandlungen mit Mavrokordatos und Zülfikâr, siehe Lothar Höbelt, 
“Die Sackgasse aus dem Zweifrontenkrieg: Die Friedensverhandlungen mit den Os-
manen 1689”, in: Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung 
97/3-4 (1989), S. 329–338. Zu der Wahnehmung (West-)Europas durch Zülfikâr, 
siehe Abdullah Güllüoğlu, “Dämonen, böse Geister und unreine Hunde. Differenz-
markierungen im Gesandtschaftsbericht des Zülfikâr Efendi von 1688-1692”, in: 
Claudia Ulbrich / Hans Medick / Angelika Schaser (Hrsg.), Selbstzeugnis und Per-
son. Transkulturelle Perspektiven, Wien/Köln/Weimar 2012, S. 295–313. Zu den 
Interaktionen des Amtsvorgängers von Mavrokordatos, Panagiotis Nikousios (1613-
1673), der ebenfalls Arzt und sehr belesen war, mit der habsburgischen Gesandt-
schaft in Konstantinopel anhand von Wiener Archivmaterialien, siehe Gunnar He-
ring, “Panagiotis Nikousios als Dragoman der kaiserlichen Gesandtschaft in Wien”, 
in: Jahrbuch für Österreichische Byzantinistik 44 (1994), S. 143–178; Damien Ja-
nos, “Panaiotis Nicousios and Alexander Mavrocordatos: The Rise of the Phanariots 
and the Office of Grand Dragoman in the Ottoman Administration in the Second 
Half of the Seventeenth Century”, in: Archivum Ottomanicum 23 (2005-2006), S. 
177–196. Über Nikousios als Arzt, siehe Lazarou, Η ελληνική ιατρική, S. 156–167. 
Zu Mavrokordatos als Wegbereiter des Karlowitzer Friedens, siehe Basil C. Gouna-
ris, “ ‘The Turks are Like Women; quidquid volunt, valde volunt.’ Alexandros Mavro-
cordatos, William Paget, and the Preliminaries of the Karlowitz Treaty (1697/98)”, 
in: Südost-Forschungen 71 (2012), S. 1–18.

19. Zu diesem Phänomen in (West-)Europa und darüber hinaus, siehe unter 
anderem Sebastian Neumeister / Conrad Wiedemann (Hrsg.), Res publica litteraria. 
Die Institutionen der Gelehrsamkeit in der frühen Neuzeit, Wiesbaden 1987; Dena 
Goodman, The Republic of Letters: A Cultural History of the French Enlightenment, 



40	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

und die er wortwörtlich erwähnt) mithilfe des Werkzeugkastens des So-
zialhistorikers durchführt. In Ergänzung (und wohlgemerkt nicht als 
Ersatz) zur Untersuchung der Ideen, Texte und Werke der Gelehrten, 
fokussiert diese “neue” Wissensgeschichte auf die Schreib- und Sprech-
akte von Gelehrten als soziale Praktiken und interpretiert sie vor dem 
Hintergrund ihres gesellschaftlichen Zusammenhangs.20

Mavrokordatos’ Kommunikation mit der Leopoldina soll dabei im 
Folgenden als Verfahren der Normenaushandlung gedeutet werden, 
durch die sich der Grieche und osmanische Untertan als Fernmigrant 
an den kommunikativen Code und die normativen Konventionen dieser 
Akademie im Besonderen und der Zuwanderungsgesellschaft des Alten 
Reichs im Allgemeinen anpasste.21 Mavrokordatos kam nicht wie andere 
osmanische Griechen dieser Zeit, etwa der Astronom und spätere Patri-
arch von Jerusalem Chrysanthos Notaras (1655/60-1731), im Rahmen 
einer überwiegend privaten perambulatio academica ins Alte Reich und 
nach Westeuropa,22 sondern ihm war eine überaus heikle diplomatische 

Ithaca 1994; Pascale Casanova, The World Republic of Letters, Cambridge, MA 
2004; Marc Fumaroli, La République des Lettres, Paris 2015.

20. Zu diesem praxeologischen Ansatz der Wissensgeschichte, siehe Martin 
Mulsow, Prekäres Wissen. Eine andere Ideengeschichte der Frühen Neuzeit, Frank-
furt am Main 2012; Arndt Brendecke / Markus Friedrich / Susanne Friedrich 
(Hrsg.), Informationen in der Frühen Neuzeit: Status, Bestände, Strategien, Ber-
lin 2008; Markus Friedrich / Jacob Schilling (Hrsg.), Praktiken frühneuzeitlicher 
Historiographie (Cultures and Practices of Knowledge in History, 2), Berlin/Boston 
2019. In Bezug auf die Gelehrtennetzwerke der Mavrokordati, vgl. Nikolas Pissis / 
Kostas Sarris / Miltos Pechlivanos, “Accumulating Cultural Capital: Intellectual Net-
works and Political Power of the Mavrokordatos Dynasty (1641-1730)”, in: Dimitris 
Stamatopoulos (Hrsg.), Power Networks in the Ottoman and Post-Ottoman Balkans 
(18th-20th c.) (im Erscheinen).

21. Zum Aspekt der Normenaushandlung zwischen Migranten und Zuwande-
rungsgesellschaft in der Frühen Neuzeit, siehe Alexander Schunka, “Normsetzung 
und Normverletzung in Einwanderungsgesellschaften der Frühen Neuzeit”, in: Karl 
Peter Krauss (Hrsg.), Normsetzung und Normverletzung. Alltägliche Lebenswelten 
im Königreich Ungarn des 18. Jahrhunderts, Stuttgart 2014, S. 29–55.

22. Zu Notaras’ Bildungsreise nach Westeuropa (1698-1700), siehe Pinelopi 
Stathi, Χρύσανθος Νοταρᾶς, Πατριάρχης Ἱεροσολύμων. Πρόδρομος τοῦ Νεοελ
ληνικοῦ Διαφωτισμοῦ, Athen 1999, S. 82–103; Vassa Kontouma, “The Archi-
mandrite and the Astronomer. The Visit of Chrysanthos Notaras to Giovanni Do-
menico Cassini: A New Approach”, in: Kostas Sarris / Nikolas Pissis / Miltos Pechli-



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 41

Mission anvertraut worden. Er und sein Kollege sollten am Wiener Hof 
das Feld für Friedensgespräche sondieren, während der Krieg in vollem 
Gange war und zuungunsten der Osmanen verlief. Als Angehörige der 
befeindeten Kriegspartei behandelte man sie in Wien “so schlecht, vnd 
mit so geringer solemnität alsz möglich”.23

Die Aufnahme in die Leopoldina offenbart folglich eine Spannung 
zwischen zwei Rollen, die Mavrokordatos beherrschen musste: einerseits 
jene des gegenüber der Hohen Pforte loyalen osmanischen Staatsmanns 
(dem aus Sicht des Habsburger Hofes mit Argwohn begegnet wurde), 
andererseits jene des loyalen Mitglieds der Leopoldina und der Gelehr-
tenrepublik. Die Balance zwischen beiden Dimensionen zu finden und 
zwischen dem Osmanischen Reich und der westeuropäischen Gelehrten-
welt zu vermitteln, war übrigens nicht nur eine konkrete Herausforde-
rung des Alexandros Mavrokordatos bei seiner Wiener Mission, sondern 
blieb auch für ihn selbst in der Folgezeit sowie für seinen Nachfolger ein 
Kernanliegen, seinem Sohn und Herrscher, dem ebenfalls gelehrten und 
in Westeuropa renommierten Fürsten Nikolaos Mavrokordatos (reg. in 
der Moldau, 1709-1710 und 1711-1716; in der Walachei, 1716 und 
1719-1730).24 Die diplomatischen und politischen Interessen und Ak-
tivitäten25 von Alexandros Mavrokordatos standen immer in enger Ver-

vanos (Hrsg.), Confessionalization and/as Knowledge Transfer in the Greek Ortho-
dox Church (im Erscheinen). Mavrokordatos pflegte übrigens enge Kontakte zu No-
taras. Dazu Sathi, Χρύσανθος Νοταρᾶς, S. 62–64, 93–94, 133, 193 und 279–280.

23. “Relatio der bey herrn graffen Kinsky den 7ten Januarij 1689 in Turcicis 
gehaltenen conferenz”, in: Eudoxiu de Hurmuzaki, Documente privitoare la Istoria 
Românilor, Bd. 5, Teil 1 (1650-1699), Bukarest 1885, S. 182–191, hier S. 182. 

24. Vgl. etwa Dimitris Livanios, “Pride, Prudence, and the Fear of God: The 
Loyalties of Alexander and Nicholas Mavrocordatos (1664–1730)”, in: Dialogos. 
Hellenic Studies Review 7 (2000), S. 1–22.

25. Dazu, unter anderem, Alexandru Papadopolŭ-Calimachŭ, Despre Alexan-
dru Mavrocordatŭ Exaporitulŭ şi despre activitatea sa politică şi literară (Extrasŭ 
din Analele Academieı̆  Române, Seria II, Tom. VI, Secţ. II. Memoriı̆  şi Notiţe), Bu-
karest 1884. Sehr wichtig ist noch, trotz seines Alters, das Buch von Alexandre A. 
C. Sturdza, L’Europe orientale et le rôle historique des Maurocordato (1660-1830), 
Paris 1913, insbes. S. 25–64; Paul Cernovodeanu, “Alexandru Mavrocordat Exapo-
ritul (1641-1709)”, in: Diplomaţi iluştri, Bd. 4, Bukarest 1983, S. 5–64; Paul Cer-
novodeanu, “Correspondance diplomatique d’Alexandre Mavrocordato l’Exaporite, 
1676-1703”, in: Revue des études sud-est européennes 20 (1982), Nr. 1, S. 93–128, 



42	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

bindung mit seinem intellektuellen Begehren und seinen wissenspoliti-
schen Initiativen.26 Dieser Balanceakt27 blieb das Leitprinzip der Selbst-
darstellung dieser phanariotischen Familiendynastie.28 Alexandros Ma- 
vrokordatos war übrigens –zusammen mit dem englischen Baron Wil- 
liam Paget (1637-1713)– treibende Kraft hinter der Initiative, griechi-
sche Studenten nach England zu schicken und an der Universität Ox-
ford ein “Greek College” zu gründen.29 Paget war englischer Botschafter 

und Nr. 3, S. 327–348; und 22 (1984), Nr. 4, S. 327–358 (zusammen mit Mihail 
Carataşu). Siehe auch das obenerwähnte Werk von Camariano zu Mavrokordatos’ 
diplomatischen Beziehungen zu Österreich, Frankreich und Rußland.

26. Andeutungsweise für viele siehe Pierre Valléry-Radot, “Un médécin di-
plomate: le docteur Alexandre Mavrocordato (1641-1709)”, in: La Presse Médi-
cale LXVIII, Nr. 89 (31 décembre 1960), S. 2349–2351; Christos S. Bartsocas, 
“Alexander Mavrocordatos (1641-1709): Physician and Statesman”, in: Journal 
of the History of Medicine and Allied Sciences 28/4 (1973), S. 392–395; Johan-
nes Irmscher, “Alexandros Mavrokordatos, griechischer Gelehrter und türkischer 
Diplomat”, in: Erich Donnert (Hrsg.), Europa in der Frühen Neuzeit. Festschrift 
für Günter Mühlpfordt. Band 5: Aufklärung in Europa, Köln/Weimar/Wien 1999, 
S. 589–591 (englische Version in: XII. Türk Tarih Kongresi, Ankara, 12–16 Eylül 
1994. Kongreye sunulan bildiriler, Bd. 3, Ankara 1999, S. 1005–1008); Lazarou, 
Η ελληνική ιατρική, S. 168–187.

27. Die schwierige Priorisierung von philosophisch-wissenschaftlichen oder von 
politischen Interessen und Aktivitäten im Fall von Mavrokordatos unterstreicht spä-
ter Evgenios Voulgaris, Ἡ Λογική […], Leipzig 1766, S. 43: “ἔργον ἂν εἴῃ κρίναι, 
πότερόν τις ἆρα ἐπ’ αὐτῷ, τὸν ἐν τοῖς φιλοσοφοῦσιν οὕτω πολιτευσάμενον, ἢ γοῦν τὸν 
οὕτως ἐν τοῖς πολιτευομένοις φιλοσοφήσαντα, τάξειε πρότερον;”

28. Siehe das Forschungsprojekt “Transfer und Überlagerung. Wissenskonfi-
gurationen in der Zeit der griechischen homines novi im Osmanischen Reich (1641-
1769)” von Miltos Pechlivanos, Nikolas Pissis und Kostas Sarris an der FU Berlin 
im Rahmen des DFG-Sonderforschungsbereichs (SFB) 980 “Episteme in Bewe-
gung – Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit”. Dazu URL: 
http://www.sfb-episteme.de/teilprojekte/handeln/C06/index.html.

29. Dazu E. D. Tappe, “The Greek College at Oxford, 1699-1705”, in: Oxo-
niensia 19 (1954), S. 92–112, hier S. 97. Im Hinblick auf die Gelehrtenlaufbahn 
des Alexander Helladius, eines Mitglieds des “Greek College” in Oxford und später 
des “Collegium Theologicum Orientale” in Halle, siehe Vasilios N. Makrides (Hrsg.), 
Ἀλέξανδρος Ἑλλάδιος ὁ Λαρισαῖος / Alexander Helladius the Larissaean. Διεθνὴς 
Διημερίδα, Λάρισα, 4-5 Σεπτεμβρίου 1999. Πρακτικά / International Conference, 
Larissa, 4-5 September 1999. Proceedings, Larissa 2003. Siehe auch Peter M. Doll 
(Hrsg.), Anglicanism and Orthodoxy 300 Years after the ‘Greek College’ in Oxford, 
Oxford 2006. 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 43

in Wien (1689-1692) und anschießend in Konstantinopel (1692-1701) 
und stand in engem diplomatischem Kontakt mit Mavrokordatos, nicht 
zuletzt im Rahmen der Aushandlung des Friedensvertrags von Karlo-
witz.30 

Die Texte

Aus den beiden Schriftstücken, deren Urheber Mavrokordatos ist, geht 
nicht eindeutig hervor, ob man zuerst seitens der Akademie auf den 
Griechen zugegangen war, oder aber ob dieser in Wien die Initiati-
ve ergriffen hatte, um mit der Leopoldina in Kontakt zu treten. Sein 
(autographes?) Bewerbungsschreiben (Quelle 1 – Abb. 2-4) wurde in 
der Wiener Vorstadt (wo die osmanische Delegation zeitweise einquar-
tiert war) am 1. September 1689 aufgesetzt (“in suburbio Viennae 1689 
pridie calendas Septembris”). Es bestätigt eingangs die Kenntnis eines 
vorangegangenen Briefes (“grata mihi lectione nuperrime recitaret”) des 
Präsidenten Volckamer, der an Stockhamer adressiert war und der Ma-
vrokordatos’ Bewerbung betraf. Mit Stockhamer schien Mavrokordatos 
eine engere Beziehung gehabt zu haben, denn er lobte sowohl seinen 
Charakter als auch seinen medizinischen Rang (“Cum Illustris, et Eru-
ditus, ac de re medica bene admodum meritus, et utrique nostri perama-
tus Dominus Stockhamer iucundas Illustritatis tuae litteras”). Es hatte 
also bereits eine Kontaktaufnahme stattgefunden und der Wunsch des 
Griechen um Aufnahme war auf der Basis seiner Werke und Leistungen 
auf große Zustimmung gestoßen (“in quibus celeberrimae curiosorum 
Academiae dandi nominis, et exhibendae operae desiderium meum ipsa 
concinne comprobat, atque laudat”). Diese positive Entscheidung hatte 
dementsprechend Mavrokordatos äußerst befriedigt (“sane sensus earum 
suavis atque peramoenus accidit, animumque meum nimia dulcedine per-
fudit, ac leniit”). Obwohl die näheren Umstände dieses Aufnahmepro-
zesses unbekannt sind, steht doch fest, dass sich Mavrokordatos nachwie-
vor in einer Bewerbungs- und Bewährungssituation befand, als er die 
beiden Texte verfasste, auch wegen der beschriebenen heiklen Rahmen-
bedingungen seiner diplomatischen Mission. Sehr interessant ist übrigens 
die Tatsache, dass Mavrokordatos, trotz der Umstände seines Wiener 

30. Dazu Gounaris, “The Turks are Like Women”, passim. 



44	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Aufenthalts, viele seiner Interessen aufrechtzuerhalten trachtete, nicht 
zuletzt die wissenschaftlichen, die ohnehin in seinem Leben über längere 
Perioden eine zentrale Rolle spielten. 

Die Kommunikation mit Volckamer weist deutliche Spuren dieser 
Bewerbungs- und Bewährungssituation auf. Im Schreiben bekräftigte 
der Dragoman seinen Wunsch, in die Akademie aufgenommen zu wer-
den, und gelobte, seine ganzen Kräfte für deren gelehrte Ziele einzuset-
zen. Er bezog sich auch auf das reiche altgriechische Erbe, das durch 
die Akademiemitglieder weiterpflegt wurde, und wünschte sich nunmehr 
eine gegenseitige produktive Interaktion zugunsten der Weitertradierung 
dieses Erbes an die nachfolgenden Generationen (“Cum enim acceptam 
a maioribus nostris litterarii Cimelii locupletem Haereditatem mutuo stu-
dio, ac reciproca opera enixius adauctam posteritati traducere”). Diese 
gelehrten Anstregungen präsentierte er rhetorisch in einem altgriechi-
schen Kontext als eine gemeinsame Begrüßung des Gottes Apollon, der 
unter anderem als Gott der Heilkunst galt –vielleicht eine Anspielung 
auf die zentrale Rolle der Medizin in der Leopoldina (“atque demandare 
universi quotquot Apollinem consalutavimus ingenti et unanimi conatu 
debeamus”). Mavrokordatos betonte zwar sein großes Verlangen um die-
se ehrenvolle Aufnahme (“id dum a sociis eiusdem Academiae pluribus 
ab hinc annis impense pariter, ac per summum decus fieri non minus 
auribus, quam oculis perciperem”), aber ebenso, dass es sich um einen ge-
rechtfertigten Wunsch seinerseits handle (“quidni in sodalitium illius ad-
mitti iusta cupiditate conflagrem, atque gloriosum eiusdem Commilitium 
ex intimo sensu percupiam!”). Es sei seine feste Absicht, sich Rang und 
Namen in der Gelehrtenrepublik zu erwerben (“quod ad me quidem spec-
tat, summopere connitar ne nullius sim ordinis, et nominis inter senatores 
tantae Reipublicae quae mente in Universum longe lateque dominatur”). 

Zusätzlich unternahm er eine christliche Legitimation der Philoso-
phie bzw. der wissenschaftlichen Forscheraktivitäten. Von allen Men-
schen, die nach Gottes Ebenbild geschaffen worden seien, übersteige 
nur der Philosoph aufgrund seines Wissens und seiner Autorität alle 
anderen Menschen und sei Gott noch ähnlicher (“etenim in hominum 
ad similitudinem, et imaginem Dei Creatorum genere vere Philosophus 
solus cognitione, ac potestate supra reliquos attolitur, ac Deo similis est”). 
Allerdings unterstrich der Anwärter auch die vielen Meriten, die er sich 
bereits in Bildung und Wissenschaft erworben habe. Er wünsche nicht 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 45

bloß in die Liste der Mitglieder der Akademie aufgenommen zu werden 
(“caeterum rogo, ut sua me Illustritas non solum in Catalogum sociorum 
resenseat”), sondern den inneren Kreisen anzugehören (“sed penitius in 
gremium excipiar foveat, atque faveat”). Abschließend bat er Volcka-
mer um Mitteilung, welche Materien gerade bei den Mitgliedern ange-
sagt seien (“quae praesertim argumenta inpraecentiarum apud Sodales 
in digito revocentur”). Vielleicht beabsichtigte er, zum Einstand eine 
Abhandlung zu verfassen, wurden die Mitglieder laut Statuten doch 
aufgefordert, Schriften beizutragen. Im letzten Abschnitt des Briefes 
wechseln die Schreiberhand (nun Mavrokordatos’ Hand?) und die Far-
be der Tinte. Von ihr geschrieben wurden im letzten Satz die am Ende 
des Briefes auf Griechisch verfassten letzten zwei Wörter, nämlich die 
zu seinen Leitprinzipien erkorenen “φιλοπραγμοσύνη” und “φιλοτιμία”, 
nach deren Richtschnur er seine Leistungen im Kontext der Akademie zu 
erbringen vorhatte. Ferner werden die Angabe von Ort und Datum so-
wie Mavrokordatos’ Unterschrift in lateinischen Buchstaben angeführt.

Das Schreiben weist typische Merkmale des “sozialen Rituals” auf, 
durch den ehrgeizige Nachwuchskräfte in der Frühen Neuzeit in den ex-
klusiven Kreis der Gelehrtenrepublik aufgenommen wurden. Zu diesen 
Merkmalen zählen in Mavrokordatos’ Schreiben der Hinweis auf bereits 
für das gelehrte Kollektiv Geleistetes, ferner dass er im Brief gewisser-
maßen den Eid auf deren Prinzipien und Normen leistet, zudem die Ver-
mittlung von Fürsprechern und Unterstützern in Anspruch nimmt, um 
die Korrespondenz zu eminenten gelehrten Persönlichkeiten zu beginnen.31

Bei dem zweiten Schriftstück (Quelle 2 – Abb. 5-8) handelt es 
sich um einen undatierten, von anderer Hand geschriebenen Lebenslauf 
(“Curriculum Vitae Alexandri Maurocordati”), der aber offensichtlich 
dem obenstehenden Schreiben an Volckamer beigelegt war. Er weist ei-
nige Fehler und Korrekturen auf, weshalb er vermutlich zunächst einem 
Sekretär diktiert und dann von Mavrokordatos selbst redigiert worden 
ist. Es entsprach der Konvention, bei der Aufnahme in eine wissenschaft-
lich-universitäre Körperschaft einen Lebenslauf vorzulegen, insofern ha-
ben wir es wieder mit einem typisch akademischen Textgenre zu tun.

31. Zu den Mechanismen der Inklusion und Exklusion in der Gelehrtenrepu- 
blik, siehe Anne Goldgar, Impolite Learning: Conduct and Community in the Repu- 
blic of Letters, 1680-1750, New Haven, CT 1995.



46	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Zuerst sei betont, dass im Lebenslauf das richtige Geburtsjahr des 
Mavrokordatos, nämlich 1641, eindeutig belegt wird, was ein anderes, 
bis heute noch teilweise in der relevanten Literatur32 oder im Internet 
zirkulierendes Geburtsjahr (nämlich 1636) endgültig revidieren sollte. 
Narrativer Mittelpunkt der Darstellung seines (akademischen) Werde-
gangs ist ein tiefgreifender Bruch, der sich irgendwann nach der Veröf-
fentlichung seiner medizinischen Dissertation (gedruckt zuerst 1664 in 
Bologna33 mit einer Widmung an den Großherzog von Toscana Ferdi-
nando II. de’ Medici, 1621-1670)34 ereignet habe. Auslöser des obenge-

32. Vgl. Konstantinos N. Sathas, Νεοελληνικὴ Φιλολογία. Βιογραφίαι τῶν ἐν 
τοῖς γράμμασι διαλαμψάντων Ἑλλήνων, ἀπὸ τῆς καταλύσεως τῆς Βυζαντινῆς Αὐτο-
κρατορίας μέχρι τῆς Ἑλληνικῆς Ἐθνεγερσίας (1453-1821), Athen 1868, S. 385.

33. Zu Mavrokordatos’ Studien in Bologna, siehe Spyros Marketos / Jean La
scaratos, “The Links between the Medical School of Bologna and the Hellenic Medi-
cal World”, in: Medicina nei Secoli. Arte e Scienza / Journal of History of Medicine 2 
(1990), S. 113–125, insbes. S. 116–118.

34. Pneumaticum Instrumentum Circulandi Sanguinis, sive De Motu, & Usu 
Pulmonum Dissertatio Philosophico-medica, Authore Alexandro Maurocordato Con-
stantinopolitano Philosophiae, & Medicinae Doctorae, Bononiae (= Bologna) 1664. 
Es handelte sich möglicherweise um die wichtigste Arbeit zum Blutkreislauf seit der 
bahnbrechenden Arbeit des englischen Arztes und Anatoms William Harvey (1578-
1657) Exercitatio Anatomica de Motu Cordis et Sanguinis in Animalibus (Frank-
furt 1628). Es gibt weitere Editionen dieses Werkes, wie etwa in Frankfurt am 
Main 1665, in Leipzig 1682 und 1870, oder in Florenz 1965, manchmal mit einem 
leicht veränderten Titel. Weiterhin gibt es Übersetzungen des Werkes in verschie-
dene Sprachen. Es wird auch berichtet, dass Mavrokordatos selbst eine verkürzte 
griechische und türkische Übersetzung seines Werkes anfertigte, um etwaige Miss-
verständnisse über den Blutkreislauf in seinem osmanischen Kontext aus dem Weg 
zu räumen (Dazu Epameinondas I. Stamatiadis, Βιογραφίαι τῶν Ἑλλήνων Μεγάλων 
Διερμηνέων τοῦ Ὀθωμανικοῦ Κράτους, Athen 1865, Nachdruck: Thessaloniki 1973, 
S. 90; Sathas, Νεοελληνικὴ Φιλολογία, S. 389). Eine kommentierte griechische 
Übersetzung des Werkes gab neuerdings der Arzt Dimitrios Karamberopoulos her
aus, die Übersetzung aus dem Lateinischen erfolgte durch Stathis Papapolychro-
niou (Βιβλιοθήκη Ἱστορίας τῆς Ἰατρικῆς, 4; Athen: Ath. Stamoulis, 2010). Siehe 
auch Dimitrios Karamberopoulos, “Αλέξανδρος Μαυροκορδάτος ο εξ απορρήτων στα 
βήματα του Αριστοτέλη και του Harvey για την κυκλοφορία του αίματος (1664)”, 
in: Panos N. Ziroyiannis / Evangelos Voyiatzakis (Hrsg.), Η Ιατρική Φροντίδα του 
Ασθενούς από τη Χρήση των Βοτάνων και τη Θεραπευτική του Ιπποκράτη στη 
Σύγχρονη Φαρμακευτική Αγωγή (Εταιρεία Διάδοσης Ιπποκρατείου Πνεύματος, 15), 
Athen 2019, S. 128–145; Ilias Georgoulas, “Ἡ ἀριστοτελικὴ σκέψη στὸ Pneu-



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 47

nannten Bruchs war der Tod seines älteren Bruders (“maioris fratris Sui 
obitu”), der ihn gezwungen habe, seine Studien- und Forscherlaufbahn, 
der er an italienischen Bildungsanstalten für ein Jahrzehnt (“per decen-
nium”) nachgegangen sei, abrupt abzubrechen und zur Regelung der Fa-
milienangelegenheiten ins Osmanische Reich (in aller Wahrscheinlich-
keit nach Konstantinopel) zurückzukehren. Sein Leben erhielt dadurch 
eine Neuausrichtung, einen Neustart.

Der Lebenslauf ist wie folgt aufgebaut: Mavrokordatos sei ein in 
Konstantinopel geborener Grieche (“Natione Graecus”) und der Spross 
berühmter Eltern (“ab Illustribus Parentibus”), und zwar des Chioten 
Nikolaos Mavrokordatos und der Roxandra (Skarlatou), der Witwe des 
Alexanders, des Fürsten der Walachei und der Moldau (“Roxandra Bo-
dina prius Coniuge Alexandri Principis Valachiae atque Moldaviae”).35 

maticum Instrumentum Circulandi Sanguinis τοῦ Ἀλεξάνδρου Mαυροκορδάτου τοῦ 
ἐξ ἀπορρήτων”, in: Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος 
Διαφωτισμός, S. 127–142. Über den Einfluß von Mavrokordatos auf die osmani-
sche Medizin, siehe G. A. Russell, “Physicians at the Ottoman Court”, in: Medical 
History 34 (1990), S. 243–267, hier S. 259; Şeref Etker, “İskerletzade Aleksandros 
Mavrokordatos’un Pneumaticum Instrumentum Circulandi Sanguinis sive De Motu 
et Usu Pulmonum (1664) Başlıklı Tezinin Çevirileri”, in: Osmanlı Bilimi Araştırma-
ları 19/1 (2017), S. 141–149; Ebru Boyar, “Medicine in Practice: European Influ-
ences on the Ottoman Medical Habitat”, in: Turkish Historical Review 9 (2018), S. 
213–241, hier S. 228–229. 

35. Über die edle Herkunft des Mavrokordatos, siehe Kaisarios Dapontes [= 
Dimitrios Ramadanis], “Ἱστορία τῶν συμβάντων […]”, in: Konstantinos N. Sathas 
(Hrsg.), Μεσαιωνικὴ Βιβλιοθήκη, Bd. 3, Venedig 1872, S. 1–70, hier S. 15–16; 
Kaisarios Dapontes, “Κατάλογος ἱστορικὸς ἀξιόλογος τῶν καθ’ ἡμᾶς χρηματισάντων 
ἐπισήμων Ρωμαίων […]”, in: Konstantinos N. Sathas (Hrsg.), Μεσαιωνικὴ Βι
βλιοθήκη, Bd. 3, Venedig 1872, S. 71-200, hier S. 166. Dazu ausführlicher Émile 
Legrand, Généalogie des Maurocordato de Constantinople et autres documents con-
cernant cette familie, Paris 1886, S. 11–12; ders., Généalogie des Maurocordato de 
Constantinople rédigée d’après des documents inédits, Paris 1900, passim; Mihail 
Dimitri Sturdza, Grandes familles de Grèce, d’Albanie et de Constantinople. Dicti-
onnaire historique et généalogique, Paris 1983, S. 319. Siehe auch die Beiträge von 
Sterios Fasoulakis und Maria Xyda in: Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouli-
ara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 347–355 und 356–374. Zu Ramadanis 
und zum Kontext des obigen Werkes, siehe Machi Paizi-Apostolopoulou, “Δημήτριος 
Ραμαδάνης. Ἕνας ἱστοριογράφος τοῦ 18ου αἰώνα σὲ ἀφάνεια”, in: Ὁ Ερανιστὴς 20 
(1995), S. 20–35. 



48	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Es handelte sich um Alexandru Coconul (1611-1632), den Fürsten der 
Walachei (1623-1627) und der Moldau (1629-1630), der seit 1625 mit 
Roxandra (1605-1684) verheiratet war. Er war der älteste Sohn des in 
verschiedenen Zeiträumen in der Walachei und der Moldau als Fürst 
regierenden Radu Mihnea (1586-1626). Zwischen 1623 und 1626 war 
er sogar dessen Mitregent in der Walachei, als Radu Mihnea zu jener 
Zeit in der Moldau regierte. Nach dem frühen Tod von Alexandru heira-
tete Roxandra, wahrscheinlich im Jahre 1633, Nikolaos Mavrokordatos 
(1599 - ca. 1652). Die obenerwähnte Bezeichnung “Bodina” (= Fürstin) 
für seine Mutter ist auf ihre erste Ehe mit dem Fürsten Alexandru zu-
rückzuführen.36 

Mavrokordatos habe bereits im jungen Alter (“adolescenti aetate”) 
eine große Neigung zum Studium an den Tag gelegt. Nach einem anfäng-
lichen Studium der griechischen Literatur in seiner Heimatstadt (“litte-
ris graecis apprime imbutus”) sei er zum Zwecke eines vertiefenden und 
soliden Studiums (“desiderio solidioris litteraturae”) nach Venedig und 
Rom zur Zeit des Papstes Alexander VII. (reg. 1655-1667) geschickt 
worden. Dort habe er sich mit der lateinischen Philologie sowie mit den 
Gebieten der Philosophie und Theologie vertraut gemacht (“latinis atque 
humanioribus litteris ibi perpollitus Philosophiae ac Theologiae fuerat 
initiatus”). Gemeint war wohl hier sein Studium zwischen 1657 und 
1660 am 1577 unter Papst Gregor XIII. (reg. 1572-1585) gegründeten 
Athanasius-Kollegs (Pontificio Collegio Greco di Sant’ Atanasio), einer 
Bildungsinstitution, die mit großem Erfolg griechische Studenten aus 
dem osmanischen Raum rekrutierte.37 

Mavrokordatos sei seinen Studien mit einem so großen Eifer nach-
gegangen, dass seine Gesundheit einen Schaden davongetragen habe 

36. Zu seiner Mutter, siehe Manouil I. Gedeon, “Ρωξάνη Σκαρλάτου”, in: 
Ἐκκλησιαστικὴ Ἀλήθεια 4 (1883-1884), S. 505–508; Legrand, Généalogie des 
Maurocordato (1900), S. 47–55.

37. Dazu Antonis Fyrigos (Hrsg.), Il collegio greco di Roma. Ricerche sugli 
alunni, la direzione, l’attività (Analecta Collegii Graecorum, 1), Roma 1983; Cesare 
Santus, “Tra la chiesa di Sant’Atanasio e il Sant’Uffizio: note sulla presenza greca a 
Roma in età moderna”, in: Antal Molnár / Giovanni Pizzorusso / Matteo Sanfilippo 
(Hrsg.), Chiese e nationes a Roma: dalla Scandinavia ai Balcani. Secoli XV-XVIII, 
Roma 2017, S. 193–223.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 49

(“verum ex intensioribus studiis perturbata corporis temperie”).38 So 
habe er nach besseren klimatischen Bedingungen gesucht und sei nach 
Venedig gegangen (“coelum ad recuperandam Sanitatem mutans iterum 
Venetias rediit”), um seine Gesundheit wiederzuerlangen. Anschließend 
habe er sein Studium der Philosophie, der Medizin, der Anatomie sowie 
anderer Disziplinen zu seiner seelischen Zufriedenheit fortgesetzt (“egre- 
gie philosophicis, medicis et anatomicis atque aliis disciplinis animum 
excoluit”), das ihm Lob, Anerkennung und Applaus eingebracht ha-
be (“et edito luculento multae eruditionis Specimine ad singularem om- 
nium applausum multiplici laurea utrobique decoratus fuit”). Insbesonde-
re sei dies auf die Publikation seiner medizinischen Dissertation über den 
Blutkreislauf und die Funktion der Lungen im Jahre 1664, als er nur 23 
Jahre alt gewesen sei, zurückzuführen (“Anno Salutis 1664. id est 23. 
aetatis de motu et usu pulmonum opusculum edidit”). Es handle sich um 
eine wissenschaftlich zum Thema innovative Arbeit, die für viele Dis-
kussionen und großes Aufsehen in Gelehrtenkreisen damals gesorgt habe 
(“quo primus plures excitavit, ut praeter usus, quos antiquiores pulmoni-
bus attribuerunt, alios atque alios solerter indagarent, et orbi litterario 
proponerent”). Gemeint war hier offensichtlich sein Medizinstudium in 
Padua und anschließend in Bologna, das in der Veröffentlichung seiner 
Dissertation zum Blutkreislauf gipfelte. Die Betonung der oben genann-
ten drei Fächer, auf die er sich spezialisiert hatte, passt zum Selbstver-
ständnis des Mavrokordatos, ein Vertreter des Gelehrtentyps des “Iatro-
philosophen” (ἰατροφιλόσοφος) zu sein,39 der eine medizinische Expertise 
mit einer breiten philosophisch-humanistischen Bildung in Einklang zu 
bringen trachtete. Das (Lebens-)Ziel habe für ihn damals gelautet, sich 
mit solchen Studien und Leistungen in der Gelehrtenrepublik Rang und 
Namen zu verdienen (“Cum vero eodem studii et operae continuato gene-
re, pluribus elucidationibus Reipublicae litterariae prodesse posset”).

38. Vgl. Legrand, Généalogie des Maurocordato (1900), S. 46.
39. Zum Gelehrtentyp des Iatrophilosophen, siehe Athanasios I. Gkialas, Ἡ 

ἑλληνικὴ Ἰατρικὴ καὶ οἱ Ἕλληνες ἰατροὶ ἀπὸ τῆς Ἁλώσεως μέχρι τῆς Ἐθνεγερσίας 
(Τουρκοκρατία — Λατινοκρατία), Athen 1979; Dimitrios Karamberopoulos, Ἡ ἰα-
τρικὴ εὐρωπαἵκὴ γνώση στὸν ἑλληνικὸ χῶρο, 1745-1821 (Βιβλιοθήκη Ἱστορίας τῆς 
Ἰατρικῆς, 1), Athen 2003; Anastasia-Sophia Alexiadou, Στοχασμοί Ελλήνων Ια-
τροφιλοσόφων, Thessaloniki 2012.



50	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Jedoch habe ihn die bereits erwähnte Kunde vom Tode seines äl-
teren Bruders erreicht,40 der ihn gezwungen habe, in die Heimat zu-
rückzukehren (“Patrium solum repetiit”). Das, was nun folgt, d.h. die 
Schilderung des Lebensabschnitts nach seiner Rückkehr ins Osmanische 
Reich, ist eine lange Liste von Widrigkeiten und Wiederfahrnissen, mit 
denen er wegen des desolaten Zustands des damaligen griechischen Bil-
dungssystems und wegen der Willkür des osmanischen Herrschaftssys-
tems zu kämpfen gehabt habe. Die verdeckte Absicht im Lebenslauf von 
Mavrokordatos ist zwischen diesen Zeilen deutlich abzulesen. Wenige 
Jahre nach der zweiten osmanischen Belagerung Wiens und mitten im 
“Großen Türkenkrieg” hatten solche negativen Darstellungsmuster im 
Alten Reich und insbesondere in der Wiener Hofelite zweifellos keine 
Schwierigkeiten, Anklang zu finden.41 Nachdem er von den Familienan-
gelegenheiten etwas Ruhe gefunden hatte (“Ubi postquam a rei domesti-
cae cura paulisper quiesceret”), habe er sich in der öffentlichen Lehre der 
Philosophie in griechischer Sprache engagiert (“a suis non Solum rogatus 
sed ferme coactus precibus publice philosophiam graeca lingua professus 
est”), um zum intellektuellen Erwachen seiner Kompatrioten beizutragen. 
Für den damaligen Niedergang der griechischen Gelehrsamkeit (“apud 
Graecos [...] philosophia penitus exularet”) sei übrigens die harte Knecht-
schaft unter den Osmanen (“duro Servitutis iugo pressos”) verantwort-
lich. Trotzdem ließen sich bereits einige Verbesserungen im Gefolge sei-
ner Bemühungen beobachten. Es gäbe nun nicht wenige Akteure, die 
auf Griechisch philosophierten (“ex illius tectione inpraesentiarum non 
pauci non tantum ipsi graece philosophentur”). Sie hätten auch solche 
Ideen verbreitet und in vielen Teilen Griechenlands bekannt gemacht 
(“sed doctrinae propagatione alios subinde imbuant, atque informent in 
pluribus Graeciae civitatibus”), so dass die früher dort vorherrschende 

40. Wir wissen nicht, von welchem Bruder von Mavrokordatos hier genau die 
Rede ist. Er hatte insgesamt drei Schwestern und vier ältere Brüder (Ioannis, geb. 
1633, Scarlatos, geb. 1636, Georgios, geb. 1639, und Konstantin, geb. 1640). Dazu 
Legrand, Généalogie des Maurocordato (1900), S. 10; Sturdza, Grandes familles de 
Grèce, S. 320.

41. Vgl. Andreas Bähr, “‘Flucht und Zuflucht’. ‘Türkenfurcht’ im Tagebuch 
Balthasar Kleinschroths (1686)”, in: Claudia Ulbrich / Hans Medick / Angelika 
Schaser (Hrsg.), Selbstzeugnis und Person. Transkulturelle Perspektiven (Selbst-
zeugnisse der Neuzeit, 20), Köln/Weimar/Wien 2012, S. 275–293.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 51

Unwissenheit von diesen Orten nunmehr vertieben worden sei (“parum-
per expulsa, quae prius invaluerat ignorantia”). Weitere Resultate dieser 
öffentlichen Bemühungen seien seine diversen gedruckten Werke, von 
denen man in Sachen Gelehrsamkeit viel profitieren könne (“Hac pu
blicae tectionis continuatione plurima concinnata fuerunt ab eodem opera, 
inter quae si traducta typis ederentur, maximum litteris emolumentum 
obtulissent”). Es handle sich um eine Revitalisierung griechischer Elo-
quenz und eine Restauration griechischer Philosophie, beides in griechi-
scher Sprache (“Eloquentia graeca rediviva, et graeca Philosophia resti-
tuta, utraque graeca lingua conscripta”).

Hier schilderte Mavrokordatos seine Leistungen zur Förderung des 
griechischen Bildungswesens nach seiner Rückkehr aus Italien.42 Die 
teilweise restaurativen Titel, die er für seine Werke wählte, veranschau-
lichen das Programm einer Renaissance des griechischen Bildungswe-
sens, für das er sich (ebenso wie später sein Sohn Nikolaos) engagierte. 
Es sollte hier noch erwähnt werden, dass die Phanarioten zwar generell 
als belesen und kultiviert galten, doch Mavrokordatos war einer von ganz 
wenigen Phanarioten, die ein Universitätsstudium stricto sensu zu jener 
Zeit abgeschlossen hatten.43 Er stand übrigens in engem Kontakt mit den 
neuen intellektuellen Strömungen Westeuropas in der frühen Neuzeit,44 
wie dies aus seinen zahlreichen Schriften zu erkennen ist, auch wenn 
manche erst postum veröffentlicht wurden –so etwa die Φροντίσματα, 
Wien 1805, wo Ideen über das Naturrecht Eingang gefunden haben.45 

42. Zu seinem Italienaufenthalt, siehe auch Zacharias N. Tsirpanlis, “Ἀλέξαν-
δρος Mαυροκορδάτος ὁ ἐξ ἀπορρήτων (Νέα στοιχεῖα καὶ νέες ἀπόψεις)”, in: Δωδώνη 
4 (1975), S. 271–292.

43. Siehe Christos G. Patrinelis, “Οι Φαναριώτες πριν από το 1821”, in: Εται-
ρεία Μελέτης της καθ’ ημάς Ανατολής (Hrsg.), Ρωμιοί στην υπηρεσία της Υψηλής 
Πύλης. Πρακτικά Τρίτης Επιστημονικής Ημερίδας (Αθήνα, 13 Ιανουαρίου 2001), 
Athen 2002, S. 15–52, hier S. 36, Anm. 30.   

44. Dazu C. Th. Dimaras, “Alexandre Mavrocordato, Machiavel et La Ro-
chefoucauld. Notes de lecture”, in: Ὁ Ἐρανιστής 4 (1966), S. 1–5. Vgl. auch Nikolas 
Pissis, “Ὁ Νικόλαος Μαυροκορδάτος ὡς ἀναγνώστης τοῦ Μακιαβέλλι”, in: Mavrelos 
/ Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 248–265.

45. Siehe Dimitris G. Apostolopoulos, Ἡ ἐμφάνιση τῆς Σχολῆς τοῦ Φυσικοῦ 
Δικαίου στὴν «τουρκοκρατούμενη» ἑλληνικὴ κοινωνία. Bd. 1: Ἡ ἀνάγκη μιᾶς νέας 
Ἰδεολογίας, Athen 1980, und Bd. 2: Ἡ πρώτη μετακένωση, Athen 1983, S. 19–23, 
28 und 48.



52	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Zwar war er sehr vertraut mit der aristotelischen Philosophie, die zu 
jener Zeit im griechisch-orthodoxen Raum durch den Einfluss des auch 
in Padua ausgebildeten neoaristotelischen Philosophen Theophilos Ko-
rydalleus (1574-1646) weitestgehend akzeptiert und kirchlich sanktio-
niert war. Auf der anderen Seite zeigte er sich –aufgrund seiner Studien 
und zahlreichen Kontakte in Westeuropa– offen für die dortigen neuen 
wissenschaftlichen und intellektuellen Entwicklungen (und nicht nur im 
Bereich der Medizin), die er im Osmanischen Reich durch seine Lehr-
tätigkeit und Schriften bekannt machte.46 Unter anderem leitete und 
lehrte er zwischen 1665 und 1672 in der neugegründeten “Schule von 
Manolaki aus Kastoria”, nämlich in der Patriarchalakademie, in Kon-
stantinopel, die nach 1453 in verschiedenen Formen überlebte und die 
eine der wichtigsten Bildungsanstalten der damaligen orthodoxen Welt 
war.47 Darüber hinaus –was nicht im Lebenlauf erwähnt wird– war 
Mavrokordatos während dieser Zeit als Arzt tätig und konnte auch pro-
minente Leute, sowohl Osmanen als auch Westeuropäer,48 medizinisch 
betreuen und beraten. Auf diese Weise konnte er sich innerhalb der 
höheren Gesellschaftsschichten von Konstantinopel gut vernetzen und 

46. Ausführlich dazu Dimitris G. Apostolopoulos, “Γιὰ τὴν προϊστορία τοῦ 
Nεοελληνικοῦ Διαφωτισμοῦ. Στοιχεῖα Φυσιολογίας τὸν 17ο αἰώνα στὴν Kωνσταντι-
νούπολη”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 11 (1974), S. 296–310; ders., “Ὁ Ἀλέξανδρος Mαυ-
ροκορδάτος καὶ τὸ «Ὑπόμνημα» τοῦ Kορυδαλέα στὸ «Περὶ Γενέσεως καὶ Φθορᾶς» 
τοῦ Ἀριστοτέλη (Cod. Athen. 1173, ff. 146α–154β)”, in: Ἑλληνικὰ 29 (1976), S. 
311–315; ders., “Tὸ Ὑπόμνημα τοῦ Γεράσιμου Bλάχου στὰ «Φυσικὰ» τοῦ Ἀρι-
στοτέλη καὶ ὁ Ἀλέξανδρος Mαυροκορδάτος ὁ ἐξ ἀπορρήτων”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 17 
(1981), S. 187–195.

47. Dazu Tasos Ath. Gritsopoulos, Πατριαρχικὴ Mεγάλη τοῦ Γένους Σχολή, 
Bd. 1, Athen 1966, S. 231–247.

48. Ein interessantes Zeugnis hierfür liefert John Covel (1638-1722), der zwi-
schen 1670 und 1677 der Geistliche der Levant Company an der englischen Bot-
schaft in Konstantinopel war: “I shall now proceed, according to my Journal, to what 
concerns my dear Patron, Sir Dan. Harvey and my self. Dec. the 23. 1671. I was 
much indisposed, and on the 26. I fell ill of a continued Feaver which held me 17 
days; I lost above thirty ounces of Blood. By my Lord’s kindness, Alexandero Mau-
rocordato (as I find that Family named in Crusius, μαυρογορδάτος, Maurogordato) 
was employ’d as my Physitian; He was afterwards chief Turgeman to the Grand 
Seignor, and continued so all my time.” (John Covel, Some Account of the Present 
Greek Church […], Cambridge 1722, Preface, S. xi).



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 53

jenseits des griechisch-orthodoxen Bereichs etablieren. Seine Beziehun-
gen zum Nikousios, der von den Osmanen wegen seiner Gelehrsamkeit 
sehr geschätzt war, hatten auch dazu beigetragen. All dies ebnete den 
Weg für Mavrokordatos’ politischen Aufstieg in der osmanischen Ver-
waltung.49

Die Berufung des Mavrokordatos zum Großdragomanen und 
Pfortendolmetsch im Jahre 1673 (“ut ab Imperatore Turcarum maxi-
mis annuis reditibus donatus Generalis omnium cum Porta Otthoman-
nica confoederatarum nationum interpres declaratus sit”), eigentlich das 
entscheidende Ereignis für den rasanten Aufstieg seiner Familie in die 
gesellschaftliche und politische Elite des Osmanischen Reichs, wird im 
Curriculum für die Entscheidungsträger der Leopoldina als gefährli-
ches Jobangebot dargestellt, das er nur widerwillig angenommen habe.50 
Seine soliden und breitgefächerten Sprachkenntnisse (“vero linguarum 
omnium orientalium notitiam tam solide Sibi conquisivit”) hätten ihm 
in diese Stellung verholfen, auch wenn er einräumte, dass sein Amt we-
nig mit sprachlichen Übersetzerdiensten zu tun hatte, sondern dass sein 
Auftrag darin bestanden habe, die europäischen christlichen Gesandten 
in Konstantinopel auszuspähen (“ad quod munus in illo Imperio non tan-
tum interpretatio et negotiorum declaratio, sed eorundem, quotquot inter 

49. Georgios I. Zaviras (Νέα Ἑλλάς, ἢ ἑλληνικὸν θέατρον, hrsg. von Georgios 
P. Kremos, Athen 1872, Nachdruck: Athen 1972, S. 166) spricht von den Risiken 
des Arztberufes innerhalb der damaligen osmanischen Gesellschaft, insbesondere im 
Falle eines unglücklichen Ausgangs der medizinischen Behandlung. Diese Unsicher-
heit habe schließlich Mavrokordatos dazu geführt, eine politische Karriere als Pfor-
tendolmetsch zu suchen. 

50. Sein griechisch-orthodoxes Umfeld hatte ebenfalls eine ambivalente Hal-
tung gegenüber der Übernahme dieses wichtigen Amtes in der osmanischen Verwal-
tung gezeigt, unter anderem wegen seiner griechischen Identität und der Vertretung 
der Interessen der unterdrückten Orthodoxen. In einem Brief an Mavrokordatos vom 
Juli 1677, hatte Evgenios Yiannoulis der Ätolier (gest. 1682) seine Bewunderung 
ausgedrückt, wie manche Griechen (darunter auch Panagiotis Nikousios), früher 
oder zu jener Zeit, einer solchen tyrannischen Herrschaft dienen konnten (τυραννίδας 
ὑπηρετεῖν). Nichtsdestotrotz hat er die möglichen positiven Beiträge dieser Akteure 
in solchen Schlüsselpositionen eingestanden, obwohl gleichzeitig viele Gefahren in 
gegenteiliger Hinsicht lauerten. Siehe Ioannis E. Stephanis / Niki Papatriantafyl-
lou-Theodoridi, Εὐγενίου Γιαννούλη τοῦ Αἰτωλοῦ Ἐπιστολές. Κριτικὴ ἔκδοση, 
Thessaloniki 1992, S. 264–265.



54	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Christianos Principes ac Turcicam portam agitantur, magna ex parte ad-
ministratio pertinet”). Dementsprechend sei ein solcher Posten wegen der 
Natur der Dinge sowie der Handlungslogik der osmanischen “Tyrannen” 
sehr heikel gewesen (“ac proinde tum rerum mole, tum ratione Turcicae 
Tyrannidis perarduum est”). 

Die folgenden zwanzig Jahre (“per vigennium”) habe er also dieses 
gefährliche Amt nicht gerade frei von innerer Abneigung (“verum ille 
etsi tam obnoxiam functionem evitare tentaret, invitus tamen suscepit”) 
und mit Standhaftigkeit und Schicksalsergebenheit ertragen (“ferme 
mira patientia sustinet”), auch wenn er für seine verschiedenen diploma-
tischen Leistungen und Erfolge (z.B. die Friedensverträge mit Polen und 
Russland) Lob und Anerkennung bekam (“et multae prudentiae laude 
deputatus a Porta Constantinopoli pacem cum legato Polono iterumque 
post triennium cum Moscho tractavit atque composuit”). Gemeint wa-
ren hier wohl einerseits der Friedensvertrag von Schurawno/Z

.
urawno 

(heute in der Westukraine) im Jahre 1676 nach dem Krieg zwischen dem 
Osmanischen Reich und der Republik Polen-Litauen (1672-1676), der 
vom Friedensvertrag von Konstantinopel 1678 weiter bestätigt wurde;51 
andererseits, der nach drei Jahren, nämlich im Jahre 1681 (wie Ma-
vrokordatos genau berichtet), anschließend geschlossene Friedensver-
trag von Bachtschyssaraj (Krim) nach dem russisch-osmanischen Krieg 
(1676-1681).52 

Welchen Risiken Mavrokordatos in seinem Amt als Pfortendol-
metsch ausgesetzt war und tolerieren musste (“maxima damna saepe to-
leravit”), veranschaulicht er mit dem Unglück, das ihn vor sieben Jahren 
(“ante septennium”) –also ca. im September 1682– heimgesucht habe. 
Er habe ohnehin im Verdacht gestanden, die Interessen der Christen im 
Osmanischen Reich zu stark zu unterstützen (“nimium vero Christianis 
confidelibus favere accusatus”), etwa als er sich dafür engagierte, dass 
zwei Kirchen, die einer Feuersbrunst in Konstantinopel zum Opfer ge-

51. Zu den osmanisch-polnischen Beziehungen, siehe Viorel Panaite, “On Otto-
man-Polish Diplomatic Relations”, Studia Asiatica. International Journal for Asian 
Studies 2 (2001/2002), S. 189–197.

52. Dazu Madina Rašidovna Jafarova, Русско-Османское противостояние в 
1677-1681 гг., Dissertation, Staatliche Lomonossow-Universität Moskau (MGU), 
Moskau 2017.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 55

fallen waren, wiederaufgebaut würden (“qua accepta occasione duo tem-
pla per incendium funditus eversa in ipsa Constantinopolea Urbe nationi 
suae praecipue vero Dei cultui restituit”).53 Gemeint war hier am Wahr-
scheinlichsten die große Brandkatastrophe vom 24. Juli 1660, die etwa 
2/3 von Konstantinopel zerstört hatte, darunter zumindest 25 Kirchen. 
Während des späteren Wiederaufbaus der Stadt verordneten die Osma-
nen damals eine sehr strikte Politik in Bezug auf christliche und jüdische 
Gotteshäuser aufgrund von islamischen Gesetzen, die den Wiederaufbau 
von Kirchen und Synagogen verboten. In diesem Kontext wurde die 
nicht-muslimische Bevölkerung der Stadt ihres Eigentums beraubt, das 
meistens beschlagnahmt wurde. Grundstücke, auf denen Kirchen oder 
Synagogen gestanden hatten, wurden versteigert, wobei es Nicht-Mus-
limen verboten war, auf diese Grundstücke zu bieten. Nach einiger Zeit 
jedoch durften die Christen das Land, auf dem ihre Kirchen gestanden 
hatten, teilweise zurückkaufen und diese wieder aufbauen, obwohl die 
wiederaufgebauten Kirchen offiziell nunmehr als Wohngebäude aufge-
führt wurden.54 Zu dieser Entwicklung musste offensichtlich auch Ma- 
vrokordatos in seiner Rolle als höherer osmanischer Funktionär beigetra-
gen haben, was allerdings sein aktives Interesse für die Belange der grie-
chisch-orthodoxen Bevölkerung der Stadt unter Beweis stellt. Dasselbe 
gilt in aller Wahrscheinlichkeit für seinen Vorgänger im Amt, Panagiotis 
Nikousios.  

Mavrokordatos wurde daher erneut angeklagt (“iterum accusatus”), 
und es folgten Schicksalsschläge, die ihn schwer betrafen. Dies beinhal-

53. Den Ostorthodoxen, also den Angehörigen des millet-i Rûm, war es im 
Prinzip untersagt, neue Kirchen zu bauen. Auch die bauliche Renovierung bereits 
bestehender Gotteshäuser stand unter strengen Auflagen. Dazu Steven Runciman, 
Das Patriarchat von Konstantinopel. Vom Vorabend der türkischen Eroberung bis 
zum griechischen Unabhängigkeitskrieg, München 1970, S. 184ff.; Zachary Chit-
wood, “Founding a Monastery on Athos under Early Ottoman Rule: The typikon of 
Stauroniketa”, in: Nathalie P. Soursos / Stefano Saracino / Maria A. Stassinopoulou 
(Hrsg.), Imperial Subjects and Social Commitment: An Endowment History between 
the Ottoman and the Habsburg Empire from 1750 to 1918 (Special Issue von “En-
dowment Studies”, 1/2), Leiden 2017, S. 173–197, hier S. 177. 

54. Dazu Marc David Baer, “The Great Fire of 1660 and the Islamization of 
Christian and Jewish Space in Istanbul”, in: International Journal of Middle East 
Studies 36 (2004), S. 159–181.



56	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

tete eine Gefangenschaft (“atque in vincula et carcerem coniectus”) sowie 
ein Bußgeld von 200.000 Gulden und die Beschlagnahmung seines ge-
samten Besitzes (“ducentis imperialium numismatum millibus mulctatus, 
et omnibus avitis cimeliis spoliatus est”).55 Diese einjährige Inhaftierung 
und deren schweren Folgen habe er mit großer Geduld und Standhaf-
tigkeit ertragen (“quo tempore maxima constantia per annum amissionem 
bonorum et squallorem sordidissimi carceris pertulit”) und habe zudem 
die türkischen Pläne zum Schaden des christlichen Glaubens abgelehnt 
(“ac fidei Christianae intentatam labem effugiens Turcarum lenocinia 
respuit”).

Auch wenn die Chronologie der Ereignisse nicht ganz stimmig 
ist, handelt es sich bei den Schicksalsschlägen, von denen hier berich-
tet wird, um eine bewusst verzerrte Darstellung seiner Verhaftung nach 
der gescheiterten (zweiten) Belagerung Wiens (14. Juli bis 12. Septem-
ber 1683). Mavrokordatos gehörte damals dem osmanischen Führungs-
stab an. Aus der Feder des Großdragomanen ist auch ein Tagebuch/
Ego-Dokument von der Belagerung der habsburgischen Residenzstadt 
erhalten, die Ἱστορίαι, die A. Papadopulos-Kerameus 1891 in der Bi-
bliothek des Heiligen-Grab-Metochions zu Istanbul wiederentdeckte 
und publizierte.56 Wie die anderen erfolglosen Angehörigen des Heeres-
kommandos, fiel Mavrokordatos wegen des Scheiterns der Expedition in 

55. Über die genaue Höhe dieser Summe gibt es in anderen Quellen und Zeug-
nissen unterschiedliche Informationen. Siehe, zum Beispiel, Dapontes [= Ramadanis], 
“Ἱστορία”, S. 31; Zaviras, Νέα Ἑλλάς, S. 167; Stamatiadis, Βιογραφίαι, S. 70–71.

56. Siehe “Kara Mustafas Feldzug gegen Wien. Das Tagebuch des Pforten-
dolmetschers Aléxandros Mavrokordátos”, in: Kara Mustafa vor Wien 1683 aus 
der Sicht türkischer Quellen, übersetzt und erläutert von Richard F. Kreutel; stark 
vermehrte Ausgabe besorgt von Karl Teply (Osmanische Geschichtsschreiber, 1), 
Graz/Wien/Köln 1982, S. 55–102; vgl. “Α΄. Ἱστορίαι Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου 
Δραγομάνου τῆς Ὀθωμανικῆς Πόρτας”, in: Eudoxiu de Hurmuzaki, Documente pri-
vitoare la Istoria Românilor, Bd. 13: Texte Greceşti, hrsg. von A. Papadopulos-Kera-
meus, Bukarest 1909, S. 1–43. S. auch Kara Mustapha vor Wien. Das türkische 
Tagebuch der Belagerung Wiens 1683, verfaßt vom Zeremonienmeister der Hohen 
Pforte, übersetzt, eingeleitet und erklärt von Richard F. Kreutel, Graz/Wien/Köln 
1955, 19764. Interessanterweise gibt es einen weiteren griechischen Bericht von Je-
remias Kakavelas über die zweite Belagerung von Wien. Dazu F. H. Marshall, “A 
Greek Manuscript Describing the Siege of Vienna by the Turks in 1683”, in: Journal 
of Hellenic Studies 42 (1922), S. 16–23; ders. (Hrsg.), The Siege of Vienna by the 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 57

Ungnade –der Großwesir und Oberbefehlshaber Kara Mustafa Pascha 
(1634-1683) bezahlte es bekanntlich mit seinem Kopf.57 Mavrokordatos 
wurde auch zum Tode verurteilt, dann aber nach einem Jahr Haft ent-
lassen. Inhaftiert wurde er damals eigentlich zusammen mit seiner Frau 
Sultana und seiner Mutter Roxandra, die 1684 im Gefängnis starb.58 
Dass Mavrokordatos also sechs Jahre zuvor bereits vor Wien gestanden 
hatte, ließ er in seiner Kommunikation mit der Leopoldina klugerweise 
unter den Tisch fallen.

Nach dieser schweren Bedrägniszeit änderten sich allmählich die 
Dinge für Mavrokordatos, privat, finanziell und beruflich, insbesonde-
re nachdem er inzwischen die Freiheit zurückerlangt hatte (“His autem 
cruciatibus afflictus cum obtenta libertate iteratae pecuniae effusione pri-
vatam vitam optaret”). Nach dem Wechsel auf dem osmanischen Herr-
scherthron [auf Mehmed IV. (reg. 1648-1687) folgte 1687 Süleyman 
II. (reg. 1687-1691)] konnte er wieder als Chefdiplomat und Botschaf-
ter (“Minister Plenipotentiarius”) des Osmanischen Reiches rehabilitiert 
werden (“iterum invitus ad pristinum munus trahitur, et Solimanno Se-
cundo ab Imperatorio Otthomanorum throno expulso Mohamedo quarto 
promoto tum novi Imperii ad nuncium”). Um über die Bedingungen eines 
erneuten Friedensschlusses (“ad renovandam pacem”) mit den Habsbur-
gern zu verhandeln, sei er schließlich an den Hof Leopolds I. entsandt 
worden (“ad Augustum Romanorum Imperatorem Leopoldum primum 
emittitur”), wobei er hervorhob, dass sein damaliger Kollege (nämlich 
Zülfikâr) zu den edelsten Osmanen gehöre (“cum Socio Turca Viro pri-
mae apud Otthomannos dignitatis”). Mavrokordatos spricht hier von 
dem noch zu erläuternden ersten mehrjährigen Aufenthalt der osmani-
schen Gesandtschaft im habsburgischen Kaiserreich (zwischen 1688 und 
1692), vor allem in Wien, der einen Friedensabschluss zum Ziel hatte, 

Turks in 1683. Translated into Greek from an Italian work published anonymously 
in the year of the siege by Jeremias Cacavelas, Cambridge 1925.

57. Dazu Yasir Yilmaz, The Road to Vienna: Habsburg and Ottoman State-
craft during the Time of Grand Vizier Kara Mustafa Paşa (1676-1683), Ph.D. 
Dissertation, Purdue University, West Lafayette, Indiana, 2015.

58. Siehe Dapontes [= Ramadanis], “Ἱστορία”, S. 31; Periklis G. Zerlentis, 
Ἰωάννου τοῦ Καρυοφύλλου Ἐφημερίδες, Athen 1890, S. 31–33. Siehe auch Dimitris 
G. Apostolopoulos, “Γύρω ἀπὸ τὴ διαθήκη τῆς Ρωξάνδρας Μαυροκορδάτου († 1684). 
Νομικὰ καὶ Φαναριώτικα”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 22 (1989), S. 29–43.



58	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

der jedoch nicht zustandekam. Dies wurde erst später möglich und zwar 
im Kontext des Karlowitzer Friedens (1699), bei dem Mavrokordatos 
wieder eine Schlüsselrolle spielen sollte. 

Dieser langjährige Aufenthalt im habsburgischen Kaiserreich führ-
te ohnehin zu einem engeren Verhältnis von Mavrokordatos als grie-
chisch-orthodoxen Christen zu dortigen christlichen Akteuren, trotz der 
existierenden politischen Differenzen der westeuropäischen Mächte mit 
der Hohen Pforte, die er zu jener Zeit diplomatisch vertrat. Welche wa-
ren eigentlich die Loyalitäten von Mavrokordatos zwischen diesen ent-
gegengesetzten Fronten? Generell konnte er die Interessen seiner ortho-
doxen Kompatrioten vertreten, je nach Möglichkeit und Situation.59 Er 
hatte, zum Beispiel, um diese Zeit eine Erlaubnis erhalten, in seinem 
Quartier in Wien eine Kapelle einzurichten, in der der erste geregel-
te orthodoxe Gottesdienst in Wien stattfinden konnte. All dies gilt als 
die Basis der späteren griechisch-orthodoxen Gemeinde in Wien.60 Es 
gibt auch die Nachricht, er habe separat geheime Verhandlungen mit 
den Habsburgern geführt.61 Man habe ihm von Habsburger Seite sogar 
Asyl in Österreich angeboten, falls er die Fronten wechseln wollte.62 Im 
Kontext des späteren Karlowitzer Friedens wird außerdem berichtet, 

59. Vgl. Stamatiadis, Βιογραφίαι, S. 72–73, 85–89.
60. Die von griechisch-orthodoxen Fernhändlern (den sog. “griechischen Han-

delsmännern”) dominierte Gemeinde/Bruderschaft zum Heiligen Georg in Wien be-
rief sich im 18. Jahrhundert auf den Aufenthalt des Mavrokordatos als ihr eigent-
liches Gründungsdatum. Dieser soll seinen Beichtvater (Gabriel) ebenso wie Mess-
geräte für die damals noch wenigen Konfessionsangehörigen in der Donaumetropole 
zur Verfügung gestellt und nach seiner Abreise aus Wien diesen überlassen haben. 
Dazu siehe Georgios Chr. Tsigaras, O ναός του Αγίου Γεωργίου Βιέννης. Ιστορία και 
Τέχνη / Die Kirche zum Heiligen Georg in Wien. Geschichte und Kunst, Thessalo-
niki 2005, S. 33; Vasso Seirinidou, Έλληνες στη Βιέννη (18ος - μέσα 19ου αιώνα), 
Athen 2011, S. 275–276; Anna Ransmayr, Untertanen des Sultans oder des Kaisers. 
Struktur und Organisationsformen der beiden Wiener griechischen Gemeinden von 
den Anfängen im 18. Jahrhundert bis 1918, Göttingen 2018, S. 38–39. 

61. Siehe Athanasios Komninos Ypsilantis, Ἐκκλησιαστικῶν καὶ πολιτικῶν 
τῶν εἰς δώδεκα βιβλίον Η ,́ Θ ΄ καὶ Ι ,́ ἤτοι τὰ μετὰ τὴν Ἅλωσιν (1453-1789) (Ἐκ 
τοῦ χειρογράφου ἀνεκδότου τῆς ἱερᾶς μονῆς τοῦ Σινᾶ), hrsg. vom Archimandriten 
Germanos Afthonidis vom Kloster Sinai, Konstantinopel 1870, S. 204.

62. Dazu Konstantinos Amantos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδᾶτος ὁ ἐξ ἀπορρήτων 
(1641-1709)”, in: Ἑλληνικὰ 5 (1932), S. 335–350, hier S. 344.  



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 59

dass Mavrokordatos sich der besonderen Gunst von Kaiser Leopold I. 
erfreute, der ihm sogar ein Reichgrafendiplom verlieh, was aus Angst 
vor möglichen erneuten Repressalien seitens der Osmanen geheim ge-
halten wurde.63 Darüber hinaus soll ihm der Kaiser eine beträchtliche 
Geldsumme sowie eine Reihe von Bänden byzantinischer Geschichte ge-
schenkt und aus Wien zukommen lassen haben64 –eine Stadt, die ohne-
hin ein frühes Zentrum byzantinistischer Forschung war.65

Auch wenn all diese Informationen nicht immer einwandfrei histo-
risch belegt sind und teilweise auf Gerüchten beruhen, können sie trotz-
dem einigermaßen den allgemeinen Kontext beleuchten, in dem Mavro-
kordatos schließlich auch in die Leopoldina aufgenommen wurde. Wie 
bereits erwähnt, wurde er –gemäß dem Protokoll der Akademie– “mit 
der gütigsten Einwilligung Seiner Heiligen Kaiserlichen Majestät” in 
deren Ränge aufgenommen, was die Beteiligung der höchsten politischen 
Gremien des Alten Reiches in diesem Aufnahmeprozess deutlich macht. 
Wie bereits erwähnt, war Stockhamer, der ihn zur Mitgliedschaft in der 
Leopoldina vorschlug, persönlicher Leibarzt des Kaisers Leopold I. und 
bestens am kaiserlichen Hof jener Zeit vernetzt. Mit an Sicherheit gren-
zender Wahrscheinlichkeit war auch Kaiser Leopold I. über diese Vor-
gänge informiert und hatte diesem Vorschlag offensichtlich zugestimmt. 
Es erübrigt sich zu betonen, dass solche Aktionen keineswegs zufällig 
waren. Im Gegenteil sind sie Ausdruck davon, dass man eigentlich auf 
westeuropäischer Seite mit allen Mitteln versuchte, die Gunst des christ-
lichen Chefunterhändlers der Osmanen irgendwie für sich zu gewinnen. 
Ohne Zweifel hätte Mavrokordatos allein durch seine wissenschaftliche 
Expertise und Leistungen verdient, Mitglied in der Leopoldina zu wer-
den. Seine medizinische Dissertation war ohnehin vor wenigen Jahren 
im deutschen Raum sogar zweimal erschienen, daher war sein Name in 

63. Siehe Stamatiadis, Βιογραφίαι, S. 77; Emanuel Turczynski, Die deutsch- 
griechischen Kulturbeziehungen bis zur Berufung König Ottos, München 1959, S. 
90.

64. Zaviras, Νέα Ἑλλάς, S. 167.
65. Dazu, unter anderem, Christian Gastgeber, “Frühe Wiener Byzantinisten 

– Gräzisten ohne Byzantinistik. Die Annäherung an byzantinische Texte im Wien 
des 16. Jahrhunderts”, in: Jörg Drauschke et al. (Hrsg.), Lebenswelten zwischen 
Archäologie und Geschichte. Festschrift für Falko Daim zu seinem 65. Geburtstag, 
Mainz 2018, S. 689–699.



60	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

gelehrten Kreisen sicherlich bekannt gewesen. Aber damit verbunden 
waren auch die politischen Dimensionen seiner Rolle im Kontext der 
laufenden diplomatischen Bemühungen jener Epoche, was die westeuro-
päischen politischen Akteure damals unbedingt und primär interessiert 
hatte. Es ist daher schwierig, eine strikte Trennungslinie zwischen den 
reinen wissenschaftlichen und den politischen Aspekten der Aufnahme 
von Mavrokordatos in die Leopoldina zu ziehen.  

Die Frage ist aber, welche die Einstellung von Mavrokordatos selbst 
zu all diesen Themen und Entwicklungen war und wie er sich konkret 
verhalten hat. Wie bereits angedeutet, war seine Einstellung aufge-
schlossen und flexibel, daher konnte er von allen beteiligten Seiten und 
Akteuren entsprechend profitieren. Seine generelle Haltung war insofern 
einigermaßen “eigennützig”, doch keineswegs egozentrisch, unsozial, be-
trügerisch oder hinterhältig. Charakteristischerweise sprach Mavrokor-
datos selbst von der Nützlichkeit einer sittlichen und gut praktizierten 
Eigenliebe (ἀγαθὴ φιλαυτία), die als Prämisse seine gesamte Handlungs-
weise prägte und die er –gemäß den Theorien über das Naturrecht, aber 
auch christlich im Zusammenhang mit den Tugenden der Besonnenheit 
und der Vernunft– begründete und legitimierte.66 Es handelte sich um 
eine Überlebensstrategie in einem extrem riskanten und volatilen sozio-
politischen Umfeld, in dem er durchaus mit seinem eigenen Leben hätte 
bezahlen können. Solche privaten Initiativen und Entwicklungen, wie 
jene seiner Mitgliedschaft in der Leopoldina, die teilweise außerhalb des 
diplomatischen Protokolls standen, hat er daher gezielt geheim gehal-
ten, denn sie konnten auf osmanischer Seite zu Vergeltungsmaßnahmen 
führen. Es verwundert daher kaum, dass seine Mitgliedschaft in der 
Leopoldina für lange Zeit im Osten völlig unbekannt geblieben war, 
selbst unter seinen zeitgenössischen oder späteren griechisch-orthodoxen 
und ausländischen Biographen. Auch in seiner reichen griechischen Kor-
respondenz,67 zumindest in deren bereits im 19. Jahrhundert veröffent-

66. Dazu Dimitris G. Apostolopoulos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος (1641-
1709). Οἱ ἐκφάνσεις τοῦ βίου του, τεκμήρια τῆς κοινωνίας καὶ τῆς ἐποχῆς του”, in: 
Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 
43–67, hier S. 52–54.

67. Zu Mavrokordatos’ griechischer Epistolographie sind die Arbeiten von 
Dimitris G. Apostolopoulos sehr wichtig: “Ἡ ἑλληνικὴ ἐπιστολογραφία τοῦ Ἀλεξάν-



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 61

lichtem Teil,68 erwähnt er weder seine Aufnahme in die Leopoldina noch 
ihren Kontext, auch wenn dort auf die politischen Ereignisse jener Zeit 
teilweise eingegangen wird. Trotzdem könnte die komplette Veröffent-
lichung seiner Korrespondenz, deren viele Details noch zu klären sind, 
mehr zum Thema offenbaren.

Es gibt auch weitere Anzeichen dafür, dass Mavrokordatos den Os-
manen nicht alles offenlegte, sondern Einiges im Geheimen hielt. So be-
richtet der französische Orientalist Antoine Galland (1646-1715), der 
den französischen Botschafter an der Hohen Pforte (1670-1679) Charles 
Marie François Olier, Marquis de Nointel (1635-1685) begleitete, von 
einer Rede des Mavrokordatos, die er in italienischer Sprache im Novem-
ber 1672 in Konstantinopel über die Stärken und die Schwächen des 
Osmanischen Reiches hielt.69 Ein solcher Text ist unter den überlieferten 
Werken des Mavrokordatos nicht zu finden, daher liegt die Vermutung 
nahe, es handelte sich um einen geheimen Bericht, der wahrscheinlich 

δρου Μαυροκορδάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων. Ἡ ὀργάνωση μιᾶς ἔρευνας”, in: Ὁ Ἐρανι-
στὴς 16 (1980), S. 151–189; “Ἡ ἑλληνικὴ ἐπιστολογραφία τοῦ Ἀλεξάνδρου Μαυρο-
κορδάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων. Προσθῆκες καὶ διορθώσεις”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 17 (1981), 
S. 236–241; “Νέα εὑρήματα γιὰ τὴν ἐπιστολογραφία τοῦ Ἀλεξάνδρου Μαυροκορ-
δάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων”, in: Μολυβδοκονδυλοπελεκητής 1 (1989), S. 26–36; “Ἡ 
ἐπιστολογραφία τοῦ Ἀλεξάνδρου καὶ τοῦ Nικολάου Mαυροκορδάτου: Τὸ πρόβλημα 
τῆς πατρότητας 43 ἐπιστολικῶν κειμένων”, in: Mεσαιωνικὰ καὶ Nέα Ἑλληνικὰ 8 
(2006), S. 45–54. Siehe auch Grigorios Stavropoulos, Νεοελληνική Επιστολογρα-
φία, 17ος–19ος αιώνας, Dissertation, Theologische Fakultät, Aristoteles-Universität 
Thessaloniki 2008, S. 52–66. 

68. Siehe das postum veröffentlichte Ἐπιστολάριον ἐκ διαφόρων ἐρανισθὲν καὶ 
τυπωθέν […], Konstantinopel 1804, in dem hauptsächlich Briefe von Alexandros Ma-
vrokordatos enthalten sind. Siehe auch die Edition von Theagenis Livadas (Hrsg.), 
Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων ἐπιστολaὶ Ρ ΄, Triest 1879. Der aus 
einer Phanariotenfamilie stammende Jacovaky Rizo Neroulos (1778-1850) meinte 
in den 1820er Jahren, dass verschiedene Briefe von Mavrokordatos, die in diesem 
Ἐπιστολάριον postum aufgenommen wurden, eigentlich zensiert worden waren, weil 
sie den Hass von Mavrokordatos gegen die osmanische Herrschaft sowie seine Hoff-
nung auf eine Befreiung Griechenlands ans Licht brachten. Diese Information, die 
aus den Zeiten des griechischen Befreiungskampfes gegen die Osmanen (1821-1829) 
stammt, ist aber nicht korrekt, wie Dimitris G. Apostolopoulos gezeigt hat (“Ἡ 
λογοκρισία ποὺ δὲν ἔγινε”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 19, 1993, S. 235–243).

69. Charles Schefer (Hrsg.), Journal d’Antoine Galland pendant son séjour à 
Constantinople: 1672-1673, Bd. 1, Paris 1881, S. 236–237. 



62	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

das Licht der osmanischen Öffentlichkeit aus verständlichen Gründen 
nie erblickte.    

Insgesamt hat diese besondere und multidimensionale Rolle des Ma-
vrokordatos innerhalb des osmanischen Herrschaftsapparats für diverse 
Missverständnisse gesorgt und Anlaß zu Kritik gegeben. Es ist daher 
kein Zufall, dass Mavrokordatos später oftmals einer scharfen Kritik un-
terzogen wurde und zwar wegen seiner eher “opportunistischen Haltung” 
dem Osmanischen Reich gegenüber. Er wurde daher als treuer Diener 
der Osmanen und als Vertreter der freiwilligen Unterwerfung der Grie-
chen unter die “osmanische Tyrannei” dargestellt, was den eigentlichen 
Interessen der griechischen Nation nicht förderlich war.70 Es geht ohne-
hin um einen Vorwurf, der ständig, insbesondere in späteren nationalis-
tisch eingefärbten Zeiten, gegen die Phanarioten generell, ihre Familien, 
ihre Netzwerke und ihre Interessen geäußert wurde.71  

Jedoch sollte die Rolle des Mavrokordatos insgesamt differenzierter 
interpretiert werden. An diesen Entwicklungen kann man die verschie-
denen “Identitäten” von Mavrokordatos gut ablesen und nachvollziehen, 
die von jeweils anderen Motiven geprägt waren. In seinem Lebenslauf 
für die Leopoldina spricht er als unterdrückter Christ, zum Beispiel, 
negativ über das Osmanische Reich, in dessen Diensten er eigentlich 
stand und dessen Interessen er damals vertreten hatte. Diese Interes-
senvertretung betrieb er ohnehin im Großen und Ganzen erfolgreich, 
treu und engagiert, doch er hatte dabei nie die parallelen Interessen der 

70. So Dionysios Thereianos (Ἀδαμάντιος Κοραῆς, Bd. 1, Triest 1889, S. 47–
59), der Mavrokordatos sehr scharf als eminenten Vertreter der Partei der “Grä-
ko-Türken” kritisierte, die die griechischen Interessen am besten im Rahmen der 
osmanischen Herrschaft gewahrt sahen. Bei aller Anerkennung seiner vielen Fähig-
keiten und Begabungen plädierte Thereianos für eine besonnene und gemäßigte Bi-
lanz seiner Leistungen (sowohl der diplomatischen als auch der wissenschaftlichen), 
denn um die Person des Mavrokordatos insgesamt wurde “Hagiographie” betrieben, 
sowohl von seinen Zeitgenossen als auch von späteren Generationen. Konstantinos M. 
Koumas (Ἱστορίαι τῶν Ἀνθρωπίνων Πράξεων, Bd. 12, Wien 1832, S. 533–537), 
auf der anderen Seite, übte Kritik an den Phanarioten, doch er unterschied die Fa-
milie der Mavrokordati und hob ihre Verdienste hervor (Τοιαύτη τιμία ὑπῆρξε καὶ ἡ 
οἰκογένεια τῶν Μαυροκορδάτων, οἱ ὁποῖοι οὔτε ἀσώτευσαν οὔτε χρέη ἔκαμναν: Ebd., 
S. 536). 

71. Vgl. das bekannte anti-phanariotische Werk von Marc-Philippe Zallony, 
Essai sur les Fanariotes […], Marseille 1824.  



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 63

Orthodoxen oder auch seine privaten Belange außer Acht gelassen. Oh-
nehin waren in manchen Fällen die Interessen der Osmanen mit denje-
nigen der Orthodoxen durchaus deckungsgleich, auch wenn nicht aus 
denselben Gründen, und den Absichten der westeuropäischen Mächte 
und Kirchen entgegengesetzt. Dies betraf, zum Beispiel, die Rechte der 
Franziskaner in Jerusalem oder diejenigen von Jesuiten auf Chios, die 
von westeuropäischer Seite stets reklamiert wurden. Jedoch waren die-
se gegen die griechisch-orthodoxen Belange gerichtet und sie wurden 
dementsprechend von Mavrokordatos neutralisiert bzw. abgelehnt.72 Et-
waige Redewendungen von Mavrokordatos zuungunsten der Osmanen, 
wie im vorliegenden Lebenslauf, sollten daher eher als rhetorische Mittel 
verstanden werden, um die Gunst seiner christlichen westeuropäischen 
Gesprächspartner zu gewinnen. Er hatte ohnehin zeitweise versucht, 
für die letztgenannten Akteure (z.B. für westeuropäische Diplomaten in 
Konstantinopel) irgendwie zu vermitteln, wenn es zu Problemen mit den 
Osmanen kam.73 Daraus werden insofern die verschiedenen “Identitä-
ten” des Mavrokordatos ersichtlich, die er diplomatisch nach außen of-
fenbarte oder aber im Geheimen hielt. Eine “Identitätsspaltung” und ein 
“Interessenkonflikt” lassen sich bei ihm nur auf der Ebene der Rhetorik, 
je nach Situation, beobachten. Trotz der Risiken konnte er sich in Reali-
tät mit all diesen “Identitäten” arrangieren und damit gut leben, indem 
er zwischen den diversen entgegengesetzten Fronten hindurchzulavieren 
trachtete.

Lakonisch schließt das Curriculum Vitae mit der Feststellung, dass 
er in Wien ausharre, bis die Verhandlungen fortgesetzt werden könn-
ten, oder wörtlich, dass er in Wien hängengeblieben sei (“nunc Viennae 
in tractatuum continuatione haeret”). Wie es dazu gekommen war, dass 
der Grieche in der Donaumetropole gestrandet war, soll als nächstes re-
konstruiert werden. Im Spannungsverhältnis zum “Self-fashioning” als 
unfreiwilliger und unglücklicher Diener eines angeblich willkürlichen 
Herrschaftssystems (er spricht im Curriculum an einer Stelle charakte-
ristisch von der “Turcicae Tyrannidis”) stehend, werden wir dabei einer 
anderen Eigenschaft des Mavrokordatos begegnen, jener des gegenüber 

72. Siehe Stamatiadis, Βιογραφίαι, S. 76–77; Amantos, “Ἀλέξανδρος Μαυρο-
κορδᾶτος”, passim.

73. Siehe Stamatiadis, Βιογραφίαι, S. 78–85.



64	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

der Hohen Pforte treu ergebenen und sehr erfolgreichen osmanischen 
Chefdiplomaten und Staatsmannes. All dies ist besonders aufschluss-
reich und interessant mit Blick auf die spezifische “osmanische Identität” 
von Mavrokordatos, über die bereits lange debattiert wird, die jedoch im 
damaligen Kontext sehr nuanciert und differenziert dargestellt werden 
sollte.74 

Die Kontexte: Die diplomatische Gesandtschaft von Alexandros 
Mavrokordatos und Zülfikâr Effendi nach Wien (1688-1692)

Um den Kontext zu erfassen, in welchem die oben analysierten Schrift-
stücke von Mavrokordatos zu Papier gebracht wurden,75 lohnt es sich, 
mit der Geschichte eines Wutausbruchs zu beginnen, der den Großdra-
gomanen am 31. März 1689 überkam. Schauplatz ist das Gasthaus zum 
“Goldenen Engel” in der Wiener Landstraße, das für die osmanischen 
Gesandten und ihr über 100 Personen (“sowohl Türcken alß Griechen”) 
zählendes Gefolge angemietet worden war.76 Den Zorn des Griechen 

74. Vgl. Dimitris G. Apostolopoulos, “Ῥωμῃοὶ χριστιανοὶ μὲ μπαράτια βασιλι-
κά”, in: Εταιρεία Μελέτης της καθ’ ημάς Ανατολής (Hrsg.), Ρωμιοί στην υπηρεσία 
της Υψηλής Πύλης. Πρακτικά Τρίτης Επιστημονικής Ημερίδας (Αθήνα, 13 Ιανουα-
ρίου 2001), Athen 2002, S. 67–86. S. auch Patrinelis, “Οι Φαναριώτες πριν από το 
1821”, ebd., S. 15–52.  

75. Aus der reichen Literatur zu den politischen Ereignissen jener Zeit, siehe 
Ivan Parvev, Habsburgs und Ottomans between Vienna and Belgrade, 1683-1739, 
New York 1995; Jean Bérenger, “L’empereur et la défense de la chétienté (1649-
1699)”, in: XVIIe Siècle 42 (1990), S. 87–103; ders., “La politique de l’Empereur 
Léopold Ier face à l’Empire Ottoman (1689-1699)”, in: Jean Bérenger (Hrsg.), La 
paix de Karlowitz 26 janvier 1699. Les relations entre l’Europe centrale et l’Empire 
Ottoman, Paris 2010, 9–24. Siehe auch Rifa’at Ali Abou-El-Haj, “Ottoman At-
titudes Toward Peace Making: The Karlowitz Case”, in: Der Islam 51 (1974), S. 
131–137.

76. Relation. Die der Türck. Ablegation den 8. Sept: 1688 in dem Lager vor 
Belgrad beschehene ankunfft, fernere Reyß nacher Potendorf und hernachmahls in 
der zu Wien den 8. Febr. 1689 gehabte Kay: Audienz mit Ihnen observierte Ceremo-
nialien betreffend, verfasst vom kaiserlichen Dolmetsch Johann Adam Lachowitz, 
Februar 1689, Haus-, Hof- und Staatsarchiv (HHStA), Staatenabteilung (StAbt), 
Turcica I, 153, fol. 41r-50r, hier fol. 41r. Zur Konvention, osmanische Gesandt-
schaften in Wien im Gasthaus unterzubringen, s. Richard Perger / Ernst Petritsch, 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 65

sollten der den Osmanen vom Wiener Hof zugeteilte Dolmetsch (Johann 
Adam Lachowitz, 1678-1709) und der diensthabende Hauptmann zu 
spüren bekommen –laut dem Abschlussbericht des Effendi waren üb-
rigens gut 150 Soldaten für die Bewachung der Delegation und ihres 
Quartiers abkommandiert und nicht nur an den Türen und auf den Hö-
fen, sondern selbst auf den Dächern postiert.77

Die Verhandlungen über die Bedingungen eines möglichen Frie-
dens zwischen Wien und Istanbul waren bereits seit Wochen ins Stocken 
geraten.78 Es hatte sich nun an diesem Tag ereignet, dass Zülfikâr und 
Mavrokordatos im Rahmen ihrer diplomatischen Sondierungen Boten an 
den polnischen Gesandten in Wien abgefertigt hatten, diese jedoch bei 
ihrer Rückkehr von ihrem Besuch in der polnischen Gesandtschaft von 
den Wachen nicht mehr ins Gebäude gelassen wurden. Weil Unklarheit 
darüber bestand, ob die Emissäre Kontakt zum polnischen Residenten 
aufnehmen durften und man auf höhere Ordre wartete, hatte man sie 
vor der Tür stehen lassen. Als nun der habsburgische Dolmetsch ins 
Gasthaus gekommen war, um seine Aufwartung zu machen, und mit 
dem Wachmann aufs Zimmer der beiden osmanischen Gesandten ging, 
platzte Mavrokordatos (gut inszeniert und mit der Absicht, dass die Vor-
gesetzten der beiden Dienstleute vom heftigen Protest informiert wür-
den) förmlich der Kragen. Dem Lachowitz schmetterte er auf Italienisch 
folgende Sätze entgegen:

non so se il vostro Capitano sia balordo o strambo, o che huomo che sia; 
auanti ci disse d’auer la licenza per noi, che possiamo mandare nostri huo-
mini alli Ministri Cesarei, et a quelli delle Potenze collegate, adesso, che 
vogliamo mandare al Ministro Polacco, ci lo impedisce; se gli Signori Mi-
nistri non ci vorrano dare licenza di poter far parlare colli Ministri delli 
Collegati, staremo come prigionieri citi senza dir niente.

Gegenüber dem Hauptmann wurde er noch ungestümer und ging ihn auf 
Latein wie folgt an:

“Der Gasthof ‘Zum Goldenen Lamm’ in der Leopoldstadt und seine türkischen Gäs-
te”, in: Jahrbuch des Vereins für Geschichte der Stadt Wien 55 (1999), S. 147–172.

77. Jobst, Der Gesandtschaftsbericht, S. 357.
78. Mehr dazu Höbelt, “Die Sackgasse aus dem Zweifrontenkrieg”.



66	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Wie Er Maurocordato Herrn Haubtmann hinauf zu sich berufen lassen, 
hat Er ihne also angefahren: “qualis homo es? quid facis? non te pudet? 
antea nobis dixisti, quod habeas licentiam, modo nobis iterum eandem 
negas etc.”79

Diese erzürnte Kommunikation veranschaulicht, was die osmanische 
Staatsführung an Mavrokordatos hatte, der seine Wutausbrüche je nach 
Erfordernis in perfektem Latein und Italienisch herausschmettern konn-
te. Er war –im Vergleich zum sprachlich auf Übersetzerdienste ange-
wiesenen und generell während der Gesandtschaft eher im Hintergrund 
bleibenden Zülfikâr– der Protagonist in der diplomatischen Kommuni-
kation mit dem Wiener Hof. Es ist zudem erwähnenswert, dass Mavro-
kordatos Zülfikar nicht nur als Dolmetscher, sondern als gleichberech-
tigter diplomatischer Gesandter damals begleitete, was sowohl aus den 
habsburgischen als auch aus den osmanischen Quellen und Zeugnissen 
ersichtlich ist. Mavrokordatos führte daher sein Amt mit einer gesunden 
Portion an Selbstvertrauen aus. Solche Wutausbrüche scheinen übrigens 
keine Seltenheit im Leben von Mavrokordatos gewesen zu sein. Eigent-
lich sind sie auch aus anderen Berichten bekannt und betrafen unter 
anderem sogar seine griechisch-orthodoxen Kompatrioten. Bekanntheit 
erlangte sein Streit mit dem gelehrten Theologen und hohen Funktionär 
der Kirche von Konstantinopel Johannes Karyofyllis (ca. 1600 – nach 
1693),80 mit dem er eigentlich verwandt war, was schließlich zu diversen 
Kritiken führte.81 Solche Differenzen, Spannungen und Konflikte soll-

79. Bericht von Lachowitz an Graf Kinsky, 31. März 1689, HHStA, StAbt, 
Turcica I, 154, fol. 262r-263v.

80. Dazu Athanasios E. Karathanasis, Οἱ Ἕλληνες λόγιοι στὴ Βλαχία (1670-
1714), Thessaloniki 2000, S. 29–39.

81. In einer biographischen Notiz zu Mavrokordatos, verfasst im 19. Jahr-
hundert von einem seiner Nachfahren namens Georgios A. Mavrokordatos, werden 
auch solche Aspekte seines Charakters ausdrücklich erwähnt, die bereits seit seinem 
Studium in Italien zum Vorschein kamen: “Ἀλλ’ ἐν ᾧ ἐπλεόναζεν ἡ εὐφυΐα τοῦ νέου 
Ἕλληνος, σπουδαῖα ἀφ’ ἑτέρου ἐλαττώματα ἐπεσκίαζον τὰς ἀρετὰς αὐτοῦ. Θρασὺς 
τὸν χαρακτῆρα, φιλόμαχος καὶ ἐπίμονος, συνετάραττε πολλάκις τὴν σχολήν, ὑποκι­
νῶν στάσεις καὶ ἀναδεικνύμενος ἀρχηγὸς αὐτῶν.” Siehe [Georgios A. Mavrokorda-
tos], “Βίος Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων”, in: Theagenis Livadas 
(Hrsg.), Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου τοῦ ἐξ ἀπορρήτων ἐπιστολaὶ Ρ ΄, Triest 1879, 
S. πα΄–ριε΄, hier S. πζ΄. Über solche “problematischen” Aspekte des Charakters von 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 67

ten aber im damaligen Kontext der multidimensionalen Interdependenz 
zwischen der Hohen Pforte, dem Patriarchat von Konstantinopel, den 
höheren Schichten der starken und einflußreichen christlichen Famili-
endynastien sowie den damit verbundenen, verschiedenen individuellen 
Akteuren nachvollzogen werden, die jeweils unterschiedliche Interessen, 
Ambitionen und Prioritäten hatten.82 

Übrigens informiert uns Lachowitz im besagten Bericht vom 31. 
März 1689 auch darüber, dass sich der Hofmediziner Franz Stockha-
mer, der für Mavrokordatos später bei der Leopoldina die Hand ins 
Feuer legen sollte, an diesem Tag im “Goldenen Engel” aufhielt, weil er 
den erkrankten Zülfikâr medizinisch betreuen musste. Die folgende Sze-
ne ereignete sich kurz vor dem “Wutausbruch”:

bin hierauf zu H. Maurocordato gangen, und Ihn in seinem Zimmer 
neben den H. Tarsia [dem Pfortendolmetsch der Republik Venedig] ge-
funden, mich bey ihm nidergesezt, ein schällel Kahve getrunken von 
des iezigen wetters unbeständigkeit geredt [...]; unterdessen kommete H. 
Doctor Stockhamer und hatte etwas weniges wegen des Efendi seiner 
Arzneybrauchung und Cur discurrieret.83

Bereits fünf Monate bevor Mavrokordatos mit der Unterstützung Stock-
hamers seine Bewerbung bei der Leopoldina einreichte, hatte er also 
Kontakt zum hochrangigen Mediziner, der seit 1682 Professor an der 
Wiener medizinischen Fakultät war. Dass sein Kollege (Zülfikâr) me-
dizinisch behandelt werden musste, war laut den Quellen eine unmittel-
bare Folge der beklemmenden Wohnsituation für die osmanischen Ge-
sandtschaftsangehörigen, deren Bewegungsfreiheit aus Sorgen vor Spio- 
nage vom Wiener Hof stark eingeschränkt wurde. Mavrokordatos legte 
beim Mitglied des geheimen Hofrates Franz Ulrich Kinsky (1634-1699) 
deshalb förmlich Beschwerde ein und betonte, dass die Gesundheit sei-

Mavrokordatos, siehe Amantos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδᾶτος”, S. 337, 340–341, 
342–343 und 348–349. Gerüchten zufolge hatte er sogar seinen Vorgänger, Pana-
giotis Nikousios, vergiftet, wozu übrigens zu jener Zeit Nachforschungen angestellt 
wurden. Dazu Hering, “Panagiotis Nikousios”, S. 173, Anm. 162. 

82. Dazu Apostolopoulos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος”, in: Mavrelos / Syme-
onidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 45–52. 

83. Bericht von Lachowitz an Graf Kinsky, 31. März 1689, HHStA, StAbt, 
Turcica I, 154, fol. 262r-263v, hier fol. 263r.



68	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

nes Kollegen angegriffen worden sei. Zülfikâr litt an einer chronischen 
Erkrankung und war außerdem an die Annehmlichkeiten seines geräu-
migen Meereshauses in Konstantinopel gewöhnt (“casa situata nella ma-
rina di Costantinopoli, ueramente ampia, e di grandis[sim]a prospettiua, 
et accompagnata con buoni giardini”). Man ersuchte deshalb, auch das 
angrenzende Haus als Wohnraum beanspruchen zu dürfen.84 

Vom Oktober 1688, als die von einer militärischen Eskorte von Bel-
grad nach Wien begleitete osmanische Delegation bereits in der Nähe 
Wiens eingetroffen war, bis zum Februar 1689, als ihr eine Audienz 
beim Kaiser gewährt wurde und die Verhandlungen mit dessen Minis-
tern einsetzen konnten, hatte sich das Quartier der Osmanen in Schloss 
Pottendorf befunden –in einer sicheren Entfernung von einer halben 
Tagesreise.85 Der Abschlussbericht Zülfikâr Effendis für den Sultan be-

84. Brief von Mavrokordatos an Graf Kinsky, 23. März 1689, HHStA, StAbt, 
Turcica I, 154, fol. 267r-268r, hier fol. 267v.

85. Zur Audienz bei Leopold I., die am 8. Februar 1689 stattfand, siehe den 
bereits erwähnten ausführlichen Bericht von Lachowitz, der aber nur von einer tür-
kischen Ansprache des Zülfikâr spricht, die vom Dolmetsch ins Deutsche übersetzt 
wurde: “Bey dem Eintritt des Kayserl. Audienz Zimmer thete der Mavrocordatus 
sogleich mit abgenombener Hauben vnd Häublein den Kopf entblössen vnd beede 
Ablegaten mit denen Ihnen mit hineinzunemben erlaubten Officieren /: dan einer 
alß des Efendi Hasnadar oder Schazmeister Mehemmed erst hernach von ihnen 
noch erbetten worden /: die Erste, etliche Schritt hernach die andere, vnd bey den 
Staffel des Kayserl. Throns die dritte tiefe Reverenz machen, nach welchem der 
Effendi vnd der Mavrocordatus auf den Staffel gestigen, vnd einer nach den andern 
den vntersten theil Ihrer Kayserl. Mayestät Mantels geküsst, beede rückling über 
den Staffel herunter getretten, der Effendi die Creditiv von seines vetters Händen 
genomben, geküßt, an das Hirn getrucket, vnd linker handt neben Ihrer Kayserl. 
Mayestät auf die taffel gelegt, vnd nach über den Staffel beschehenen heruntertritt 
in türkischer Sprach seinen vortrag gethan, vnd solchen der Dolmetsch in teütscher 
Sprach widerholet, worauf von Ihrer Kayserl. Mayestät in abwesenheit Ihro Exzel-
lenz des Herrn Reichs Vice Canzlers Graven von Königsegg, vnd des Reichs Hoff 
Raths Vice Praesidenten Herrn Gravens v. Öttingen durch den Freyherrn von Hör-
warth alß ältesten Reichs Hoff Raths gleichfahls in Teütscher Sprach geantwortet 
worden: Nach welchem die Ablegaten an obgemelten orthen die drey tieffe Reveren-
zen repetiert, durch vorige Zimmer vnd über die Stiegen widerumb zurück vnd vor 
den Schranken daraussen auf vorige weiß sich in den Hoffwagen gesezt, et eadem 
viae in Ihr quartier zurück geführt worden, da Ihnen von Hoff auß ein ansehnliches 
Panquet gehalten.” Dazu Relation (wie Anm. 76], fol. 47r-48r. Vgl. auch “Relatio”, 
in: Hurmuzaki, Documente, Bd. 5, Teil 1, S. 156. Es gibt übrigens eine erhaltene 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 69

schreibt die beklemmende Situation der Gesandten, die in ihrem Wiener 
Quartier wie Gefangene behandelt wurden:

Gott kennt die Mühen, die wir ertragen haben, seitdem wir von der Fes-
tung Pottendorf aufgebrochen sind und in der Vorstadt von Wien ein-
quartiert wurden. Unser Tor hielten sie immer verschlossen. Rechts und 
links haben sie Wachhäuschen aufgestellt. Diese schmutzigen und üblen 
österreichischen Soldaten haben uns ununterbrochen drinnen und drau-
ßen mit ihren Gewehren in der Hand mit brennender Lunte bewacht. 
[...] Was uns betrifft, so konnten wir nicht ausgehen. Wir hatten auch 
drinnen keinen Platz, wo wir uns ergehen konnten. [...] Unserem Bruder 
[Mavrokordatos] ist es besser gegangen, denn manchmal haben sie ihm 
erlaubt hinauszugehen. Wir aber blieben in unserem Quartier sitzen.86

Ansprache/Rede von Mavrokordatos mit dem Titel “Πρεσβευτικὸς πρὸς Γερμανοὺς 
Λόγος Ὑπὲρ Εἰρήνης” in Bezug auf ein abzuschließendes Friedensabkommen, die 
jedoch erst postum erschienen ist. Dazu Ἐπιστολάριον, S. 315–340. Der Enkel von 
Mavrokordatos, Konstantinos (1711-1769), der gelehrte Fürst der Walachei und 
der Moldau, erwähnte in seiner Genealogie der Familie von 1742, dass diese Rede 
auf Griechisch und Lateinisch verfasst worden war und sie auf Griechisch an den 
Kaiser Leopold I. vorgetragen wurde. Dazu Legrand, Généalogie des Maurocordato 
(1886), S. 13. Zaviras (Νέα Ἑλλάς, S. 167) geht auch davon aus, dass diese Rede 
aus der oben genannten Zeit der Friedensbemühungen von Mavrokordatos und Zül-
fikâr stammt; er hatte sogar eine Handschrift mit dieser Rede in Wien beim Pfarrer 
der griechisch-orthodoxen Gemeinde Gabriel eingesehen. Bei dieser später publi-
zierten Gesandtschaftsrede handelt es sich jedoch in aller Wahrscheinlichkeit um ei-
nen rhetorisch aufgearbeiteten Text, mit dem Mavrokordatos sich im Rahmen seiner 
Selbstinszenierung als kulturellen Vermittler und gelehrten Diplomaten einordnete. 
Es ist zweifelhaft, ob eine solche Rede verbatim auf Griechisch, Lateinisch oder 
Italienisch bei diesen Friedensverhandlungen je gehalten oder den habsburgischen 
Diplomaten in irgendeiner Form überreicht wurde. Dazu siehe den Beitrag von Ni-
kolas Pissis, “Self-fashioning of the Dragoman: Alexandros Mavrokordatos’ Speech 
to the Germans” beim Workshop “Literary Knowledge, Translation and Phanari-
ot Self-fashioning” im Rahmen des Teilprojekts C06 “Transfer und Überlagerung. 
Wissenskonfigurationen in der Zeit der griechischen homines novi im Osmanischen 
Reich (1641-1730)” des bereits erwähnten DFG-Sonderforschungsbereichs (SFB) 
980 (25.-26. September 2015, Freie Universität Berlin).

86. Jobst, Der Gesandtschaftsbericht, S. 316–318; vgl. das türkische Original 
ebd., S. 129–131. Der Bericht wurde von Zülfikâr kurz nach seiner Rückkehr ins 
Osmanische Reich verfasst und ist in zwei Handschriften in Wien und München 
überliefert (Österreichische Nationalbibliothek, Handschriftensammlung, Orienta-
lische Handschriften, Codices Historia Osmanica, 90; Bayerische Staatsbibliothek, 
Handschriftensammlung, Cod. Turc. 117).



70	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

An dieser Stelle ist es nicht erforderlich, auf den weiteren Verlauf des 
Aufenthalts des Mavrokordatos in Wien (und zwischenzeitlich in der 
heutigen slowakischen Festungsstadt Komarno) im Detail einzugehen,87 
der sich noch bis zum April 1692 hinziehen sollte.88 Auch die Bedeutung 
des Ereignisses für die Genese einer griechisch-orthodoxen Gemeinde in 
Wien kann hier nicht veranschaulicht werden. Vielmehr ist wieder zu 
unserer eigentlichen Fragestellung zurückzukehren, was uns die Analyse 
des historischen Kontexts der diplomatischen Mission von Mavrokordatos 
und Zülfikâr in Wien über die Texte aus der Kommunikation mit der 
Leopoldina verraten kann.

Wir sahen, dass die osmanische Gesandtschaft vom Wiener Hof we-
gen der Größe des Gefolges, das die beiden Emissäre begleitete, als gro-
ße Bedrohung wahrgenommen wurde, weil sie problemlos hätte Spio- 
nage betreiben können. Mavrokordatos residierte in der Konsequenz un-
ter strengsten Sicherheitsauflagen in Wien, die seine Bewegungs- und 
Kommunikationsfreiheit extrem einschränkten. Dass es dem Großdrago-
manen unter diesen Bedingungen überhaupt gelingen konnte, erfolgreich 
mit den Akademiemitgliedern Kontakt aufzunehmen und deren Vertrau-
en zu gewinnen, ist eine Meisterleistung gelehrter Kommunikation und 
zeugt von dessen enormen Fähigkeiten in der Netzwerkbildung. Es gibt 
übrigens etliche Zeugnisse, dass, trotz Einschränkungen, Mavrokordatos 
gewisse “Freiheiten” im Unterschied zu den anderen Mitgliedern der 
osmanischen Delegation genossen hatte. Dies hatte zudem Zülfikâr selbst 
berichtet. Darunter befanden sich intellektuelle Aktivitäten, die uns im 
vorliegenden Kontext sehr interessieren. Mavrokordatos hatte sich, unter 
anderem, in Wien längere Zeit aufgehalten und konnte sich über ver-

87. Siehe viele Informationen darüber in den von Hurmuzaki (Documente, Bd. 
5, Teil 1, insbes. S. 153–409) herausgegebenen Quellentexten.  

88. Im Dezember 1689 wurde es den Osmanen, auf ihren Wunsch hin, ge-
stattet, die Rückreise anzutreten, allerdings nur dem Schein nach, da sie bereits in 
der Festungsstadt Komarno festgesetzt wurden. Die an der Weiterreise gehinderten 
Emissäre verfassten zahlreiche Protestbriefe, da sie sich in ihrer diplomatischen Im-
munität verletzt sahen, vom Februar 1690 bis Juli 1691. Im September 1691 waren 
die Osmanen wieder in Pottendorf. Dazu Hurmuzaki, Documente, Bd. 5, Teil 1, S. 
311f., 378–380 und 386. Camariano geht irrtümlich von einem durchgehenden vier-
jährigen Wienaufenthalt aus: “Pendant son long séjour de plus de quatre ans dans la 
capitale d’Autriche” (Camariano, Alexandre Mavrocordato, S. 37).



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 71

schiedene wissenschaftliche und andere Entwicklungen im Westeuropa 
informieren (z.B. durch die zahlreichen Bücher, die er gekauft oder ge-
schenkt bekommen hatte, um deren Übersendung nach Konstantinopel er 
sich dann auf verschiedenen Wegen bemühte). Auf diese Weise kam er 
mit den Ideen zum Naturecht in Berührung, wie zum Beispiel durch das 
Buch Leviathan von Thomas Hobbes, das er gelesen hatte.89 Ohnehin 
war so etwas zu erwarten und zwar für eine Person, wie Mavrokordatos, 
der eine starke intellektuelle Seite aufwies. Trotz der Bewegungsschwie-
rigkeiten war dieser Aufenthalt insofern eine Chance für Mavrokorda-
tos, neben den diplomatischen Aktivitäten seine Wissensbegierde zu be-
friedigen und sich mit neuen Erkenntnissen in vielen Disziplinen vertraut 
zu machen. All dies sorgte jedoch weiterhin für gelegentliche Proble-
me mit den Habsburgern, die die osmanische Delegation der Spionage 
verdächtigten. Sie befürcheten nämlich, dass Mavrokordatos durch den 
Kauf von Büchern sensibles Wissen (z. B. über westeuropäische militä-
rische Taktik und Technologie) erlangen könnte und den Osmanen wei-
terreichen würde. Dementsprechend wollte man kontrollieren, welche 
Bücher Mavrokordatos mit sich nahm, und gegebenfalls ein Verbot für 
die Ausreise mancher Bücher erteilen.90  

Es ist jedoch höchst interessant, dass Mavrokordatos diese vier Jahre 
des Aufenthalts auf Habsburger Territorium nicht nur für diplomati-
sche und politische Zwecke genutzt hat, sondern auch privat für seine 
intellektuellen Belange. Es gibt zusätzlich die zuverlässige Information, 
dass er während dieser langen Zeit der teilweise strengen Überwachung 
und räumlichen Einsprerrung einige seiner Werke verfasst bzw. vor-
bereitet hatte. Dies erscheint durchaus nachvollziehbar, denn er hatte 
sicherlich genug Zeit für so eine Aktivität, was die Tatsache unter Be-
weis stellt, dass er solche Interessen nie aufgegegeben hatte. Ein solches 
Zeugnis kommt von einem engen Freund und vertrauten der Familie 
von Mavorokordatos, dem gelehrten Iakovos Manos dem Argeios (ca. 
1645-50 – nach 1730), der für eine Weile die Patriarchalakademie in 
Konstantinopel leitete und mit dem Fürsten Nikolaos Mavrokordatos 
in enger Verbindung stand. In dem bereits erwähnten, postum (unter 

89. Dazu Apostolopoulos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος”, in: Mavrelos / Syme-
onidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 55–56.

90. Dazu Camariano, Alexandre Mavrocordato, S. 20–21.



72	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

der Aufsicht und Finanzierung von Nikolaos) erschienenen Werk von 
Alexandros Mavrokordatos Ἱστορία ἱερά, ἤτοι τὰ Ἰουδαἵκά (Bukarest 
1716, unpaginiert zu Beginn des Buches) befand sich eine lange Trau-
errede (21 Seiten insgesamt) für Mavrokordatos, die Iakovos nach des-
sen Tod 1709 gehalten hatte. Dort sprach er unter anderem über die 
diplomatische Gesandtschaft von 1688-1692. Ohne die Episode rund 
um die Aufnahme in die Leopoldina zu erwähnen, betonte er, dass die 
Habsburger sich damals mehr für das Wissen von Mavrokordatos in-
teressierten, dessen Ruhm sie bereits kannten, als für einen Friedenab-
schluss mit den Osmanen und dass sie ihn wegen seiner intellektuellen 
Fähigkeiten bewunderten. Andererseits wollte Mavrokordatos während 
dieser Zeit keineswegs intellektuell stagnieren (οὐ γὰρ ἔφερε τὸν νοῦν 
ἀργὸν εἶναι, καὶ μάτην σχαλάζειν). Daher nahm er sich eine Auszeit aus 
den diplomatischen Verhandlungen (τῶν πολιτικῶν πραγμάτων ἀδείας 
μικρᾶς λαβόμενος), um eine umfangreiche Geschichte (τὴν μεγάλην, καὶ 
ποικίλην ἱστορίαν συνετάξατο) zu verfassen, und zwar während dieser 
vier Jahre (καὶ ταύτην ἐν τέτταρσιν ὅλοις ἔτεσι, καθ’ ἃ διέτριβεν πρὸς 
Γερμανοὺς συνετέλεσεν). Es handelt sich wahrscheinlich um eine Welt-
geschichte mit dem Titel Ἐπιτομὴ Παντοδαπῆς Ἱστορίας, ein Werk, das 
Mavrokordatos lange vorbereitete und dessen erster Band der oben er-
wähnte über das Judentum war.91 Im Vorwort des letztgenannten Ban-
des sprach Mavrokordatos selbst vom systematischen Lesen zahlreicher 
Bücher in etlichen Sprachen zum Zwecke seiner eigenen Information und 
Aufklärung (τὰ δὲ καὶ ταῖς ἰδίαις ἐκείνων διαλέκτοις συγγεγραμμένα 
μετὰ σπουδῆς ἀνέγνων) während seiner Reisen bzw. Aufenthalte in 
(West-)Europa.   

Dies betraf, unter anderem, die hier behandelte, aufgezwungene 
Muße während der diplomatischen Mission, woraus die parallele Be-
schäftigung des Mavrokordatos mit schriftstellerischen Tätigkeiten 
während dieser Zeit zu entnehmen ist. Dass das Verfassen seiner Werke 
damals zu seinen Hauptbeschäftigungen gehörte, bestätigt etwas später 
sein Enkel, der bereits erwähnte Konstantinos Mavrokordatos. Dieser 

91. Ein weiterer, bisher unveröffentlichter Band behandelte die römische Ge-
schichte (Ῥωμαϊκά). Dazu die Beiträge von Charalampos Minaoglou und Dimitris 
Tzelepis in: Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Δια
φωτισμός, S. 84–108 und 109–126.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 73

hatte in Iasi um 1742 einen Text mit dem Titel Σειρὰ τοῦ γένους τῶν 
Μαυροκορδάτων κατὰ χρονολογικὴν τάξιν μέχρι τοῦ ͵αψμβ  ́ἔτους, der 
eine Liste mit den Werken seines Großvaters enthielt, von denen die 
meisten in der Zeit zwischen 1688 und 1692 verfasst worden seien (ὅπου 
καὶ τὰ πλεῖστα τῶν αὐτοῦ πονημάτων συνέγραψεν).92 Konstantinos er-
wähnte insgesamt neun Werke von Mavrokordatos, von denen eigent-
lich –gemäß unseren Kenntnissen– nur vier während dieses Aufenthalts 
auf Habsburger Territorium verfasst worden waren.93 Solche Informa-
tionen helfen uns jedoch, den Kontext seiner Aufnahme in die Leopol-
dina besser zu verstehen. Im Rahmen von solchen geistigen Aktivitäten 
und Interessen konnte Mavrokordatos durchaus Kontakte zu gelehrten 
Kreisen in Wien und darüber hinaus pflegen, was unter anderem seine 
erfolgreichen Bemühungen um Aufnahme in die Leopoldina in die We-
ge leitete.   

Weitere Informationen zur Mitgliedschaft und zum Nachwirken 
des Alexandros Mavrokordatos in der Leopoldina

Blicken wir nun auf das Nachspiel, auf die (spärlichen) Spuren, die die 
Beziehung des Mavrokordatos zur Leopoldina nach seiner Aufnahme am 
1. Dezember 1689 und in den Jahren nach seiner Rückkehr aus Wien ins 
Osmanische Reich anbelangen. Die Leopoldina funktionierte als “kor-
respondierende Akademie” oder etwas salopper gesagt: wie eine Brief-
kastenfirma.94 Über die briefliche Korrespondenz wurden Mitglieder aus 
verschiedenen Territorien des Alten Reichs und Europas, also Abwesen-
de, miteinander vereinigt. Dies widersprach eigentlich dem Fundament, 
auf dem soziale Ordnung in der Frühen Neuzeit (im Gegensatz zur mo-
dernen Gesellschaft) basierte: der Vereinigung und Interaktion von An-
wesenden. Wissenschaftliche Akademien wie die Leopoldina verweisen 
insofern auf Formen der Kommunikation und der Vergesellschaftung, 
wie sie für die Moderne charakteristisch werden sollten. Auch die räum-

92. Dazu Legrand, Généalogie des Maurocordato (1886), S. 13.
93. Dazu Apostolopoulos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος”, in: Mavrelos / Syme-

onidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 55.
94. Dazu Marion Mücke / Thomas Schnalke, Briefnetz Leopoldina. Die Korre-

spondenz der Deutschen Akademie der Naturforscher um 1750, Berlin 2009.



74	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

liche Distanz zwischen dem Alten Reich und dem Osmanischen Reich 
ließ sich auf diesem Weg überbrücken.95

Auch wenn die schriftliche Kommunikation zwischen gelehrten 
Kreisen im Osmanischen Reich und im Alten Reich vergleichswei-
se zeitaufwendig und kostspielig war, stellte sie (vor allem ab dem 18. 
Jahrhundert) nichts Unmögliches dar.96 Über diplomatische Kanäle und 
auch mit der Unterstützung der zwischen den beiden Reichen Handel 
treibenden “griechischen Handelsmänner” ließen sich Kontakte erstellen 
und Briefe überstellen.97 Die gelehrten Kreise am Bukarester Hof des 
Nikolaos Mavrokordatos unterhielten in den 1720er Jahren bekanntlich 
Kontakte zu verschiedenen europäischen Zentren, unter anderem zu Ge-

95. Dazu Rudolf Schlögl, “Kommunikation und Vergesellschaftung unter An-
wesenden”, in: Geschichte und Gesellschaft, 34 (2008), S. 155–224.

96. Das vom Rostocker lutherischen Theologen und “armchair” Gräzisten Jo-
hann Fecht (1636-1716) gezeichnete Bild ist deshalb irreführend, wonach es schwer 
sei, von den Griechisch-Orthodoxen, “von so weit von uns entfernten Christen”, zu- 
verlässige Informationen zu erhalten, weil sie “gantz keine schrifftliche communica-
tion mit uns haben”. (Johann Fecht, Kurtze Nachricht von der Religion der heutigen 
Griechen […], Rostock/Leipzig  1711, S. vi).

97. Es seien drei Beispiele genannt: 1.) Aus Berlin holte der reformierte Theolo-
ge Jakob Elßner 1739 Informationen über seinen früheren griechischen Gast Atha- 
nasius Dorostamus beim habsburgischen Gesandten in Konstantinopel Anton Corfiz 
Graf von Uhlfeldt ein, vermittelt durch den preußischen Kriegs- und Kabinetts-
minister, dem Grafen von Podewils (Jakob Elßner, Fortsetzung der neuesten Be-
schreibung der Griechischen Christen in der Türckey. Zusätze und Erläuterungen. 
Nebst einem Anhange von der Vortrefflichkeit des gelobten Landes, Berlin 1747, S. 
44; Vasileios Tsakiris / Vasilios N. Makrides, “Αντίστροφες Περιηγήσεις. Ο Γιάκομπ 
Έλσνερ και οι επαφές του με τους περιπλανώμενους Έλληνες ιερωμένους στη Δύση”, 
in: Julia Chatzipanagioti–Sangmeister (Hrsg.), Ταξίδι, γραφή, αναπαράσταση. Με
λέτες για την ταξιδιωτική γραμματεία του 18ου αιώνα, Iraklio 2015, S. 157–204; 2.) 
Der Almosensammler Athanasius Dorostamus sandte 1737 über einen Händler in 
Leipzig (“un marchand Grec nommé Nicol Turnawitz”) Geld und Briefe nach Kon-
stantinopel (Verhörprotokoll, Januar 1738, Hauptstaatsarchiv Stuttgart (HStAS), 
A 202, BÜ 1692, Frage Nr. 51); 3.) Pietistische Agenten weilten 1700 bis 1705 in 
Konstantinopel und korrespondierten regelmäßig mit August Hermann Francke in 
Halle; dazu Stefano Saracino, Tischgespräche, Wohngemeinschaften, fromme Prak-
tiken: Die Alltags- und Wissensgeschichte der griechisch-orthodoxen Studenten am 
pietistischen Collegium Orientale Theologicum in Halle (1703-1707) (Germano-
graecia – Graecogermania: Erfurter Hefte zu deutsch-griechischen Beziehungen, 1), 
Erfurt 2018.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 75

lehrten wie zum protestantischen Genfer Theologen und Philologen Jean 
Le Clerc (1657-1736) in Amsterdam und zum Philologen, Bibliogra-
phen und Theologen Johann Albert Fabricius (1668-1736) in Hamburg 
oder zu Verlegern wie Thomas Fritsch (1666-1726) in Leipzig und zur 
Königlichen Bibliothek in Paris.98

Im Publikationsorgan der Akademie, den Ephemerides, wurde 
1719 (also 10 Jahre nach dem Tod des Alexandros Mavrokordatos) über 
eine Episode berichtet, die veranschaulicht, wie die Kommunikation mit 
dem griechischen Akademiemitglied vonstatten ging. Laut einem Be-
richt in den Ephemerides der Leopoldina hatte sich der bereits erwähnte, 
einflussreiche Jenaer Mediziner Georg Wolfgang Wedel mit dem Phana-
rioten in Verbindung gesetzt, um Informationen über die Eigenschaf-
ten des Arzneimittels Maslach Turcorum zu erbitten.99 Tatsächlich hatte 
Wedel die Anwesenheit des Mavrokordatos in Wien als große epistemi-
sche Chance angesehen, um sich brieflich von einem ortsansässigen Ge-
lehrten Rat über bestimmte medizinische Fragen einzuholen, auf dessen 
Urteil mehr zu bauen sei, als auf jenes europäischer Orientreisenden.100 
Abgesehen von der Droge bzw. dem Aufputsch- oder Betäubungsmit-
tel Maslach (für dessen Herstellung unter anderem getrocknete Canna-
bis-Blätter verwendet wurden) ging es in der gelehrten Korrespondenz 
zwischen Wedel und dem Phanarioten auch um osmanische Kosmetika 

  98. Dazu Marina Marinescu, “Neue Erkenntnisse über den Siebenbürgischen 
Humanisten Stephan Bergler (1680-1738)”, in: Balkan Studies 30 (1989), S. 221–
260; Nikos Mavrelos, “Les Loisirs de Philothée de Nicolas Mavrocordatos. Le dia-
logue des genres dans une ‘espèce de roman’ et le jeu entre la fonction ludique et séri-
euse”, in: Revue des Études Neo-Helléniques 7 (2011), S. 59–79, hier S. 60. Siehe 
auch den Band von Sarris / Pissis / Pechlivanos (Hrsg.), Confessionalization and/as 
Knowledge Transfer in the Greek Orthodox Church (im Erscheinen).

  99. “OBSERVATIO LXIII. Dn. D. Gothofredi Heldii. Pestis vera origo ex 
Ventribus Turcorum a MASLACH frequenter comesto, cum subjuncta funestissimi 
hujus Morbi aliquali idea et curatione”, in: Academiae Caesareo-Leopoldinae Caro-
linae Naturae Curiosorum Ephemerides […], Centuria 7-8, Norimbergae 1719, S. 
131–141, hier S. 136–137.

100. “Qui enim ex nostris nonnunquam in illas oras peregrinati sunt, repor-
tarunt velut spolia quaedam olim; sed qui regionis genium callet, & incola est ipse, 
longe melius in haec arcana ferri potest.” (Wedel an Mavrokordatos, aus Jena, 26. 
Februar 1689, in: Georg Wolfgang Wedel, Exercitationum Medico-Philologicarum 
Sacrarum et Profanarum Decas Quinta, Jena 1691, sig. a2r–a3v, vor allem a3v).



76	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

(z.B. zur Körperenthaarung und zum Schminken der Augen).101 
In der Tat kursierten im 16. und 17. Jahrhundert unter westeuropä-

ischen Gelehrten (z.B. in Deutschland, England, Frankreich) Gerüchte 
und Diskussionen über eine Droge (“Maslach” genannt), die die Türken 
angeblich ihren Soldaten verabreichten, um deren Kampffähigkeit zu 
steigern und ihnen jegliches Gefühl der Angst zu nehmen. Solche Ge-
lehrten wollten wissen, wie die Rezeptur dieser Droge (in Form eines 
Getränks) aussah, ob sie Opium, Cannabis oder gar andere Substanzen 
enthielt. Beispielsweise hatte sich der Hamburger Mediziner und Lingu-
ist Martin Fogel (1634-1675) sehr systematisch damit beschäftigt, der 
unter anderem in engem Kontakt zu Wedel stand.102 Zu diesem Zweck 
waren Informationen aus dem Orient selbstverständlich von enormer 
Bedeutung, daher verwundert es keineswegs, dass zu diesem Zweck ge-
zielt der Kontakt zu Reisenden, Gelehrten und weiteren Personen aus 
dem Orient gesucht wurde. Zu dieser Kategorie gehörte eindeutig Ma-
vrokordatos, der aufgrund seiner in Italien absolvierten medizinischen 
Ausbildung zuverlässigere und wissenschaftlich begründetere Informa-
tionen zu solchen in Westeuropa unbekannten Medikamenten und Sub- 
stanzen geben könnte. 

Wedel interessierte sich bereits längst für solche pharmazeutischen 
Präparate und Themen (vgl. seine Opiologia, Jena 1682), als er den 
Kontakt zum Griechen aufnahm. Auch wenn Mavrokordatos auf Wedels 

101. Siehe die Ausführungen zur Etymologie, zu den Bestandteilen, Eigen-
schaften und Nebenwirkungen der genannten medizinischen Stoffe in der Antwort 
des Mavrokordatos an Wedel, verfasst “in suburbio Viennensi” am 5. Dezember 
1689 (25. November 1689 “stylo veteris”), ebenfalls abgedruckt in Wedel, Exer-
citationum, sig. a4r-b4v. Zum Konsum von Betäubungs- bzw. Rauschmitteln im 
Osmanischen Reich, siehe Miri Shefer-Mossensohn, Ottoman Medicine: Healing and 
Medical Institutions, 1500-1700, Albany, NY 2009, S. 39–44.

102. Dazu Maria Marten / Carola Piepenbring-Thomas, Fogels Ordnungen: 
Aus der Werkstatt des Hamburger Mediziners Martin Fogel (1634–1675), Frank-
furt am Main 2015. Mit dem Themenkomplex der frühneuzeitlichen Erforschung 
orientalischer Drogen und den dazu gehörenden Verbindungen von westeuropäischen 
Gelehrten beschäftigt sich Martin Mulsow (Forschungszentrum Gotha der Universi-
tät Erfurt) in seinem kommenden Buch Überreichweiten. Perspektiven einer globalen 
Ideengeschichte. Siehe auch seinen Vortrag “Ein Zettelkasten voller Drogen” am 
Wissenschaftskolleg zu Berlin am 29. Oktober 2014, URL: https://www.youtube.
com/watch?v=nc2bdOb1psk.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 77

Brief erst im Dezember 1689 reagierte, und zwar wenige Tage nach 
seiner Aufnahme in die gelehrte Gesellschaft, so hatte ihm dieser seine 
Fragen bereits im Februar 1689 zukommen lassen, sodass vermutet wer-
den kann, dass Wedel ihn bereits kannte, sicherlich vom Hören, aber 
insbesondere aufgrund seiner medizinischen Dissertation, die ohnehin im 
deutschen Raum wiederabgedruckt worden war. 

Hatte Wedel bei der Einladung von Mavrokordatos in die Leopol-
dina seine Hand im Spiel? Mit an Sicherheit grenzender Wahrschein-
lichkeit ist diese Frage positiv zu beantworten. Wie bereits erwähnt, war 
Mavrokordatos von Stockhamer offiziell zur Mitgliedschaft in der Leo-
poldina vorgeschlagen worden. Eine solche Intervention von Wedel ist 
zwar in den Archivalien nicht belegt. Jedoch wurde der ganze Prozess 
nicht ohne Wedels Wissen und Zustimmung abgewickelt und indirekt 
war er sicherlich daran beteiligt. Er war ohnehin ein altes und einfluß-
reiches Mitglied der Leopoldina und hatte selber viele neue Mitglieder 
zur Aufnahme regelmäßig vorgeschlagen.103 Es ist ansonsten nicht be-
kannt, ob der erwähnte Briefwechsel ein einmaliger Vorgang war, oder 
ob man auch später oder öfters auf das Wissen zurückgriff, das Ma- 
vrokordatos beispielsweise über Arzneien verfügte, die im Osmanischen 
Reich gebräuchlich waren. Dennoch veranschaulicht die Korrespondenz 
mit Wedel den Nutzen, den man aus der Mitgliedschaft des Griechen zog. 

Die Korrespondenz zwischen Wedel und Mavrokordatos ist nicht 
völlig unbekannt, denn Mavrokordatos’ Antwort wurde als Anhang in 
einer späteren Edition seiner medizinischen Dissertation Pneumaticum 
instrumentum […] (Leipzig 1870) von Marinos P. Vretos hinzugefügt.104 

103. Siehe Protocollum (wie Anm. 6), S. 384–387. 
104. Pneumaticum circulandi sanguinis instrumentum, sive de motu et 

usu pulmonum […] Authore Alexandro Maurocordato, Constantinopolitano, 
philosophiae et medicinae doctore. Προσετέθη ἐν τέλει τῆς παρούσης πραγματείας 
ὁ ὑπὸ Ἰωάννου Ἰακώβου Μαγκέτη βίος τοῦ Μαυροκορδάτου καὶ ἐπιστολὴ λατινιστὶ 
γεγραμμένη ὑπὸ Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου πρὸς τὸν Βεδέλιον, ἐν ᾗ ἀπαντᾷ εἰς 
τὴν ἐρώτησιν τοῦ Βεδελίου περὶ τοῦ maslach, rusma καὶ alcohol, hrsg. von Μarinos 
P. Vretos, Lipsiae, MDCCCLXX, F. A. Brockhaus, S. 122–130. Der Brief von 
Mavrokordatos wird hier anhand einer späteren Edition des Werkes von Wedel 
wiedergegeben (G. W. Wedelii, Centuria exercitationum medico-philologicarum 
sacrarum et profanarum, Jena 1702). In demselben Band von Vretos gibt es auch 
als Anhang (Ebd., S. 119–121) eine kurze biographische Notiz zu Mavrokordatos 



78	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Jedoch wurde diese Korrespondenz bisher nicht ausgewertet, nicht nur 
was ihren medizinischen Inhalt, sondern auch was ihre Relevanz für den 
Kontext der Aufnahme von Mavrokordatos in die Leopoldina anbelangt.   

Aus der Zeit nach Alexandros Mavrokordatos’ Tod und aus der Re-
gierungsperiode seines Sohnes Nikolaos als Fürsten der Walachei stammt 
die Quelle 3 (Abb. 9). Dabei handelt es sich um einen längeren Auszug 
aus den Neuen Zeitungen von gelehrten Sachen, einem wissenschaftli-
chen Journal des frühen 18. Jahrhunderts. Er beinhaltet Informatio-
nen zur Biographie und zu den wissenschaftlichen Leistungen des Alex- 
andros, aber insbesondere seines Sohnes, des Nikolaos Mavrokordatos. 
Der zitierte Artikel aus dem gelehrten Journal, das in Leipzig gedruckt 
wurde, paraphrasiert seinerseits Jean Le Clercs Zusammenfassung eines 
Briefs, den er aus Bukarest vom Hof des Nikolaos Mavrokordatos erhal-
ten und in seiner enzyklopädischen Bibliothèque Ancienne et Moderne 
(im 15. Band von 1721) abgedruckt hatte.105 Am Ende des in der Notiz 
wiedergegebenen Passus ist dessen doppelte Quellengrundlage vermerkt 
(“aus Le Clerc, und neüe Zeitungen von gelehrten Sachen, Leipzig Nr. 
61 ann. 1721”). Ohnehin sind die Beziehungen und die Korrespondenz 
zwischen Le Clerc und Nikolaos Mavrokordatos seit langem bekannt 
und untersucht worden.106

von Joannis Jacobi Mangeti (Bibliotheca Scriptorum Medicorum, Genevae, 
MDCCXXXI, S. 280), die ebenfalls keine Informationen zu seiner Aufnahme in 
die Leopoldina enthält.

105. “il est juste que je dise ici ce que j’en ai apris de Bukoresti, Capitale de Vala-
chie, par une lettre très-polie & très-bien écrite en François, d’un homme de mérite, 
qui est au service de ce Prince.” (Jean Le Clerc, Bibliothèque Ancienne et Moderne, 
Bd. 15, Amsterdam 1721, S. 84). Für eine Zusammenfassung des Briefes, siehe ebd., 
S. 85–95 und Neue Zeitungen von gelehrten Sachen, Nr. 61, 1721, S. 487f.

106. Dazu, unter anderem, Jacques Bouchard, “Les relations épistolaires de 
Nicolas Μavrocordatos avec Jean Le Clerc et William Wake”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 11 
(1974), S. 67–92; Sorin Ciutacu, “The Loisirs of the Republic of Letters. John 
Locke in the Dutch-Romanian/Greek Connection”, in: Dutch Crossing. Journal of 
Low Countries Studies 32 (2008), S. 110–115; Andrei Pippidi, “Two Old Files on 
Nicholas Mavrocordatos”, in: Revue des Études Sud-Est Européennes 55 (2017), S. 
171–184. Zu seinen weiteren Kontakten zu römisch-katholischen wie protestanti-
schen Gelehrten, siehe Lambros Kamperidis, “Ὁ Νικόλαος Μαυροκορδάτος καὶ ἡ 
σχέση του μὲ Καθολικοὺς καὶ Διαμαρτυρομένους λογίους”, in: Mavrelos / Symeoni-
dou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 292–309. 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 79

Die besagte Notiz muss für sich allein sprechen, weil jegliche weitere 
kontextuelle Information fehlt –sie betrifft ohnehin hauptsächlich nicht 
Alexandros, sondern Nikolaos Mavrokordatos. Wir wissen nicht genau 
wann und wieso sie angefertigt wurde und in der Matrikelmappe des 
Mavrokordatos landete, aber es handelt sich mit Sicherheit um einen 
späteren Zusatz in der genannten Matrikelmappe. Wahrscheinlich han-
delt es sich bei der Schreiberhand um jene des damaligen Präsidenten 
Lucas Schroeck (der von 1693 bis 1730 der Leopoldina vorstand).107 
War sie von Schroeck zu Papier gebracht worden, weil er über Le Clercs 
Bericht oder über die Informationen zum osmanischen Akademiemit-
glied aus den Neuen Zeitungen von gelehrten Sachen gestolpert war? 
Oder steckt mehr dahinter, etwa eine Kommunikationsinitiative des Bu-
karester Hofes, der bekanntlich zu jener Zeit in Informationskampagnen 
für seine kulturellen und wissenschaftlichen Leistungen in ganz Europa 
Werbung machte? Nicht zuletzt der Brief, den Le Clerc aus Bukarest 
erhalten hatte und in seinem Kompendium der gelehrten Öffentlichkeit 
präsentierte, verfolgte genau dieses Ziel. Der Brief an sich veranschau-
liche, so Le Clerc, dass nicht nur die westlichen Europäer, sondern auch 
die östlichen gebildet und feingeistig seien: “On verra par-là que les Eu-
ropéens Occidentaux ne sont pas les seuls Peuples, chez qui les manieres 
civiles & obligeantes se trouvent; comme bien des gens le croyent mal à 
propos, parmi nous”.108 Das Ziel der Regierung des Nikolaos Mavro-
kordatos sei “de rendre meilleur le sort de cet Etat, faisant tôujours ses 

107. Für den Hinweis auf die Übereinstimmung der Graphie danken wir Jacob 
Schilling.

108. Le Clerc, Bibliothèque Ancienne et Moderne, Bd. 15, Amsterdam 1721, 
S. 85. Noch deutlicher heißt es im Journal Neue Zeitungen von gelehrten Sachen 
(Nr. 61, 1721, S. 487): “Weil Herr Clerc, da er von dem Woywoden in der Wal-
lachey Maurocordato geredet, sich in unterschiedenen Stücken geirret, und ihn so 
wohl mit seinem Vater, als seinem Bruder confundiret, so hat einer von desselben Be-
dienten einen sehr höflichen und netten Französischen Brief von Bukorest an Herrn 
Clerc geschrieben, den er hier grossen Theils einrückt, und sagt, man werde daraus 
sehen, daß sich einige unrecht einbildeten, als wären allein die gegen Abend woh-
nenden Europäer polite und höfliche Leute.” Le Clerc hatte in einer früheren Aus-
gabe seiner Bibliothèque Ancienne et Moderne Nikolaos Mavrokordatos’ Werk Περὶ 
Καθηκόντων/De Officiis (Leipzig 1722) fälschlicherweise seinem Vater Alexandros 
zugeschrieben (Jean Le Clerc, Bibliothèque Ancienne et Moderne, Bd. 14, Amster-
dam 1720, S. 113–115).



80	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

délices de l’Erudition & des Sciences”.109 Gab es vielleicht Kontakte oder 
auch Pläne, Nikolaos Mavrokordatos auch als Mitglied in die Leopoldi-
na aufzunehmen? Dies ist keine wilde Hypothese, zumal auch Nikolaos, 
abgesehen von seinem illustren Vater, sich durchaus einen eigenen Namen 
zu jener Zeit in Westeuropa gemacht hatte und über die damaligen in-
tellektuellen Debatten dort informiert war (z.B. über die “Querelle des 
Anciens et des Modernes”),110 auch wenn er manchmal eine kritische 
Stellung dazu eingenommen hatte.111

Ein weiteres, damit verbundenes Rätsel betrifft das Schweigen der 
Familie Mavrokordatos über die Alexandros zugewiesene Ehre, in die 
Leopoldina aufgenommen zu werden. Es ist höchst unwahrscheinlich, 
dass Nikolaos nichts davon wußte oder zumindest nichts davon gehört 
hatte. Sowohl er als auch andere Mitglieder der Familie hatten star-
ke intellektuelle Interessen, und so eine Auszeichnung war für das Bild 
der gesamten Familie nach außen von immenser Bedeutung. An dieser 
durch die Aufnahme in die Leopoldina hervorgegangenen Ehre konnte 
die gesamte Familie teilhaben und sie stellte deren Gelehrsamkeit unter 
Beweis, die sogar im Ausland Anerkennung fand und die Nikolaos auf 
geradezu ideale Weise fortgesetzt hatte. Angesichts der engen Beziehun-
gen des Nikolaos zu seinem Vater ist eine Unkenntnis über diese Tatsache 
eigentlich auszuschließen. Im Grunde genommen war die Mitgliedschaft 
des Mavrokordatos in der Leopoldina auch kein Geheimnis. Sein Name 
war ohnehin in den Katalogen der Mitglieder der Akademie aufgelis-
tet, die in den offiziellen Publikationen der Akademie bereits seit den 
1690er Jahren regelmäßig erschienen.112 Es gab nämlich veröffentlichte 
Beweise für diese Auszeichnung, die jeder damalige Bibliophil wie auch 
Nikolaos hätte nachlesen können (falls er nicht von seinem Vater dar-
über bereits informiert worden war). Auch über seine vielen Kontakte 
zu westeuropäischen Gelehrten hätte Nikolaos von dieser Mitgliedschaft 

109. Le Clerc, Bibliothèque Ancienne et Moderne, Bd. 15, Amsterdam 1721, 
S. 89.

110. Dazu Jacques Bouchard, “Ὁ Νικόλαος Μαυροκορδάτος καὶ ἡ διαμάχη τῶν 
ἀρχαίων καὶ τῶν νεωτέρων”, in: Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), 
Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, S. 68–83.

111. Dazu Jacques Bouchard, “Nicolas Mavrocordatos, censeur de la Répu-
blique des Lettres”, in: Σύγκριση/Comparaison 12 (2001), S. 29–33. 

112. Siehe oben Fußnote 3.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 81

informiert worden sein müssen. Im Familienarchiv der Mavrokordati 
müssten ohnehin manche Indizien seiner Mitgliedschaft in der Leopol-
dina existiert haben. In seinen Publikationen scheint Nikolaos darüber 
zu schweigen, aber vielleicht könnte der noch zu publizierende Κatalog 
seiner Bibliothek mehr Licht in den gesamten Themenkomplex bringen. 

Ein ähnliches Schweigen darüber läßt sich bei den übrigen Mit-
gliedern und Nachfahren der Mavrokordatos-Familie beobachten. Sehr 
charakteristisch ist der Fall des bereits erwähnten gelehrten Fürsten der 
Walachei und der Moldau Konstantinos Mavrokordatos, der eine Genea-
logie der Familie Σειρὰ τοῦ γένους τῶν Μαυροκορδάτων aus dem Jahre 
1742 hinterlassen hat. Er hatte dort, unter anderem, über die diploma-
tische Mission seines Großvaters Alexandros von 1688 bis 1692 gespro-
chen, ohne jedoch seine Aufnahme in die Leopoldina zu erwähnen.113 
Dass Konstantinos auch nichts davon wußte oder nie gehört hatte, ist 
ebenfalls höchst unwahrscheinlich. Was noch interessant ist: Sowohl Ni-
kolaos als auch Konstantinos pflegten hinsichtlich ihres berühmten Vor-
fahren eine geradezu “hagiographische” Überlieferung und lobten ihn 
übermäßig. Die Auszeichnung durch die Aufnahme in die Leopoldina 
hätte ohne Zweifel diesem postumen Bild des Großdragomanen sehr 
dienlich sein können. Eine ähnliche Darstellung des Mavrokordatos be-
trieb auch der bereits erwähnte Iakovos Manos der Argeios, der mit der 
Familie Mavrokordatos über lange Zeit sehr eng verbunden war. In sei-
ner bereits erwähnten Trauerrede für Mavrokordatos beschrieb er sehr 
ausführlich seine vielen Talente und seine Verdienste in allen möglichen 
Bereichen. Er sprach unter anderem von der Bewunderung der “Europä-
er” ihm gegenüber, doch er verschwieg seine Aufnahme in die Leopoldi-
na, von der er auch sicherlich wußte oder zumindest gehört haben sollte.

Von den ersten Generationen der Mavrokordati an und dem mit der 
Familie verbundenen Umfeld scheint die Zugehörigkeit zur Leopoldina 
absichtlich verschwiegen worden zu sein. Später geriet es offensichtlich 
in Vergessenheit und wurde von den Nachfahren der Familie nicht er-
wähnt oder völlig ignoriert. Der bereits erwähnte und gelehrte Georgios 
A. Mavrokordatos im 19. Jahrhundert, der eigentlich viel über die Fa-
milie wußte, erwähnt diese Auszeichnung in seiner Biographie von Alex- 
andros Mavrokordatos nicht. Dies geschah nicht zufällig. Hätte er davon 

113. Dazu Legrand, Généalogie des Maurocordato (1886), S. 12–13.



82	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

gewußt, dann würde er sicherlich eine solche wertvolle Information zu 
Ehren seines Vorfahren nicht verschwiegen haben. In jedem Fall gab es 
bereits zu jener Zeit einige zugängliche westeuropäische Quellen zur Ge-
schichte der Leopoldina, die von der Mitgliedschaft des Mavrokordatos 
in der Akademie eindeutig berichteten. Eine bloße bibliographische Un-
tersuchung hätte also das ganze Thema wiederum in den Mittelpunkt der 
Forschung zu Mavrokordatos rücken können, und auf diese Weise würde 
man die ganze Geschichte ohne große Mühe rekonstruieren. 

Es bleibt also zu untersuchen, worauf dieses Schweigen, insbeson-
dere zu Alexandros’ Lebzeiten und in den ersten Dekaden nach seinem 
Tod, zurückzuführen ist. Wir hatten bereits diskutiert, dass Alexandros 
selbst viele Gründe hatte, diese ihm zugewiesene Ehre geheimzuhalten, 
insbesondere gegenüber den Osmanen. Warum aber geschieht so etwas 
bei den oben erwähnten Nikolaos, seinem Sohn, und Konstantinos, sei-
nem Enkel, nach dem Tod von Alexandros, sowie bei deren Umfeld? 
Vermutlich verbirgt sich eine gewisse Absicht dahinter, doch darüber 
können wir momentan nur spekulieren. Seine Nachfahren hatten sicher-
lich andere Gründe als Alexandros gehabt, darüber zu schweigen, die 
in aller Wahrscheinlichkeit mit ihrer jeweiligen Herrschaft als Fürsten 
der Walachei und der Moldau bzw. mit ihren politischen Interessen und 
Ambitionen zusammenhingen. Es ist bekannt, dass solche Herrschafts-
posten im phanariotischen Umfeld unter den betroffenen Familien sehr 
hart und erbarmunsglos umkämpft wurden und die damit verbundenen 
Feindschaften und Intrigen hochkochen konnten, was zu gegenseitigen 
Anschuldigungen bei der Hohen Pforte führte. Dass die Familie der 
Mavrokordati viele Gegner und Feinde in diesem Kontext hatte, ist be-
reits bekannt, was dazu führte, dass die Herrschaft über die Donaufürs-
tentümer ständig im Wechsel war. Vielleicht befürchteten sie, dass die 
Mitgliedschaft des Mavrokordatos in der Leopoldina, die vom Groß-
dragomanen selbst im Rahmen seiner persönlichen Geheimdiplomatie 
verschwiegen worden war, von ihren Gegnern und Feinden dahinge-
hend benutzt werden könnte und zwar als Zeichen der Untreue und 
der Nicht-Zuverlässlichkeit des Großdragomanen gegenüber der Hohen 
Pforte. Ließ sich doch der Vorwurf konstruieren, dass er in einer für 
das Osmanische Reich kritischen Zeit persönliche Interessen zu seinen 
Gunsten verfolgt und mit den damaligen Feinden der Osmanen koope-
riert habe. All dies hatte das Potential, in den Augen der Osmanen einen 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 83

Schatten auf das Bild der Mavrokordati-Dynastie zu werfen und diver-
se negative Auswirkungen zu erzeugen, auch wenn in späteren Zeiten. 
Dieser Interpretationsvorschlag ist aber nur eine Vermutung, die jedoch 
als Arbeitshypothese zum turbulenten politischen Kontext der damaligen 
Epoche gut passt und sinnvoll erscheint.   

 
Zum Porträt von Mavrokordatos in der Leopoldina

Werfen wir nun einen näheren Blick auf das eingangs erwähnte Porträt 
des Alexandros Mavrokordatos, das als Schwarz-Weiß-Fotografie in 
der Akte des Phanarioten aus der Leopoldina überliefert ist. Es zeigt ihn 
mit langem weißen Bart (im vorangeschrittenen Alter?) und zwar nicht 
in der Robe eines osmanischen Staatsbeamten, sondern mit schwarzem 
Umhang/Mantel und Barrett im Habitus eines (westeuropäischen) Na-
turforschers. Man sieht ihn mit zwei Glasbehältern bzw. Destillations-
instrumenten (am Wahrscheinlichsten darunter ein Destillationskolben) 
hantieren und mit der Rechten auf Pflanzen, Blumen und Früchte (unter 
anderem einen Granatapfel) hindeuten. Eventuell zeigt es den Griechen 
bei der Herstellung von Pharmazeutika. Für unseren Zusammenhang 
am interessantesten ist ein bestimmtes Detail dieses Porträts: Das an ei-
ner Kette um den Hals getragene Medaillon, dessen Inschrift (“Alex- 
ander Magnus” – in Großbuchstaben) und dessen geprägtes Münzbild 
(der Kopf des antiken makedonischen Königs) gut erkennbar sind. Wie 
bereits erwähnt, war dies genau das Cognomen mit dem Mavrokordatos 
in der Leopoldina aufgenommen worden war. 

Es ist unklar, wann und wo das Porträt entstanden ist, in dem folg-
lich nicht bloß der wissenschaftliche Rang und die Expertise des Ma- 
vrokordatos als ἰατροφιλόσοφος visualisiert wird, sondern auch seine 
Mitgliedschaft in der gelehrten Gesellschaft der Leopoldina. Woher 
stammt aber die heute im Archiv der Leopoldina zu findende Foto-
grafie? Ohne Zweifel ist sie ein Produkt moderner fotomechanischer 
Reproduktionsmöglichkeiten. In aller Wahrscheinlichkeit wurde sie ge-
mäß einem originalen Gemälde oder einer entsprechenden Zeichnung 
angefertigt, in denen Mavrokordatos auf diese Weise abgebildet worden 
war. In der Matrikelmappe des Mavrokordatos in der Leopoldina gibt es 
zunächst keine Auskünfte über die Herkunft der Fotografie. Trotzdem 



84	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

können wir versuchen, Antworten auf die Fragen und Rätsel rund um 
das Porträt und die Fotografie zu finden. 

Zuerst sei erwähnt, dass dieses Porträt von Mavrokordatos in der 
ihm gewidmeten Forschung überwiegend unbekannt geblieben und 
nicht näher untersucht worden ist.114 Im Gegensatz dazu kursiert ein 
anderes und viel bekannteres Porträt von ihm, das aus verschiedenen 
Anlässen zumindest seit dem 19. Jahrhundert115 immer wieder bis heute 
reproduziert wird und das heutzutage reichlich mit Suchmaschinen im 
Internet zu finden ist.116 Es handelt sich um ein Bild des Mavrokordatos 
in jüngeren Jahren und zeigt ihn, wie er eine Kopfbedeckung und einen 
kurzen Bart trägt. Woher stammt aber dieses populäre Porträt von Ma- 
vrokordatos? Eine Antwort darauf liefert der bereits erwähnte Nach-
fahre des Mavrokordatos selbst, nämlich der gelehrte Sammler und His-
toriker Georgios A. Mavrokordatos (1839-1902), ein Kosmopolit des 
19. Jahrhunderts, der in mehreren europäischen Städten lebte.117 Die-
ser hatte unter anderem eine Biographie von Alexandros Mavrokorda-
tos verfasst, die jedoch anonym in der bereits erwähnten Edition seines 
Briefwechsels durch Theagenis Livadas 1879 erschienen ist. In dieser 
Biographie wird zwar über die Aufnahme des Mavrokordatos in die 
Leopoldina nichts erwähnt, doch zu Beginn dieses Buches gibt es einen 
Kupferstich mit diesem bekannten Porträt von Mavrokordatos, wobei 
später Georgios A. Mavrokordatos dessen genaue Provenienz erläutert: 
“Τὴν ἔντευξιν ταύτην τοῦ ἐκλέκτορος πρὸς τοὺς δύο πρέσβεις, λαβοῦσαν 
χώραν ἐν Βελιγραδίῳ, ἐν τῇ ἐπαύλει τοῦ σουλτὰν Μαχμούτ, παρίστησιν 

114. Ohne Informationen zur Provenienz oder zur Überlieferung anzugeben, ist 
das Porträt auch abgedruckt in Kaiser / Völker, “Die ersten rumänischen Kontakt-
nahmen”, S. 181.

115. Siehe, zum Beispiel, K.P. Argyropoulos, “Ἀλέξανδρος Μαυροκορδάτος. Ὁ 
ἐξ ἀπορρήτων”, in: Πανδώρα 5 (1854-1855), S. 42–45, hier S. 43. Siehe auch “Per-
sonnages célèbres de l’Orient: Alexandre Mavrocordato”, in: Magasin pittoresque 26 
(1858), S. 361–363, hier S. 362; Sturdza, L’Europe orientale, Fig. 3; Camariano, 
Alexandre Mavrocordato, Planche II.

116. Siehe, zum Beispiel, URL:https://commons.wikimedia.org/w/index.php?se
arch=Alexander+maurokordatos&title=Special:MediaSearch&go=Go&type=image 
und URL: https://de.wikipedia.org/wiki/Alexandros_Mavrokordatos_(Dragoman).

117. Zu ihm, siehe Nikas Polychronopoulos-Kladas, Γεώργιος Ἀλεξ. Μαυρο-
κορδάτος (1839-1902). Ὁ σχολιαστής, ὁ ἱστοριοδίφης, ὁ συλλέκτης. Μελέτη τῆς ἀλ- 
ληλογραφίας του, Athen 1996.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 85

ἡ ἐν τῷ μεγάρῳ τοῦ Schleissheim, πλησίον τοῦ Μονάχου, μεγάλη εἰκὼν 
τοῦ τότε ἀκμάσαντος ζωγράφου I. Amigoni, ἐξ ᾗς ἐλήφθη ἡ τοῦδε τοῦ 
τεύχους προτεταγμένη χαλκογραφία”.118

Auch das bei Livadas abgedruckte Porträt steht folglich in einem 
Zusammenhang mit der in diesem Aufsatz bereits erläuterten diploma-
tischen Mission von Mavrokordatos und Zülfikâr, die sich zunächst in 
Belgrad aufhielten, bevor sie nach Wien zu weiteren Friedensgesprächen 
und zur Audienz beim Kaiser Leopold I. gereist waren. Im Zuge der Ge-
genoffensive nach der gescheiterten Eroberung Wiens 1683 war es den 
kaiserlichen Truppen am 6. September 1688 gelungen, die strategisch 
bedeutsame Stadt Belgrad zu erobern, die seit 1521 unter osmanischer 
Kontrolle stand –sie wurde aber 1690 wieder von den Osmanen zurück-
erobert. Dieser zwischenzeitliche Erfolg ereignete sich unter der Füh-
rung von Maximilian II. Emanuel (1662-1726, reg. 1679-1726), dem 
Kurfürsten von Bayern, der wegen seiner blauen Uniformjacke auf dem 
Schlachtfeld als “Blauer Kurfürst/König” in die Geschichte eingegangen 
ist. Der Kurfürst war ein wichtiger Befehlshaber der Heiligen Liga eu-
ropäischer Mächte gegen das Osmanische Reich im Rahmen des “Großen 
Türkenkrieges” (1683-1699), der sich als Feldherr in kaiserlichen Diens-
ten einen Namen machte.119 Die osmanische Gesandschaft unter Mavro-
kordatos und Zülfikâr traf sich 1688 wenige Tage nach der Eroberung 
der Stadt mit dem Kurfürsten in Belgrad in dessen Feldlager und aus 
diesem Treffen entstand später ein relevantes Gemälde, das als Teil eines 
breiteren Bilderprogramms an die Ereignisse jener Zeit erinnern sollte. 

Dieses Gemälde wurde vom neapolitanischen Hofmaler und Fres-
kant Jacopo Amigoni (1682-1752) angefertigt, einem Hauptmeister des 
venezianischen Rokokos, der seinen Stil auch in Süddeutschland be-
kannt machte, nachdem er vom besagten bayerischen Kurfürsten an-

118. [Mavrokodratos], “Βίος Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου”, S. qς΄, Anm. 1.
119. Ausführlich dazu Ludwig Hüttl, Max Emanuel. Der Blaue Kurfürst, 

1679–1726. Eine politische Biographie, München 19763; Winfried Gold, Das Zeit-
alter Max Emanuels und die Türkenkriege in Europa 1683-1687, München 19902; 
Marcus Junkelmann, Kurfürst Max Emanuel von Bayern als Feldherr, München 
2000; János J. Varga, “Die Beteiligung Kurbayerns und des fränkischen Reichs-
kreises am Großen Türkenkrieg 1683-1699”, in: Ungarn-Jahrbuch. Zeitschrift für 
interdisziplinäre Hungarologie 27 (2004), S. 321–329; Marcus Junkelmann, Max 
Emanuel. Der “blaue König”, Regensburg 2018.



86	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

gestellt worden war. Er gilt unter anderem als der vielleicht wichtigste 
Künstler des Neuen Schlosses in der Schlossanlage Schleißheim (Ge-
meinde Oberschleißheim im Landkreis München), wo er zwischen 1721 
und 1725 arbeitete. Sein Hauptwerk im Neuen Schloss ist die Wandge-
staltung des Viktoriensaals (der auch als Speisesaal diente), der zwischen 
1723 und 1725 eingerichtet wurde und von Riesengemälden geprägt 
ist, die an die siegreichen Türkenschlachten des Bauherrn erinnern.120 
Über dem Kamin im Viktoriensaal befindet sich im Prunkrahmen ein 
monumentales Gemälde (Öl, Leinwand, Freskomalerei) mit dem Titel 
“Max II. Emanuel empfängt eine türkische Gesandtschaft im Lager von 
Belgrad im Jahre 1688”.121 Eine Ölskizze (66 x 48 cm) mit derselben 
Szene, die als Muster für dieses große Gemälde diente, wurde auch von 
Amigoni 1723 angefertigt und befindet sich heute im Bayerischen Natio
nalmuseum in München (Saal 33) als Leihgabe der Bayerischen Staats-
gemäldesammlungen (Inventar-Nr. L BStGS 2982).122 Beide Kunst-
werke zeigen das obengenannte Treffen der osmanischen Delegation mit 
dem bayerischen Kurfürsten in Belgrad. In diesem Gemälde werden 
ausdrücklich im Vordergrund (links) der Kurfürst sowie (rechts) Ma-
vrokordatos und Zülfikâr als gegenüber Sitzende malerisch dargestellt 
–der Kurfürst auf einem Armlehnstuhl symbolisch eine höhere Position 
einnehmend als die beiden anderen, die auf Kissen auf dem Boden sit-
zen und die etwas demütiger zu agieren scheinen. So eine symbolische 
Inszenierung war aber gezielt und typisch in solchen Gemälden, um die 
Autorität der westeuropäischen Herrscher zu erhöhen. In jedem Fall war 
die Armee der Heiligen Liga zu jener Zeit sehr erfolgreich gegen die Os-
manen, weshalb diese Macht- und Überlegenheitsposition im Gemälde 
entsprechend wiedergegeben wird. Das obenerwähnte populäre Porträt 
von Mavrokordatos stammt eindeutig aus diesem Gemälde. 

Da dieses Gemälde erst zu Beginn der 1720er Jahre von Amigo-

120. Siehe URL: https://www.schloesser-schleissheim.de/deutsch/neu_schl/
raum04.htm.

121. Siehe URL: http://enzyklopaedie-islam.de/bildergalerien/m/max_II_ema 
nuel_empfaengt_eine_tuerkische_gesandtschaft/max_II_emanuel_empfaengt_eine_
tuerkische_gesandtschaft_bildergalerie.htm.

122. Siehe URL: https://www.kunstbeziehung.de/work.php?sd%5BwCode%5
D=5d9c47444f1c6.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 87

ni angefertigt wurde, ist es nicht bekannt, ob seine Motive völlig oder 
teilweise fiktiv waren oder ob sie auf irgendwelchen früheren Zeich-
nungen basierten. In jedem Fall bezieht sich das Gemälde auf ein Er-
eignis von 1688, wobei die Hauptpersonen der osmanischen Delegation 
inzwischen schon lange gestorben waren. Dieses Gemälde wurde übri-
gens in späterer Zeit gelegentlich falsch zugeordnet und zwar als Dar-
stellung des Friedenskongresses von Karlowitz (1699).123 Es handelt 
sich jedoch unmissverständlich um die bereits erwähnte frühere diplo-
matische Initiative, bei der der bayerische Kurfürst eine wichtige Rolle 
gespielt hatte. Ohnehin waren die Gemälde im Viktoriensaal ihm und 
seinen politisch-militärischen Aktivitäten, insbesondere seinen siegrei-
chen Schlachten gegen die Osmanen, gewidmet. Für unsere Zwecke ist 
es zunächst wichtig, dass dieses später populär gewordene Porträt von 
Mavrokordatos ursprünglich aus diesem Gemälde von Amigoni aus den 
frühen 1720er Jahren stammt.124  

Das genannte Porträt ist jedoch nicht das einzige des Mavrokorda-
tos, das überliefert ist. Beispielsweise gibt es ein weiteres von ihm in der 
Sala dei Quaranta (Saal der Vierzig) im Palazzo del Bo in Padua (seit 
1493 der Sitz der Universität von Padua), an jenem Ort nämlich, an 
dem Mavrokordatos Medizin studiert hat. Der Saal, der zwischen 1938 
und 1942 im Rahmen einer Renovierung des Bo-Palastes entstanden 
ist, wurde nach den Wandgemälden von vierzig illustren ausländischen 
Studenten aus ganz Europa benannt, die zwischen dem 13. und dem 19. 
Jahrhundert an der Universität Padua studierten.125 Darunter sind man-
che Griechen zu finden, wie auch unser Mavrokordatos, der hier nach 
dem Modell eines Renaissance-Mannes dargestellt wird. Jedoch ist dieses 
Porträt das Werk eines modernen Künstlers (Gian Giacomo Dal Forno, 
1909-1989) und rein fiktiv,126 daher kann es nicht als Basis für weitere 
Vergleiche genommen werden.

123. So, zum Beispiel, Sturdza, L’Europe orientale, Fig. 1 (zu Beginn des Bu-
ches); Camariano, Alexandre Mavrocordato, Planche IV.

124. Vgl. Legrand, Généalogie des Maurocordato (1886), S. x.
125. Dazu Giorgio Zanchin, “La Sala dei Quaranta nel Palazzo del Bo à Pa-

dova / Hall of the Forty in the Bo Palace in Padua, Italy”, in: AMHA – Acta medi-
co-historica Adriatica 5/1 (2007), S. 9–20.

126. Siehe dazu URL: https://phaidra.cab.unipd.it/detail/o:356916?mycoll=o: 
329651.



88	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Es gibt jedoch ein weiteres Porträt von Mavrokordatos, das heute 
leider nicht im Original erhalten ist, das jedoch mit dem in der Leopoldi-
na erhaltenen Foto von ihm teilweise vergleichbar wäre. Es handelt sich 
hierbei um ein Porträt aus dem Kloster Vǎcǎreşti, das ab 1716 von Niko-
laos Mavrokordatos, dem Sohn des Alexandros und dem ersten phanario- 
tischen Fürsten der Walachei (21. Januar 1716 – 25. November 1716 
und März 1719 – 3. September 1730) errichtet worden ist. Leider fiel 
die ganze Klosteranlage der Politik Nicolae Ceausescus zum Opfer und 
wurde 1986 abgerissen.127 Das Kloster war der Heiligen Dreifaltig-
keit geweiht und befand sich in der Nähe von Bukarest, südöstlich der 
Stadt, auf einem weiten Feld auf dem Vǎcǎreşti-Hügel, einem Teil des 
Bukarester Hügellandes. Der Stifter wünschte sich, dass das grandiose 
klosterliche Ensemble mehrere Funktionen erfüllen sollte; unter anderem 
sollte es dem Gedächtnis an die gesamte Mavrokordatos-Familie dienen. 
Im Zentrum des Klosterkomplexes gab es eine große, architektonisch wie 
künstlerisch sehr imposante Kirche, die im September 1724 eingeweiht 
worden ist. Auch der große Pronaos (Narthex) dieser Kirche war sehr 
schön und vielfältig gestaltet. An der Wand vor dem Eingang in den 
Hauptraum der Kirche gab es großformatige Bilder der Familie Ma-
vrokordatos: auf der linken Seite –unter anderem– diejenigen von Ni-
kolaos Mavrokordatos zusammen mit seiner Frau Smaragda und seinen 
Kindern; auf der rechten Seite –unter anderem– diejenigen von Alex
andros Mavrokordatos und seiner Frau Sultana. Diese Abbildungen 
sind bekannt und in der Mavrokordatos-Forschung bereits publiziert 
worden.128 Das Interessanteste für unseren Zusammenhang ist hierbei, 
dass das Porträt von Vǎcǎreşti sich mit demjenigen aus der Leopoldina 
ähnelt, insbesondere was das äußere Aussehen des Alexandros Mavro-
kordatos angeht (z.B. der lange weisse Bart). 

Es stellt sich demzufolge zwangsläufig die Frage, inwiefern das 
Porträt aus der Leopoldina in der Tat ein mehr oder weniger getreues 
Bild des Großdragomanen darstellt. Noch offen bleibt zudem die Frage, 

127. Dazu Gheorgh Leahu, Distrugerea Mǎnǎstirii Vǎcǎreşti, Bukarest 1996; 
Octavian-Dumitru Marinescu, Mǎnǎstirea Vǎcǎreşti din Bucureşti, de la origini 
pânǎ astǎzi, Bukarest 2012.

128. Siehe, zum Beispiel, Sturdza, L’Europe orientale, Fig. 4 und Fig. 31; Ca-
mariano, Alexandre Mavrocordato, Planche III.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 89

von welchem möglichen Original das Foto aus der Matrikelmappe des 
Griechen in der Leopoldina gemacht worden ist. Einen interessanten 
Verweis hierfür liefert der bereits erwähnte griechische Medizinprofessor 
Spyridon Dontas aus den 1940er Jahren, der ebenfalls Mitglied die-
ser Akademie wurde und als Mitglied über ihre Aktivitäten durch ihre 
Rundschreiben informiert wurde. So erfuhr er aus einem solchen News-
letter, dass das Stadtarchiv Würzburg sich an die Leopoldina gewandt 
hatte und zwar mit dem folgenden Anliegen: Es ging um die Stiftung 
Juliusspital Würzburg, ein großes und imposantes historisches Baukom-
plex, das eine Gründung des Würzburger Fürstbischofs Julius Echter 
von Mespelbrunn (1545-1617) war und dessen Kernstück das Julius-
spital war.129 Im Büro des Leiters dieses Krankenhauses befand sich ein 
Ölgemälde aus dem 17. Jahrhundert eines unbekannten Mannes, der 
unter anderem eine goldene Kette mit einem ebenfalls goldenen Medail-
lon trug, auf dem der Name “Alexander Magnus” stand. Angesichts der 
im Ölgemälde abgebildeten Instrumente und Produkte vermutete man, 
dass die abgebildete Person ein Naturforscher oder ein Chemiker war. 
Die Beschreibung des Bildes von Dontas passt hundertprozentig zu dem 
in der Leopoldina erhaltenen Schwarz-Weiß-Foto von Mavrokordatos. 
Dontas berichtet also vom Originalbild, von dem in aller Wahrschein-
lichkeit das Foto gemacht wurde, das das Würzburger Stadtarchiv an 
die Leopoldina sandte und sich heute in der Matrikelmappe der Mavro-
kordatos dort befindet. 

Man wollte also auf Würzburger Seite wissen, wer die Person auf 
dem Ölgemälde war. Selbstverständlich war die Identifizierung nicht 
schwierig. Die Leopoldina hatte im eigenen Archiv recherchiert und 
die genauen Informationen zur Identität der abgebildeten Person ge-
funden, nämlich Alexandros Mavrokordatos, der mit dem Cognomen 
“Alexander Magnus” am 1. Dezember 1689 in die Akademie aufge-
nommen worden war. Dontas machte in seinem Exkurs den Vorschlag 
und äußerte schließlich den Wunsch, dass die Akademie Athen oder 
eine andere griechische Institution (z.B. das Ethnologische Museum oder 

129. Dazu, unter anderem, Alfred Wendehorst, Das Juliusspital in Würzburg. 
I: Kulturgeschichte, Würzburg 1976; Friedrich Merzbacher, Das Juliusspital in 
Würzburg. II: Rechts- und Vermögensgeschichte, Würzburg 1979; Josef Kern, Das 
Juliusspital in Würzburg, Würzburg 1999. 



90	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

die Nationalpinakothek) Kontakt zum Juliusspital aufnehmen sollten, mit 
dem Ziel, dieses Ölgemälde geschenkt zu bekommen oder gegebenenfalls 
käuflich zu erwerben. Für die deutsche Seite habe es –so Dontas– nur 
künstlerischen Wert, für die griechische Seite aber ginge es eigentlich um 
einen Nationalschatz von großem Wert.130 

Dontas war ordentliches Mitglied der Akademie Athen, und diese 
Informationen sind in einer Mitteilung zu finden, die er während der 
Akademie-Sitzung vom 14. Oktober 1943 öffentlich präsentierte, ob-
wohl der dazugehörende Aktenband der Akademie erst im Jahre 1950 
veröffentlicht wurde. Wir wissen also nicht, wann genau diese oben ge-
schilderte Kommunikation zwischen der Leopoldina und dem Stadtar-
chiv Würzburg stattfand. War es mitten im Zweiten Weltkrieg oder 
vielleicht etwas früher, d.h. gegen Ende der 1930er Jahre? All dies 
könnte zunächst das Thema einer weiteren Untersuchung werden, auch 
um zu erfahren, auf welche Weise und über welche Kanäle dieses Ölge-
mälde schließlich nach Würzburg gelangte und ob es heute noch erhal-
ten ist, entweder in Würzburg oder anderswo –vorausgesetzt es ist nicht 
dem Zweiten Weltkrieg zum Opfer gefallen. In jedem Fall macht diese 
Geschichte unmissverständlich deutlich, woher das Schwarz-Weiß-Fo-
to von Mavrokordatos in der Leopoldina stammt und worauf es sich 
bezieht. Auch wenn die Hintergründe der Anfertigung dieses Origi-
nalgemäldes noch nicht bekannt sind, ist davon auszugehen, dass dieses 
Porträt das älteste und zuverlässigste ist, das wir von Mavrokordatos 
überhaupt haben und das in Verbindung mit seiner Aufnahme in die 
Leopoldina am 1. Dezember 1689 zu betrachten ist. Dieses Datum kann 
sicherlich als terminus post quem für die Entstehung dieses Ölgemäldes 
betrachtet werden, das in aller Wahrscheinlichkeit entweder zwischen 
1690 und 1692 oder zumindest im Laufe der 1690er Jahren gemalt sein 
muss. Vielleicht entstand es auch im breiteren Zusammenhang mit den 
Verhandlungen um den Karlowitzer Friedenskongreß, bei dem Ma- 
vrokordatos auf osmanischer Seite die Schlüssellrolle spielte. In diesem 
Rahmen ist es möglich, dass seine Kontakte zur Leopoldina erneuert 
wurden, was unter anderem zur Anfertigung dieses Ölgemäldes führte. 
Die obenerwähnte Datierung des Ölgemäldes seitens des Würzburger 
Stadtarchivs aus dem 17. Jahrhundert sowie die obigen Ausführungen 

130. Dontas, “Δημήτριος Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδᾶτος”, S. 224–225.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 91

sprechen dafür, dass dieses Porträt eigentlich aus der letzten Dekade 
dieses Jahrhunderts stammen sollte. In jedem Fall spricht dieses Porträt 
für sich schon Bände, was das “Self-fashioning” des Abgebildeten und 
dessen Zugehörigkeitsgefühl im Hinblick auf die Respublica litteraria 
Europas zu jener Zeit anbelangt. 

Mavrokordatos als Erster: Osmanische Griechen in europäischen 
gelehrten Gesellschaften

Als Ausblick sei noch auf einen weiteren Aspekt hingewiesen, nämlich 
auf Mavrokordatos’ Vorreiterrolle für eine längere Reihe von Griechen 
aus dem Osmanischen Reich, die mit gelehrten Zirkeln, Universitäten, 
Gesellschaften, Societäten und Akademien im Alten Reich in Verbin-
dung standen oder deren Mitglieder wurden. Mavrokordatos war ohne-
hin eine ungewöhnliche und herausragende Persönlichkeit und ein Ver-
treter der “Frühaufklärung” im griechischen Raum unter osmanischer 
Herrschaft, daher wurde er sowohl von griechischen als auch von europä-
ischen Gelehrten generell zu jener Zeit gelobt. Der Woiwode von Moldau 
und Universalgelehrte Dimitrie Cantemir (1673-1723), der 1714 auch 
Mitglied einer Akademie, nämlich der Brandenburgischen Societät der 
Wissenschaften in Berlin, wurde,  hatte ihn folgendermaßen beschrie-
ben: “A man so well known to all Europe, that there is no occasion to give 
a long history of his life”.131 All dies geschah trotz Cantemirs Rivalität 
zu dessen Sohn, Nikolaos.132 Der Sekretär des Letzteren und ebenfalls in 
Padua ausgebildete Arzt, Demetrios Procopiou (Pamperis) aus Moscho-
polis, der 1721 einen prosopographischen Überblick über die gelehrten 
Griechen des früheren Jahrhunderts sowie seiner eigenen Epoche ver-
fasste,133 sprach sehr lobend von Mavrokordatos und dessen Fähigkeiten 

131. Dimitrie Cantemir, Historian of South East European and Oriental Civi-
lizations. Extracts from «The History of the Ottoman Empire», hrsg. von Alexandru 
Duţu und Paul Cernovodeanu, Bukarest 1973, S. 277.

132. Dazu Tudor Dinu, Dimitrie Cantemir şi Nicolae Mavrocordat. Rivalitǎţi 
politice şi literare la începutul secolului XVIII, Bukarest 2011.

133. Dazu Nikos K. Psimmenos, “Ἡ «Ἐπιτετμημένη Ἐπαρίθμηση» τοῦ Δη-
μητρίου Προκοπίου ὡς πηγὴ γνώσης τῆς νεοελληνικῆς φιλοσοφίας”, in: Ἠπειρωτικὰ 
Χρονικὰ 24 (1982), S. 204–248. Der Bericht wurde in der Bibliotheca Graeca (Bd. 



92	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

sowie vielfältigen Leistungen. Insbesondere hob er seinen Beitrag für die 
Erneuerung des Wissens bei den damaligen Griechen hervor, was die 
neuen bahnbrechenden Ideen und Erkenntnisse aus Westeuropa anbe-
langte.134 Interessanterweise erwähnte er in einer Fußnote einen eben-
falls sehr ehrenden Bericht über Mavrokordatos des französischen Bota-
nikers und Forschungsreisenden in der Levante Joseph Pitton de Tour-
nefort (1656-1708), der sowohl Mavrokordatos’ medizinische Kenntnisse 
und diplomatische Fähigkeiten als auch seinen vorzüglichen Ruf rühmte, 
den er an den Höfen Europas genoss.135 Ähnliche kürzere Erwähnun-
gen136 oder längere lobende Berichte137 über Mavrokordatos entstanden 
aus der Feder weiterer Griechen in der nachfolgenden Zeit.138 Seine rei-
che Bibliothek wurde ebenfalls gerühmt,139 die in aller Wahrscheinlich-
keit die Basis für die spätere ebenfalls in Europa berühmte Bibliothek 

11, Hamburg 1722, S. 769–808) des Johannes Albert Fabricius auf Griechisch und 
Lateinisch publiziert, erschien aber auch als selbstständiger Sonderdruck aus dem 
obengenannten Band. Zu Procopiou, siehe auch Lazarou, Η ελληνική ιατρική, S. 
307–313. 

134. Demetrii Procopii, Macedonis Moschopolitae, “Ἐπιτετμημένη ἀπαρίθμη-
σις, τῶν κατὰ τὸν παρελθόντα αἰῶνα λογίων Γραικῶν καὶ περί τινων ἐν τῷ νῦν αἰῶνι 
ἀνθούντων. Succincta eruditorum graecorum superioris et praesentis saeculi recensio”, 
in: Johannes A. Fabricius, Bibliotheca Graeca, Bd. XI, Hamburg 1722, S. 774–
776 (Nr. XIV).

135. Ebd., S. 774–775, Anm. *. Tournefort meinte übrigens, dass Mavrokor-
datos, trotz seiner starken Beschäftigung mit der Politik und der Diplomatie, das In-
teresse an der Medizin nicht aufgegeben hatte und dass er die Kontakte zur medizini-
schen Zunft seiner Zeit aufrechterhalten hatte. Dies bestätigen unter anderem unsere 
früheren Ausführungen zum Kontext seiner Aufnahme in die Leopoldina.

136. Konstantinos M. Koumas, “Ἐπίμετρον. Περὶ τῆς εἰς τὴν νεωτέραν Ἑλλάδα 
καταστάσεως τῆς Φιλοσοφίας”, in: Wilhelm Gottlob Tenemann, Σύνοψις τῆς ἱστο-
ρίας τῆς φιλοσοφίας, ins Griechische übersetzt von K. M. Koumas, Wien 1818, S. 
289–296, hier S. 291. 

137. Vgl., zum Beispiel, was der gelehrte Metropolit von Athen Meletios (Mit-
rou) über ihn schreibt in seiner Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, hrsg. von Polyzois Lamba-
nitziotis, Bd. 3, Wien 1784, S. 487. Vgl. auch Dapontes, “Κατάλογος ἱστορικός”, S. 
165–171.

138. Siehe Ἑρμῆς ὁ Λόγιος 8 (1818) 298: “ἀνὴρ σοφώτατος καὶ πολιτικώτατος, 
ἔν τε θεωρίᾳ καὶ πρακτικῇ ἰατρικῇ ἐπιστήμων, καὶ τὴν φιλοσοφίαν πολύς.”

139. Siehe Ἑρμῆς ὁ Λόγιος 1 (1811) 19 und 304, wo die Rede von der “πολύβι-
βλος βιβλιοθήκη” des Alexandros Mavrokordatos ist.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 93

seines Sohnes Nikolaos wurde.140 Seine Aufnahme in die Leopoldina, die 
wir hier erläutert und kontextualisiert haben, scheint aber seinen grie-
chischen Biographen unbekannt geblieben zu sein. In aller Wahrschein-
lichkeit wurde sie aber in manchen Fällen mit Absicht geheimgehalten. 
Der obenerwähnte Procopiou handelte eigentlich im Dienst von Nikolaos 
Mavrokordatos und hatte in seinem Auftrag die Auflistung griechischer 
Gelehrter erstellt. Er müßte also über Mavrokordatos und die Leopol-
dina sicherlich informiert gewesen sein, doch er ließ diesen wichtigen 
Punkt in seinem ausführlichen Lemma zu Mavrokordatos aus. Dies steht 
sicherlich im Zusammenhang mit der Tatsache, dass Nikolaos selbst und 
andere Mitglieder der Familie die Beziehungen ihres illustren Vorfahren 
zur Leopoldina, wie bereits erläutert, komplett verschwiegen hatten. 

Mavrokordatos war übrigens nicht der einzige Grieche, der in die 
Leopoldina aufgenommen wurde. Später, am 22. Dezember 1725, wurde 
der Arzt Michael Schendo(s) oder Schendus van der Beck (1691-1737) 
“aus Makedonien, Medikus in Petersburg”141 mit dem Cognomen “Cri-
todemus I.” unter der Nummer 385 in die Leopoldina aufgenommen.142 
Er hatte ebenfalls in Padua Medizin studiert und 1713 den Doktortitel 
erhalten. Es handelt sich um eine recht abenteuerliche Persönlichkeit, die 
einen guten internationalen Ruf genoss, in mehreren Ländern lebte und 
arbeitete (zuletzt in Russland) und mit Mavrokordatos’ Sohn Nikolaos in 
einen großen Konflikt geraten war, dessen Leibarzt er zeitweilig war.143 

140. Dazu Miltos Pechlivanos, “Bibliothoiconomy: Greek homines novi in the 
Ottoman Tulip Era”, in Nora Schmidt / Nikolas Pissis / Gyburg Uhlmann (Hrsg.), 
Wissensoikonomien. Ordnung und Transgression vormoderner Kulturen, Wiesbaden 
2021, S. 161–177; ders., “Τὰ ἡγεμονικὰ πρότυπα καὶ ἡ «Οἰκονομία τῆς γνώσης»”, 
in: Mavrelos / Symeonidou / Tzelepis / Chouliara (Hrsg.), Ὁ πρώιμος Διαφωτισμός, 
S. 229–247; Miltos Pechlivanos / Nikolas Pissis / Kostas Sarris (Hrsg.), Bibliotheca 
vivens, Bde 1-2, Wiesbaden: Harrassowitz (im Erscheinen).   

141. Siehe Protocollum (wie Anm. 6), S. 206–207, 394 und 414.
142. Dazu Büchner, Academiae, S. 530; Neigebaur, Geschichte, S. 210. Siehe 

auch URL: https://www.leopoldina.org/mitgliederverzeichnis/mitglieder/member/
Member/show/michael-schendus-van-der-beck/.

143. Siehe dazu Nikos Mavrelos, “Μιχαήλ Σκένδος – Νικόλαος Μαυροκορδά-
τος: οι αντίπαλοι, και η διακίνηση κειμένων, λογίων και ιδεών στις αρχές του 18ου αιώ- 
να μέσα από έναν λίβελο. Πρόδρομη παρουσίαση”, in: Μικροφιλολογικά 41 (2017), 
S. 3–6; ders., “Ένας περίεργος «έπαινος» για τον Ν. Μαυροκορδάτο: κάποιες πρώ-
τες σκέψεις”, in: Φιλολογική Χίος 12 (2016-2017), S. 85–98.



94	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Am 17. Juli 1726 wurde er auch als auswärtiges Mitglied in die Bran-
denburgische Societät der Wissenschaften (später Königlich Preußische 
Akademie der Wissenschaften, heute Berlin-Brandenburgische Aka-
demie der Wissenschaften/BBAW) aufgenommen.144 Interessanterweise 
hatte Schendos zwei selbstständige Aufsätze im ersten Band der Akten 
der Leopoldina publiziert,145 eine Tatsache, die seine enge Beziehung zur 
dieser Akademie unterstreicht. Unter anderem wirkte er für eine Weile 
als Leibarzt des bayerischen Kurfürsten Maximilian II. Emanuel, den er 
auf seinen europäischen Reisen begleitete146 –der Kurfürst war früher, 
wie bereits erwähnt, mit Mavrokordatos 1688 in Belgrad zusammenge-
troffen. 

Zur Frage: Gab es weitere griechische Mitglieder der Leopoldina? 
Der gelehrte Arzt Anastasios Georgiades-Leukias (1773-1853) aus 
Philippoupolis, später Professor für Medizin an der Universität Athen 
(1837-1847), berichtet, dass er nach dem Abschluss seines Medizinstu-
diums in Jena 1806 unter anderem in eine Hallische Akademie als kor-
respondierendes Mitglied aufgenommen worden war. Dies erwähnte er 
wiederholt in seinen Werken, wie zum Beispiel in der auf Griechisch 
und Lateinisch verfassten und in Paris 1821 erschienenen Πραγματεία 
περὶ τῆς τῶν ἑλληνικῶν στοιχείων ἐκφωνήσεως (“τῆς ἐν Ἅλλη τῶν τῆς 
φύσεως περιέργων [... ] Ἑταίρου Ἀντεπιστέλλοντος / Societatis Naturae 
Curiosorum Halensis […] Socio Correspondento”). Handelt es sich hier-
bei um die Leopoldina? Sein Name findet sich zunächst nicht im Mit-
gliedervereichnis dieser Akademie. In aller Wahrscheinlichkeit handelt 
es sich deshalb um die “Hallische Naturforschende Gesellschaft” oder 
“Naturforschende Gesellschaft zu Halle” (1779-1935), eine von den vie-
len, meistens aus privaten Initiativen in verschiedenen deutschen Städten 
hervorgegangenen “Naturforschenden Gesellschaften” im Zeitalter der 
Aufklärung und zwar im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts.147 Etwas 

144. Dazu URL: https://www.bbaw.de/die-akademie/akademie-historische-as 
pekte/mitglieder-historisch/historisches-mitglied-michael-schendo-van-der-bech-2410.

145. Acta Physico-Medica Academiae Caesareae Naturae Curiosorum exhi-
bentia Ephemerides […] Volumen Primum cum Appendice, Norimbergae 1727, S. 
111–131 und S. 131–149.

146. Zu Schendos, siehe Lazarou, Η ελληνική ιατρική, S. 341–352 (mit weite-
rer Literatur).

147. Dazu Holger Zaunstöck, “Untersuchungen zur Struktur Naturforschender 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 95

Ähnliches gilt wahrscheinlich für einen anderen griechischen Arzt aus 
Epirus, Constantinus Anastasiades Philites (Filiti) (gest. 1834), der in 
Leipzig und Halle studierte und anschließend an der Universität Halle 
im Fach Medizin und Chirurgie 1808 mit der Arbeit De decremento 
altera hominum aetatis periodo seu de marasmo senili in specie: Disser-
tatio Inauguralis Medica promovierte. In dieser Dissertation, die 1808 in 
lateinischer Sprache und 1809 in deutscher Sprache im “Archiv für die 
Physiologie” (Bd. 9, Halle) erschien, wird im Buchtitel Philites unter 
anderem als Mitglied der “Societ. Natur. Cur. Halensis Sodalis” be-
zeichnet. Kaiser und Völker betrachteten ihn als Mitglied der Leopoldi-
na, obwohl sein Name in den Matrikeln der Letzteren nicht auffindbar 
ist, mit dem Argument, dass nicht alle Akademiemitglieder ausnahmslos 
dort aufgelistet wurden.148 Am Wahrscheinlichsten ist es aber, dass er 
der oben genannten naturforschenden Gesellschaft von Halle beigetreten 
war, denn er war damals ein frischgebackener Doktor der Medizin, wo-
hingegen die Leopoldina für gewöhnlich nur bereits etablierte Wissen-
schaftler kooptierte. Es handelt sich also um einen ähnlichen Fall wie bei 
Georgiades-Leukias. Wie dies in den Titeln ihrer Bücher jeweils wie-
dergegeben wird, waren beide interessanterweise zusätzlich Mitglieder 
der “Herzoglichen Societät für die gesamte Mineralogie zu Jena”, an der 
auch Goethe (als deren dritter Präsident seit 1803) und Hegel beteiligt 
waren.149 Abgesehen von diesen beiden etwas unklaren Fällen, wissen 
wir mit Sicherheit, dass weitere Griechen später in die Leopoldina auf-
genommen wurden,150 was sich etwa bis vor kurzem fortgesetzt hat.151

Gesellschaften im 18. Jahrhundert: Die Sozietäten in Halle, Leipzig und Jena”, in: 
Olaf Breidbach / Paul Ziche (Hrsg.), Naturwissenschaften um 1800. Wissenschafts-
kultur in Jena-Weimar, Weimar/Stuttgart 2001, S. 155–175.

148. Kaiser / Völker, “Die ersten rumänischen Kontaktnahmen”, S. 185–187.
149. Dazu Paul Ziche, “Naturforschung in Jena zur Zeit Hegels: Materialien 

zum Hintergrund der spekulativen Naturphilosophie”, Hegel-Studien 32 (1997), S. 
9–40.

150. 1926 wurde beispielsweise der Arzt Marinos Gerulanos (1867-1960) in die 
Sektion “Chirurgie” der Akademie aufgenommen. Zu ihm, siehe Aikaterini Masto- 
raki / Argiris Michalopoulos, “Marinos Gerulanos (1867-1960): Charismatic Greek, 
Surgeon, Humanist and Benefactor”, in: Vesalius 14 (2008), S. 16–22. 

151. So wurde der Medizinprofessor Nektarios Tavernarakis von der Universi-
tät Kreta und Vorsitzender des Aufsichtsrats der “Foundation for Research & Tech-
nology - Hellas (FORTH)” 2019 in die Sektion “Neurowissenschaften” der Leopol-



96	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Wenn man hingegen fokussierter auf die Zusammenarbeit von Grie-
chen mit den im 17. Jahrhundert aufkommenden wissenschaftlichen 
Akademien blickt, deren Aktivitäten transregional und international 
ausgerichtet waren, so stammt ein Paradebeispiel aus dem Umfeld jener 
griechischen Studenten, die über pietistische Netzwerke ins Alte Reich 
gelangt waren. Am 21. Juni 1707 wurde ein solcher griechischer Stu-
dent, der sich in Halle aufgehalten hatte, als auswärtiges Mitglied in eine 
weitere bedeutende Akademie aufgenommen, und zwar in die 1700 von 
Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) und Daniel Ernst Jablonski 
(1660-1741) gegründete und bereits erwähnte Brandenburgische Socie
tät der Wissenschaften. Es handelte sich eigentlich um das erste grie-
chische Mitglied dieser Akademie, dessen Aufnahme auf Vorschlag von 
Jablonski erfolgte,152 der bereits erwähnte Michael Schendos war dann 
das zweite. Die Rede ist von Anastasios Michail (gest. 1725) aus Na-
oussa (daher in Westeuropa oftmals als “Nausios” genannt und bekannt, 
auch als “Macedo”), dem wohl talentiertesten der griechischen Studenten 
in Halle, der später eine bedeutsame Karriere in Rußland machte.153 
Er wurde während seines Hallenser Studienaufenthaltes gezielt vom 
Professor für orientalische Sprachen Johann Heinrich Michaelis (1668-
1738) gefördert und arbeitete sowohl an der Herausgabe von dessen 
Biblia Hebraica (Halle 1720) wie auch an der überarbeiteten Edition 
des neugriechischen Neuen Testaments mit, das auf der Grundlage der 
Editionen des Maximos Kallipolitis oder Kallioupolitis (Genf 1638) und 
des Heinrich Wilhelm Ludolf (London 1703) in Halle im Jahre 1710 
gedruckt wurde. Anastasios Michail schloss nach seiner Abreise aus Hal-
le Aufenthalte am Gothaer Gymnasium Illustre und in Berlin an, wo er 
zum Mitglied der Brandenburgischen Societät der Wissenschaften mit 
dem Namen “Anastasios Micha(e)lis” kooptiert wurde. Im Auftrag der 

dina aufgenommen. Dazu URL: https://www.leopoldina.org/mitgliederverzeichnis/
mitglieder/member/Member/show/nektarios-tavernarakis/.

152. Dazu URL: https://www.bbaw.de/die-akademie/akademie-historische-
aspekte/mitglieder-historisch/historisches-mitglied-anastasios-michaelis-1823.

153. Zu Anastasios Michail, siehe Ulrich Moennig, “Die griechischen Studen-
ten am Hallenser Collegium orientale theologicum”, in: Johannes Wallmann / Udo 
Sträter (Hrsg.), Halle und Osteuropa. Zur europäischen Ausstrahlung des halli-
schen Pietismus (Hallesche Forschungen, 1), Halle 1998, S. 299-329; Saracino, 
Tischgespräche, Wohngemeinschaften, fromme Praktiken, passim.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 97

Berliner Societät verfasste Michail eine Schrift über den Zustand des 
Bildungswesens im griechischen Raum.154 In dieser Schrift würdigt er 
seine früheren Professoren in Halle, Francke, Breithaupt und Michaelis, 
aber auch den Mitbegründer der Berliner Societät Jablonski als weise, 
rechtschaffene Philhellenen.155

Zeitlich bereits in der vorrevolutionären Phase und dem Auf-
schwung der neugriechischen Aufklärung an der Wende zwischen dem 
18. und dem 19. Jahrhundert zu verorten, ist die Aufnahme des Evge-
nios Voulgaris (1716-1806), der sich ebenfalls zu Alexandros Mavro-
koradtos sehr positiv äußerte,156 in die Royal Society in London (1787) 
erwähnenswert. Wie im Falle des Mavrokordatos ein Jahrhundert zu-
vor, waren es Akademiemitglieder, deren Vertrauen und Unterstützung 
Voulgaris genoss, die für ihn in der Royal Society als Fürsprecher auf-
traten. Ein weiterer griechischer Gelehrter, Konstantinos Michail Kou-
mas (1777-1836), wurde zum korrespondierenden Mitglied der Berliner 
Akademie (1819) und der Bayerischen Akademie in München (1820) 
ernannt.157 Dasselbe gibt für den Priester und Gelehrten Konstantinos 
Oikonomos ex Oikonomon (1780-1857), der am 13. Dezember 1832 
zum Mitglied der Berliner Akademie ernannt wurde.158 In beiden Fällen 
waren für die Aufnahme in die genannten Akademien ihre jeweiligen 

154. Die in Form eines Briefes an die Berliner Societät konzipierte Schrift wur-
de 1708 verfasst und 1710 gedruckt. Zu dem einzigen, fragmentarisch erhaltenen 
Exemplar (ohne Titel und Frontispiz!) in der Nationalbibliothek Athen, siehe folgen-
de moderne Edition: Anastasios Michail, “Λόγος περὶ Ἑλληνισμοῦ ἢ Περιηγηματικὸν 
Πυκτάτιον”, hrsg. von Charalampos Ath. Minaoglou, Ὁ Ἀναστάσιος Μιχαὴλ ὁ Μα
κεδὼν καὶ ὁ Λόγος περὶ Ἑλληνισμοῦ, Athen 2013, S. i–cxxiv.

155. “ἄνδρες φιλέλληνες, καὶ ὅσοις γε φιλοθέοις τε καὶ φιλέλλησιν, ὡς, φέρ’ 
εἰπεῖν, τῶν ὧν ἡμεῖς ἴσμεν, τῷ ἡμετέρῳ Αὐγούστῳ Ἑρμανῷ Φραγκίῳ, Ἰωαχείμῳ 
Ἰούστῳ Βρεϊθαουπτίῳ, Δανιήλῳ τε Ἐρνέστῳ Ἰαβλονσκίῳ, Ἰωάννῃ Ἐνρίκῳ Μιχαή­
λῳ τοῖς αἰδεσιμωτάτοις, σοφωτάτοις τε καὶ τῶν καλῶν ἐπιθυμιῶν ἀνδράσι”. (Ebd., 
S. vii–viii). Michail spricht zudem in dieser Schrift eigentlich sehr lobend von 
Mavrokordatos und seiner Familie (Ebd., S. vi, xxxv–xxxvi, lxiv, cxxiii). 

156. Voulgaris, Ἡ Λογική […], S. 42–43.
157. Dazu Maria Stassinopoulou, Weltgeschichte im Denken eines griechischen 

Aufklärers. Konstantinos Michail Koumas als Histroriograph, Frankfurt am Main 
1992, S. 47.

158. Dazu Johannes Irmscher, “Berliner Drucke aus der Epoche der griechi-
schen Aufklärung”, in: Ὁ Ἐρανιστὴς 11 (1974), S. 151–159, hier S. 158.



98	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

breitgefächerten Kontakte zu westeuropäischen Gelehrten bzw. Akade-
miemitgliedern ausschlaggebend. Die Liste dieser Mitgliedschaften von 
Griechen in Akademien des Alten Reichs und in dessen Nachfolgestaa-
ten ließe sich fortsetzen. Sie dokumentiert ihrerseits eine weitere Etap-
pe der engen intellektuellen Verbindungen zwischen dem deutschen und 
dem griechischen Raum. 

Wissensgeschichtlich betrachtet, ist aus den obigen Ausführungen 
die Vorreiterrolle des Alexandros Mavrokordatos im Hinblick auf die 
Kooperationen von Griechen mit akademischen Institutionen im Alten 
Reich ohne Zweifel deutlich geworden, auch wenn seine Aufnahme in 
die Leopoldina in der Forschung weitestgehend unbeachtet geblieben ist. 
Aus migrationsgeschichtlicher Perspektive sollte unterstrichen werden, 
dass Mavrokordatos (ebenso wie die anderen erwähnten Beispiele von 
griechischen Migranten) multiple Rollen und multiple kulturelle ebenso 
wie politische Loyalitäten am Ursprungs- und am Zielort in Einklang zu 
bringen hatten. Das Resultat waren Normenaushandlungen, Strategien 
der Selbstdarstellung und allgemein ein Balanceakt. Durch seine Inter-
aktionen mit einer gelehrten Gesellschaft wie die Leopoldina im Alten 
Reich legte Alexandros Mavrokordatos aber auch den Grund für die ty-
pische ausbalancierende und vermittelnde Kommunikationsstrategie und 
Kulturpolitik, die die Mavrokordati-Dynastie in der Folgezeit weiterhin 
kennzeichnen sollte.

STEFANO SARACINO / VASILIOS N. MAKRIDES



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 99

APPENDIX 

(unter Mitarbeit von Clemens Cornelius Brinkmann)1

Quelle 1:

1689
Illustrissimi Maurocordati epistola
ad Illustrissimum praesidem
166.2

[/]
Maurocordatus3

Illustrissimo et Eruditissimo Domino Perennem Salutem.
Cum Illustris, et Eruditus, ac de re medica bene admodum meritus, et 

utrique nostri | peramatus Dominus Stockhamer iucundas Illustritatis tuae 
litteras, in quibus | celeberrimae curiosorum Academiae dandi nominis, et 
exhibendae operae desi- | derium meum ipsa concinne comprobat, atque 
laudat, grata mihi lectione | nuperrime recitaret; sane sensus earum suavis 
atque peramoenus accidit, animumque meum nimia dulcedine perfudit, ac 
leniit: Cum enim | acceptam a maioribus nostris litterarii Cimelii locuple-
tem Haereditatem | mutuo studio, ac reciproca opera enixius adauctam 
posteritati tradu- | cere, atque demandare universi quotquot Apollinem 
consalutavimus | ingenti et unanimi conatu debeamus; id dum a sociis eius-
dem Academiae | pluribus ab hinc annis impense pariter, ac per summum 
decus | fieri non minus auribus, quam oculis perciperem, quidni in sodali- | 
tium illius admitti iusta cupiditate conflagrem, atque gloriosum eiusdem | 
Commilitium ex intimo sensu percupiam! In posterum ergo, si | voto potiar, 
quod ad me quidem spectat, summopere connitar, | ne nullius sim ordinis, 
et nominis inter senatores tantae Reipublicae | quae mente in Universum 

1. Bei den Transkriptionen der lateinischen Texte wurden Groß- und Klein-
schreibung sowie Interpunktion des Originals beibehalten. Bezogen auf die Graphie 
wurden lediglich folgende Änderungen vorgenommen: Ligaturen und Abbreviatu-
ren wurden aufgelöst. E-caudata (ȩ) wurde zu ae bzw. oe aufgelöst. U wird rein 
vokalisch, v rein konsonantisch verwendet. I und j wurden zu i vereinheitlicht. Die 
Zeilen- und Seitenbrüche werden angezeigt.

2. Die Nummer ist ein Aktenvermerk der Leopoldina.
3. “Maurocordatus”: Titel der Akte oder späterer Vermerk des Archivars.



100	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

longe lateque dominatur, cunctaque sapienti | ac pene divino seu coniungit, 
seu disiungit, Arbitrio; etenim in | hominum ad similitudinem, et imaginem 
Dei Creatorum genere vere | Philosophus solus cognitione, ac potestate supra 
reliquos attolitur, | ac Deo similis est: caeterum rogo, ut sua me Illustritas 
non solum in [/] Catalogum sociorum recenseat sed penitius in gremium 
excipiar fo- | veat, atque faveat. Astvero necdum adscriptus si me publicis 
immi- | sceam actibus, licet ab ipso exordio temere negotium capescere | 
videri possim, praecoci tamen isto quaerendi sciendique seu pruritu | seu labe 
purgabunt tum, quod praefertur, nomen curiositatis | tum, desiderii magni-
tudo tum etiam locorum intercapedo: cum | itaque non tantum cuiusque eta-
tis in aliquod studium praecipua suavit | inclinatio, et plerosque Sapientium 
ad indaginem inflammaverit | sed singulorum annorum quoque peculiares 
litteraria in | arena venationes institui soleant, oro quesoque, ut brevitas 
mihi | comunicare placeat Illustritati tuae, quae praesertim argumenta | 
inpraesentiarum apud Sodales in digitos revocentur! Atque paucis | indicare 
lubeat, quaenam in abdita istius inhiet anni curiositas! | ut postquam optati 
fuero compos eadem cum aliis uti queam4 | φιλοπραγμοσύνῃ καὶ φιλοτιμίᾳ.

Illustritatis tuae | ad servitia paratissimus | Alexander Maurocordatus | 
in suburbio Viennae | 1689 pridie calen- | das Septembris

Quelle 2:5

Curriculum Vitae 
Alexandri Maurocordati
1666

[/]
Maurocordatus7

Alexander Maurocordatus Natione Graecus | Constantinopoli anno ab 
ortu Salutis humanae | 1641. ab Illustribus Parentibus Nicolao | Mauro-
cordato Chio, et Roxandra Bodina pri- | us Coniuge Alexandri Principis 

4. Bis “queam” eine Schreiberhand. Die griechischen Dative, die Unterschrift, 
Ortsangabe und die Datierung von anderer Hand.

5. Quelle 2 ist vermutlich von einer anderen Schreiberhand (HQ2) verfasst wor-
den als Quelle 1. Der Schreiber war sich an einigen Stellen unsicher bei lateinischen 
Wörtern, sodass nach dem Diktat oder bereits währenddessen eine andere Hand 
(H2

Q2) eingreifen musste. 
6. Die Nummer ist ein Aktenvermerk der Leopoldina.
7. “Maurocordatus”: Titel der Akte oder späterer Vermerk des Archivars.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 101

Valachiae atque | Moldaviae natus est. Adolescenti aetate litte- | ris graecis 
apprime imbutus, desiderio solidio- | ris litteraturae Venetias atque inde 
Romam Alex- | andro Septimo Pontifice profectus, et latinis | atque huma-
nioribus litteris ibi perpollitus Phi- | losophiae ac Theologiae fuerat initiatus, 
ve- | rum ex intensioribus studiis perturbata cor- | poris temperie coelum ad 
recuperandam Sanitatem8 | mutans iterum Venetias rediit, ac per decenni- 
| um egregie philosophicis, medicis et anato- | micis atque aliis disciplinis 
animum excoluit, | et edito luculento multae eruditionis Speci- | mine ad 
singularem omnium applausum mul- | tiplici laurea utrobique decoratus 
fuit. Anno | Salutis 1664. id est 23. aetatis de motu et usu | pulmonum9 
opusculum edidit, quo primus plu- | res excitavit, ut praeter usus, quos anti-
quiores pulmonibus attribuerunt, alios atque alios soler- | ter indagarent, et 
orbi litterario proponerent.10 | Cum vero eodem studii et operae | continuato 
genere, pluribus elucidationibus | Reipublicae litterariae prodesse11 posset 
maio- | ris fratris Sui obitu evocatus Patrium solum | repetiit. Ubi postquam 
a rei domesticae cura | paulisper quiesceret, a suis non Solum rogatus [/] 
sed ferme coactus precibus publice philosophiam12 | graeca lingua professus 
est, ibi cum apud Graecos | duro Servitutis iugo pressos philosophia penitus 
| exularet. ex illius tectione inpraesentiarum13 non | pauci non tantum ipsi 
graece philosophentur | sed doctrinae propagatione alios subinde imbu- | 
ant, atque informent in pluribus Graeciae civitati- | bus parumper expulsa, 
quae prius invaluerat igno- | rantia. Hac publicae tectionis continuatione14 
| plurima concinnata fuerunt ab eodem opera, in- | ter quae si traducta 
typis ederentur, maximum | litteris emolumentum obtulissent. Eloquentia | 
graeca rediviva, et graeca Philosophia restituta, | utraque graeca lingua 
conscripta. Interea vero | linguarum omnium orientalium notitiam tam | 
solide Sibi conquisivit, ut ab Imperatore Turca- | rum maximis annuis redi-
tibus donatus Genera- | lis omnium cum Porta Otthomannica confoedera- | 
tarum nationum interpres declaratus sit; ad | quod munus in illo Imperio non 
tantum interpre- | tatio et negotiorum declaratio, sed eorundem, | quotquot 
inter Christianos Principes ac Turci- | cam portam agitantur,15 magna ex 

  8. sanitatem eingefügt von H2
Q2.

  9. pulmonum korrigiert von HQ2 : vor der Korrektur: pulsimonum.
10. proponerent ab ingeniora HQ2 : ab ingeniora durchgestrichen von H2

Q2.
11. prodere HQ2 : prodesse korrigiert von H2

Q2.
12. philophiam HQ2.
13. in praesensiarum HQ2.
14. continuatione eingefügt von H2

Q2.
15. agitantur eingefügt von H2

Q2.



102	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

parte administra- | tio pertinet, ac proinde tum rerum mole, tum | ratione 
Turcicae Tyrannidis perarduum16 est; | verum ille etsi tam obnoxiam func-
tionem | evitare tentaret,17 invitus tamen suscepit et | per vigennium ferme 
mira patientia sustinet | et multae prudentiae laude deputatus a Porta Con- 
| stantinopoli pacem cum legato Polono iterumque18 post | triennium cum 
Moscho19 tractavit atque composuit, [/] qua accepta occasione duo templa 
per incendium | funditus eversa in ipsa Constantinopolea Urbe | nationi20 
suae praecipue vero21 Dei cultui22 restituit. Nimi- | um vero Christianis 
confidelibus favere accu- | satus maxima damna saepe toleravit, sed prae- | 
sertim ante septennium iterum accusatus, | atque in vincula et carcerem co-
niectus ducentis | imperialium numismatum millibus mulctatus, | et omnibus 
avitis23 cimeliis spoliatus24 est, quo | tempore maxima constantia per annum 
amissi- | onem bonorum25 et squallorem sordidissimi carce- | ris pertulit, ac 
fidei Christianae intentatam | labem effugiens Turcarum lenocinia respuit; | 
His autem cruciatibus afflictus cum obtenta26 li- | bertate iteratae pecuniae 
effusione27 privatam | vitam optaret, iterum invitus ad pristinum | munus 
trahitur, et Solimanno28 Secundo ab Im- | peratorio Otthomanorum throno29 
expulso | Mohamedo quarto promoto tum novi Imperii | ad nuncium, tum ad 
renovandam pacem Minister | Plenipotentiarius cum Socio Turca Viro pri- | 
mae apud Otthomannos dignitatis ad Augustum | Romanorum Imperatorem 
Leopoldum primum emit- | titur, atque etiam nunc Viennae in tractatuum 
| continuatione haeret.

16. per arduum HQ2.
17. HQ2 schrieb zunächst tent, strich dieses durch und führte fort mit evitare 

tentaret.
18. iteraque HQ2 : iterumque korrigiert von H2

Q2.
19. Manko HQ2 : Moscho korrigiert von H2

Q2.
20. nationis HQ2 : nationi korrigiert von H2

Q2.
21. vero über der Linie eingefügt von H2

Q2.
22. cultus HQ2 : cultui korrigiert von H2

Q2.
23. avitis korrigiert von H2

Q2.
24. spoliatus eingefügt von H2

Q2.
25. honorum HQ2 : bonorum korrigiert von H2

Q2.
26. ostenta HQ2 : obtenta korrigiert von H2

Q2.
27. effusione korrigiert von H2

Q2.
28. Solimanno korrigiert von H2

Q2.
29. ad Imperatorium Otthomannorum thronum HQ2 : ab Imperatorio Ottho-

manorum throno korrigiert von H2
Q2.



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 103

Quelle 3:

Maurocordatus ist Oberster Dollmetscher an der Otomannischen Pforte, 
| Conseiller des Secrets, außerorden[t]licher Gesandter zu Wien, u. Bevoll- | 
mächtiger bei dem Carlowitzer Friedn gewesen, u. endlich zu Constantino-
pel | gestorben, nachdem er 40. Jahr lang die wichtigsten Bedienungen des 
Türckischen | Reichs verwaltet, 12. Jahr vor seinem Ende aber ein stilles 
und ruhiges | Leben geführt. Er hat eine Kirchen-Historie hinterlassen, die 
sein Sohn in fol[io] | drucken lassen, auch eine Römische Historie, allerhand 
Brief und andere | Schrifften verfertiget, die vielleicht noch zum Vorschein 
kommen werden. | Sein ältester Sohn, der jetzige Woywode ist noch bey 
lebzeiten seines | Vaters Oberster Dollmetscher, hernach 2mal Fürst in der 
Moldau, und | endlich in der Walachei worden, da ihn die Kayserlichen im 
lezten Krieg | zu Bukarest gefangen genommen, u. ihn nach Hermanstadt, 
u. folglich nach Carls- | burg in Siebenbürgen, nicht aber nach Wien 
geführt. Beym Friedn wurde im | 12 Articul seine Freyheit ausdrücklich 
bedungen, da er wider nach Constantinopel | gegangen. Während seiner 
Gefangenschafft sezte die Pforte seinen Bruder an | seine Stelle, der aber 
am hizigen Fieber starb. Er war darauf wieder zum | Woywoden in der 
Wallachei gemacht, welche Würde er noch besizt, und das | Wohlseyn des 
Landes nebst Künsten u. Wissenschaften befördert. Er besizt | eine große 
Kentnuß von Griechischen, Lateinischen, Französischen u. Italienischen | 
Büchern, davon er wohl zu urtheilen weiß, ist sehr geübt in der Arabischen 
| Persischen und Türckischen Sprache u. übertrifft alle Sprachverständigen 
dieser | Zeit, aus Le Clerc, und neüe Zeitungen von gelehrten Sachen, 
Leipzig Nr. 61 ann. 1721.



104	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ABBILDUNGEN

Abb. 1: Porträt des Alexandros Mavrokordatos, Fotografie
(Archiv der Leopoldina, M3, Bildmatrikel, 02 - Band 1, Matrikelnummer 166)



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 105

2



106	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

3



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 107

Abb. 2-4: Das Schreiben von Alexandros Mavrokordatos
an den Präsidenten der Leopoldina, Johann Georg von Volckamer

(Archiv der Leopoldina, M1, Matrikelmappe, Nr. 166)

4



108	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

5



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 109

6



110	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

7



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 111

8

Abb. 5-8: Das Curriculum Vitae des Alexandros Mavrokordatos
(Archiv der Leopoldina, M1, Matrikelmappe, Nr. 166)

Abb. 9: Auszug aus dem Bericht von Jean Le Clerc über Alexandros
und Nikolaos Mavrokordatos (Archiv der Leopoldina, M1, Matrikelmappe, Nr. 166)



112	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Π ε ρ ί λ ηψη

Η εισδοχή
του Αλεξάνδρου Μαυροκορδάτου του εξ Απορρήτων

στην Academia Leopoldina Naturae Curiosorum (1689):

Οι πηγές από το αρχείο της Leopoldina

Η παρούσα μελέτη πραγματεύεται τη διαδικασία εισδοχής του γνωστού 
Φαναριώτη ιατρού και δραγομάνου της Υψηλής Πύλης Αλεξάνδρου Μαυ-
ροκορδάτου του εξ Απορρήτων (1641-1709) στην Academia Leopoldina 
Naturae Curiosorum (τη γνωστή απλώς και ως Leopoldina), την αρχαιό-
τερη Ακαδημία στον γερμανικό χώρο από το 1652, η οποία από το 1687 
είχε τεθεί υπό την προστασία του αυτοκράτορα των Αψβούργων Λεο-
πόλδου Α΄ και η οποία λειτουργεί μέχρι σήμερα με έδρα την Halle an der 
Saale ως Εθνική Ακαδημία της Γερμανίας. Εκεί διασώζεται αρχειακό 
υλικό στον φάκελο εισδοχής του Μαυροκορδάτου ως μέλους της, γεγο-
νός το οποίο δεν είναι τελείως άγνωστο στη διεθνή έρευνα. Εν τούτοις, 
το υλικό αυτό, το οποίο εκδίδεται εδώ στην πληρότητά του, απουσιάζει  
παντελώς από την ελληνική βιβλιογραφία για τον Μαυροκορδάτο, αν και 
υπάρχουν κάποιες σύντομες αναφορές στην ανωτέρω εισδοχή του.

Πιο συγκεκριμένα, ο Μαυροκορδάτος είχε γίνει δεκτός στη Leopol-
dina ως νέο μέλος της την 1η Δεκεμβρίου 1689, με αριθμό μέλους 166 και 
με την επωνυμία «Alexander magnus». Κάτι τέτοιο συνηθιζόταν για όλα 
τα μέλη της Ακαδημίας, οι δε επωνυμίες αυτές είχαν κυρίως αρχαιοελ-
ληνική προέλευση. Η πρόταση για την εισδοχή του Μαυροκορδάτου είχε 
γίνει από τον Βιεννέζο αυλικό ιατρό και αυτοκρατορικό σύμβουλο Franz 
von Stockhamer, ενώ η εισδοχή του είχε επικυρωθεί από τον ίδιο τον 
αυτοκράτορα Λεοπόλδο Α΄. Στον ανωτέρω φάκελο διασώζονται σήμερα 
τρία έγγραφα: αρχικά, στα λατινικά, μία επιστολή του Μαυροκορδάτου 
προς τον πρόεδρο της Ακαδημίας, με την οποία αποδέχεται τη θετική 
απόφαση της Ακαδημίας στην αίτησή του, και ένα βιογραφικό σημείωμά 
του, τα οποία έχουν πάντως διαφορετικό γραφικό χαρακτήρα. Και τα 
δύο χρονολογούνται στον Σεπτέμβριο του 1689. Το τρίτο έγγραφο, στα 
γερμανικά, αποτελεί μεταγενέστερο σημείωμα, πιθανώς από το 1721, 
αναφέρεται δε στα επιτεύγματα του Αλεξάνδρου Μαυροκορδάτου, αλλά 



	 St. Saracino – V. N. Makrides,  AL. ΜAVROKORDATOS UND LEOPOLDINA	 113

κυρίως σε αυτά του γιου του Νικολάου. Στον ανωτέρω φάκελο υπάρχει 
επίσης μια ασπρόμαυρη φωτογραφία νεώτερης προέλευσης με ένα πορ-
τρέτο του Μαυροκορδάτου, χωρίς όμως περαιτέρω πληροφορίες και διευ-
κρινίσεις.

Η εισδοχή του Μαυροκορδάτου στη Leopoldina εντάσσεται στο γε-
νικότερο πλαίσιο του «Μεγάλου Τουρκικού Πολέμου» (1683-1699) μετά 
την αποτυχημένη για τους Οθωμανούς δεύτερη πολιορκία της Βιέννης το 
1683. Επρόκειτο για τη διπλωματική αποστολή που είχε αναλάβει –μαζί 
με τον αρχηγό των γενιτσάρων Ζουλφικάρ Αγά– μεταξύ 1688 και 1692, 
διερευνώντας τις δυνατότητες κάποιας ειρηνευτικής συνθήκης. Η οθωμα-
νική αποστολή είχε διαμείνει κυρίως στη Βιέννη και στην ευρύτερη πε-
ριοχή της, ενώ ο Μαυροκορδάτος ως ́Ελληνας και χριστιανός είχε τύχει 
κάπως καλύτερης μεταχείρισης από τους Αψβούργους με περισσότερες 
δυνατότητες επαφών, ιδίως λόγω των επιστημονικών του ενδιαφερόντων. 
Στο πλαίσιο αυτό εντάσσεται και η εισδοχή του στη Leopoldina. Η από-
φαση αυτή είχε πιθανώς πολιτικά κίνητρα, αλλά γεγονός είναι ότι ο Μαυ-
ροκορδάτος είχε ήδη σημαντική φήμη διεθνώς ως ιατρός και σχετικές 
επιστημονικές επαφές (π.χ. με τον αυλικό ιατρό Georg Wolfgang Wedel 
στην Ιένα). Την επιστημονική πλευρά της προσωπικότητάς του τονίζει ο 
Μαυροκορδάτος στο πρώτο έγγραφο, ενώ στο δεύτερο αναφέρεται επί-
σης στις πολιτικές του δράσεις και στα διάφορα προβλήματά του με την 
οθωμανική διοίκηση. Το δε διασωζόμενο πορτρέτο του, στο οποίο παρου-
σιάζεται με τη μορφή ενός Δυτικοευρωπαίου φυσιοδίφη της εποχής, είχε 
φιλοτεχνηθεί πιθανότατα στο πλαίσιο της εισδοχής του στη Leopoldina. 
Το πρωτότυπο της φωτογραφίας προέρχεται από μία ελαιογραφία που 
σωζόταν σε ένα ιστορικό νοσοκομείο του Würzburg μέχρι τον Β΄ Παγκό-
σμιο Πόλεμο.

Το ερώτημα είναι κατά πόσον το ανωτέρω γεγονός της εισδοχής 
του ήταν γνωστό στα μέλη της οικογενείας του ή στον στενό φιλικό του 
κύκλο, δοθείσης της υπάρχουσας γενικότερης σιωπής σχετικά, τόσο όσο 
ζούσε ο Μαυροκορδάτος όσο και μετά τον θάνατό του. Είναι απίθανο να 
μην το γνώριζαν ο λόγιος γιος του Νικόλαος ή ο εγγονός του Κωνσταντί­
νος Μαυροκορδάτος, ο οποίος στα 1742 συνέταξε έναν γενεαλογικό κα­
τάλογο της οικογένειας των Μαυροκορδάτων. Ο δε ιατρός Δημήτριος 
Προκοπίου, ο οποίος με εντολή του Νικολάου Μαυροκορδάτου είχε συ-
ντάξει τον Ιούλιο του 1721 έναν κατάλογο των Ελλήνων λογίων του 17ου 
αιώνα μέχρι την εποχή του για την Bibliotheca Graeca του Johannes 



114	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Fabricius, δεν αναφέρει τίποτε σχετικό στο εκτενές λήμμα του για τον 
Αλέξανδρο. Πιθανώς η αποσιώπηση αυτή να οφειλόταν στους φόβους για 
τυχόν αρνητικές πολιτικές ή άλλες επιπτώσεις από μια δημοσιοποίηση 
του γεγονότος αυτού, τόσο από την πλευρά των Οθωμανών όσο και από 
άλλες ανταγωνιστικές οικογένειες Φαναριωτών. Σε κάθε περίπτωση, η 
εισδοχή αυτή είχε γίνει γνωστή από δημοσιεύσεις της ίδιας της Ακαδη-
μίας ήδη από τη δεκαετία του 1690, ενώ την αναφέρουν και οι ιστορικοί 
της εν λόγω Ακαδημίας κατά τον 18ο και τον 19ο αιώνα. Αναφορικά δε 
με τον ελληνικό χώρο, το γεγονός αυτό αργότερα αποσιωπάται, διότι 
προφανώς αγνοείται πλήρως, ακόμη δε και από απογόνους της οικογέ-
νειας των Μαυροκορδάτων, όπως από τον Γεώργιο Αλ. Μαυροκορδάτο, 
ο οποίος συνέταξε μια βιογραφία του επιφανούς προγόνου του δημοσι-
ευμένη το 1879. Σε τελική ανάλυση, πάντως, σημαντικό είναι ότι ο Α-
λέξανδρος Μαυροκορδάτος υπήρξε ο πρώτος Έλληνας που έγινε μέλος 
σε μια Ακαδημία της Δυτικής Ευρώπης, του νέου αυτού και εξέχοντος 
επιστημονικού θεσμού, ο οποίος είχε αναπτυχθεί και εδραιωθεί εκεί από 
την αρχή των Νέων Χρόνων.

STEFANO SARACINO / ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ν. ΜΑΚΡΙΔΗΣ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

