
  

  The Gleaner

   No 30 (2021)

   In Memoriam of Loukia Droulia

  

 

  

  Ο Ιάκωβος Αργείος (ca 1660-1736) στην
Πατριαρχική Σχολή 

  Vasileios Tsiotras   

  doi: 10.12681/er.36096 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Tsiotras, V. (2024). Ο Ιάκωβος Αργείος (ca 1660-1736) στην Πατριαρχική Σχολή: Νέα στοιχεία και απαντήσεις για
έναν παλιό γρίφο. The Gleaner, (30), 115–156. https://doi.org/10.12681/er.36096

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 13/02/2026 10:36:58



Ο ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ (ca 1660-1736)
ΣΤΗΝ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ 

Νέα στοιχεία και απαντήσεις για έναν παλιό γρίφο 

Ι

Εισαγωγικά: Η έως τώρα έρευνα

Η έρευνα γύρω από την ιστορία της Πατριαρχικής Σχολής κατά τις 
αρχές του 18ου αιώνα στηρίζεται ακόμη και σήμερα, σε πολλά ση-

μεία της, κυρίως στις εργασίες του Mανουήλ Γεδεών και περισσότερο 
του Τάσου Γριτσόπουλου. Οι δύο αυτοί ιστορικοί προσπάθησαν να κατα-
γράψουν και να ανασυγκροτήσουν τις μαρτυρίες και τις πληροφορίες που 
είχαν συγκεντρώσει από τις πηγές για τη λειτουργία της σχολής κατά τις 
πρώτες δεκαετίες του 1700. Η πρώτη διαπίστωση που προκύπτει από τη 
μελέτη των κειμένων τους είναι ότι οι διαθέσιμες πηγές ήταν ιδιαίτερα 
φειδωλές για την περίοδο αυτήν ως προς τους δασκάλους –όπως ο Ιά-
κωβος Αργείος (ca 1660-1736), στον οποίο επικεντρώνεται η παρούσα 
μελέτη– και τα μαθήματα που αυτοί δίδαξαν στη σχολή� από την άλλη, η 
σύγχυση, η ασάφεια και η γενικότερη έλλειψη δεδομένων που διακρίνουν 
τις πηγές έχουν μεταφερθεί και στη σχετική ιστοριογραφία. 

Ο Μανουήλ Γεδεών (1851-1943) σε διάφορες εργασίες του αναφέ-
ρεται αποσπασματικά στο έργο του Ιάκωβου Αργείου και τις σχέσεις του 
με τους ισχυρούς εκκλησιαστικούς και λαϊκούς άρχοντες της Κωνσταντι-
νούπολης, ενώ δημοσίευσε ορισμένα κείμενά του� ωστόσο, στο βιβλίο του 
για την Πατριαρχική Σχολή δεν ήταν καθόλου διαφωτιστικός ως προς τη 
διδασκαλία του Ιάκωβου σε αυτήν.1 Αξιολογώντας τις μαρτυρίες και τις 

1. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής Ακαδημίας. Ιστορικαί ειδή-
σεις περί της Μεγάλης του Γένους Σχολής 1455-1830, Κωνσταντινούπολη 1883, σ. 
136-139� Ο ίδιος, «Φαναριώτικα υπομνήματα», Εκκλησιαστική Αλήθεια 3 (1883), 
377� Ο ίδιος, Πατριαρχικαί Εφημερίδες: Ειδήσεις εκ της ημετέρας Εκκλησιαστικής 
Ιστορίας, 1500-1912, Αθήνα 1936, σ. 239-240� Ο ίδιος, «Ιακώβου Μάνου του Αρ-
γείου εγκώμιον εις τον πατριάρχην Γαβριήλ τον από Χαλκηδόνος», στο Μ. Γεδεών, 



116	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

πληροφορίες παλαιότερων λογίων, όπως ο Καισάριος Δαπόντες (1713/4-
1784), ο πατριάρχης Κωνστάντιος Αʹ (1770-1859), ο Ματθαίος Παρανί-
κας (1832-1897) και ο Κωνσταντίνος Ν. Σάθας (1842-1914), τόνιζε ότι 
όλοι οι προηγούμενοι στηρίζονταν κατά κύριο λόγο στο έργο του Δημή-
τριου Προκοπίου και έθεταν τον Ιάκωβο επικεφαλής της Πατριαρχικής 
Σχολής από το 1707 μέχρι το 1721, χωρίς όμως επαρκή τεκμηρίωση 
αλλά και χρήση πρόσθετων πηγών για διασταύρωση των στοιχείων.2 

Πιο συστηματικός ο Τάσος Γριτσόπουλος προσπάθησε να διασα-
φηνίσει τις λεπτομέρειες που αφορούσαν στη δράση και τη διδασκαλία 
αυτού του προσώπου, που έχαιρε ιδιαίτερης εκτίμησης από τους συγχρό-
νους του και έφερε τον ιδιαίτερα εντυπωσιακό τίτλο «ὕπατος τῶν φιλο-
σόφων τῆς Μεγάλης τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίας».3 Πράγματι, ο Γριτσόπου-
λος ανασυνέθεσε τις έως τότε γνωστές αλλά διεσπαρμένες και ασύνδετες 
πληροφορίες για τον βίο και τη δράση του Ιάκωβου Αργείου, όπως αυτές 

Αρχείον εκκλησιαστικής ιστορίας, τ. 1, Κωνσταντινούπολη 1911, σ. 193-206� Ο 
ίδιος, Μνεία των προ εμού: 1800-1863-1913, Αθήνα 1934, σ. 53� Ο ίδιος, Πατρι-
αρχικοί πίνακες, ειδήσεις ιστορικαί, βιογραφικαί περί των Πατριαρχών Κωνστα-
ντινουπόλεως, από Ανδρέου του πρωτοκλήτου μέχρις Ιωακείμ Γ ʹ του από Θεσσα-
λονίκης (36-1884), έκδοσις δευτέρα επηυξημένη … υπό Ν. Λ. Φοροπούλου, Αθήνα, 
(Σύλλογος προς Διάδοσιν Ωφελίμων Βιβλίων), 1996, σ. 491. 

2. Βλ. Δημήτριος Προκοπίου, «Επιτετμημένη επαρίθμησις των κατά τον πα-
ρελθόντα αιώνα λογίων Γραικών, και περί τινων εν τω νυν αιώνι ανθούντων», στο 
Κωνστ. Ν. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη ή Συλλογή ανεκδότων μνημείων της 
Ελληνικής Ιστορίας, τ. Γʹ, Βενετία 1872, σ. 499� Κωνστάντιος Αʹ ο από Σιναίου, 
Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως ο Βυζάντιος, «Περί της βυζαντινής Πατριαρχικής 
ευκλεούς σχολής και των εν αυτή διαπρεψάντων καθηγητών», στο Βιογραφία και 
συγγραφαί αι ελάσσονες εκκλησιαστικαί και φιλολογικαί καί τινες επιστολαί του 
αυτού, εξεδόθησαν μετά παραρτήματος αδεία και εγκρίσει της Μεγάλης του Χριστού 
Εκκλησίας υπό του εκ Χάλκης Δημητρίου Πασπάλλη, Κωνσταντινούπολη 1866, σ. 
353-355� Καισάριος Δαπόντες, «Κατάλογος ιστορικός αξιόλογος των καθ’ ημάς χρη-
ματισάντων επισήμων Ρωμαίων καί τινων μεγάλων συμβεβηκότων και υποθέσεων, 
αρχόμενος από του χιλιοστού επτακοσιοστού έτους, έως του ενεστώτος ογδοηκοστού 
τετάρτου», στο Κωνστ. Ν. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη..., ό.π., σ. 190� Ο ίδιος, 
Νεοελληνική Φιλολογία. Βιογραφίαι των εν τοις γράμμασι διαλαμψάντων Ελλήνων 
από της καταλύσεως της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας μέχρι της εθνεγερσίας (1453-
1821), Αθήνα 1868, σ. 430-431� Ματθαίος Παρανίκας, «Περί της εν Κωνσταντινου-
πόλει Πατριαρχικής Σχολής», Περιοδικόν ΕΦΣΚ 27 (1900), 313-314.  

3. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, τ. Α΄, 
Αθήνα, [Βιβλιοθήκη Φιλεκπαιδευτικής Εταιρείας], 1966, σ. 294-304. 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 117

μπορούσαν να εξαχθούν από τους παλαιότερους ιστορικούς –κυρίως μέσα 
από τη δημοσιευμένη αλληλογραφία του με τους Αλέξανδρο και Νικόλαο 
Μαυροκορδάτο και τον πατριάρχη Ιεροσολύμων Χρύσανθο Νοταρά.4 Έ-
τσι, μέσα από την απόπειρα ιστοριογραφικής ανασύνθεσης των στοιχεί-
ων από τον Γριτσόπουλο προέκυψαν ορισμένες παραδοχές ή «σταθερές» 
σχετικά με τον βίο και την εκπαιδευτική δράση του Ιάκωβου: υπήρξε έ-
νας από τους υποτρόφους της σχολής Μανολάκη, μαθητής του Σεβαστού 
Κυμινήτη, ενώ στις πηγές δεν αναφέρεται προ του 1707 ως διδάσκαλος 
της Πατριαρχικής Σχολής� το έτος αυτό ανέλαβε τη διεύθυνση της σχο-
λής και ως διακεκριμένος φιλόσοφος και παιδαγωγός ανέπτυξε στενές 
σχέσεις με τον Αλ. Μαυροκορδάτο� έλαβε τον τίτλο του υπάτου των φιλο-
σόφων και υπήρξε σπουδαίος ρήτορας, δίδαξε στη σχολή περίπου μέχρι 
το 1715, ενώ για ένα διάστημα γύρω στα 1717 δίδαξε στη σχολή του Ια-
σίου και, τέλος, επέστρεψε στα 1719 στην Κωνσταντινούπολη, όπου και 
πέθανε λίγα χρόνια αργότερα. 

Κεντρική και κομβική ιδέα για την κατανόηση της γενικότερης συ-
νεισφοράς του Ιάκωβου στα εκπαιδευτικά πράγματα αποτελεί, για τον 
Γριτσόπουλο, η στενή σχέση του λόγιου με την οικογένεια Μαυροκορ-
δάτου: σύμφωνα με αυτήν τη θεώρηση ο Ιάκωβος επιλέχθηκε από νω-

4. Πρόκειται για επιστολές του Αλ. και Νικ. Μαυροκορδάτου προς τον Ιάκωβο 
Αργείο και λίγες δικές του, απαντητικές προς αυτούς και προς τον Χρύσανθο Νοτα-
ρά, που δημοσιεύθηκαν στο Επιστολάριον εκ διαφόρων ερανισθέν και τυπωθέν Πα-
τριαρχεύοντος του Παναγιωτάτου και Θειοτάτου Οικουμενικού Πατριάρχου κυρί-
ου κυρίου Καλλινίκου προσφωνηθέν δε τοις των Ελλήνων φιλομαθέσι νέοις, Εν τω 
του Πατριαρχείου της Κωνσταντινουπόλεως Τυπογραφείω, 1804, στο E. Legrand, 
Épistolaire grec ou Recueil de lettres adressées pour la plupart à Chrysanthe Notaras, 
par les princes de Valachie et de Moldavie etc, Παρίσι 1888, και στο E. Hurmuzaki, 
Documente privitoare la istoria Românilor, τ. XIV.1-2, Τexte greceşti privitoare la 
istoria Românilor publicate după originale, copiile Academiei Române şi tipărituri de 
N. Iorga, Partea I (1320-1716) και Partea II (1716-1777), Βουκουρέστι 1915-1917. 
Για την πληρέστερη κατανόηση και αποτίμηση της αλληλογραφίας των Μαυροκορ-
δάτων βασική είναι η μελέτη του Δημήτρη Αποστολόπουλου, «Η επιστολογραφία του 
Αλέξανδρου και Νικόλαου Μαυροκορδάτου: το πρόβλημα της πατρότητας 43 επιστο-
λικών κειμένων», στο Δημήτρης Γ. Αποστολόπουλος, Για τους Φαναριώτες: Δοκιμές 
ερμηνείας & Μικρά αναλυτικά, Αθήνα, ΚΝΕ/ΕΙΕ, 2003, σ. 179-198, όπου τεκμηρι-
ώνεται ότι πέντε από τις επιστολές προς τον Ιάκωβο που αποδόθηκαν στον Αλέξανδρο 
είναι στην πραγματικότητα του Νικολάου: η παράλληλη ζωή των δύο Μαυροκορδάτων 
είχε πολλά κοινά στοιχεία ενισχύοντας τη λανθασμένη προσγραφή των επιστολών. 



118	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ρίς από τον Αλέξανδρο Μαυροκορδάτο (1641-1709) ως διδάσκαλος των 
παιδιών του και για τις υπηρεσίες του αυτές αμειβόταν πλουσιοπάρο-
χα.5 Η διδασκαλική αυτή σχέση, η οποία συνεχίστηκε αργότερα και με 
τα παιδιά του Νικ. Μαυροκορδάτου (1680-1730), όταν αυτός ήταν ηγε-
μόνας της Μολδαβίας και της Βλαχίας (1709-1730), προσδιόρισε αλλά 
και περιόρισε, κατά τον Γριτσόπουλο, τον Ιάκωβο Αργείο στον ρόλο του 
«αυλικού» δασκάλου, του μορφωμένου λογίου που παρεπιδημούσε στο 
αρχοντικό της πλουσιότερης και αριστοκρατικότερης ελληνικής οικογέ-
νειας της Κωνσταντινούπολης. Κατά συνέπεια, η διδασκαλία του στην 
Πατριαρχική Σχολή φαινόταν περιορισμένη, ενώ ο επίζηλος τίτλος που 
του δόθηκε ήταν απότοκος κυρίως της σχέσης του με τους Μαυροκορδά-
τους, της μεγάλης εκτίμησης που αυτοί είχαν για το πρόσωπό του αλλά 
και της πολιτικής επιρροής που ασκούσαν στο Οικουμενικό Πατριαρχείο. 
Πρέπει, ωστόσο, να σημειωθεί ότι το καταληκτήριο συμπέρασμα του 
Γριτσόπουλου ότι, καθώς μετά το 1715 η σχολαρχία του Ιάκωβου Αρ-
γείου είναι «επισφαλής», η προσφορά του στην Πατριαρχική Σχολή δεν 
φαίνεται να είναι όσο μεγάλη εθεωρείτο και σε έκταση χρόνου και σε ποι-
ότητα, έρχεται σε πλήρη αντίφαση με την παραδοχή ότι αρκετοί και ση-
μαντικοί λόγιοι και ιερωμένοι της εποχής αναφέρονται ως μαθητές του.6 
Η αντιφατικότητα της θεώρησης του Γριτσόπουλου φρονώ ότι οφείλεται 
κυρίως στις περιορισμένες πηγές που είχε στη διάθεσή του αλλά και στον 
υπερτονισμό της προσκόλλησης του Ιάκωβου ως ιδιωτικού δασκάλου των 
Μαυροκορδάτων. Γενικά είναι φανερό ότι ο Γριτσόπουλος προσπαθούσε 
να συμβιβάσει τα ασυμβίβαστα πολλές φορές στοιχεία των πηγών, προ-
χωρώντας σε επινοήσεις που δεν δικαιολογούνταν από αυτές. 

Τις κεντρικές αυτές παραδοχές της θεώρησης του Γριτσόπουλου α-
κολούθησαν και οι επόμενοι μελετητές του Ιάκωβου, ο Αγαμέμνων Τσε-
λίκας, ο αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, ο Σοφοκλής Δημητρακό-
πουλος και ο Βασίλειος Μπακούρος.7 Ωστόσο, πρέπει να σημειωθεί ότι 

5. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 
295: «Είναι προφανές ότι ήτο ούτος διδάσκαλος των τέκνων του Αλεξ. Μαυροκορδά-
του αποκλειστικός, θα ημείβετο ηγεμονικώς». 

6. Στο ίδιο, σ. 302: η σχολαρχία πέραν του 1715 «κλονίζεται σοβαρώς και καθί-
σταται επισφαλής […] Εν τούτοις αριθμούνται αρκετοί και δη κάλλιστοι μαθηταί του 
Ιακώβου».

7. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία για την προσωπικότητα του διδασκά-
λου Ιακώβου του Αργείου, σύμφωνα με άγνωστες επιστολές του», Πρακτικά Β ́Το-



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 119

οι παραπάνω ερευνητές έφεραν στη δημοσιότητα νέα στοιχεία για τη 
ζωή και τη δράση του Ιάκωβου Αργείου: ο Αγαμέμνων Τσελίκας και ο 
Ναυκράτιος Τσουλκανάκης δημοσίευσαν άγνωστες επιστολές του λογίου, 
ο Βασίλειος Μπακούρος δημοσίευσε έναν ρητορικό λόγο, προσφώνημα 
στον πατριάρχη Καλλίνικο (1698). Εξάλλου, η Πηνελόπη Στάθη και ο 
Γεώργιος Παπάζογλου με τις εργασίες τους παρείχαν αρκετά ενδιαφέ-
ροντα στοιχεία για τον Ιάκωβο, εμπλουτίζοντας τη γνώση μας για τις 
σχέσεις του με άλλες προσωπικότητες της Πόλης.8 Ωστόσο, οι ερευνητές 
αυτοί δεν συνομιλούν μεταξύ τους και δεν διασταυρώνουν τις πληροφορί-
ες τους, με εξαίρεση τον Σοφ. Δημητρακόπουλο, ο οποίος χρησιμοποίησε 
την έρευνα του Αγ. Τσελίκα, για να ανασυνθέσει συνολικά ήδη γνωστές 
πληροφορίες για τον Ιάκωβο.9 

πικού Συνεδρίου Αργολικών Σπουδών (Άργος, 30 Μαΐου-1 Ιουνίου 1986), Αθήνα 
1989, σ. 385-404� Σοφοκλής Γ. Δημητρακόπουλος, «Ο Σχολάρχης της Πατριαρχι-
κής Μεγάλης του Γένους Σχολής Ιάκωβος ο Αργείος», Πρακτικά Γ ΄ Τοπικού Συ-
νεδρίου Αργολικών Σπουδών (Ναύπλιο, 18-20 Φεβρουαρίου 2005), Αθήνα 2006, σ. 
321-332� αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Ιακώβου Μάνα του Αργείου επιστολαί 
προς τον διδάσκαλον της Πάτμου Μακάριον Καλογεράν», Μνήμη Μητροπολίτου Ικο-
νίου Ιακώβου, τ. Α΄, Αθήνα 1984, σ. 133-155� Βασίλειος Μπακούρος, «Η ρητορική 
παιδεία στην Πατριαρχική Σχολή. Το “Προσφώνημα” των σπουδαστών του 1698 
στον Πατριάρχη Καλλίνικο Βʹ τον Ακαρνάνα», Η Μελέτη 4 (2008), 207-259.

8. Πηνελόπη Στάθη, «Ο “σοφώτατος Εσάτ Εφέντης” φίλος και αλληλογράφος 
του Χρύσανθου Νοταρά», Ο Ερανιστής 18 (1986), 57-84, ιδιαιτ. 64, σημ. 42 και 70-
71 (για τη σχέση του Ιάκωβου με τον ελληνομαθή οθωμανό λόγιο Εσάτ εφέντη) και 
Γεώργιος Παπάζογλου, «Κωνσταντίνος Ραφαήλ Βυζάντιος, άγνωστος γραφέας κω-
δίκων, και ο φαναριώτης λόγιος Νικόλαος Καρατζάς», Από Φωνής 2 (2002/2004), 
9-32� Ο ίδιος, «Χειρόγραφοι κώδικες του Νικολάου Καρατζά στην Beinecke Library 
του Πανεπιστημίου του Yale», Από Φωνής 2 (2002/2004), 33-74� Ο ίδιος, Ο λόγιος 
Φαναριώτης Νικόλαος Καρατζάς και η βιβλιοθήκη των χειρόγραφων κωδίκων του 
(1705-ci. 1787), τ. Α΄: Βίος και έργο του Νικολάου Καρατζά, Θεσσαλονίκη 2016, 
σ. 58, 83, 218-219, 277, 336, 346-347: ο Καρατζάς συγκέντρωσε στον νυν κώδ. 
Beinecke ms 295, φ 1v-4v, βιογραφικές και εργογραφικές πληροφορίες («ἀποσημειώ- 
σεις») από γνωστές πηγές (λ.χ. τον Δημήτριο Προκοπίου) για τον Ιάκωβο Αργείο 
(«Περὶ τοῦ συγγραφέως»), του οποίου κείμενα παραδίδονται στο συγκεκριμένο χειρό-
γραφο. Για την πρακτική της συγκρότησης των εισαγωγικών πληροφοριακών σημειω- 
μάτων από τον Καρατζά βλ. Δημήτρης Αποστολόπουλος, Αρμογή σπαραγμάτων. 
Νεότερα για τη βιβλιοθήκη Νικολάου και Κωνσταντίνου Καρατζά, Αθήνα, ΙΙΕ/ΕΙΕ, 
2016.

9. Σοφοκλής Γ. Δημητρακόπουλος, «Ο Σχολάρχης της Πατριαρχικής…», ό.π., 
σ. 323-332.



120	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Η περιορισμένη γνώση σχετικά με την εκπαιδευτική δράση του Ι-
άκωβου οδήγησε τη θεώρηση του Γριτσόπουλου σε ορισμένες στρεβλώ-
σεις, οι οποίες ταλαιπώρησαν τη μετέπειτα ιστοριογραφική έρευνα σχε-
τικά με την Πατριαρχική Σχολή στις αρχές του 18ου αιώνα. Σήμερα 
υπάρχουν περισσότερες πηγές, στοιχεία και τεκμήρια που αφορούν τη 
ζωή και τη δράση του Ιάκωβου ή Γιακουμή Μάνου ή Μάνα του Αργείου 
και ιδιαίτερα τη διδασκαλία του στη σχολή, τη σχέση του με τον Μακά-
ριο Καλογερά (ca 1680-1737) και τη σχολή της Πάτμου, αλλά και τη 
συγγραφική του παραγωγή και την παιδαγωγική του σκέψη. Η σχέση 
του Ιακώβου Μάνου με τους Μαυροκορδάτους έχει διευκρινιστεί επαρκώς 
και τεκμηριωθεί με πολλά στοιχεία από τον Αγαμέμνονα Τσελίκα, μέσα 
από την αλληλογραφία του Ιάκωβου και των δύο Μαυροκορδάτων. Οι 
επιστολές που διέσωσε ο φαναριώτης λόγιος Νικόλαος Καρατζάς στον 
κώδικα 1557 (φ. 107-116) της Βιβλιοθήκης Χίου “Ο Κοραής” διευκρι-
νίζουν και επεξηγούν ορισμένες σκοτεινές λεπτομέρειες της σχέσης του 
Ιάκωβου, ιδίως με τον Νικόλαο Μαυροκορδάτο, όταν αυτός είχε αναλάβει 
την ηγεμονία της Βλαχίας (1719-1730).10 Ωστόσο, δεν τεκμηριώνεται η 
εικασία του Γριτσόπουλου ότι ο Ιάκωβος δίδαξε για μεγάλο χρονικό δι-
άστημα στη σχολή του Ιασίου, καθώς από τις επιστολικές πηγές προκύ-
πτουν στοιχεία μόνο για κάποιο/α ταξίδι/α του Ιάκωβου στο Βουκουρέστι 
–όχι στο Ιάσιο– γύρω στα 1717 και τις δυσκολίες επικοινωνίας του με 
τον ηγεμόνα, πρώην μαθητή του, λόγω κάποιων διαβολών εις βάρος του 
λογίου.11

Στόχος της παρούσας εργασίας είναι να παρουσιαστούν τα νέα στοι-
χεία τα οποία προέκυψαν από τον εντοπισμό και τη μελέτη άγνωστων 
χειρόγραφων πηγών αλλά και από τη συνδυαστική ανάγνωση και συνε-
ξέταση ήδη γνωστών κειμένων και της δημοσιευμένης αλληλογραφίας 
του λογίου.12 Τα στοιχεία αυτά ανατρέπουν την κυρίαρχη παραδοχή του 

10. Βλ. την αναλυτική περιγραφή του κώδικα Καρατζά από τον Αγαμέμνονα 
Τσελίκα, Τα βυζαντινά και μεταβυζαντινά χειρόγραφα της βιβλιοθήκης της Χίου “Ο 
Κοραής”, Αθήνα, Βιβλιοθήκη Κοραή (Χίος), 1984, σ. 33-50, ιδιαιτ. 43-44 («Τοῦ 
σοφωτάτου διδασκάλου κὺρ Ἰακώβου τοῦ Ἀργείου ἐπιστολαί»).

11. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 
299-302� ορθότερα αποτιμά τα τεκμήρια ο Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», 
ό.π., σ. 388-389. 

12. Ευχαριστώ θερμά τον κ. Αγαμέμνονα Τσελίκα, την κ. Βενετία Χατζοπούλου 
και την κ. Χριστίνα Κόσσυβα του Ιστορικού και Παλαιογραφικού αρχείου/ΜΙΕΤ, τον 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 121

Τάσου Γριτσόπουλου σχετικά με τον αποκλειστικό ρόλο του Ιάκωβου 
ως οικιακού δασκάλου των Μαυροκορδάτων αλλά και την περιορισμέ-
νη χρονικά διδασκαλία του στην Πατριαρχική Σχολή. Μέσα από αυτά 
τα νέα δεδομένα καθίσταται δυνατό να μελετηθεί και να ιχνηλατηθεί η 
διδακτική σταδιοδρομία του Ιάκωβου Μάνου ως καθηγητή του επιστη-
μονικού τμήματος της σχολής από τα τέλη της δεκαετίας του 1690 έως 
και τον θάνατό του γύρω στα 1735/6. Στην εργασία αυτή εξάλλου γί-
νεται προσπάθεια να ανασυγκροτηθούν οι διάσπαρτες πηγές, τεκμήρια 
και πληροφορίες που έχουν εντοπιστεί σε τέσσερις κύριους άξονες: α) Το 
χρονολόγιο της διδακτικής σταδιοδρομίας του Ιάκωβου στην Πατριαρ-
χική Σχολή, β) το Πρόγραμμα Σπουδών της σχολής επί Ιακώβου, γ) οι 
παιδαγωγικές του ιδέες για τη διδασκαλία και τη μάθηση, όπως προκύ-
πτουν κυρίως μέσα από τις επιστολές του, δ) το δίκτυο των σχέσεών του 
με ισχυρές προσωπικότητες της εποχής του και η ιδιαίτερη σχέση του ως 
μέντορα και πνευματικού καθοδηγητή με τους καθηγητές και τους σπου-
δαστές της σχολής της Πάτμου.

ΙΙ

Το χρονικό της διδασκαλίας του Ιάκωβου στην Πατριαρχική 
Σχολή

1. Τα πρώτα χρόνια στη σχολή: σπουδαστής και διδάσκαλος

Η ανασύνθεση του χρονολογίου της εκπαιδευτικής δράσης του Ιάκωβου 
Αργείου είναι μία διαδικασία η οποία προϋποθέτει την αξιοποίηση πολ-
λών πληροφοριών που προέρχονται από διάφορες πηγές, κάποιες από τις 
οποίες ήταν ήδη γνωστές και κάποιες εντελώς άγνωστες. Η παλαιότερη 
μαρτυρία που έχουμε για τον Ιάκωβο χρονολογείται στα 1684: στο χει-
ρόγραφο 679 της Βιβλιοθήκης του Μετοχίου Παναγίου Τάφου Κωνστα-

κ. Αντώνη Χατζηχρήστο και την κ. Αγγελική Κοκκίνη του Τμήματος Χειρογράφων/
ΕΒΕ, και την κ. Gabriela Dumitrescu της Βιβλιοθήκης της Ρουμανικής Ακαδημίας 
για τη φιλοξενία και την προθυμία αποστολής ψηφιακών αντιγράφων των χειρογρά-
φων που μελετώνται στην παρούσα εργασία. Επίσης η πρόσφατη ψηφιοποίηση των 
ελληνικών κωδίκων της Βρετανικής Βιβλιοθήκης κατέστησε προσιτά τα σχετικά με 
την έρευνά μου χειρόγραφα, ενώ ο πατμιακός κώδικας που αναφέρεται παρακάτω 
μελετήθηκε παλαιότερα από μικροταινία του ΙΙΕ του Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών. 



122	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ντινουπόλεως είναι αντιγραμμένο το υπόμνημα του Θεόφιλου Κορυδαλ-
λέα στη Φυσική Ακρόαση του Αριστοτέλη (με τον τίτλο Εἰς φιλοσοφίαν 
προδιοίκησις) από τον Ιάκωβο Αργείο, σύμφωνα με το σημείωμα (φ. θv) 
του πατριάρχη Ιεροσολύμων Παρθένιου (1737-1766), που ήταν ένας από 
τους μαθητές του: «ἐκ τῶν ἰδιογράφων τοῦ διδασκάλου ἡμῶν καὶ ὑπάτου 
τῶν φιλοσόφων κυρίου Ἰακώβου τοῦ Ἀργείου». Στο κύριο βιβλιογραφικό 
σημείωμα που υπάρχει στο τέλος του κειμένου (σ. 824) αναφέρεται ότι 
το αντιγραφικό έργο τελείωσε στις 17 Δεκεμβρίου 1684: «Τέλος τῶν ὀ-
κτὼ τῆς Φυσικῆς Ἀκροάσεως βιβλίων καὶ τῷ Θεῷ ἡμῶν δόξα πολλὴ καὶ 
χάρις ἄπειρος. Ἔλαβε τέλος ἡ παροῦσα βίβλος τῆς γραφῆς ἐν ἔτει ἀπὸ 
τῆς βροτείου γένους ἐλευθερώσεως χιλιοστῷ ἑξακοσιοστῷ ὀγδοηκοστῷ 
τετάρτω, μηνὸς Δεκεμβρίου ἑπτὰ ἐπὶ δέκα».13 Με άλλα λόγια προέρχεται 
από τα χρόνια των σπουδών του στο ανώτερο τμήμα της Πατριαρχικής 
Σχολής, όταν διδάσκαλος των φιλοσοφικών μαθημάτων ήταν ο Σεβαστός 
Κυμινήτης (έως το 1682) ή ο Αντώνιος Σπαντωνής.14 Με βάση τις πλη-
ροφορίες που έχουμε για την οργάνωση του ανώτερου τμήματος της Πα-
τριαρχικής Σχολής της Κωνσταντινούπολης, και κυρίως της Ηγεμονικής 
Ακαδημίας του Βουκουρεστίου, που ακολουθεί κατά κάποιο τρόπο το 
πρότυπό της, η διδασκαλία της Φυσικής Ακροάσεως τοποθετούνταν στα 
τελευταία έτη των σπουδών, ενώ η φιλοσοφική διδασκαλία έκλεινε και 
ολοκληρωνόταν με το Περί ψυχής και τη Μεταφυσική.15 Πιστεύω λοιπόν 

13. Για την περιγραφή του κώδικα βλ. Αθανάσιος Παπαδόπουλος–Κεραμεύς, 
Ιεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, τ. 5, Πετρούπολις 1915 [φωτοαναστατική έκδοση, Βρυ-
ξέλλες 1963], σ. 230-231. Τα δύο βιβλιογραφικά σημειώματα δημοσιεύουν ο Αγαμέ-
μνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 385-386 σημ. 2 και ο Γιάννης Καράς, Οι 
επιστήμες στην Τουρκοκρατία. Χειρόγραφα και έντυπα, τ. Β ΄: Οι επιστήμες της φύ-
σης, Αθήνα, Βιβλιοπωλείον της «Εστίας», 1993, σ. 170, αριθ. 11. Πβ. Λίνος Πολίτης 
- Μαρία Πολίτη, «Βιβλιογράφοι 17ου-18ου αιώνος: Συνοπτική καταγραφή», Δελτίο 
του Ι.Π.Α. του Μ.Ι.Ε.Τ. 6 (1994), 453. Το σημείωμα του Παρθένιου συνεχίζει ε-
πισημαίνοντας ότι το χειρόγραφο «Ἀφιερώθη τῷ Παναγίῳ Τάφω παρὰ τοῦ ἀνεψιοῦ 
αὐτοῦ κυρίου Μάρκου εἰς μνημόσυνον τοῦ γράψαντος».

14. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., 
σ. 294.

15. Σύμφωνα με το συνοπτικό Πρόγραμμα Σπουδών της Αυθεντικής Ακαδη-
μίας του Βουκουρεστίου («Περὶ τῶν διδασκάλων τῆς ἐν Βουκουρεστίῳ σχολῆς καὶ τί 
ἕκαστος αὐτῶν ὀφείλει διδάσκειν, 1707, Αὐγούστου») η σειρά των επιστημονικών 
μαθημάτων που δίδασκε ο πρώτος τη τάξει διδάσκαλος ήταν: «α΄ λογικήν, β΄ ρητορι-
κήν, γ΄ τὴν φυσικὴν ἀκρόασιν, δ΄ τὸ περὶ οὐρανοῦ, ε΄ τὸ περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς, ς΄ τὸ 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 123

ότι στα 1684 ο Ιάκωβος βρισκόταν σχεδόν στη μέση και όδευε προς το 
τέλος των σπουδών του, τις οποίες μπορούμε να υποθέσουμε ότι ύστερα 
από δύο ή τρία το πολύ χρόνια ολοκλήρωσε, γύρω στα 1686/7. Η συνή-
θης διάρκεια των σπουδών στο φιλοσοφικό τμήμα της Ακαδημίας ήταν 
πέντε έτη, εφόσον βέβαια δεν μεσολαβούσαν έκτακτα γεγονότα (λοιμοί, 
ταραχές, έλλειψη χρηματοδότησης), που οδηγούσαν στην αναστολή της 
λειτουργίας της.16

Κατά τη διάρκεια των σπουδών του προφανώς η φιλομάθεια και 
ικανότητά του προσέλκυσε το ενδιαφέρον των δασκάλων του στην Πατρι-
αρχική Σχολή, η οποία τότε ήταν υπό την εποπτεία του πατριάρχη Ιερο-
σολύμων Δοσιθέου, στενού συνεργάτη του Αλέξανδρου Μαυροκορδάτου, 
που ήταν Μέγας Διερμηνέας/δραγουμάνος της Υψηλής Πύλης. Η είσοδος 
του λογίου στον οίκο των Μαυροκορδάτων πρέπει να τοποθετηθεί γύρω 
στις αρχές της δεκαετίας του 1690, οικογένεια στην οποία προσέφερε τις 
υπηρεσίες του ως διδάσκαλος για τουλάχιστον 20-25 χρόνια. Με άλλα 
λόγια, πιστεύω ότι η χρονολόγηση Οκτώβριος 1692-Μάρτιος 1693 που 
προτείνει ο Αγαμέμνων Τσελίκας για την έναρξη αυτής της διδασκαλι-
κής σχέσης δεν απέχει πολύ από την πραγματικότητα.17 Κάποια στιγμή, 
μετά την αναδιοργάνωση της σχολής από τον πατριάρχη Καλλίνικο Β΄ 

περὶ ψυχῆς, ζ΄ καὶ τελευταῖον τὴν μεταφυσικήν», βλ. E. Hurmuzaki, Documente…, 
ό.π., τ. ΧIV.1, σ. 392. Για τα μαθήματα που διδάσκονταν στην Πατριαρχική Σχολή 
κατά τα έτη 1676-1679 είναι ενδεικτική η επιστολή του Αθανάσιου Λεοντάρη, μαθη-
τή του Κυμινήτη, όπου αναφέρονται «τὸ περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς, τὰ τοῦ Ἀφθονίου 
περὶ ῥητορικῆς προγυμνάσματα, τὰ λεγόμενα θέματα, τὸ περὶ ῥητορικῆς τέχνης τοῦ 
Κορυδαλλέως ἐγχειρίδιον», βλ. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του 
Γένους Σχολή, ό.π., σ. 251 και Γ. Παπάζογλου, «Και πάλι περί Σεραφείμ Τζεβρενού 
του Θασίου (νέα άγνωστα χειρόγραφα)», Από φωνής 1 (2000/2001), 124-125.   

16. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 121: γράφει 
ο Θεόδωρος, μαθητής και αυτός του Κυμινήτη: «τοῦ φροντιστηρίου, ἐν ᾧ πενταετῆ 
διέτριψα χρόνον». Βέβαια, η λειτουργία των σχολείων επί οθωμανικής κυριαρχίας 
δεν ήταν απρόσκοπτη ούτε η φοίτηση των μαθητών ήταν κανονική, βλ. Αγγελική 
Σκαρβέλη–Νικολοπούλου, Τα μαθηματάρια των ελληνικών σχολείων της Τουρκο-
κρατίας: διδασκόμενα κείμενα, σχολικά προγράμματα, διδακτικές μέθοδοι, Συμβολή 
στην ιστορία της νεοελληνικής παιδείας, Αθήνα, Σύλλογος προς Διάδοσιν Ωφελίμων 
Βιβλίων, 1993, σ. 9-13.

17. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 386: «σύμφωνα με τις 
υπάρχουσες πηγές», οι οποίες όμως δεν κατονομάζονται, πβ. και Σοφοκλής Γ. Δημη-
τρακόπουλος, «Ο Σχολάρχης της Πατριαρχικής…», ό.π., σ. 323-324. 



124	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

τον Ακαρνάνα (1691), ο Ιάκωβος εντάχθηκε στο διδακτικό προσωπικό 
της Πατριαρχικής Σχολής ως αριστούχος απόφοιτος αυτής. Υπέρ αυτού 
του γεγονότος συνηγορεί η μαρτυρία του Μακάριου Καλογερά αλλά και η 
ύπαρξη του προσφωνητικού λόγου που εκφωνήθηκε το Πάσχα του 1698 
για τον πατριάρχη Καλλίνικο: «Τῷ παναγιωτάτῳ καὶ λογιωτάτῳ πατρι-
άρχῃ κυρίῳ κυρίῳ Καλλινίκῳ προσφώνημα εὐχαριστήριον προσφωνηθὲν 
παρὰ τῶν σπουδαστῶν».18 Το πατριαρχικό σιγίλλιο του 1691 προέβλεπε 
ότι οι μαθητές της σχολής οφείλουν να εξασκούνται στο μάθημα της 
ρητορικής και της ομιλητικής, να συγγράφουν και να εκφωνούν, ως τεκ-
μήριο της ικανότητάς τους, ρητορικούς λόγους ενώπιον κοινού. Πιο συ-
γκεκριμένα, προβλεπόταν η εκφώνηση μία φορά τον χρόνο, τη Δευτέρα 
της Διακαινησίμου, ενός εγκωμιαστικού λόγου προς τιμήν του εκάστοτε 
πατριάρχη: φαίνεται ότι ο λόγος αυτός προορίζονταν να εκφωνείται εκ 
μέρους των μαθητών και μπορεί να θεωρήσει κανείς ότι τον εκφωνούσε 
κάποιος από τους αριστούχους τελειόφοιτους σπουδαστές ή κάποιος από 
τους διδασκάλους.19

Έτσι λοιπόν ο λόγος του 1698 εκφωνήθηκε, σύμφωνα με τον Μα-
κάριο Καλογερά, από τον Ιάκωβο Αργείο ως διδάσκαλο προφανώς της 
Πατριαρχικής Σχολής, παρουσία όλων των μαθητών του, οι οποίοι πα-
ρίσταντο σε δημόσιο χώρο ενώπιον του οικουμενικού πατριάρχη και της 
συνόδου. O Ιάκωβος έγραψε για τον Καλλίνικο ότι με τις προσπάθειές 
του «ἀνεκαλέσατο καὶ ἀνεκτήσατο αὐτὴν [sc. τὴν παιδείαν] πεπονηκυῖαν, 
καὶ τῇ φθορᾷ προσπελάσασαν, φροντιστηρίων ἐπιστρεφομένη, καὶ κα-
θηγητὰς ἐν αὐτοῖς προστησαμένη, συντάξεσιν οὐκ εὐκαταφρονήτοις τῆς 
ἡμῶν αὐτῶν ἐπιδόσεως ἀντιποιουμένους ἐς τὰ μάλιστα».20 

18. Δημοσιεύθηκε από τον Βασίλειο Μπακούρο, «Η ρητορική παιδεία…», ό.π., 
από τον κώδ. Γενικών Αρχείων του Κράτους, Συλλογής Περικλέους Ζερλέντη, αρ. 1 
(φάκελος Κ 36)� βλ. περιγραφή από τον Διον. Α. Ζακυθηνό, «Κατάλογος της συλ-
λογής Περικλέους Ζερλέντη», Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών 13 (1937), 
293. 

19. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 123-124, όπου 
γίνεται αναφορά στη σχετική πρόβλεψη του σιγιλλίου του 1691 για την υποχρέωση 
των μαθητών να συγγράφουν επαινετικούς λόγους και αργότερα, «Γαβριήλ του Γ΄ πα-
τριαρχούντος, απεφασίσθη ίνα κατά την εορτήν του Πάσχα εκ μέρους των φοιτητών 
παρισταμένων τω οικουμενικώ πατριάρχη είς των διδασκάλων προσφωνή τα δέοντα». 

20. Βασίλειος Μπακούρος, «Η ρητορική παιδεία…», ό.π.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 125

Η εντύπωση που προκάλεσε αυτός ο λόγος στον νεαρό τότε Μακάριο 
και τους άλλους μαθητές της σχολής ήταν τόσο έντονη, ώστε σχεδόν ύ-
στερα από 35 έτη θυμόταν την αρχή του λόγου αυτού («ἔτι μέμνημαι τοῦ 
προσφωνητικοῦ αὐτῆς, ὅπερ ἐποίησε πρὸς τὸν ἀοίδιμον πατριάρχην κὺρ 
Καλλίνικον, ἔνθα προοιμιαζόμενος ἐχρήσω ἐκεῖνο τὸ προφητικόν, “οὐκ 
ὀφθήσῃ ἐνώπιόν μου κενός, ἐγὼ δὲ κατὰ πάντα κενός, πῶς ὀφθήσομαί 
σοι;”)21 και τη χρησιμοποίησε σε επιστολή του για να θυμίσει στον διδά-
σκαλό του αυτή την παλιά ιστορία. Η επιστολή μπορεί με ασφάλεια να 
χρονολογηθεί στον Μάρτιο ή Απρίλιο του 1735, καθώς την απάντηση του 
Ιάκωβου («οὐ κενά, ὡς σὺ φής, ὦ θαυμάσιε, οὐ κενά, ἀλλὰ εὐχῶν μεστὰ 
ἦν») την εντόπισα ανάμεσα στις επιστολές που δημοσίευσε ο Τσουλκανά-
κης και φέρει χρονολογία 30 Απριλίου 1735 («͵αψλε΄ Ἀπριλίου λ΄»).22 Ας 
διαβάσουμε την επιστολή που παραδίδεται στον κώδ. Μετοχίου Παναγί-
ου Τάφου 567, φ. 87v-88r:23

	 Μακάριος Καλογεράς 	 Προς Ιάκωβο Αργείο
	 (Πάτμος, Μάρτιος/Απρίλιος 1735) 	 (Κωνσταντινούπολη)

Διδάσκαλέ μου πρᾳότατε καὶ σοφώτατε κύριε κὺρ Ἰάκωβε
Ἀσπάζομαι ἐν Κυρίῳ τὴν σεβασμίαν σου δεξιὰν ὁμοῦ καὶ ὁ σὸς Γε-

ράσιμος καὶ πάντες οἱ ἐνταῦθα οἱ τῶν σῶν μαθημάτων ἀπολαυόντες. 
Χαιρετῶ ἐν Κυρίῳ καὶ τὸν σὸν ἀνεψιὸν καὶ λογιώτατον κὺρ Μάρκον, καὶ 
εὐγενέστατον γαμβρὸν καὶ ἀνεψιάν, τὴν νέαν Ὑπατίαν καὶ τοὺς λοιποὺς 
πάντας ὡς οἰκείους, ἀδελφοὺς καὶ χαιρετῶ καὶ περὶ πολλοῦ τίθεμαι τὴν 
ῥῶσιν αὐτῶν καὶ εὐσεβῆ καὶ κατὰ Χριστὸν πολιτείαν� εἰ δὲ οὐ γράφω συ-
νεχῶς, τοῦτο μήτ’ ὑπολαβέτω ἡ βαθεῖα σου σύνεσις λήθης κύημα, ἀλλ’ 
ἵνα μὴ παρέχω αὐτῇ πράγματα, καὶ τὸ μέγιστον, ὅτι ἔτι μέμνημαι τοῦ 
προσφωνητικοῦ αὐτῆς, ὅπερ ἐποίησε πρὸς τὸν ἀοίδιμον πατριάρχην κὺρ 

21. Έξοδος 34, 20.
22. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 154, επιστ. 14.
23. Την επιστολή αυτή εντόπισε ο Μανουήλ Ι. Γεδεών, Πατριαρχικοί πίνακες…, 

ό.π., σ. 491, σημ. 6, στον κώδ. ΜΠΤ 495 (=567) συσχετίζοντάς την εύστοχα με 
τον εγκωμιαστικό λόγο του Ιάκωβου· πβ. και Αθανάσιος Παπαδόπουλος–Κεραμεύς, 
Ιεροσολυμιτική Βιβλιοθήκη, ό.π., τ. 5, σ. 120-121: «Ἐπιστολαὶ Μακαρίου τοῦ Πα-
τμίου». Η μαρτυρία του Μακάριου είναι ισχυρή και αναιρεί τυχόν αμφιβολίες για την 
πατρότητα ή τον εκφωνητή του λόγου αυτού. Η σχετική επιχειρηματολογία για το 
προφανές αυτό θέμα από τον Βασίλειο Μπακούρο, «Η ρητορική παιδεία…», ό.π., 
θεωρώ ότι είναι υπερβαλλόντως περιπεπλεγμένη. 



126	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Καλλίνικον, ἔνθα προοιμιαζόμενος ἐχρήσω ἐκεῖνο τὸ προφητικόν, «οὐκ 
ὀφθήσῃ ἐνώπιόν μου κενός, ἐγὼ δὲ κατὰ πάντα κενός, πῶς ὀφθήσομαί 
σοι;» Ἀλλ’ ἔχω τι τῶν κενοφώνων ὑψηλότερον, τὴν σὴν διάπυρον εὐσέ-
βειαν καὶ πρός με τὸν ἐλάχιστον ἄνωθεν ἐν πᾶσι πατρικήν σου φιλοστορ-
γίαν. Ταύτῃ θαρρῶν καὶ μόνῃ καὶ γράφω καὶ γράψω τὴν διὰ τῶν λόγων 
εὐγνωμοσύνην.

Ταῖς προλαβούσαις ἐτόλμησα καὶ ἔγραψα πολλοῖς κατὰ τῶν θρυλ-
λουμένων αὐτόθι ἀθέων, καί μοι ἀπεκρίθη ὁ κὺρ Σεραφεὶμ ὅτι ἡ φήμη ἡ 
περὶ αὐτῶν ἀδέσποτος, καὶ εἴθε εἴη τοιαύτη, ἀλλὰ κανών τις πολύστιχος 
ἀνεπίγραφος ἦλθε μέχρι τῆς ἐσχατιᾶς ταύτης στηλιτεύων ἐκείνους. Ἐγὼ 
οὐ τοσοῦτον δεδιὼς μή ποτε πύθῃ ἡ ἀνώλεθρος καὶ ἀρχικωτάτη τῶν 
ὄντων αἰτία, ἔγραψα, ἀλλὰ μάλιστα ζηλῶν τὴν σὴν θεοσέβειαν καὶ τότε 
οὐκ ἐπέστειλα αὐτῇ, ἵνα μὴ διαβολήν τινα προσάψω ὡς δῆθεν προτρε-
ψάσῃ με εἰς τοιαῦτα γράμματα, καὶ νῦν παρακαλῶ, σημείωσαί μοι τὸ 
ἀληθές, ὅτι μέχρι τοῦ νῦν ἀπαράκλητος μένω.

Ταῦτα χάριν τῆς ὀφειλομένης προσκυνήσεως, αἱ δὲ πατρικαί σου 
εὐχαὶ εἴησαν μετ’ ἐμοῦ ἐν βίῳ παντί.

Ο Ιάκωβος λοιπόν, ήδη από τα μέσα της τελευταίας δεκαετίας του 17ου 
αιώνα, ήταν ενταγμένος στο διδακτικό προσωπικό της σχολής, ενώ πα-
ράλληλα συνέχιζε να προσφέρει τις υπηρεσίες του ως δάσκαλος στο αρ-
χοντικό των Μαυροκορδάτων, διδάσκοντας τους γιους του Νικόλαο και 
Ιωάννη (1684-1719), όντας ταυτόχρονα ένας από τους πιο έμπιστους 
ανθρώπους του πατρός Μαυροκορδάτου. Θα μπορούσαμε να εικάσουμε 
ότι κατά τα έτη της μαθητείας του στη νέα Πατριαρχική Ακαδημία (τη 
Σχολή Μανολάκη) και ο ίδιος υπήρξε μαθητής του σοφού Αλέξανδρου;24 
Ο Μανουήλ Γεδεών, παρερμηνεύοντας τις πληροφορίες των πηγών, και 
κυρίως τον Προκοπίου, κατέταξε τον Ιάκωβο στους μαθητές του Αλέ-
ξανδρου στη σχολή.25 Ωστόσο, αυτό θα προϋπέθετε μία πολύ πρώιμη 
είσοδό του στη σχολή, αρκετά χρόνια προ του 1680, και μάλλον πρέπει 

24. Ο Αλέξανδρος δίδαξε κατά τα έτη 1665-1671/2 στη Σχολή Μανολάκη, 
που υπαγόταν τότε στο Πατριαρχείο των Ιεροσολύμων και εξέφραζε νέες κοινωνικές 
και οικονομικές δυνάμεις, όπως τονίζει ο Δημήτρης Aποστολόπουλος, «Διδάσκοντας 
φυσιολογία τον 17ο αιώνα στην Κωνσταντινούπολη», στο Δημήτρης Γ. Αποστολό-
πουλος, Για τους Φαναριώτες…, ό.π., σ. 83-99. 

25. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 117-118.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 127

να αποκλειστεί. Μαθητής του λοιπόν στη σχολή δεν ήταν, υπήρξε όμως 
ασφαλώς συνομιλητής και συζητητής, όχι μόνο ακροατής αλλά και ανα-
γνώστης των απόψεών του σε πολλές κατ’ ιδίαν συνομιλίες με τον σοφό 
φαναριώτη κατά την πολύχρονη σχέση τους, όπως συχνά ο ίδιος ανέφερε 
στους μαθητές του στη σχολή, σύμφωνα με τη μαρτυρία του Δημήτριου 
Προκοπίου: «ἐκ τῆς χρονίου συνδιατριβῆς καὶ συνομιλίας τοῦ μακαρίτου 
αὐθέντου κυρίου Ἀλεξάνδρου Μαυροκορδάτου [...] πολλὰ ἐκ τῆς πολυχεύ-
μονος ἐκείνης πηγῆς ἠρύσατο σοφίας νάματα, ὡς πολλάκις αὐτοῦ ἀκηκό-
αμεν ζώσῃ φωνῇ μαρτυροῦντος, ὅσοι γεγόναμεν ἀκροαταὶ αὐτοῦ».26

Ποια μαθήματα δίδασκε όμως ο Ιάκωβος πριν από το 1700; Προ-
φανώς δίδασκε ρητορική και ομιλητική, ένα μάθημα που σηματοδοτούσε 
τη μετάβαση από το μέσο τμήμα των εγκυκλίων σπουδών στο ανώτε-
ρο τμήμα των επιστημονικών σπουδών ή των φιλοσοφικών μαθημάτων. 
Ήδη από την εποχή αυτή η διδασκαλία των θεωρητικών της αρχαίας 
ρητορικής (Αριστοτέλη, Ερμογένη, Αφθόνιου) όπως και η αριστοτελι-
κή λογική θεωρούνταν μαθήματα εισαγωγικά του ανώτερου τμήματος 
σπουδών, καθώς η γνώση τους ήταν προαπαιτούμενη για τη μελέτη των 
υπόλοιπων φιλοσοφικών μαθημάτων. Την ίδια εποχή προϊστάμενος και 
καθηγητής στο ανώτερο φιλοσοφικό τμήμα ήταν ο Αντώνιος Σπαντωνής, 
ο οποίος δίδασκε στα 1696/7 τη Φυσική του Αριστοτέλη από το Υπό-
μνημα του Κορυδαλλέως, όπως σημείωσε ο μαθητής του, ιερομόναχος 
Σεραφείμ ο Θάσιος, σε δύο χειρόγραφα, τον κώδ. Βασιλικής Βιβλιοθή-

26. Ο Δημήτριος Προκοπίου, μαθητής του Ιάκωβου στην Πατριαρχική Σχολή, 
συνέγραψε στα 1721 υπό την καθοδήγηση του Νικόλαου Μαυροκορδάτου και για χά-
ρη του γερμανού φιλολόγου Ιωάννη Αλβέρτου Φαβρίκιου έναν κατάλογο λογίων Ελ-
λήνων της εποχής του, την Ἐπιτετμημένην ἐπαρίθμησιν, βλ. Δημήτρης Γ. Αποστο-
λόπουλος, Αρμογή σπαραγμάτων…, ό.π., σ. 24 σημ. 21, και αναλυτικότερα Άλκης 
Αγγέλου, Πλάτωνος τύχαι. Η λόγια παράδοση στην Τουρκοκρατία, Αθήνα, Ερμής, 
1985, σ. 64-65, ο οποίος όμως είναι οξύς και ιδιαίτερα επικριτικός στους χαρακτη-
ρισμούς του για τον κύκλο του Ιακώβου και του Νικολάου, καθώς τονίζει: «δάσκαλός 
του στην αρχή και φίλος και σύμβουλός του έπειτα είναι ο Ιάκωβος Μάνος ο Αργείος, 
γνωστός φανατικός αριστοτελικός» και, παρακάτω, για τον Προκοπίου γράφει: «τι-
μώνται κατ’ αρχήν ο πατέρας του Νικολάου Αλέξανδρος, οι προσωπικοί του φίλοι και 
διδάσκαλοι Ιάκωβος Μάνος και Χρύσανθος Νοταράς»� ωστόσο, εντέλει παραδέχεται 
ότι «η μεταγενέστερη έρευνα επιβεβαίωσε την ακρίβεια των πληροφοριών». Στην 
έκδοση του J. A. Fabricii, Bibliothecae Graecae, vol. XI, Hamburgi 1722, σ. 804, 
αναγράφεται Σχεδίασμα Δημητρίου Προκοπίου Μοσχοπολίτου, ἔτει σωτηρίῳ αψκά, 
ἐν μηνὶ Ἰουνίῳ.



128	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

κης Alber I Βρυξελλών IV 1110 (α΄ και β΄ βιβλίο) και τον κώδ. Berol. 
gr. 313 (γ΄ κ.ε. βιβλία): «Εἴληφε τέλος ἡ παροῦσα βίβλος [...] κατὰ τὸ 
͵αχς΄ ἀπὸ Χριστοῦ [...] ἐδιδάχθην πρῶτον μὲν παρὰ τοῦ σοφωτάτου κυρίου 
Σπαντωνῆ, καθηγητοῦ τοῦ τῆς Κωνσταντινουπόλεως φροντιστηρίου [...] 
εἰς τοὺς 1697 ἀπριλίου 16 ἐτελειώσαμεν τὴν παροῦσαν πραγματείαν τῆς 
Φυσικῆς ἀκροάσεως ἐν Κωνσταντινουπόλει». Στο τμήμα των εγκυκλίων 
διδάσκαλος των γραμματικών ήταν ο Γεράσιμος Ακαρνάνας.27 

2.	 Η περίοδος της ακμής: Καθηγητής, ύπατος των φιλοσόφων και σχο-
λάρχης

Στις 7 Σεπτεμβρίου 1702 («͵αψβ΄ Σεπτεμβρίου ζ΄») ο νεοεκλεγείς πατρι-
άρχης Γαβριήλ Β΄ από Χαλκηδόνος, που βρισκόταν στην Αδριανούπολη 
για να παρουσιαστεί στον σουλτάνο Αχμέτ Γ ΄, σε επιστολή του τον προ-
σφώνησε ως «λογιότατο διδάσκαλο» («Τῷ λογιωτάτῳ διδασκάλῳ κὺρ 
Ἰακώβῳ σωτηρίας καὶ εὐποτμίας»).28 Το γράμμα αυτό του Γαβριήλ ήταν 
απάντηση σε επιστολή που του είχε αποστείλει τον προηγούμενο Αύγου-
στο ο Ιάκωβος, σπεύδοντας να τον συγχαρεί για την εκλογή του («τῆς 
σῆς λογιότητος κοινὴ πρὸς ἡμᾶς ἐπιστολὴ διττῶς ἦσε»), όπως επιση-
μαίνει ο Τσελίκας.29 Σε αυτήν ο Γαβριήλ ευχαριστώντας τον Ιάκωβο τον 
επαίνεσε για την «αττική εμβρίθεια» και ρητορική ευφράδειά του καθώς 
και για την ευσέβεια και αφοσίωσή του προς την Εκκλησία και τον και-
νούριο ποιμένα της, τα οποία αποτελούν «ἐχέγγυα τῆς πρὸς τὴν κοινὴν 
καὶ πνευματικὴν μητέρα αἰδοῦς τε καὶ ἀγαλλιάσεως». 

Η αλληλογραφία των δύο ανδρών πιστοποιεί ότι ο Ιάκωβος ήταν ήδη 
προβεβλημένο στέλεχος της σχολής αλλά και της πατριαρχικής αυλής. 
Ως διαπρεπής καθηγητής λοιπόν εκφώνησε τη Δευτέρα της Διακαινησί-

27. Τα σημειώματα δημοσιεύονται και σχολιάζονται από τον Γ. Παπάζογλου, 
«Και πάλι περί Σεραφείμ…», ό.π., σ. 120-133� πβ. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πα-
τριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 282-283. 

28. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 397, επιστ. 8. 
29. Η επιστολή, όπως παραδίδεται, δεν φέρει όνομα αποστολέα, από εσωτερικά 

στοιχεία όμως ο Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 390, την απέδωσε 
ορθώς στον Γαβριήλ Βʹ, καθώς η εκλογή του Γαβριήλ συνέπεσε με την αναγόρευση 
του νέου σουλτάνου Αχμέτ στην Αδριανούπολη, όπως αναφέρει ο επιστολογράφος, 
Τσελίκας, ό.π., σ. 397: «δῴη καὶ τὴν τοῦ ἀναγορευθέντος παραδυνάστου καὶ ὑπάτου 
ἔλευσιν καὶ πρὸς αὐτοῦ ἡμῶν παράστασιν καὶ ἐμφάνειαν δεξιάν».



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 129

μου του επόμενου έτους (28 Μαρτίου 1703) τον καθιερωμένο εγκωμια-
στικό και προσφωνητικό λόγο για τον πατριάρχη Γαβριήλ («Προσφώ-
νημα εἰς τὸν παναγιώτατον καὶ λογιώτατον οἰκουμενικὸν πατριάρχην 
κύριον Γαβριὴλ τῷ πρώτῳ ἔτει τῆς αὐτοῦ πατριαρχίας»), ο οποίος εθε-
ωρείτο συνεχιστής του έργου του Καλλίνικου ως προς την ενίσχυση και 
σταθεροποίηση της κατάστασης στην Πατριαρχική Σχολή: «Λόγον γὰρ 
οὐ σμικρὸν περί τε συστάσεως τοῦ φροντιστηρίου καὶ καθηγητῶν ποι-
εῖται τῆς ἡμῶν εἵνεκα βελτιώσεως».30 Από αυτά τα δύο προσφωνήματα 
και την αξιόπιστη μαρτυρία του Μακάριου Καλογερά γίνεται αντιληπτό 
ότι επικράτησε τελικά η συνήθεια να εκφωνεί τον πανηγυρικό λόγο που 
εγκωμίαζε τον εκάστοτε πατριάρχη ένας καθηγητής ή κάποιος αριστού-
χος τελειόφοιτος, όπως ίσχυσε στην περίπτωση του Αντώνιου Βυζάντιου 
(ca 1680-1711) το 1705.31 

Αντίτυπο των παραδόσεων του Ιάκωβου σχετικά με τη ρητορική 
υπήρχε σε κώδικα του Αντώνιου Βυζάντιου, ο οποίος κατέγραψε –σε άλ-

30. Τον λόγο δημοσίευσε ο Μανουήλ Ι. Γεδεών, «Ιακώβου Μάνου του Αργείου 
εγκώμιον…», ό.π., σ. 193, από χειρόγραφο της Βρετανικής Βιβλιοθήκης το οποίο, 
όπως ανέφερε, είχε μεταγράψει και του είχε αποστείλει προ πολλού ο γνωστός ιστο-
ριοδίφης Περικλής Ζερλέντης. Παρόμοιο χειρόγραφο δεν έχω εντοπίσει ακόμη στην 
παραπάνω Βιβλιοθήκη, απεναντίας το κείμενο του λόγου αυτού παραδίδεται από τον 
κώδ. Γ.Α.Κ., Συλλογής Π. Ζερλέντη αρ. 1, σ. 17-28, που ανήκε κάποτε στον ίδιο τον 
Ζερλέντη, βλ. Διον. Α. Ζακυθηνός, «Κατάλογος της συλλογής…», ό.π., σ. 293. Και 
μάλιστα στην έκδοσή του ο Γεδεών αναπαρήγαγε ακόμη και τη σημείωση που υπήρχε 
στον «τότε ιδιόκτητο κώδικα του Ζερλέντη», την οποία προσέθεσε εντός παρενθέσεως 
στο διάστιχο μεταξύ τίτλου και κειμένου μεταγενέστερος γραφέας, προσγράφοντας 
το κείμενο στον Ιάκωβο («σύγγραμμα τοῦ μακαρίτου διδασκάλου Γιακουμῆ»). Α-
πό αυτόν τον κώδικα λοιπόν προέρχεται ο λόγος και όχι από κάποιο υποτιθέμενο 
χειρόγραφο της Βρετανικής Βιβλιοθήκης, όπου πράγματι επί σειρά ετών εργαζόταν 
ερευνητικά ο Ζερλέντης. Σφάλλει επίσης ο Γεδεών, ό.π., σ. 206, σύμφωνα με όσα 
ειπώθηκαν παραπάνω, όταν θεωρεί ότι ο Ιάκωβος ήταν μαθητής της Πατριαρχικής 
Σχολής το 1703, ενώ αντιφάσκει και με τα ίδια τα γραφόμενά του, όταν τονίζει στα 
Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 117, ότι «τω 1702 ή 1703 […] ίσως συνεδίδα-
σκε και ο Ιάκωβος Μάνος».

31. Βασίλειος Μπακούρος, «Η ρητορική παιδεία της Πατριαρχικής Σχολής και 
η πολιτική διαπαιδαγώγηση του Γένους. Το “Προσφώνημα” του 1705 “σύγγραμμα” 
του Αντωνίου Βυζαντίου», Μνημοσύνη 13 (2013), 173-203. Για τον Αντώνιο Βυζά-
ντιο ετοιμάζω ειδική μονογραφία, όπου παρουσιάζονται τα νέα στοιχεία και τεκμήρια 
που αφορούν στον βίο, το συγγραφικό και το διδακτικό του έργο στην Πατριαρχική 
Σχολή.



130	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

λον κώδικα που περιήλθε στα τέλη του 19ου αιώνα στην κατοχή του Πε-
ρικλή Ζερλέντη– σε ιδιόχειρες σημειώσεις/ενθυμήσεις ότι διδάχτηκε τη 
ρητορική τέχνη από τον Ιάκωβο από τον Φεβρουάριο του 1703 έως και 
τον Φεβρουάριο του 1704: «͵αψγ΄ ἔτει, Φεβρουαρίου ιζ΄ ἀρξάμεθα τῆς ῥη-
τορικῆς τέχνης ἐπὶ Ἰακώβου διδασκάλου, αψδ΄ ἔτει Φεβρουαρίου ιη΄ Θεοῦ 
συναιρουμένου πέρας ἐπιθέμεθα».32 Δεν αναφέρεται όμως ποια ρητορική 
τέχνη δίδαξε ο Ιάκωβος και από ποιο εγχειρίδιο. Δεδομένης της σχέσης 
του με τον Αλέξανδρο Μαυροκορδάτο θα μπορούσε κανείς εύλογα να ει-
κάσει ότι χρησιμοποίησε μάλλον το δικό του εγχειρίδιο ρητορικής τέχνης 
(Σύνοψις τέχνης ῥητορικῆς κατὰ πεῦσιν καὶ ἀπόκρισιν), το οποίο πολλές 
φορές παραδίδεται σε χειρόγραφη μορφή μαζί με την ανέκδοτη Ῥητορικὴ 
τέχνη του Θεόφιλου Κορυδαλλέως.33 Το γεγονός αυτό ενδέχεται να υπο-
δηλώνει ότι χρησιμοποιούνταν και τα δύο κατά τη διδακτική πρακτική, 
το αναλυτικότερο εγχειρίδιο του Κορυδαλλέως (σε τρία βιβλία) μαζί με 
την πιο σύντομη ευσύνοπτη και περιεκτική διδασκαλία περί ρητορικής 
από τον Αλέξανδρο Μαυροκορδάτο με τη μορφή ερωταποκρίσεων. Έ-
να τέτοιο χειρόγραφο, αυτόγραφο του Αντώνιου Βυζάντιου, εναπόκειται 
σήμερα στον κώδ. 187 της Θεολογικής Σχολής Χάλκης, χρονολογημένο 
όμως στον Νοέμβριο 1702, αν έχουν μεταφερθεί σωστά τα βιβλιογραφι-
κά σημειώματα του κώδικα από τον Ματθαίο Παρανίκα, που πρώτος το 
κατέγραψε: «τέλος τῆς Ῥητορικῆς καὶ τῷ Θεῷ χάρις. Ἐν ἔτει ͵αψβ΄, ἐν 
μηνὶ Ἀνθεστηριῶνι».34 

32. Περικλής Ζερλέντης, «Αντώνιος o Βυζάντιος διδάσκαλος της εν Κωνστα-
ντινουπόλει Μεγάλης του Γένους Σχολής», Byzantinische Zeitschrift 16 (1907), 247, 
πβ. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 307. 

33. Αναφέρω ενδεικτικά και κατά χρονολογική σειρά τους κώδικες που προ-
έρχονται από «σχολικό» περιβάλλον: Πατριαρχικής Βιβλιοθήκης Ιεροσολύμων 152 
(17ου αι.), Π.Β.Ι. 451 (από την Πάτμο, αρχές 18ου αι.), Πάτμου 291 (αρχές 18ου 
αι.), Π.Β.Ι. 422 (από την Πάτμο, 1721, «ἑρμηνεύθη ἐν τῇ ἁγίᾳ Ἀποκαλύψει ὑπὸ τοῦ 
λογιωτάτου ἡμῶν διδασκάλου κυρίου κυρίου Μακαρίου»), Π.Β.Ι. 104 (έτους 1722), 
Π.Β.Ι. (Τιμίου Σταυρού) 82 (έτους 1730: «ἑρμηνεύθη παρὰ τοῦ ἐλλογωτάτου ἱεροδι-
δασκάλου κυρίου Ἰακώβου Πατμίου»), Π.Β.Ι. 423 (έτους 1740), Γυμνασίου Αδρια-
νουπόλεως 1119 (= Μουσείου Μπενάκη, Ανταλλαξίμων 234, έτους 1765, «ἡψάμεθα 
ταύτης ἐν Σμύρνῃ»), Ευαγγελικής Σχολής Σμύρνης Β-4 (18ου αι.), Ι. Μητροπόλεως 
Σάμου 63 (18ου αι.).    

34. Ματθαίος Παρανίκας, «Περί της εν Κωνσταντινουπόλει…», ό.π., σ. 313. 
Τα αρχαία αττικά ονόματα των μηνών φαίνεται ότι τα χρησιμοποιούν οι λόγιοι της 
εποχής, σύμφωνα με τη γνωστή τάξη που καθιέρωσε ο Θεόδωρος Γαζής, Περὶ μη-



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 131

Τα διδακτικά του ενδιαφέροντα και καθήκοντα δεν περιορίστηκαν 
μόνο στη διδασκαλία της ρητορικής, καθώς οι σύγχρονοί του και οι λίγο 
μεταγενέστεροι τον αναφέρουν ως κατεξοχήν αριστοτελικό λόγιο και δι-
δάσκαλο. Έτσι ο μαθητής του Δημήτριος Προκοπίου έγραψε ότι υπήρξε 
«μιμητὴς εἰς ἰδέαν λόγου τῶν ἐξαιρέτων παλαιῶν Ἑλλήνων, φιλόσοφος 
περιπατητικὸς καὶ τῶν Ἀριστοτέλους δογμάτων καθηγητὴς ἄριστος», 
και ότι ανέπτυσσε «τοῖς αὐτοῦ ὁμιληταῖς τὰ ἀκροαματικὰ τοῦ Ἀριστο-
τέλους».35 Η πιο εντυπωσιακή όμως και εξόχως λογοτεχνική μαρτυρία 
προέρχεται από τον Κωνσταντίνο Ραφαήλ, λογοθέτη του γενικού της 
Μεγάλης Εκκλησίας, ο οποίος συνέθεσε (1729) προς τιμήν του άλλοτε 
δασκάλου του ένα «σαπφικό άσμα»: «Εἰς τὸν τιμιώτατον καὶ σοφώτα-
τον ὕπατον τῶν φιλοσόφων τῆς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας καὶ 
ἡμέτερον διδάσκαλον τῶν ἐπιστημονικῶν μαθημάτων τῆς ἐν Κωνστα-
ντινουπόλει Ἀκαδημίας, κύριον, κύριον Ἰάκωβον τὸν Ἀργεῖον εὐχαριστία 
δι’ ἄσματος σαπφικοῦ».36 Στο ποίημα αυτό τον εγκωμίαζε ως δόξα των 
Ελλήνων και της λαμπρής πόλης του Βυζαντίου («κῦδος Ἑλλήνων σοφὲ 
Ἰάκωβε»), ως σοφότατο ερμηνευτή του Σταγειρίτη, ο οποίος στα μα-
θήματά του επεξηγούσε και σχολίαζε με εμβρίθεια τις πραγματείες που 

νῶν (Theodori Gazae Thessalonicensis, Liber de mensibus Atticis, Ioanne Perrello 
interprete. Eiusdem interpretis De ratione lunae & epactarum secundum Gazam, cum 
tabula perfecti ambitus annorum intercalarium. Accessit praeterea in studiosorum 
gratiam idem Theodori Libellus Graece, multis locis quam antehac emendatior. Item, 
rerum toto opere memorabilium copiosissimus index, Basileae 1536, σ. 92-151). Αυ-
τήν την τάξη ακολουθεί και ο Ευγένιος Γιαννούλης στην επιστολογραφία του, βλ. 
Ιωάννης Στεφανής – Νίκη Παπατριανταφύλλου–Θεοδωρίδη, Ευγενίου Γιαννούλη του 
Αιτωλού επιστολές, κριτική έκδοση, Θεσσαλονίκη, A.Π.Θ, 1992, σ. 68. 

35. Δημήτριος Προκοπίου, Ἐπιτετμημένη ἐπαρίθμησις, ό.π., σ. 499. Παραφρά-
ζοντάς τον ο Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία…, ό.π., σ. 354, επισήμανε ότι 
ήταν «μιμητὴς κατὰ λόγου ἰδέαν τῶν ἐξόχων παλαιῶν Ἑλλήνων, δεινὸς τῶν ἀριστο-
τελικῶν δογμάτων καὶ προασπιστὴς τούτων ἀνένδοτος».

36. Το ποίημα αυτό, που αντέγραψε ο γνωστός λόγιος Νικόλαος Καρατζάς στον 
νυν κώδ. Beinecke ms 295, φ. 3r-4v, δημοσίευσε ο Γεώργιος Παπάζογλου, «Κων-
σταντίνος Ραφαήλ…», ό.π., σ. 19-21. Στο τέλος του ποιήματος ο συντάκτης δη-
λώνει: «Εἰς ὀφειλομένης εὐεργεσίας τεκμήριον ὁ λογοθέτης γενικοῦ τῆς Μεγάλης 
Ἐκκλησίας, καὶ ἐλάχιστος τῶν μαθητῶν, Κωνσταντῖνος Ῥαφαὴλ Βυζάντιος, ͵αψκθ΄». 
Ο κώδικας αυτός ταυτίζεται πιθανότατα με το χφ αριθ. 98 της συλλογής ελληνικών 
χειρογράφων του λόρδου Guilford, όπως επισημαίνει ο Γεώργιος Παπάζογλου, «Χει-
ρόγραφοι κώδικες…», ό.π., σ. 52-54, σημ. 54.



132	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

συνέταξε ο αρχαίος φιλόσοφος, τη Φυσική και τη Λογική. Τόνιζε επίσης 
ότι αποδείχθηκε άξιος του οφφικίου του υπάτου των φιλοσόφων, καθώς 
ως προς την επιστημοσύνη ξεπερνούσε πολλούς, ενώ υπήρξε εξαιρετικός 
γνώστης της ρητορικής και της θεολογίας. Το ποίημα του Κωνσταντίνου 
Ραφαήλ δίνει μία συνοπτική αλλά πολύ ενδεικτική εικόνα των γνωστι-
κών αντικειμένων, με τα οποία ασχολήθηκε ως διδάσκαλος στην Πατρι-
αρχική Σχολή ο Ιάκωβος Αργείος: αριστοτελική φιλοσοφία (λογική και 
φυσική), ρητορική και θεολογία.

Τίς τε γὰρ τῶν νῦν ξυνέηκε νοῦν γε,
πραγματειῶν τῶν ξυνέταξε κεῖνος,
φυσικῆς τ’ ἄλλων, λογικῆς τε τέχνης,
			   ἢ σὺ πυκνόφρων;
Ἔνδικ’ ἄρ’ οὖν ὀφφικίῳ κλυτῷ σε
τῷ, ὑπάτου φιλοσόφων γέρῃραν, 
αὐτὰρ ἀντάξιος ἐπωνυμίης
			   τῆς δὲ τελείθεις.
Πολλέων ἄλλῃ θ’ ἁπάσῃ φέριστος
εἶ μαθήσει, ῥητορικῇ λιγύς τε,
θευλογίῃ ὑψίνοός τε μύστης,
			   θέσφατα βάζειν.

Μέχρι πρόσφατα όμως δεν είχαν εντοπιστεί χειρόγραφα που να προέρ-
χονται από μαθητές του Ιάκωβου και να περιλαμβάνουν αριστοτελικές 
πραγματείες, πέρα από το χειρόγραφο ΜΠΤ Κωνσταντινουπόλεως 679, 
που περιέχει το Υπόμνημα του Θεόφιλου Κορυδαλλέα στη Φυσική ακρό-
αση του Αριστοτέλους. Το χειρόγραφο αυτό φαίνεται ότι χρησιμοποιή-
θηκε κατά τη διάρκεια της διδασκαλίας της αριστοτελικής Φυσικής στην 
Πατριαρχική Σχολή, καθώς περιέχει στα περιθώριά του σχόλια, τα οποία 
είναι γραμμένα είτε από το χέρι του Ιάκωβου είτε από κάποιους άλλους, 
πιθανότατα μαθητές του� χρησιμοποιήθηκε εξάλλου σε διάφορες χρονικές 
περιόδους του βίου του Ιάκωβου: έτσι λ.χ. στη σ. 824, μετά το τέλος του 
Υπομνήματος, κάτω από σχόλια που είναι γραμμένα από διαφορετικά 
χέρια, εντοπίζεται μία ενθύμηση γραμμένη από τον λόγιο, στην οποία 
κατέγραψε τον ισχυρό σεισμό και τους μετασεισμούς που συγκλόνισαν 
την Πέμπτη 14 Μαΐου 1719 την Κωνσταντινούπολη, προκαλώντας με-
γάλες ζημιές σε εργαστήρια, τείχη και χάνια: «͵αψιθ΄ Μαΐου ιδ΄ ἡμέρᾳ 
Πέμπτῃ περὶ μεσημβρίαν σεισμὸς μέγας ἐγένετο ἐν Κωνσταντι/νουπόλει, 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 133

ὥστε καὶ πολλὰ ἐργαστήρια καὶ μέρη τειχῶν πεσεῖν. Καὶ ἐκ διαλειμμά-
των / πολλάκις ἔσεισεν. Ὁ πρῶτος σεισμὸς ἐβάσταξεν ὡς μισὸν κάρτον».  

Το χειρόγραφο, όπως φαίνεται από τις ποικίλες σημειώσεις στα πε-
ριθώριά του από διάφορα χέρια μαθητών, αποτελούσε το βασικό κεί-
μενο αναφοράς κατά τη διάρκεια των παραδόσεων του Ιάκωβου στην 
Πατριαρχική Σχολή, ενώ παρέμεινε στην κατοχή του μέχρι το τέλος της 
ζωής του, οπότε πέρασε στους κληρονόμους του και συγκεκριμένα στον 
ανιψιό του Μάρκο, ο οποίος το παραχώρησε στη βιβλιοθήκη του Μετο-
χίου Παναγίου Τάφου.37 Από αυτόν προφανώς άκουσε τις παραδόσεις 
της κορυδαλλικής αριστοτελικής Φυσικής ο γνωστός Νικόλαος Κριτίας, 
ο οποίος ως τελειόφοιτος σπουδαστής ολοκλήρωσε την αντιγραφή του 
ίδιου υπομνήματος στις 5 Ιανουαρίου 1707 («ἐγράφη δὲ ὑπὸ ἐλαχίστου ἐν 
σπουδαίοις Κριτίου ἔτει ͵αψζ΄ Γαμηλιῶνος ε΄ ἱσταμένου»), το οποίο σώ-
ζεται στον κώδικα της μονής Δοχειαρίου 266.38 Και ο κώδικας αυτός του 
Κριτία έχει στα περιθώριά του πολλές παρόμοιες σημειώσεις και σχόλια. 
Είναι πολύ λογικό επομένως να θεωρήσουμε ότι και ο Νικόλαος Κριτίας 
συγκαταλεγόταν ανάμεσα στους μαθητές του Ιάκωβου, ο οποίος ήταν ο 
κύριος διδάσκαλος και καθηγητής των φιλοσοφικών μαθημάτων κατά 

37. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 386. Για τον Μάρκο εκ-
φράζεται ιδιαιτέρως κολακευτικά ο Μακάριος Καλογεράς στην επιστολή που δημο-
σίευσα παραπάνω («τὸν σὸν ἀνεψιὸν καὶ λογιώτατον κὺρ Μάρκον, καὶ εὐγενέστατον 
γαμβρὸν καὶ ἀνεψιάν, τὴν νέαν Ὑπατίαν»), διευκρινίζοντας τη συγγενική τους σχέση. 
Ήταν γαμβρός του, δηλαδή σύζυγος της ανιψιάς του, και προφανώς κληρονόμος του, 
αφού από τις πηγές δεν προκύπτει ότι ο Ιάκωβος ήταν νυμφευμένος ή ότι είχε απο-
κτήσει τέκνα, όπως αναφέρει ο Σοφοκλής Γ. Δημητρακόπουλος, «Ο Σχολάρχης της 
Πατριαρχικής…», ό.π., σ. 325. Ο Μάρκος είχε αναπτύξει σχέσεις με τη μοναστική 
κοινότητα της Πάτμου και ιδιαιτέρως με τον Μακάριο και τους ακολούθους του, όπως 
φαίνεται από τους εγκάρδιους χαιρετισμούς που αυτός του απέστειλε αλλά και από 
μία επιστολή Πρὸς τὸν ὁσιώτατον ἐν ἱερομονάχοις κὺρ Γεράσιμον ἐκ μέρους τοῦ 
Μάρκου, την οποία εξέδωσε ο Τσελίκας, ό.π., σ. 396, επιστ. 6. Την επιστολή αυτή 
συνέταξε ο Ιάκωβος για λογαριασμό του γαμβρού του, όπως προκύπτει εμφανώς από 
το ύφος και τον τρόπο γραφής του κειμένου. Τον Γεράσιμο ασπάζεται και ο ίδιος ο 
Ιάκωβος σε δύο επιστολές του προς τον Μακάριο, βλ. αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανά-
κης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 143 (επιστ. 4), 154 (επιστ. 14: 30 Απρ. 1735).

38. Σπυρίδων Π. Λάμπρος, Κατάλογος των εν ταις βιβλιοθήκαις του Αγίου 
Όρους ελληνικών κωδίκων, Catalogue of the greek manuscripts on Mount Athos, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1895, τ. 1, σ. 262 και Γιάννης Καράς, Οι 
επιστήμες…, ό.π., σ. 174, αρ. 35� πβ. Λίνος Πολίτης - Μαρία Πολίτη, «Βιβλιογρά-
φοι…», ό.π., σ. 512.  



134	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

την περίοδο αυτή στη σχολή, όπως σημείωσε ο Κωνστάντιος («ἀκροατὴς 
Ἰακώβου τοῦ Ἀργείου»).39 

Και άλλα τεκμήρια πιστοποιούν τη διδακτική δραστηριότητα του 
Ιάκωβου: σύμφωνα με τον Κωνσταντίνο Ραφαήλ, ο Ιάκωβος δίδαξε και 
τη Λογική του Αριστοτέλη μέσα από τα σχόλια του Κορυδαλλέα.40 Στη 
Βρετανική Βιβλιοθήκη εντόπισα έναν κώδικα που είχε αντιγραφεί στα 
1700 από τον Αντώνιο Βυζάντιο, γνωστό μαθητή του Ιάκωβου, τον κώ-
δικα Additional 7143, που περιέχει το αναλυτικό υπόμνημα Eἰς ἅπασαν 
τὴν Λογικὴν τοῦ Ἀριστοτέλους, ξεκινώντας (φ. 9r) από την Ἔκθεσιν συ-
νοπτικὴν τῆς ὅλης συλλογιστικῆς πραγματείας ἐκδοθεῖσαν παρὰ τοῦ λο-
γιωτάτου καὶ σοφωτάτου Κορυδαλλέως.41 Στο φ. 2r ο αδελφός του γρα-
φέα Αντώνιου, Γεώργιος, σημείωσε ότι διδάχτηκε τη Λογική πραγμα-
τεία τον Νοέμβριο του 1712 από τον διδάσκαλο Γιακουμή τον Πελοπον-
νήσιο με βάση το χειρόγραφο του αδελφού του: «ἠρξάμεθα τὴν Λογικὴν 
πραγματείαν κατὰ τὸ ͵αψιβ΄ ἔτος Νοεμβρίου κ΄ ἐπὶ διδασκάλου Ἰακουμῆ 
τοῦ Πελοποννησίου. † ὁ Γεώργιος, καὶ ἀδελφὸς τοῦ γράψαντος ταύτην 
τὴν λογικήν, Ἀντωνίου δηλονότι, διδασκάλου τοῦ ἐν Κωνσταντινουπόλει 

39. Βλ. Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία…, ό.π., σ. 356� Κωνστ. Ν. 
Σάθας, Νεοελληνική Φιλολογία…, ό.π., σ. 476� Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατρι-
αρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 352: «τον μεν Ιάκωβον επιτρέπουν οι 
χρονικοί υπολογισμοί της σχολαρχίας αυτού να ήκουσεν εις το ανώτερον τμήμα της 
Σχολής, την οποία διηύθυνε πιθανώς από το 1703». Η διαπίστωση αυτή είναι σε πλή-
ρη αντίθεση με την εκφρασμένη στο οικείο κεφάλαιο για τον Ιάκωβο άποψή του ότι 
από το 1707 αρχίζει η διδακτική σταδιοδρομία του λογίου στη σχολή! Η Ελένη–Νίκη 
Αγγελομάτη–Τσουγκαράκη στην αναλυτική της μελέτη «Νικόλαος Κριτίας: Βιογρα-
φικά και εργογραφικά», Μεσαιωνικά και Νέα Ελληνικά 1 (1984), 281-402 και 2 
(1986), 197-304, ενώ γνωρίζει τον κώδ. Δοχειαρίου 266 ως κώδικα που (Στο ίδιο, 
τ. 1, σ. 290) «χρησίμευε στον Κριτία για τα μαθήματα φιλοσοφίας του τελευταίου 
χρόνου φοίτησής του στην Πατριαρχική Σχολή», αδυνατεί να τον συσχετίσει με τη 
διδασκαλία του Ιάκωβου Αργείου, επηρεασμένη από την επιστολή του Κριτία Πρὸς 
Διαμαντὴν διδάσκαλον και από την εικασία του Γριτσόπουλου ότι ο Κριτίας είχε κα
θηγητή τον Διαμαντή Ρύσιο, ο οποίος όμως ήδη από το 1704 είχε εγκαταλείψει την 
Πόλη και βρισκόταν στη Χίο. Επομένως το συμπέρασμα της Αγγελομάτη–Τσου-
γκαράκη ότι ο Κριτίας δεν είναι ακόμη σπουδαστής το 1707 αλλά «θα πρέπει να είχε 
κανονικά αποφοιτήσει λίγα χρόνια πριν», δεν είναι αναντίλεκτο, καθόσον μάλιστα ο 
Ρύσιος ήταν διδάσκαλος των γραμματικών και όχι της φιλοσοφίας. 

40. Στο Γεώργιος Παπάζογλου, «Κωνσταντίνος Ραφαήλ…», ό.π., σ. 20.
41. Τον κώδικα περιγράφω αναλυτικά στη μελέτη μου για τον Αντώνιο Βυζά-

ντιο.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 135

φροντιστηρίου». Είναι ένα καλογραμμένο χειρόγραφο με πλείστα σχόλια 
στην ώα, που ερμηνεύουν το κορυδαλλικό κείμενο, προσθέτοντας χρή-
σιμες ερμηνευτικές προσεγγίσεις σε αυτό. Η έρευνα και η σύγκριση με 
ανάλογα χειρόγραφα υπομνήματα της Λογικής, όπου υπάρχουν πολλά 
παρόμοια σχόλια, θα αποδείξει αν αυτά είναι έργο του Ιάκωβου ή αν ανα-
παράγουν κάποιο παλαιότερο πρότυπο. 

Από άλλο ένα χειρόγραφο, τον κώδικα Σχολής Δημητσάνας 118, 
πληροφορούμαστε ότι ο Ιάκωβος δίδαξε στα 1705 το υπόμνημα στο Περί 
ψυχής του Αριστοτέλη: Ἐξήγησις τοῦ ἀριστοτελικοῦ περὶ ψυχῆς συγ-
γράμματος τοῦ σοφωτάτου Κορυδαλέως, ένα από τα πλέον απαιτητικά 
συγγράμματα του Κορυδαλλέα, γεγονός που υποδηλώνει ότι ήταν βαθύς 
γνώστης τόσο της αριστοτελικής φιλοσοφίας όσο και της κορυδαλλικής 
ερμηνευτικής προσέγγισης.42 Γραφέας του κειμένου είναι ο ιερομόναχος 
Αζαρίας Τζιγάλας (1660-1740), ο οποίος δήλωσε γραπτώς στο τέλος 
του κειμένου ότι πρόκειται για παράδοση φιλοσοφικού μαθήματος από 
τον Ιάκωβο Αργείο: «ἤκουσα δὲ καὶ τοῦτο παρὰ Ἰακώβου τοῦ Ἀργεί-
ου».43 Ο Αζαρίας ξεκίνησε την αντιγραφή του στις 30 Ιανουαρίου του 
1705 («ἐν ἔτει ͵αψε΄ Γαμηλιῶνος λ΄») και την ολοκλήρωσε στις 20 Μαρ-
τίου («͵αψε΄ Μουνιχιῶνος κ΄ τέλος καὶ τῷ Θεῷ δόξα»). Κατά το ίδιο έτος, 
αλλά λίγους μήνες αργότερα, ολοκλήρωσε την αντιγραφή του υπομνή-

42. Τάσος Γριτσόπουλος, «Κατάλογος των χειρογράφων κωδίκων της σχολής 
Δημητσάνης», ΕΕΒΣ 22 (1952), 183-226 και Βασίλειος Τσιότρας, «Τα χειρόγραφα 
του Υπομνήματος του Θεοφίλου Κορυδαλλέως στο Περὶ ψυχῆς του Αριστοτέλη. Από 
την ιστορία της νεοελληνικής εκπαίδευσης (17ος-18ος αι.)», Ελληνικά 67 (2017), 63, 
αριθ. 22, πβ. Λίνος Πολίτης – Μαρία Πολίτη, «Βιβλιογράφοι…», ό.π., σ. 334. Για το 
φιλοσοφικό περιεχόμενο του υπομνήματος βλ. την αναλυτική, κλασική πλέον, μελέτη 
του O. Jochem, Scholastisches, Christliches und Medizinisches aus dem Kommentar 
des Theophilos Korydalleus zu Aristoteles Schrift Von der Seele, Giessen 1935. 

43. Για τον Αζαρία συγκέντρωσε πληροφορίες ο Νικόλαος Καρατζάς στον νυν 
κώδ. Βρετανικής Βιβλιοθήκης Additional 8232, φ. 2r και 158v, βλ. Γεώργιος Παπά-
ζογλου, Ο λόγιος …, ό.π., σ. 279, 326� για τον βίο και το έργο του βλ. Περικλής Ζερ-
λέντης, «Οι διδάσκαλοι της εν Κωνσταντινουπόλει Πατριαρχικής Μεγάλης του Γέ-
νους Σχολής: Αζαρίας Τζιγάλας (1660-1740)», Παρνασσός 1 (1877), 893-901. Στον 
Βίον τοῦ μακαρίτου καὶ ἀοιδίμου Ἀζαρίου, ἀρχιμανδρίτου τῆς μεγάλης τοῦ Χριστοῦ 
ἐκκλησίας τοῦ ἐκ τῆς νήσου Σαντορίνης, που συνέγραψε ο μαθητής του Ιωάννης Αγάς 
και δημοσίευσε ο Ζερλέντης, αναφέρεται (ό.π., σ. 898): «καταλαμβάνει τὴν βασιλίδα 
τῶν πόλεων καὶ μαθητεύει παρὰ τῷ τότε ἐν τῷ κοινῷ σχολείῳ διδασκάλῳ Ἰακώβῳ 
τῷ Ἀργείῳ, τῷ ἐπὶ σοφίᾳ καὶ ἑλληνικῇ μαθήσει περιβοήτῳ». 



136	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ματος στο Περί ψυχής και ένας άλλος μαθητής του Ιάκωβου, ο Αντώνιος 
Βυζάντιος, στις 10 Σεπτεμβρίου: «ἐν ἔτει αψε΄ Πυανεψιῶνος τὴν πρώτην 
δεκάδα παραλλάξαντος». Ο κώδικας σήμερα λανθάνει, αλλά γνωρίζουμε 
το βιβλιογραφικό του σημείωμα, καθώς μαζί με άλλες «ἀποσημειώσεις» 
του Βυζάντιου το πρωτοδημοσίευσε ο Περικλής Ζερλέντης από ιδιόχειρο, 
όπως ισχυριζόταν, χειρόγραφο του Αντώνιου, το οποίο όμως δεν ανευ-
ρίσκεται πλέον ανάμεσα στα χειρόγραφα της συλλογής Ζερλέντη που 
περιήλθαν με αγορά στα Γενικά Αρχεία του Κράτους.44 

Θα αποτελούσε έκπληξη αν ο Ιάκωβος δεν είχε ασχοληθεί διδακτικά 
και με το κορυδαλλικό υπόμνημα στο Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς του 
Αριστοτέλη, καθώς είναι γνωστό ότι ο Αλέξανδρος Μαυροκορδάτος είχε 
συντάξει μία Ἑρμηνείαν, ερμηνευτικά σχόλια στο υπόμνημα του Κορυ-
δαλλέα, όταν δίδασκε (1665-1671/2) στην τότε Σχολή Μανολάκη, τη 
διάδοχο σχολή της παλαιάς Πατριαρχικής Ακαδημίας. Στην Ἑρμηνεία 
αυτή ο Μαυροκορδάτος δεν περιορίστηκε απλά να διδάξει το υπόμνημα 
του Κορυδαλλέα αδιαμαρτύρητα, όπως αναφέρει ο Δημήτρης Αποστολό-
πουλος, αλλά έγραψε σχόλια δικά του, που άλλοτε διευκρίνιζαν τη σκέψη 
του υπομνηματογράφου και άλλοτε προωθούσαν μία ερμηνεία που απέχει 
από την παραδοσιακή αριστοτελική φυσική.45 Μέσα λοιπόν στα χειρό-
γραφα της Βιβλιοθήκης της μονής της Πάτμου ανευρέθηκε ο κώδικας 
279, που χρονολογείται στις αρχές του 18ου αιώνα και περιέχει Τοῦ σο-
φωτάτου ἐξ ἀπορρήτων ἑρμηνεία εἰς τὴν περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς τοῦ 
Ἀριστοτέλους πραγματείαν, με πλήθος σχολίων στα περιθώρια, που είναι 
γραμμένα στις ώες με λεπτά γράμματα και είναι ιδιόγραφα του πρώτου 
καθηγητή και ιδρυτή της Πατμιάδος Σχολής, του ιεροδιακόνου Μακάριου 

44. Περικλής Ζερλέντης, «Αντώνιος ο Βυζάντιος…», ό.π., σ. 247 και Τάσος Αθ. 
Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 308.

45. Το υπόμνημα του αθηναίου φιλοσόφου παραδίδεται σήμερα από δεκάδες χει-
ρόγραφα, που αποδίδουν στην επιγραφή τους το υπόμνημα στον Μαυροκορδάτο, βλ. 
Γιάννης Καράς, Οι επιστήμες…, ό.π., σ. 229-240. Η πρωτότυπη όμως συμβολή του 
πρέπει να περιοριστεί στα σημαντικά σχόλια που έγραψε, όπως ορθώς τεκμηρίωσε 
ο Δημήτρης Αποστολόπουλος σε δύο δημοσιεύματά του: «Ο Αλέξανδρος Μαυρο-
κορδάτος και το “Υπόμνημα” του Κορυδαλέα στο “Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς” του 
Αριστοτέλη», στο Δημήτρης Γ. Αποστολόπουλος, Για τους Φαναριώτες…, ό.π., σ. 
171-178 (πρωτοδημοσιεύθηκε στα Ελληνικά 29 (1976), 311-315) και «Διδάσκοντας 
φυσιολογία…», ό.π., σ. 83-104, όπου εκδίδεται το εκτενέστερο από τα σχόλια του 
Μαυροκορδάτου, το «μάθημα Φυσιολογίας».   



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 137

Καλογερά, μαθητή του Ιάκωβου. Μετά το τέλος του κορυδαλλικού κειμέ-
νου ακολουθούν Σχόλια εἰς τὸν Πορφύριον (φ. 307r-339v), τα οποία ανα-
φέρεται ότι είναι έργο του Ιάκωβου Μάνου.46 Με άλλα λόγια και ο κώδι-
κας αυτός αποτελεί δείγμα της διδακτικής δραστηριότητας του Ιάκωβου 
στον ανώτερο κλάδο των φιλοσοφικών μαθημάτων της Πατριαρχικής 
Σχολής. Ας προστεθεί ότι υπάρχει και δεύτερος κώδικας που περιέχει το 
υπόμνημα του Κορυδαλλέα στο Περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς με σχόλια στα 
περιθώριά του, το οποίο είναι γραμμένο από τον Αντώνιο Βυζάντιο, όπως 
φανερώνει η λεπτή και καλλιγραφική γραφή του, και χρονολογείται τον 
Ιούνιο του 1704 («Ἐν ἔτει ͵αψδ΄ ἐν μηνὶ ἑκατομβαιῶνι, Θεοῦ τὸ δῶρον, 
καὶ Ἀντωνίου πόνος»). Στο χειρόγραφο αυτό, της Βιβλιοθήκης της Ρου-
μανικής Ακαδημίας 705, το κείμενο ξεκινά χωρίς τίτλο απευθείας με το 
Προοίμιον, χωρίς αναφορά δηλαδή στον Μαυροκορδάτο.47 Αξίζει λοιπόν 
να εξεταστεί αν περιέχει και αυτό τα σχόλια της Ἑρμηνείας του Μαυρο-
κορδάτου στο έργο του Κορυδαλλέα.

Ως προς τον τίτλο που έφερε ο Ιάκωβος Αργείος πρέπει να σημειω-
θεί ότι συνήθως οι διδάσκαλοι της Πατριαρχικής Σχολής και μάλιστα οι 
διευθυντές της, οι σχολάρχες, είχαν κάποιο οφφίκιο από το Οικουμενικό 
Πατριαρχείο, ανήκαν με άλλα λόγια στους οφφικιάλιους, στους αξιωμα-
τούχους του πατριαρχικού θρόνου. Έτσι ο Θεόφιλος Κορυδαλλέας είχε 
λάβει το οφφίκιο του μεγάλου διερμηνευτή,48 ο Ιωάννης Καρυοφύλλης 
είχε αρχικά εκείνο του μεγάλου ρήτορος και αργότερα του μεγάλου χαρ-

46. Το μελέτησα από μικροταινία στο Ε.Ι.Ε.� για την περιγραφή του βλ. Ιωάν-
νης Σακκελίων, Πατμιακή Βιβλιοθήκη: ήτοι αναγραφή των εν τη Βιβλιοθήκη της 
κατά την νήσον Πάτμον Γεραράς και Βασιλικής Μονής του Αγίου Αποστόλου και 
Ευαγγελιστού Ιωάννου του Θεολόγου τεθησαυρισμένων χειρογράφων τευχών, … φι-
λοτίμω προνοία και αναλώμασι του Φιλολογικού Συλλόγου Παρνασσού εκδιδομένη, 
Αθήνα 1890, σ. 143-144, και πρόσφατα και ακριβέστερα Γιάννης Καράς, Οι επιστή-
μες…, ό.π., σ. 238, αριθ. 279.

47. Constantin Litzica, Biblioteca Academiei Române,Catalogul manuscriptelor 
greceşti, Βουκουρέστι 1909, σ. 43 και Γιάννης Καράς, Οι επιστήμες…, ό.π., σ. 231, 
αριθ. 7, πβ. Λίνος Πολίτης – Μαρία Πολίτη, «Βιβλιογράφοι…», ό.π., σ. 361, λήμμα 
«Αντώνιος» (1 χφ).

48. Cleobule Tsourkas, Les débuts de l’enseignement philosophique et de la libre 
pensée dans les Balkans. La vie et l’æuvre de Théophile Corydalée, Θεσσαλονίκη, 
Institute for Balkan Studies, 1967, σ. 55, 73: ο Παΐσιος Μεταξάς απευθύνει επιστο-
λή προς τον δάσκαλό του προσφωνώντας τον με το οφφίκιό του: «Τῷ ὁσιωτάτῳ καὶ 
σοφωτάτῳ ἀνδρὶ κυρίῳ Θεοφίλῳ Κορυδαλεῖ, διερμηνευτῇ τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας».



138	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

τοφύλακος, όπως κατόπιν ο Αλέξανδρος Μαυροκορδάτος και ο Αντώνιος 
Σπαντωνής,49 ενώ για τον Ιάκωβο Αργείο επιλέχθηκε ένας πιο εντυπω-
σιακός τίτλος, που είχε παλαιότερα αποδοθεί στον πολύ γνωστό λόγιο 
της βυζαντινής περιόδου Μιχαήλ Ψελλό (ca 1018-1078), «ύπατος των 
φιλοσόφων». Η απόδοση του τίτλου αυτού στον Ιάκωβο αποδεικνύει τη 
μεγάλη φιλοσοφική του παιδεία και υποδηλώνει την επιρροή του στην 
Πατριαρχική Ακαδημία, αλλά και τη μεγάλη εκτίμηση που είχαν προς το 
πρόσωπό του οι πατριαρχικοί κύκλοι αλλά και οι λαϊκοί άρχοντες της ελ-
ληνορθόδοξης κοινωνίας της Πόλης. Ο πατριάρχης Κωνστάντιος παρου-
σίασε μία άλλη όψη αυτής της υπόθεσης, η οποία όμως δεν μειώνει την 
αξία του Ιάκωβου ως φιλοσόφου και διδασκάλου, ότι δηλαδή ο τίτλος του 
υπάτου των φιλοσόφων δόθηκε στον Ιάκωβο με παρέμβαση του Αλεξάν-
δρου Μαυροκορδάτου (γύρω στα 1707-1709).50 Τότε ο Μαυροκορδάτος, 
ο εξ απορρήτων της κραταιάς βασιλείας των Οθωμανών «εγκατεστημέ-
νος, κατεστημένος και θαλερός, ζούσε τα τελευταία χρόνια της ζωής του 
διαχειριζόμενος μία σειρά από σημαντικές και σοβαρές υποθέσεις», όπως 
ήταν αυτή της διαδοχής του θανόντος πατριάρχη Ιεροσολύμων Δοσίθεου 
(† 7 Φεβρουαρίου 1707).51 Μέσα σε αυτό το κλίμα της απόλυτης κυριαρ-
χίας στα πολιτικά ζητήματα της ελληνορθόδοξης κοινωνίας φαίνεται ότι 
ο Αλέξανδρος θέλησε να τιμήσει τον δάσκαλο των παιδιών του, τον οποίο 
εκτιμούσε ιδιαίτερα για τη λογιοσύνη και την επιστημοσύνη του, ο οποίος 
παράλληλα εξακολουθούσε να διδάσκει ως καθηγητής των φιλοσοφικών 
μαθημάτων στην Πατριαρχική Ακαδημία. Ο τίτλος λοιπόν του «υπάτου 
των φιλοσόφων» είναι αποτέλεσμα της βούλησης και της επιβολής του 
Μαυροκορδάτου στους πατριαρχικούς κύκλους, ενώ η σπανιότητά του 
αποδεικνύει αυτήν ακριβώς την ιδιαίτερη εκτίμηση που έτρεφε προς το 
πρόσωπο του Ιακώβου. Άλλωστε γνωρίζουμε ότι ο Ιάκωβος ήταν παρών 

49. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Μνεία των προ εμού…, ό.π., σ. 46-51. 
50. Βλ. Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία…, ό.π., σ. 355: «ὃν τρόπον 

ὁ Ἰάκωβος Ἀργεῖος πρότερον διὰ τοῦ ἐξ ἀπορρήτων Ἀλεξάνδρου, οὕτω καὶ αὐτὸς διὰ 
τοῦ Αὐθέντου Γρηγορίου Γκίκα τοῦ παλαιοῦ, υἱοῦ τῆς θυγατρὸς τοῦ ἐξ Ἀπορρήτων, 
Ῥωξάνδρας, τὸν τοῦ Ὑπάτου τῶν φιλοσόφων τίτλον εἴληφε». 

51. Όπως γλαφυρά και εύστοχα σημείωσε ο Δημήτρης Αποστολόπουλος, «Μέ-
ρες του 1707: τα σοβαρά ζητήματα και οι μικρές απολαύσεις», στο Δημήτρης Γ. 
Αποστολόπουλος, Για τους Φαναριώτες…, ό.π., σ. 125-135: το κατάλληλο πρόσωπο 
υπήρχε, ο Χρύσανθος Νοταράς, αλλά έπρεπε να γίνουν οι ενδεδειγμένοι χειρισμοί ώ-
στε να διασφαλιστεί η εκλογή του.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 139

κατά τις τελευταίες στιγμές της ζωής του Αλέξανδρου και, όπως ο ίδιος 
με κάποια αυταρέσκεια έγραψε, ήταν ένας από τους λίγους ανθρώπους 
που κάλεσε κοντά του ο κραταιός άρχοντας ζητώντας του να μη μεταβεί 
στη σχολή εκείνη την ημέρα (23 Δεκεμβρίου 1709): «κἀμὲ ἕωθεν πρὸς 
ἑαυτὸν μεταπεμψάμενος πρὸς τὸ φροντιστήριον μὴ ἀπελθεῖν καὶ τοῖς ὁμι-
ληταῖς διαλεχθῆναι τὴν ἡμέραν ἐκείνην ἐκέλευσε καθ’ ἣν ἔμελλε τὴν ψυ-
χὴν τῷ Θεῷ παραθέσθαι».52 

Από στοιχεία τα οποία εντοπίζονται σε σύγχρονες του Ιάκωβου πη-
γές και χρονολογημένα χειρόγραφα που σχετίζονται με αυτόν μπορούμε 
εύλογα να εικάσουμε ότι ο τίτλος αυτός του αποδόθηκε στα τελευταί-
α δύο έτη της ζωής του Μαυροκορδάτου, και μάλιστα μετά το 1708, 
καθώς στον τίτλο του εγκωμιαστικού λόγου που συνέθεσε ο λόγιος το 
1708 για τον ηγεμόνα της Βλαχίας Ιωάννη Μπασσαράμπα (1654-1714) 
αναφέρεται απλά με το όνομά του: «Πρὸς τὸν ὑψηλότατον καὶ εὐσεβέστα-
τον αὐθέντην καὶ ἡγεμόνα πάσης Οὑγγροβλαχίας κύριον κύριον Ἰωάννην 
Κωνσταντῖνον Βασσαράβαν βοεβόδαν ἐγκώμιον προσφωνητικὸν ἐκδοθὲν 
παρὰ τοῦ ἐντιμοτάτου καὶ λογιωτάτου διδασκάλου κὺρ Ἰακουμῆ».53 Η 
πρώτη χρονολογημένη αναφορά στον τίτλο αυτό εντοπίζεται σε επιστο-
λή του Νικόλαου Μαυροκορδάτου (15 Αυγ. 1714), όπου διαφαίνεται η 
μεγάλη ευγνωμοσύνη που αισθανόταν ο μαθητής –και τότε ηγεμόνας 

52. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 387.
53. Ο λόγος παραδίδεται από τους κώδ. μονής Παντελεήμονος 781 και Bei- 

necke ms 295, βλ. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχο-
λή, ό.π., σ. 297 και Γεώργιος Παπάζογλου, «Χειρόγραφοι κώδικες…», ό.π., σ. 52-
54, πβ. τη μνεία του Καισάριου Δαπόντε, Κατάλογος ἱστορικός, στο Κωνστ. Ν. 
Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη…, ό.π., σ. 190: «καὶ ἕτερον λόγον εἰς Κωνσταντῖνον 
τὸν Μπραγκοβάνον� τοῦτος δὲν ἐτυπώθη». Για την έκδοση και τη σχέση της ομιλίας 
αυτής με την πολιτική κατάσταση της εποχής αλλά και με το εκπαιδευτικό πρό-
γραμμα της Πατριαρχικής Ακαδημίας βλ. Vasileios Tsiotras, «Education and politics 
in Iakovos Argeios’s oration addressed to Constantine Bassaraba (1708)», Icoana 
Credintei 13 (2021), 61-91 (https://doi.org/10.26520/icoana.2021.13.7.61-91). Η 
ανάλυση των πηγών και ο εντοπισμός των κειμένων που χρησιμοποίησε ο Ιάκωβος 
για να συγγράψει τον λόγο επιτρέπει να εισχωρήσουμε στις αίθουσες της Πατριαρ-
χικής Ακαδημίας: εγχειρίδια θεωρίας της ρητορικής, κείμενα ρητορικά της ύστερης 
αρχαιότητας και της βυζαντινής εποχής, αλλά και πλούσιες προφορικές μαρτυρίες για 
τον ηγεμόνα και τη χώρα του διαμορφώνουν έναν λόγο που σε καμιά περίπτωση δεν 
μπορεί να θεωρηθεί ένα δουλικό εγκώμιο γεμάτο από κολακείες και υπερβολές. Απο-
τελεί ένα εξαιρετικό δείγμα της ρητορικής ευγλωττίας του αριστοτελιστή δασκάλου.  



140	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

της Μολδαβίας (1711-1715)– προς τον παλαιό του δάσκαλο, τον οποίο 
αποκαλούσε: «τὸν ὕπατον οὐδὲν μεῖον τῶν ῥητόρων ἢ τῶν φιλοσόφων τὸν 
νύκτωρ καὶ μέθ’ ἡμέραν Ἀθηνᾷ καὶ Μούσαις συνδιαιτώμενον».54 Αναφο-
ρές στο οφφίκιο του υπάτου των φιλοσόφων, ζώντος του λογίου, υπάρ-
χουν επίσης στον τίτλο του εγκωμιαστικού λόγου που συνέθεσε (1714) 
ο Ιάκωβος προς τιμήν του Αλέξανδρου Μαυροκορδάτου («Εἰς τὸν ἐκλα-
μπρότατον καὶ ἐξοχώτατον, εὐσεβέστατον καὶ σοφώτατον αὐθέντην ἐξ 
Ἀπορρήτων τῆς κραταιᾶς τῶν Ὀθωμανῶν βασιλείας, καὶ μέγαν λογοθέ-
την τῆς ἁγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, κύριον κύριον Ἀλέξαν-
δρον Μαυροκορδάτον, λόγος συντεθεὶς παρὰ τοῦ ἐντιμοτάτου καὶ λογιω-
τάτου ὑπάτου τῶν φιλοσόφων τῆς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας, κὺρ 
Ἰακώβου τοῦ Ἀργείου»), ο οποίος προτάσσεται στην έκδοση των Ιουδαἵ- 
κών του Αλέξανδρου Μαυροκορδάτου (1716)�55 σε επιστολή του Ιερόθεου 
Κομνηνού, μητροπολίτη Δρύστρας (12 Αυγ. 1715) προς τον πατριάρχη 
Χρύσανθο,56 στο λήμμα της Ἐπιτετμημένης ἐπαριθμήσεως του Δημη-
τρίου Προκοπίου (1721)57 και στο σαπφικό ποίημα που του αφιέρωσε ο 
μαθητής του Κωνσταντίνος Ραφαήλ (1729).58 Αξίζει να σημειωθεί ότι ο 
Ιάκωβος δεν χρησιμοποίησε τον τίτλο του στις επιστολές που έστειλε σε 
διάφορους αποδέκτες, επιδεικνύοντας σεμνότητα και μετριοφροσύνη, ενώ 
επέλεγε να υπογράφει ως «διδάσκαλος».59 

54. Βλ. E. Hurmuzaki, Documente…, ό.π., τ. 1, σ. 618-619, πβ. Τάσος Αθ. 
Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 299.

55. Ἱστορία ἱερά: Ἤτοι, τὰ Ἰουδαἵκὰ κατ’ ἐπιτομὴν συγγραφέντα παρὰ τοῦ Εὐ-
σεβεστάτου, Ἐκλαμπροτάτου, καὶ Σοφωτάτου, Αὐθέντου Κυρίου, Κυρίου, Ἀλεξάν-
δρου Μαυροκορδάτου, τοῦ Μεγάλου Λογοθέτου τῆς τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησί-
ας, καὶ ἐξ Ἀπορρήτων τῆς Κραταιᾶς Βασιλείας τῶν Ὀθωμανῶν. Καὶ διὰ δαπάνης τοῦ 
Εὐσεβεστάτου, καὶ Ὑψηλοτάτου Αὐθέντου, καὶ Ἡγεμόνος πάσης Οὑγγροβλαχίας, 
Κυρίου, Κυρίου, Ἰωάννου Νικολάου Βοεβόδα τοῦ Σοφωτάτου Υἱοῦ αὐτοῦ, ἐν Βου-
κουρεστίω, παρὰ τοῦ ἐλαχίστου ἐν ἱερομονάχοις Διονυσίου τοῦ Φλώρου, ἔτει ἀπὸ τῆς 
ἐνσάρκου οἰκονομίας ͵αψιςʹ.

56. Βλ. E. Hurmuzaki, Documente…, ό.π., τ. 1, σ. 690-691, πβ. Τάσος Αθ. 
Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 299-300: «κάλεσον 
τὸν λογιώτατον διδάσκαλον ἄρχοντα ὕπατον τῶν φιλοσόφων τῆς Μεγάλης Ἐκκλησίας 
κὺρ Ἰακωμήν».

57. Στο ίδιο, σ. 499: «ὕπατος τῶν φιλοσόφων τῆς ἐν Κωνσταντινουπόλει ἁγίας 
ἐκκλησίας». 

58. Γεώργιος Παπάζογλου, «Κωνσταντίνος Ραφαήλ…», ό.π., σ. 19.
59. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 140 (επιστ. 1), 

146 (επιστ. 6), 154 (επιστ. 14). 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 141

Ως προς το έτος της ανάληψης της διεύθυνσης της Πατριαρχικής 
Σχολής από τον Iάκωβο δεν υπάρχει συμφωνία στις πηγές, καθώς ο Δη-
μήτριος Προκοπίου, που υπήρξε μαθητής του, δεν αναφέρει συγκεκριμέ-
νες λεπτομέρειες για το γεγονός αυτό και μόνον ο πατριάρχης Κωνστά-
ντιος διευκρινίζει ότι ανέλαβε τη σχολαρχία όταν παραιτήθηκε από αυτήν 
ο Γεράσιμος ο Ακαρνάνας, ύστερα από προτροπή του Αλέξανδρου Μαυ-
ροκορδάτου, το 1702, όπως αναφέρει ο Κωνσταντίνος Σάθας,60 ή το 1707 
σύμφωνα με τον Γεδεών και τον Γριτσόπουλο.61 Ένδειξη ίσως υπέρ της 
σχετικά πρώιμης χρονολόγησης στα 1702 δύναται να αποτελεί η επιστο-
λή που απέστειλε ο Ιάκωβος προς τον νέο πατριάρχη Γαβριήλ Γʹ, καθώς 
θα μπορούσε να συνδεθεί με μια συμβατική υποχρέωση που απορρέει από 
τον θεσμικό του ρόλο ως σχολάρχη της Πατριαρχικής Ακαδημίας.62 Ο 
Ιάκωβος λοιπόν συνεχάρη ως επικεφαλής της Ακαδημίας τον νέο πατρι-
άρχη, που ήταν και θεσμικά πνευματικός και διοικητικός προϊστάμενός 
του αλλά και κύριος υπεύθυνος για την ομαλή λειτουργία της σχολής. Ο 
σχολάρχης της Ακαδημίας ήταν ταυτόχρονα και ο κύριος καθηγητής των 
φιλοσοφικών και επιστημονικών μαθημάτων, ενώ παράλληλα με αυτόν 
στο τμήμα των εγκυκλίων σπουδών φαίνεται ότι αρχικά δίδασκε ο Δια-
μαντής Ρύσιος (1699-1703), ο Καλλίνικος ο Νάξιος (μέχρι το 1706/7), 
ο Αντώνιος Βυζάντιος (1706-1711), ο αδερφός του Χουρμούζιος (1711-
1714), στη συνέχεια ο Αζαρίας Τζιγάλας (γύρω στα 1714) και τέλος ο 
Νικόλαος Κριτίας (από το 1714 και εξής). 

Παράλληλα είχε και την παιδαγωγική ευθύνη για τη μόρφωση των 
δύο γιων του Νικόλαου Μαυροκορδάτου, του Κωνσταντίνου (γεν. 1711) 
και του Ιωάννη (γεν. 1712), οι οποίοι παρέμεναν στην Κωνσταντινούπολη 
όσο ο πατέρας τους ήταν ηγεμόνας αρχικά της Μολδαβίας και έπειτα της 
Βλαχίας. Σε επιστολή του (1 Ιαν. 1714) ο Νικόλαος ζητά από τον Ιάκωβο 
να μην είναι υπερβολικά ήπιος και πράος απέναντι στον μικρό μαθητή 
του, αλλά να τον επιπλήττει ώστε η οκνηρία του να μεταβληθεί σε αρε-

60. Ο Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία…, ό.π., σ. 354 είναι σαφής στη 
διατύπωσή του: «παραιτησαμένου τῆς σχολαρχίας τοῦ Γερασίμου, προτροπῇ θερμῇ 
τοῦ οἰκουροῦντος ὀνόματι Αὐθέντου γηραιοῦ Ἀλεξάνδρου τοῦ Μαυροκορδάτου, καὶ 
γνώμῃ τοῦ Κλήρου καὶ τῶν ἄλλων, τὴν σχολαρχίαν ἀνείληφεν Ἰάκωβος Μάνος ὁ Ἀρ-
γεῖος», πβ. Κωνστ. Ν. Σάθας, Νεοελληνική Φιλολογία…, ό.π., σ. 430-431.  

61. Βλ. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 137, και 
Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 294.

62. Βλ. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 390, 397.



142	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

τή.63 Αν λάβουμε υπόψη ότι το 1714 ο Κωνσταντίνος ήταν μόλις τριών 
ετών, τα σχόλια αυτά δεν είναι δυνατό να αναφέρονται στην εκπαίδευση 
ενός νηπίου αλλά προφανώς ενός μεγαλύτερου παιδιού, γι’ αυτό πρέπει 
να οδηγηθούμε στην αναθεώρηση της χρονολόγησης της επιστολής αυτής 
τουλάχιστον μετά το 1719/20, όταν ο Νικόλαος ανέλαβε εκ νέου, μετά 
την αιχμαλωσία του, την ηγεμονία της Βλαχίας.  

Με πρόσκληση του Νικόλαου φαίνεται ότι ταξίδεψε ο Ιάκωβος στο 
Ιάσιο ή στο Βουκουρέστι μετά τον Αύγουστο του 1714, όταν του απέστει-
λε τον εγκωμιαστικό λόγο για τον πατέρα του Αλέξανδρο Μαυροκορδά-
το. Εφόσον τον Αύγουστο του 1716 πραγματοποιήθηκε υπό την αιγίδα 
του ηγεμόνα της Βλαχίας η έκδοση του λόγου ως εισαγωγή στα Ιουδαἵ- 
κά του Αλέξανδρου Μαυροκορδάτου, θα μπορούσαμε να εικάσουμε ότι 
ο Ιάκωβος τον επισκέφθηκε με την ευκαιρία αυτή και παρέμεινε αρκετό 
χρόνο στο Βουκουρέστι. Βέβαια, τους επόμενους μήνες ακολούθησαν τα 
συνταρακτικά γεγονότα της σύλληψης του Νικόλαου Μαυροκορδάτου (26 
Νοεμ. 1716), της μεταφοράς του στη Βιέννη και η ανάληψη της ηγεμονί-
ας της Βλαχίας από τον μικρότερο αδερφό του Ιωάννη Μαυροκορδάτο (8 
Δεκ. 1716).  

Η επιστολή προς τον Χρύσανθο (13 Μαρτίου 1717) προφανώς απο-
τυπώνει αυτήν τη δύσκολη κατάσταση, στην οποία βρέθηκε αιφνιδιαστι-
κά και απρόσμενα ο Ιάκωβος.64 Ήταν πλέον, όπως φαίνεται, αποκλει-
σμένος στην πρωτεύουσα της Βλαχίας για αρκετούς μήνες, καθώς ο νέος 
ηγεμόνας δεν του επέτρεπε την αναχώρηση από εκεί, ενώ ταυτόχρονα 
είχε να αντιμετωπίσει ραδιουργίες και μηχανορραφίες εις βάρος του από 
τους ανθρώπους του περιβάλλοντος του νέου ηγεμόνα. Ζήτησε λοιπόν ο 
Ιάκωβος τη μεσολάβηση του πατριάρχη Ιεροσολύμων Χρύσανθου προς 
τον Ιωάννη Μαυροκορδάτο, ώστε να του επιτραπεί η αναχώρηση και η 
μετάβασή του στην Κωνσταντινούπολη –«αὐτόθι», όπως γράφει–, όπου 
τότε βρισκόταν ο Χρύσανθος, γιατί δεν μπορούσε άλλο να αντέξει το 
κλίμα που επικρατούσε εκεί.65 Ο Γριτσόπουλος συσχετίζει την επιστολή 
αυτή με την υποτιθέμενη διδασκαλία του Ιάκωβου στη σχολή του Ιασίου, 

63. Βλ. E. Hurmuzaki, Documente…, ό.π., σ. 565-566, πβ. Τάσος Αθ. Γριτσό-
πουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 298� Αγαμέμνων Τσελί-
κας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 387.

64. Η επιστολή στον E. Hurmuzaki, Documente…, ό.π., τ. 2, σ. 865.
65. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 388. 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 143

που όμως αποτελεί δική του μόνο εικασία και δεν επιβεβαιώνεται από τις 
πηγές, ενώ ο ίδιος ο Ιάκωβος στο τέλος της επιστολής υπογράφει με πι-
κρία ως «ὁ ποτὲ διδάσκαλος», φράση που μάλλον δηλώνει ότι ο Ιάκωβος 
έχει πολύν καιρό να ασκήσει το διδακτικό του έργο.66 

Το αίτημά του προφανώς ικανοποιήθηκε και σε λίγους μήνες βρέ-
θηκε και πάλι «εἰς τὴν τῶν πόλεων βασιλεύουσαν», όπως έγραφε την 6η 
Δεκ. 1718 προς τον Μακάριο Καλογερά, όταν ανέλαβε και πάλι τα διδα-
κτικά του καθήκοντα.67 Και στην Πόλη όμως η κατάσταση ήταν δύσκο-
λη, καθώς ισχυροί σεισμοί στις 14 Μαΐου, 9 και 13 Ιουλίου 1719 συγκλό-
νισαν την πολιτεία προκαλώντας την κατάρρευση πολλών κτιρίων, ενώ 
πυρκαγιές κατέκαυσαν σπίτια και εκκλησίες, όπως γράφει ο Ιάκωβος. Το 
χειρότερο από όλα βέβαια ήταν η επιδημία της πανώλης που ενέσκηψε 
το καλοκαίρι και το φθινόπωρο του ίδιου έτους εξοντώνοντας πολλούς 
(«ἡ πανώλης οὐκ ὀλίγους τῷ παρελθόντι φθινοπώρῳ ἀπεθέρισεν») και 
οδηγώντας τους υπόλοιπους στην απελπισία ως προς την εύρεση κατα-
φυγίου. Έτσι και ο Ιάκωβος έχασε τον αδελφό του Παχώμιο από την επι-
δημική νόσο, ενώ ο ίδιος βίωσε τη φρικτή απειλή υποστηριζόμενος από 
τη βαθιά πίστη στον Θεό: «Ἐγὼ δὲ ποῦ ἂν φύγοιμι ἐν οὐρανῷ, ἐν ᾍδῃ, ἐν 
θαλάσσῃ [...] πρὸς τὴν κραταιὰν αὐτοῦ σκέπην καταφυγὼν προσέδραμον 
καὶ χάριτας οὐ τὰς τυχούσας τῷ φυλάξαντί με ὡμολόγησα».68 Η επέλαση 
της επιδημίας της πανώλης στις συνοικίες της Πόλης και ιδιαιτέρως στο 
ελληνόφωνο Φανάρι ανάγκασε τον πατριάρχη Ιερεμία Γ΄, τους αρχιερείς, 
αλλά και τους πατριαρχικούς εν γένει κύκλους να μετακινηθούν σε α-
σφαλέστερες περιοχές, όπως το Μέγα Ρεύμα, προκαλώντας αναστάτωση 
και πιθανώς αναστολή της λειτουργίας της Πατριαρχικής Σχολής, όπως 
διαφαίνεται από την όντως τραγική αφήγηση του Ιάκωβου.69 Ο Γριτσό-

66. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 
301-302.

67. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 141, επιστ. 2.
68. Την άσχημη αυτή κατάσταση διεκτραγώδησε με γλαφυρότητα σε επιστολές 

του προς τον πατριάρχη Χρύσανθο (17 Ιουλίου 1719), που παραθέτει ο Μανουήλ Ι. 
Γεδεών, Πατριαρχικαί Εφημερίδες…, ό.π., σ. 239 («πολλαὶ μεγάλαι καὶ κάλλισται 
οἰκίαι κατετεφρώθησαν […] καὶ ὁ θεῖος ναὸς τῆς Ἐλπίδος πυρὸς ἐγένετο ἐπιβόσκη-
μα»), και τον Μακάριο Καλογερά (αχρόνιστη), βλ. αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανά-
κης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 143-144, επιστ. 5. 

69. Την ίδια πληροφόρηση για την έκταση της επιδημίας έχουμε από τον Αυξέ-
ντιο, μητρ. Κυζίκου, σε επιστολή προς τον Χρύσανθο (Ιούλιος 1719), βλ. Μανουήλ Ι. 



144	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

πουλος αυθαιρέτως και ανακριβώς συνάγει ότι η πιθανή διακοπή των 
εργασιών της σχολής οδήγησε στην απομάκρυνση του Ιάκωβου από τη 
«σχολαρχίαν, την Κωνσταντινούπολιν και από αυτήν την ζωήν εξ αιτίας 
της επιδημίας».70

3. Τα τελευταία χρόνια   

Παρά το απότομο και πρόωρο τέλος της πραγμάτευσης του Γριτσόπου-
λου «ελλείψει πηγών», υπάρχουν τεκμήρια και μαρτυρίες που πιστοποι-
ούν ότι ο Ιάκωβος διατήρησε τη διεύθυνση της σχολής, όπως και το 
οφφίκιο του υπάτου των φιλοσόφων μέχρι το τέλος του βίου του.71 Πράγ-
ματι, στα 1720 ο Αθ. Κομνηνός Υψηλάντης αναφέρει ότι το σχολείο της 
Πόλης διήγαγε περίοδο ακμής με τον Ιάκωβο επικεφαλής του φιλοσοφι-
κού τμήματος και τρεις καθηγητές στο τμήμα των εγκυκλίων: «Ἤκμαζε 
τὸ σχολεῖον τῆς Πόλεως καὶ τὰ μὲν φιλοσοφικὰ παρεδίδοντο παρὰ τοῦ 
διδασκάλου Ἰακώβου, τὰ γραμματικὰ τῆς α΄ τάξεως παρὰ τοῦ Κριτίου, 
τὰ τῆς β΄ παρὰ τοῦ Δασκαλάκη, ἀνδρῶν τῳόντι πολυμαθῶν τε καὶ περι-
φήμων. Ἦν δὲ καὶ τρίτος εἰς τὰ γραμματικά».72 Είναι γνωστό επίσης 
ότι στα τελευταία χρόνια της ζωής του ο Ιάκωβος αντιμετώπιζε σοβαρά 
προβλήματα με την όρασή του, η οποία βαθμιαία μειωνόταν, ενώ αν 
πιστέψουμε τον Καισάριο Δαπόντε, πέθανε τυφλός.73 Η επιδείνωση της 

Γεδεών, Πατριαρχικαί Εφημερίδες…, ό.π., σ. 239-240: «Ἐδῶ τὸ θανατικὸν ἅπλωσε 
παντοῦ, μάλιστα εἰς το Φανάρι εἶναι πολλὴ πανοῦκλα […] εἰς τὸ χωρίον Μέγα Ῥεῦμα 
διὰ τὴν ὥρα εἶναι παστρικὰ καὶ ἐφευγατίσαμεν ὅλοι, συγγενεῖς τε καὶ φίλοι». 

70. Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 
302: στο σημείο αυτό τερματίζεται η πραγμάτευση περί Ιακώβου στην Πατριαρχική 
Σχολή: «Η έλλειψις πηγών εμποδίζει να εξαχθούν σαφή συμπεράσματα». Ο Μανουήλ 
Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρχικής…, ό.π., σ. 137, θεώρησε ότι παρέτεινε τη δι-
δασκαλία στη σχολή τουλάχιστον μέχρι τον Ιούνιο του 1721, ερειδόμενος στο λήμμα 
του Δημήτριου Προκοπίου, ο οποίος «τιθείς τον Ιάκωβον μάλλον μεταξύ των ζώντων 
ώρισε την σχολαρχίαν αυτού παραταθείσαν μέχρι του 1721».

71. Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία…, ό.π., σ. 354: «ἐσχολάρχησε δὲ 
διὰ βίου». 

72. Αθανάσιος Κομνηνός Υψηλάντης, Εκκλησιαστικών και Πολιτικών των εις 
δώδεκα βιβλίον Η  ́Θ ́και Ι  ́ήτοι Τα Μετά την Άλωσιν (1453-1789). (Εκ χειρογρά-
φου ανεκδότου της ιεράς μονής του Σινά), εκδιδόντος αρχιμ. Γερμανού Αφθονίδου 
Σιναΐτου, εν Κωνσταντινουπόλει 1870, σ. 315.

73. Καισάριος Δαπόντες, Κατάλογος ἱστορικός, στο Κωνστ. Ν. Σάθας, Με



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 145

όρασής του μπορεί να χρονολογηθεί, βάσει των αναφορών που κάνει στο 
πρόβλημα της υγείας του στις επιστολές του προς τον Μακάριο Καλογε-
ρά, στις αρχές της δεκαετίας του 1720.74 Ωστόσο, παρά το σοβαρό πρό-
βλημα υγείας, το οποίο αντιμετώπιζε με υπομονή και εγκαρτέρηση, ήταν 
ιδιαίτερα δραστήριος και συμμετείχε ενεργώς στα διάφορα ζητήματα και 
στις υποθέσεις, πολιτικές και πνευματικές, που αφορούσαν το Οικουμε-
νικό Πατριαρχείο.75 Τέτοια ήταν η περίπτωση του Μεθόδιου Ανθρακίτη, 
ο οποίος εισήγαγε στη σχολή της Καστοριάς (1719), όπου δίδασκε, νέες 
φιλοσοφικές αντιλήψεις από τη Δύση, προκαλώντας τον σκανδαλισμό 
των μαθητών του, ένας από τους οποίους ήταν ο λόγιος ιερομόναχος Ιερό-
θεος Ιβηρίτης, πρώην μαθητής του Ιάκωβου, ο οποίος τον κατήγγειλε στο 
Πατριαρχείο. Οι καταγγελίες εξετάστηκαν από τη σύνοδο και η διδασκα-
λία του καταδικάστηκε ως κακόδοξη (23 Αυγ. 1723).76 Στη σύνοδο αυτή 
ενδεχομένως αναμείχθηκε και ο Ιάκωβος, ως αριστοτελικός φιλόσοφος 
αλλά και ως μέλος της πατριαρχικής αυλής, καθώς είχε άμεσο ενδια-
φέρον –και ίσως συντεχνιακό συμφέρον– να ελεγχθεί η εισαγωγή νέων 
φιλοσοφικών ή θεολογικών θεωριών στα εκπαιδευτήρια της Ανατολής, 
ιδίως αν αυτές απέκλιναν ουσιαστικά από τον επίσημο κορυδαλλικό Αρι-
στοτελισμό της Πατριαρχικής Σχολής. 

Για τις λεπτομέρειες της καταδικαστικής για τον Ανθρακίτη απόφα-
σης ενημέρωσε ο Ιάκωβος συνοπτικά τον Μακάριο με επιστολή (1 Δεκ. 
1723). Η επιστολή βρίθει απαξιωτικών χαρακτηρισμών για τη διδασκα-
λία του Μεθόδιου («σαθρὰ καὶ ἀπατηλὴ καὶ βλασφημίας καὶ φληναφίας 
γέμουσα»), η οποία ωστόσο, όπως παραδέχτηκε ο Ιάκωβος, εξαπάτησε 

σαιωνική Βιβλιοθήκη…, ό.π., σ. 190, πβ. Μανουήλ Ι. Γεδεών, Χρονικά της Πατριαρ-
χικής…, ό.π., σ. 138.

74. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 145, επιστ. 6 (1 
Δεκεμβρίου 1723): «Εἰ δέ σοι διὰ σπουδῆς μαθεῖν ὅπως φέρω τὴν ἀβλεψίαν, ταύτης 
τὸ πάθος νῦν οὐκέτι μοι δεινόν, καίπερ ὂν δεινόν. Στέρησις γάρ ἐστι τοῦ ποθεινοτάτου 
φωτός».

75. Στο ίδιο, σ. 146, επιστ. 7: «καὶ φέρειν μετ’ εὐχαριστίας τὸ δυσφορώτατον 
πάθος τῆς ὀφθαλμίας φιλοσόφως ὑποτίθεται. Ἐμοὶ δὲ τὰ μὲν παρὰ τῆς θείας προνοί-
ας ὁποῖα ποτ’ ἂν ᾖ ἀνασχετὰ κρίνεται, ὡς σωφρονίζοντά με καὶ διορθοῦντα ἐφ’ οἷς 
ἐπλημμέλησα».

76. Τις λεπτομέρειες αυτής της ιστορίας βλ. στην εμπεριστατωμένη μελέτη της 
Βασιλικής Μπόμπου–Σταμάτη, «Ο Μεθόδιος Ανθρακίτης και τα τετράδια», στο Βα-
σιλική Μπόμπου–Σταμάτη, Ιστορικής έρευνας αποτελέσματα: Μαρτυρίες για την ελ-
ληνική παιδεία και ιστορικά μελετήματα (16ος-19ος αι.), Αθήνα 2002, σ. 305-321. 



146	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

(«φενακίσασα») επηρεάζοντας πολλούς στην κυρίως Ελλάδα και προκα-
λώντας αναταραχή στην Εκκλησία. Σε αυτήν την επιστολή δίδονται εν 
συνόψει τα κύρια σημεία της αυστηρής συνοδικής απόφασης, αλλά και 
με έκδηλο κυνισμό και ικανοποίηση το άμεσο αποτέλεσμά της: τα βιβλία 
του/τα «τετράδιά» του παραδόθηκαν στην πυρά εντός του Πατριαρχείου 
(«τὰ συγγράμματα τῆς κακοδοξίας πυρὶ παρεδόθησαν ἐν μέσῃ τῇ πατρι-
αρχικῇ αὐλῇ»).77 

«Ἡ σαθρὰ καὶ ἀπατηλὴ καὶ βλασφημίας καὶ φληναφίας γέμουσα τοῦ 
κακο-Μεθοδίου διδασκαλία περί που τὰ μέρη τῆς Καστορίας, ἡ πολλοὺς 
φενακίσασα καὶ τῶν θολερῶν ναμάτων ποτίσασα καὶ σχεδὸν τὴν Ἑλλά-
δα πᾶσαν τῶν βλασφήμων διδαγμάτων ἐμπλήσασα καὶ τὴν ἄσπιλον τοῦ 
Χριστοῦ ἀνατολικὴν ἐκκλησίαν διαταράξασα, ἀλλ’ ἔδωκε τὴν ἀξίαν ὁ 
ταύτης ἐφευρετὴς καὶ εἰσηγητὴς Μεθόδιος παρὰ τῇ ἐν Κωνσταντινουπό-
λει συγκροτηθείσῃ ἱερᾷ συνόδῳ τὸ διδασκαλικὸν ἀφαιρεθεὶς ἐπάγγελμα 
καὶ τὸ διδάσκειν ἐπὶ κρίβαντος καὶ τὸ δέχεσθαι τοὺς λογισμοὺς τῶν ἐξα-
γορευομένων χριστιανῶν, συγχωρηθείσης δὲ αὐτῷ μόνης τῆς ἱερωσύνης 
μετὰ τοῦ χριστιανὸν εἶναι, οὗ καὶ τὰ συγγράμματα τῆς κακοδοξίας πυρὶ 
παρεδόθησαν ἐν μέσῃ τῇ πατριαρχικῇ αὐλῇ.
[…] Βυζαντίηθεν, ͵αψκγ΄ Δεκεμβρίου α΄.»

Ενεργή παρέμβαση του Ιάκωβου εκδηλώθηκε και για το Πατριαρχείο 
Αντιοχείας, όταν γύρω στα 1724 είχε προκύψει μια ανώμαλη κατάσταση 
εκεί, καθώς με την παρέμβαση των λατίνων μισιοναρίων είχαν χειροτο-
νηθεί δύο πατριάρχες, ο Σίλβεστρος και ο φιλοκαθολικός Κύριλλος.78 Ο 
Μακάριος, του οποίου τη φήμη ως οσίου και λογίου διδασκάλου διατρά-
νωνε με υπερηφάνεια στην Πόλη ο Ιάκωβος ως παλαιός καθηγητής του, 
όπως διαφαίνεται από τις ιδιαιτέρως επαινετικές επιστολές του,79 έστειλε 

77. Βλ. αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 145-146, 
επιστ. 6, και σημ. 35. Η επιστολή του Ιάκωβου είναι κείμενο σύγχρονο με τα γεγονό-
τα και αποτελεί ενδιαφέρουσα πηγή ιδίως για την καύση των βιβλίων, βλ. Βασιλική 
Μπόμπου–Σταμάτη, «Ο Μεθόδιος Ανθρακίτης…», ό.π., σ. 312, σημ. 24. Το κείμε-
νο που παρατίθεται εδώ είναι της έκδοσης του Τσουλκανάκη με λίγες ορθογραφικές 
διορθώσεις επί τη βάσει του κώδ. 40 της Μεγάλης του Γένους Σχολής, τον οποίο 
μελέτησα στην ΕΒΕ. 

78. Βλ. αναλυτικά τα ζητήματα που είχαν ανακύψει στο Πατριαρχείο Αντιοχείας 
στον Βασίλειο Νασσούρ, Σίλβεστρος, πατριάρχης Αντιοχείας (1724-1766) κατά τις 
αραβικές και ελληνικές πηγές, διδ. διατρ., ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1992.

79. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 141, επιστ. 2: 



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 147

στη Συρία, μετά από πρόσκληση του Σίλβεστρου, τον ιερομόναχο Ιάκω-
βο τον Πάτμιο (τον χειμώνα του 1725), για να ενισχύσει ως ιεραπόστο-
λος και διδάσκαλος το φρόνημα των ορθοδόξων στο Χαλέπι,80 γεγονός 
που είχε ήδη πληροφορηθεί ο γηραιός ύπατος των φιλοσόφων («ἔγνων 
καὶ περὶ τῆς ἀποστολῆς πρὸς Ἀντιόχειαν τοῦ ὁσιωτάτου ἐν ἱερομονάχοις 
κὺρ Ἰακώβου») εκφράζοντας την ευχή να επιτύχει στο έργο του.81 Πα-
ράλληλα, ο Ιάκωβος Αργείος ανέλαβε να στηρίξει αυτήν την προσπάθεια 
του Σίλβεστρου, τον οποίο προφανώς γνώρισε κατά την παραμονή και τη 
χειροτονία του στην Κωνσταντινούπολη (1724), για τη λειτουργία εκ-
παιδευτηρίου ελληνικών και χριστιανικών γραμμάτων στο Χαλέπι.82 Με 
επιστολή του προς τον Μακάριο (1725/6) εξέφραζε την ικανοποίησή του 
για το έργο του Ιάκωβου Πατμίου στο Χαλέπι και τον συμβούλευσε να 
υποστηρίξει παιδαγωγικά τη σχολή αυτή «διὰ γραμμάτων, λογυδρίων, 
διδαχῶν καὶ ἄλλων τινῶν χρησίμων εἰς ὠφέλειαν καὶ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ 
καὶ τῶν χριστιανῶν», ικανοποιώντας σχετικό αίτημα του πατριάρχη, που 
είχε διατυπωθεί με προηγούμενη επιστολή προς αυτόν.83

Η φιλική σχέση του όμως με τον Νικόλαο Mαυροκορδάτο, ηγεμόνα 
πλέον της Βλαχίας (1719-1730), δοκιμάστηκε έντονα, όπως τουλάχιστον 
προκύπτει από τέσσερις από τις επιστολές που δημοσίευσε ο Αγαμέμνων 
Τσελίκας.84 Σύμφωνα με αυτές τις επιστολές ο Ιάκωβος δεν είχε λάβει 
επί μακρόν ούτε μονόστιχο γράμμα από τον Νικόλαο, γεγονός που υπο-
δείκνυε, κατά τη γνώμη του, ότι η παλιά αδελφική τους φιλία περνούσε 
κρίση, προφανώς λόγω κάποιων διαβολών εναντίον του διδασκάλου. 

Πολλές φορές ο Ιάκωβος επαναδιατύπωνε τα παράπονά του, καθώς 
τόνιζε ότι έχουν περάσει δύο χρόνια που δεν έχει λάβει το ετήσιο επίδομά 

Ο Ιάκωβος εμνήσθη της ταπεινοφροσύνης και της περιφρόνησης των εγκοσμίων, την 
οποία επέδειξε ο Μακάριος όταν επέλεξε «τὸν ἀπράγμονα βίον» ἀντὶ «τῆς κενῆς δόξης 
καὶ τῶν ὑψηλῶν θρόνων», εγκαταλείποντας (1713) τη θέση του αρχιδιακόνου του γέ-
ροντος μητροπολίτη Νικομηδείας Παρθένιου († 1714), ο οποίος σκόπευε να τον χρίσει 
διάδοχό του, και επιστρέφοντας στην Πάτμο, πβ. Αλέξανδρος Τυρναβίτης, Βίος Μα-
καρίου Πατμίου, στο Κωνστ. Ν. Σάθας, Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη…, ό.π., σ. 505-506.

80. Βασίλειος Νασσούρ, Σίλβεστρος…, ό.π., σ. 194-198.
81. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 149, επιστ. 9 

και Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 395, επιστ. 4.
82. Βασίλειος Νασσούρ, Σίλβεστρος…, ό.π., σ. 69-73.
83. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 151, επιστ. 11.
84. Αγαμέμνων Τσελίκας, «Νέα στοιχεία…», ό.π., σ. 389, επιστ. 1, 9, 12 και 13. 



148	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

του από τον ηγεμόνα και απορούσε, γιατί δεν μπορούσε να δικαιολογήσει 
τη στάση του. Τελικά, οι σχέσεις των δύο ανδρών αποκαταστάθηκαν, 
ίσως γύρω στα 1724/5, όπως προκύπτει από τη διατύπωση του Ιακώβου 
σχετικά με το πρόβλημα της όρασής του, η οποία διαρκώς έβαινε επιδει-
νούμενη.85 Αλληλογραφούσε λοιπόν μαζί του εκ νέου, του έστελνε τις ευ-
χές του για τις γιορτές του Πάσχα και των Χριστουγέννων, τον παρηγο-
ρούσε για τον θάνατο μιας κόρης του, η οποία όμως δεν κατονομάζεται. 
Τέλος, προέτρεψε τους μαθητές της Πατριαρχικής Σχολής να γράψουν 
στον ηγεμόνα επιστολές για να του εκφράσουν την ευγνωμοσύνη τους για 
τις ποικίλες ευεργεσίες απέναντί τους και τη γενικότερη χρηματοδότηση 
του ιδρύματος σε καιρούς οικονομικής δυσκολίας: 

«καὶ ἡμεῖς οἱ εὐτελεῖς δοῦλοι οἱ σχολάζοντες ἐν τῷ Μουσείῳ τῆς Κων-
σταντινουπόλεως ἀπολαμβάνομεν κατ’ ἔτος δαψιλῶς καὶ πλουσίως παρὰ 
τοῦ ἐλέους τῆς εὐεργετικωτάτης σου ψυχῆς [...] Οὐ γὰρ ἂν ἄλλως εἴχομεν 
παιδείας ἀντιποιεῖσθαι καὶ τῆς Ἑλλάδος φωνῆς ἐγκρατεῖς γενέσθαι καὶ 
φιλοσοφίαν μετέρχεσθαι, ἥτις ἐστὶ κόσμος τοῦ νοὸς καὶ τελείωσις.»86

Μέσα από τον επιμελημένο αρχαΐζοντα λόγο των σπουδαστών της σχο-
λής αναδεικνύονται οι δύο μείζονες σκοποί της αγωγής τους οποίους υ-
πηρετούσε το Μουσεῖον, το ανώτερο εκπαιδευτικό ίδρυμα του Οικουμε-
νικού Πατριαρχείου: η καλλιέργεια και η άριστη γνώση της (αρχαίας) 
ελληνικής γλώσσας και η σπουδή της (αριστοτελικής) φιλοσοφίας. Με 
άλλα λόγια, επρόκειτο για μια πραγματική Φιλοσοφική Σχολή, με την 
κυριολεκτική σημασία του όρου, εκατόν πενήντα περίπου χρόνια πριν από 
την ίδρυση του πρώτου ελληνικού πανεπιστημίου στο ελεύθερο κράτος. 

Αν και δεν εγκατέλειψε τη διδασκαλία στη σχολή ο Ιάκωβος λόγω 
των προβλημάτων όρασης, εντούτοις την ίδια περίοδο κλήθηκε από τους 
πατριαρχικούς κύκλους να τον επικουρήσει ο γηραιός Αντώνιος Σπαντω-
νής, ο πρώην σχολάρχης και αριστοτελικός δάσκαλος, που όμως απεβίω-
σε στα 1726.87 Φαίνεται ότι την εποχή αυτή η σχολή της Κωνσταντινού-
πολης κλυδωνιζόταν σοβαρά εξαιτίας εξαιρετικά δυσμενών συγκυριών, 

85. Στο ίδιο, σ. 400-401, επιστ. 13: «καὶ μὴ τῇ κατεχούσῃ με διὰ τὴν στέρησιν 
τῆς ὄψεως ἀθυμίᾳ ἀθυμίας προστριβέτω προσθήκη».   

86. Στο ίδιο, σ. 401-402, επιστ. 15 και 16. 
87. Κωνστάντιος Α΄ ο από Σιναίου, Βιογραφία..., ό.π., σ. 355: «ἡγήσατο τῆς 

Σχολῆς ὁ […], μέγας Χαρτοφύλαξ Σπανδωνῆς γέρων ἤδη», και Μανουήλ Ι. Γεδεών, 
Μνεία των προ εμού…, ό.π., σ. 50-51.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 149

πολιτικών, εκκλησιαστικών και οικονομικών, όπως έγραψε ο ίδιος ο Ιά
κωβος σε γράμμα του (γύρω στα 1725): «καὶ μάλιστα ἐν τοῖς δυστυχε-
στάτοις καιροῖς, ἐν οἷς οὐχ ὅπως τὰ ἐν ἄλλαις πόλεσι φροντιστήρια, ἀλλὰ 
καὶ τὸ ἐν τῇ Κωνσταντίνου ποτὲ περιβόητον κινδυνεύει διαλυθῆναι καὶ 
παντελῶς σιγηθῆναι».88 Τα τελευταία έτη του βίου του Ιάκωβου ήταν 
μάλλον επώδυνα λόγω των προβλημάτων υγείας και της αχαριστίας πα-
λαιών φίλων του, για την οποία παραπονείται έντονα στις επιστολές του. 
Αισθανόταν απογοήτευση και αγανάκτηση για τους ανθρώπους αυτούς 
και την απρεπή συμπεριφορά τους: «τὰ δὲ παρὰ τῶν ἀνθρώπων τῶν ἀχα-
ρίστων οὐκ ἀνεκτά μοι νομίζεται, ἀλλὰ πρὸς ἀγανάκτησιν ἐρεθίζει», και 
αλλού: «τὴν ὅσην ἐκ τῆς ἀχαριστίας τῶν πολλῶν ἐνῆν τῇ ψυχῇ μου ἀχλὺν 
καὶ ἀθυμίαν ὡς ἱστὸν ἀράχνης».89

Παρηγοριά έβρισκε ο Ιάκωβος στη διδασκαλία, όσο του επέτρεπε η 
κατάσταση της υγείας του, αλλά και στην επικοινωνία με αγαπημένους 
φίλους και παλιούς μαθητές του, όπως ο Μακάριος Καλογεράς, ο οποίος 
είχε από το 1713 εγκατασταθεί στη μονή της Πάτμου: «χάριν ἀσκήσεως 
καὶ σκληραγωγίας τὴν κραναὴν καὶ πετρώδη ταύτην νῆσον εἰς κατοί-
κησιν ἐξελέξω».90 Δεκαπέντε μόνο επιστολές σώζονται από τη μακρά 
επικοινωνία των δύο ανδρών, χρονολογημένες από το 1714 έως το 1735, 
αποτυπώνουν όμως με ενάργεια τον στενότατο πνευματικό δεσμό τους, 
τη σύμπνοια των δογμάτων και τις κοινές παιδαγωγικές τους ανησυχίες 
και προβληματισμούς. Ο Μακάριος φρόντιζε να ενημερώνει τακτικά τον 
παλιό του δάσκαλο για τα τεκταινόμενα στη σχολή και το νησί του, ενώ 
ο Ιάκωβος εξέφραζε συχνά την ικανοποίησή του για την πρόοδο της σχο-
λής της Πάτμου, καθώς ήταν ο παιδαγωγικός καθοδηγητής και μέντοράς 
της, ο «πάππος» της: «οὐδὲ γὰρ αὐτὸς ἀμέτοχος διαμένω τῆς δόξης καὶ 
τῶν ἐπαίνων τῆς ὑμετέρας σχολῆς� καὶ γὰρ τῶν ἀγαθῶν τέκνων ἐπίσης 
πάπποι τε καὶ φύσαντες ἀπολαύουσιν».91 Για τον Ιάκωβο η σχολή της 
Πάτμου αποτελούσε, για τις διδακτικές επιδόσεις των καθηγητών και 
των σπουδαστών της, πρότυπο για όλα τα ανώτερα σχολεία του ελλη-
νορθόδοξου πολιτισμικού χώρου, καθώς την παραλλήλιζε με την Αθήνα 
των αρχαίων φιλοσόφων («ἡ Πάτμος τὰς πάλαι ἀδομένας ἐπὶ παιδείᾳ καὶ 

88. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 147, επιστ. 7.
89. Στο ίδιο, σ. 146, επιστ. 7, 149, επιστ. 9. 
90. Στο ίδιο, σ. 154, επιστ. 14.
91. Στο ίδιο, σ. 143-144, επιστ. 5 (1719).



150	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

πλῆθος σοφῶν Ἀθήνας ἐπέκρυψεν [...] καὶ νῦν κοινόν ἐστι φροντιστήριον 
καὶ καταγώγιον τῶν γλιχομένων παιδείας»).92 Με ιδιαίτερη ικανοποίηση 
απευθυνόμενος ο Ιάκωβος στους μαθητές «τῆς ἐν τῇ περιφήμῳ Πάτμῳ 
σχολῆς» τους ευχαριστεί για την εγκωμιαστική επιστολή που του απέ-
στειλαν εν είδει επιστολικού γυμνάσματος, κάνοντας επίδειξη ρητορικής 
«εὐγλωττίας» και «εὐφραδείας», την οποία καλλιεργούσαν στα μαθή-
ματά τους, τονίζοντας ότι οι Μούσες της Ελλάδος «ἐκ Πιερίας καὶ τοῦ 
Ἑλικῶνος» βρήκαν πλέον κατοικητήριο στην Πάτμο χάρη στις παιδα-
γωγικές ικανότητες και τη διδακτική δεινότητα του Μακάριου Καλογερά 
(«μετῳκήσθησαν αἱ Μοῦσαι τῆς Ἑλλάδος καὶ εἰς Πάτμον� ὁ ἐμὸς Μακά-
ριος ταύτας μετεστείλατο»).93

Ο σεβασμός που είχε κερδίσει ο σοφός αριστοτελικός δάσκαλος από 
τους μαθητές και τους συγχρόνους του ήταν εμφανής έως το τέλος του 
βίου του. Οι μαθητές του ήταν πολλοί, ανάδοχοι της πνευματικής και 
εκπαιδευτικής του παρακαταθήκης, είτε στην Κωνσταντινούπολη είτε 
διασκορπισμένοι σε πολλές περιοχές της ελληνορθόδοξης Ανατολής: αυ-
θέντες των παραδουνάβιων ηγεμονιών, όπως ο Νικόλαος, ο Ιωάννης και 
ο Κωνσταντίνος Μαυροκορδάτος, ο πατριάρχης Ιεροσολύμων Παρθένιος, 
διδάσκαλοι ή οφφικιάλιοι της Μεγάλης Εκκλησίας, όπως ο Αντώνιος 
Βυζάντιος, ο Νικόλαος Κριτίας και ο Κωνσταντίνος Ραφαήλ, οι διάδοχοί 
του στο φιλοσοφικό τμήμα της σχολής Δωρόθεος Λέσβιος και Ιωάννης 
ή Τζανής Λέσβιος, ιερωμένοι διδάσκαλοι, όπως ο Μακάριος Καλογεράς, 
ο Ιάκωβος Πάτμιος και ο Αζαρίας Τζιγάλας, λόγιοι διδάσκαλοι, όπως ο 
Διαμαντής Ρύσιος και ο Δημήτριος Προκοπίου.94 Τελευταία επεισόδια 
του πολυκύμαντου βίου του σοφού αριστοτελικού διδασκάλου είναι το 
σαπφικό άσμα που του αφιέρωσε σε ένδειξη ευγνωμοσύνης ο μαθητής 
του Κωνσταντίνος Ραφαήλ (1729), αλλά και το επιτύμβιο επίγραμμα 
που συνέθεσε προς μεγάλη του λύπη για τον πρόωρο χαμό του ίδιου του 

92. Στο ίδιο, σ. 152, επιστ. 12.
93. Στο ίδιο, σ. 152-153, επιστ. 13. Όπως επισημαίνει ο Τσουλκανάκης (σ. 136), 

η μορφή του διδασκάλου Ιάκωβου ασκούσε ιδιαίτερη γοητεία στην ψυχή των μαθητών 
της Πάτμου, καθώς ήταν ο δάσκαλος του δασκάλου τους, γι’ αυτό και με προτροπή 
του Μακάριου τον εγκωμίασαν με επιστολές που του απέστειλαν. Ο Ιάκωβος απο-
δέχθηκε «τὴν ὑπερβολὴν τῶν ἐπαίνων, γυμνασίας χάριν πραγματευθεῖσαν καὶ ὡς 
σημεῖον τῆς ὑμῶν πρὸς ἐμὲ εὐλαβητικῆς διαθέσεως» (Τσουλκανάκης, σ. 153).

94. Βλ. ενδεικτικά Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους 
Σχολή, ό.π., σ. 303.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 151

Κωνσταντίνου ο γηραιός Ιάκωβος ένα έτος αργότερα (1730): «τρεῖς ἐτέ-
ων δεκάδας μήπω γευσάμενος γάμου, / ὃν κλαῦσεν πᾶσα Βυζαντίς, ἐπηοί 
τε καὶ φίλοι».95 Τελευταίο χρονολογημένο τεκμήριο είναι οι δύο επιστολές 
που αντάλλαξαν Ιάκωβος και Μακάριος τον Απρίλιο του 1735. Στην α-
πάντησή του ο Ιάκωβος περιέγραφε τη δυσάρεστη κατάσταση στην οποία 
είχε περιέλθει: «ὑφιστάμεθα ζημίας καὶ περιφρόνησιν καὶ παράβλεψιν». 
Η πραγματικότητα ήταν πλέον πολύ σκληρή για τον γέροντα και σχεδόν 
τυφλό διδάσκαλο, όπως αποτυπώνεται με πικρία στο παράπονό του προς 
τον Μακάριο, που δεν έπαψε να αλληλογραφεί και να τιμά τον μέντορά 
του, ενώ ύστερα από λίγους μήνες ο Ιάκωβος δεν βρισκόταν πλέον στη 
ζωή «καὶ τὸ κοινὸν δέδωκε χρέος» (1735/6).96

ΙΙΙ

Επιλογικά: Η παιδαγωγική σκέψη του Ιάκωβου

Μέσα στις λίγες σωζόμενες επιστολές προς τον Μακάριο Καλογερά α-
ναπτύσσεται σε αδρές γραμμές η παιδαγωγική σκέψη του Ιάκωβου Αρ-
γείου, την οποία προφανώς ενστερνιζόταν και το γνήσιο πνευματικό του 
τέκνο. Για τον Ιάκωβο ο διδάσκαλος είναι κατά κύριο λόγο παιδαγωγός, 
καθώς κατά τη διαπαιδαγώγηση των μαθητών του μεταδίδει σε αυτούς 
αξίες και αρχές, ώστε να προσαρμοστούν στην –ελληνορθόδοξη– κοινό-
τητά τους και να την συντηρήσουν: «περὶ τὴν σύστασιν τοῦ ὀρθοῦ δόγ-
ματος καὶ τὴν ῥύθμισιν τῶν ἠθῶν τὴν χριστιανοῖς πρέπουσαν».97 Η προ-
σωπικότητα, η μεθοδικότητα, η επιστημονική κατάρτιση, η διδακτική 
ικανότητα και το ορθόδοξο φρόνημα του δασκάλου συμβάλλουν αποφα-
σιστικά στην επιτυχία της εκπαιδευτικής διαδικασίας. Τέτοιο πρότυπο 
δασκάλου είναι ο Μακάριος «κατ’ ἔρωτα φιλοσοφίας καὶ τῆς καλλίστης 

95. Μανουήλ Ι. Γεδεών, «Φαναριώτικα υπομνήματα», ό.π., σ. 377: «Τοῦ ὑ-
πάτου τῶν φιλοσόφων καὶ διδασκάλου τῶν ἐπιστημονικῶν μαθημάτων τῆς ἐν Κων-
σταντινουπόλει Πατριαρχικῆς Σχολῆς Ἰακώβου τοῦ Ἀργείου ἐπιτύμβιον εἰς Κων-
σταντῖνον τὸν τοῦ Ραφαήλ, ͵αψλ΄ Ὀκτωβρίου ι΄»� πβ. και Τάσος Αθ. Γριτσόπουλος, 
Πατριαρχική Μεγάλη του Γένους Σχολή, ό.π., σ. 304. 

96. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 154, επιστ. 14, 
και σ. 138: «Τον Ιανουάριο του 1737 απεβίωσε και ο Μακάριος».

97. Στο ίδιο, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 151, επιστ. 12.



152	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

παιδείας τῶν ὀρθῶν δογμάτων τῆς ἐκκλησίας».98 Κύριος σκοπός της δι-
δασκαλίας είναι «ἡ προκοπὴ» και «ἡ ἐπίδοσις» των σπουδαστών «ἐν τοῖς 
μαθήμασιν», η κατάκτηση με άλλα λόγια των γνωστικών αντικειμένων 
και των μορφωτικών αγαθών στον ανώτερο δυνατό βαθμό, της (αρχαίας) 
ελληνικής γλώσσας, της αριστοτελικής φιλοσοφίας και της ορθόδοξης 
θεολογίας.99 Η ίδια συμπλοκή των δύο όρων –αν δεν αποτελεί λεκτι-
κή κοινοτοπία της εποχής– εντοπίζεται στο «Σιγιλλιῶδες γράμμα» του 
Νοεμβρίου του 1709, με το οποίο κατοχυρωνόταν η χρηματοδότηση της 
Πατριαρχικής Ακαδημίας μέσω υποτροφιών σε άπορους σπουδαστές από 
τους τόκους ομολογιακού δανείου που παραχώρησε ο Μαυροκορδάτος 
λίγο πριν από το τέλος της ζωής του στο Οικουμενικό Πατριαρχείο.100 Η 
αποτελεσματικότητα των διδασκάλων, κατά τον Ιάκωβο, κρίνεται και 
τεκμηριώνεται από την επίτευξη αυτών των γενικών σκοπών: «αἱ τῶν 
μαθητῶν ἐπιδόσεις ἀγαθῶν διδασκάλων τελοῦσιν ἀποδείξεις καὶ στέφα-
νοι».101 Η πρόοδος των μαθητών είναι για τον δάσκαλο η μεγαλύτερη 
ανταμοιβή: «δῶρον ἔμοιγε παρ’ ὑμῶν κρίνεται ἡ προκοπὴ καὶ ἐπίδοσις 
τῶν αὐτόθι φοιτώντων».102 

Απαραίτητη προϋπόθεση εκ μέρους των διδασκάλων για μια επι-
τυχημένη διδασκαλία είναι «ἡ προθυμία» (= ο ζήλος), «ἡ σπουδὴ καὶ 
ἡ φροντίς» (= η έγνοια, το γνήσιο ενδιαφέρον) και «ἡ συνέχεια» (= η 
δέσμευση και η συνεκτικότητα της διδακτικής διαδικασίας).103 Γι’ αυ-

  98. Στο ίδιο, σ. 149, επιστ. 9.
  99. Στο ίδιο, σ. 151, επιστ. 11: «ὅπως διατηροίη αὐτὴν ὑγιαίνουσαν ἀεὶ καὶ 

εὐθυμοῦσαν ἐν εὐημερίᾳ διηνεκεῖ μετὰ μακροβιότητος πρὸς ἐπίδοσιν ἐν τοῖς μαθήμασι 
τῶν ἀκροατῶν αὐτῆς», και επιστ. 12: «ἔτι δὲ καὶ περὶ τὴν ἐπιμέλειαν τῶν ἀκροατῶν 
εἰς προκοπὴν καὶ ἐπίδοσιν τῶν σπουδαζομένων αὐτῆς μαθητῶν».

100. Δημοσιευμένο στον E. Hurmuzaki, Documente…, ό.π., τ. 1, σ. 415-417, 
ιδιαιτ. 416: «ἀφιερώσας ταῦτα τῇ προκοπῇ καὶ τῇ ἐπιδόσει τῶν ὀρεγομένων σπουδῆς 
καὶ παιδείας». 

101. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 152, επιστ. 12.
102. Στο ίδιο, σ. 143, επιστ. 5.
103. Στο ίδιο, σ. 143, επιστ. 4: «καὶ τὴν ἀλγηδόνα τῆς ποδαλγίας ἀνειμένην καὶ 

ἐλαφροτέραν εἰσβάλλειν διὰ μακροτέρων διαλειμμάτων δηλώσαντα, καὶ τοῦτο, οἶμαι, 
τῆς πάντα σοφῶς οἰκονομούσης θείας προνοίας ἔργον ὂν ὑπάρχειν ὀνησιμώτατον, 
ὅπως ἡ προθυμία μὴ διακόπτηται καὶ ἡ συνέχεια τῆς διδασκαλίας», και σ. 152, επιστ. 
12: «καὶ τὸ πρόθυμον αὐτῆς ἐνδεικνύμενα περὶ τὴν σύστασιν τοῦ ὀρθοῦ δόγματος καὶ 
τὴν ῥύθμισιν τῶν ἠθῶν […]. Ἔγνων γὰρ ἐκ τῶν πεμφθέντων μοι ἐκείνων γραμμάτων, 
ὅσην ποιεῖτε τὴν σπουδὴν καὶ τὴν φροντίδα περὶ τὴν ἐπίδοσιν αὐτῶν».



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 153

τόν τον λόγο οι δάσκαλοι έχουν την ηθική υποχρέωση να καταβάλλουν 
κάθε προσπάθεια και να μη φείδονται κόπων και φροντίδας, αλλά να 
υπερνικούν ακόμη και τα προβλήματα της υγείας τους, όπως ο Ιάκωβος 
τη μειωμένη όραση και ο Μακάριος την ποδαλγία, ώστε να ωφελήσουν 
χωρίς διακοπές και περισπασμούς τους μαθητές τους παρέχοντας «ἀφθό-
νως τὰ Νειλῷα νάματα τῆς διδασκαλίας τοῖς βουλομένοις, κατὰ μίμησιν 
τῆς τοῦ Θεοῦ ἀγαθότητος».104 Από την άλλη, για να επιτευχθούν αυτοί 
οι γενικοί σκοποί της παιδείας είναι απαραίτητη εκ μέρους των μαθητών 
«ἡ φιλομάθεια». Υπό αυτήν την έννοια ο Ιάκωβος στοιχίζεται ιδεολο-
γικά με τον άλλοτε κραταιό προστάτη του Αλέξανδρο Μαυροκορδάτο, 
που στα 1690 στον αγώνα για την καθιέρωσή του πρόβαλε την αξία της 
«φιλομαθείας», η οποία, όπως αναφέρει ο Δημήτρης Αποστολόπουλος, 
ήταν «μία από τις νέες αξίες που οι Φαναριώτες προβάλλουν απέναντι 
στα ιστορικά δικαιώματα των “ευγενών”».105 Τη γενική αυτή και κοι-
νωνικά φορτισμένη αρχή, η οποία αποτελεί εσωτερικό κίνητρο μάθησης 
και ενεργού εμπλοκής στη μαθησιακή διαδικασία πλαισιώνουν, κατά τη 
θεώρηση του Ιάκωβου, «ἡ φιληκοΐα» και η προσοχή κατά την ακρόαση 
των μαθημάτων («προσεκτικώτερον ἀκροωμένοις»).106 Οι μαθητές πα-

104. Στο ίδιο, σ. 153, επιστ. 13: «Οὐκ οὖν ἀπορῶ τίνα πρῶτον τὸν καθηγεμόνα 
ὑμῶν τῆς τηλικαύτης ἐπιμελείας ἐπαινέσαιμι ἢ τοὺς διδασκομένους ὑμᾶς τῆς λαμπρᾶς 
τύχης, ἧς δεῖσθαί φησι Λουκιανὸς τοῖς γλιχομένοις παιδείας, μακαρίσαιμι, ἢ ἀμφοτέ-
ρους, τὸν μὲν διδάσκοντα, τὸν πρᾶγμα καὶ ὄνομα Μακάριον, τὸ ἐμὸν σεμνολόγημα, ὡς 
ἀφθόνως τὰ Νειλῷα προχέοντα νάματα τῆς διδασκαλίας τοῖς βουλομένοις καὶ φθόνου 
μὴ ἁλισκόμενον κατὰ μίμησιν τῆς τοῦ θεοῦ ἀγαθότητος».

105. Οι απόγονοι, οι «τῶν εὐγενῶν Ἑλλήνων παῖδες» δεν είχαν τότε ως «αξία» 
την πολυμάθεια αλλά την πολυχρηματία, αντιθέτως ο Μαυροκορδάτος έχοντας περι-
ουσία που δημιουργήθηκε από εκμίσθωση υπηρεσιών στην Αυτοκρατορία, ταξίδεψε 
στη Δύση, μορφώθηκε και επέστρεψε «πρὸς εὐεργεσίαν τοῦ κοινοῦ». Με άλλα λόγια, 
δεν επισκέφτηκε τη Δύση «ἐμπορίας ἕνεκεν» αλλά «φιλομαθείας». Τις ατομικές του 
επιδόσεις φιλομάθειας τις επέδειξε ο Μαυροκορδάτος στη νέα Σχολή Μανολάκη διδά-
σκοντας απέναντι στην παλαιά Πατριαρχική Σχολή, σύμφωνα με την εμβριθή ανάλυση 
και τεκμηρίωση του Δημήτρη Αποστολόπουλου, «Διδάσκοντας φυσιολογία…», ό.π., 
σ. 91-99, που αποτελεί κείμενο θεμελιώδες για την κατανόηση της μεταβολής που 
συντελούνταν στην κοινωνία των Ελληνορθοδόξων της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας.    

106. Αρχιμ. Ναυκράτιος Τσουλκανάκης, «Επιστολαί…», ό.π., σ. 153, επιστ. 
13: «Ἡμᾶς δὲ τῆς φιλομαθείας καὶ φιληκοΐας ὑπεράγαμαι καὶ διὰ θαύματος ἄγω, ἐξ 
ὧν πᾶσα προκοπὴ καὶ ἐπίδοσις τοῖς φιλοπόνως καὶ προσεκτικώτερον ἀκροωμένοις 
προσγίνεσθαι πέφυκε». 



154	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ρακινούνται να καλλιεργήσουν το ενδιαφέρον για τη μάθηση και να ακού-
νε τις παραδόσεις του δασκάλου τους, να αφομοιώνουν τις διδαχές του και 
αξιοποιώντας τα σχετικά διδακτικά εγχειρίδια να τις κατακτούν με τη 
συνεχή εξάσκηση και εφαρμογή τους στη σχολική πράξη, όπως λ.χ. στην 
περίπτωση της ρητορικής και της επιστολογραφίας συμβούλευε ο Ιάκω-
βος τους σπουδαστές της Πάτμου: «Μὴ κατοκνεῖτε τοιγαροῦν συνεχῶς τὰ 
τοιαῦτα συνθέτειν λογύδρια. Ἡ γὰρ τελειότης ἐν τε λόγοις καὶ γράμμασιν 
ἐκ τοῦ ἀτελεστέρου πρὸς τὸ ἐντελέστερον γίνεσθαι εἴωθεν».107 

ΒΑΣΙΛΕΙΟΣ Ι. ΤΣΙΟΤΡΑΣ

107. Στο ίδιο, σ. 153, επιστ. 13.



	 Β. I. Τσιότρας,  ΙΑΚΩΒΟΣ ΑΡΓΕΙΟΣ ΚΑΙ ΠΑΤΡΙΑΡΧΙΚΗ ΣΧΟΛΗ	 155

Summa r y

IAKOVOS ARGEIOS (ca 1660-1736)
AT THE PATRIARCHAL ACADEMY OF CONSTANTINOPLE

New evidence and answers for an old riddle

Research into the history of the Patriarchal Academy at the beginning 
of the 18th century has been primarily based on the works of Manu-
el Gedeon and Tasos Gritsopoulos. These two historians have recorded 
and reconstructed all the testimonies and information they had gathered 
about the operation of the Academy. However, the sources at their dis-
posal were extremely scarce for this period in terms of teachers, such as 
Iakovos Argeios (1660-1736), on whom the present study focuses, and 
their teaching activities at the School. The aim of this article is to pres-
ent the new data which emerged from the identification and study of 
unknown manuscripts as well as from the study of the scholar’s personal 
correspondence. These facts militate against Tasos Gritsopoulos’ domi-
nant view that Iakovos was exclusively a home teacher of the Mavrokor-
datos’ family and that his teaching career at the Patriarchal Academy 
was limited in time (i.e. confined in the years 1707-1715). 

In this study I examine and reconstruct all the existing testimonies 
and evidence that I found on the life and work of Iakovos Argeios, “the 
supreme of the Great Church philosophers”. Through these new data 
it becomes possible to study and trace the career of Iakovos Argeios at 
the Patriarchal Academy from the mid-1680s until his death (1736). 
Iakovos was initially a student in the philosophy course of the Acade-
my (1684), when Antonios Spantones was a professor of philosophy. He 
completed his studies around 1686/87 and he attracted the interest of 
his teachers and of the Grand Dragoman Alexandros Mavrokordatos. 
He subsequently served as tutor to the Mavrokordatos’ family (since the 
beginning of the 1690s) for at least 20-25 years, while almost at the same 
time he was appointed professor of rhetoric at the Academy. As a prom-
inent professor he delivered two encomiastic addresses to the Ecumenical 
Patriarchs Kallinikos II (1698) and Gabriel II (1703).

Then, probably in 1702, he was appointed Academy’s headmaster 



156	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

and professor of philosophy. He taught rhetoric theory and practise and 
Aristotelian philosophy from the textbooks of Theophilos Korydalleus, 
as evidenced by the manuscripts of his students  presented in this article, 
mainly Antonios Byzantios, Nikolaos Kritias and Azarias Tzigalas: Phys-
ics, Logic, On the Soul, On generation and corruption. He also received 
from the Patriarchate the highly-esteemed office of the “supreme of the 
philosophers” (around 1707-1709), through Mavrokordatos’ interven-
tion, as a recognition of his philosophical expertise. He retained this title 
and remained head of the Academy until the end of his life. From his 
letters we know that Iakovos was present in Methodios Anthrakites’ con-
viction (1723). He supported in deeds and words the efforts of Silvestros, 
the Patriarch of Antioch, to establish a Greek and Christian seminary in 
Aleppo (1724-1726). Unfortunately, the last years of his life were pain-
ful due to health problems and the ingratitude of his old friends. Iakovos 
found solace only in teaching at the Academy and in correspondence with 
his dear friends and old students, such as Makarios Kalogeras, who had 
founded a school on the island of Patmos. For the teachers and students 
of the School of Patmos, Iakovos was their mentor and spiritual guide. 
In conclusion, Iakovos Argeios had an important influence on the course 
of the Patriarchal Academy with his long lasting and constant teaching 
activity. In his time the Patriarchal Academy became a true “Faculty of 
Philosophy”. 

VASILEIOS TSIOTRAS

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

