
  

  Ο Ερανιστής

   Αρ. 30 (2021)

   Μνήμη Λουκίας Δρούλια

  

 

  

  Η Émilie du Châtelet ανάμεσα στον ορθό λόγο και
τον ευδαιμονισμό 

  Άννα Ταμπάκη   

  doi: 10.12681/er.36102 

 

  

  Copyright © 2023 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ταμπάκη Ά. (2024). Η Émilie du Châtelet ανάμεσα στον ορθό λόγο και τον ευδαιμονισμό: Ο Λόγος περί ευδαιμονίας. Ο
Ερανιστής, (30), 287–324. https://doi.org/10.12681/er.36102

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 18:54:40



Η ÉMILIE DU CHÂTELET ΑΝΑΜΕΣΑ 
ΣΤΟΝ ΟΡΘΟ ΛΟΓΟ ΚΑΙ ΤΟΝ ΕΥΔΑΙΜΟΝΙΣΜΟ 

Ο Λόγος περί ευδαιμονίας

Προεισαγωγικά

Η ÉMILIE DU CHÂTELET ΥΠΗΡΞΕ ΜΕΛΟΣ της Ακαδημίας Επιστη-
μών του Ινστιτούτου της Μπολόνιας (Accademia delle Scienze 

dell’Istituto di Bologna) –μιας από τις πρώτες Ακαδημίες που δέχτη-
καν ως μέλη τους γυναίκες–, η οποία ιδρύθηκε το 1711 από τον Luigi 
Ferdinando Marsili, σε συνεργασία με το Πανεπιστήμιο της Μπολό-
νιας. Η πληθωρική προσωπικότητά της, το πρωτοποριακό επιστημονι-
κό της έργο, τα πολυάριθμα τεκμήρια που προκύπτουν από τη μελέτη 
της αλληλογραφίας της, καθώς και οι σχέσεις της με τον Βολταίρο 
και τους λογίους της εποχής της, άνδρες και γυναίκες, απασχόλησαν 
συστηματικά τους ερευνητές του 18ου αιώνα, από τον θάνατό της έως 

* Θεωρώ ότι η παρούσα μελέτη για τη μεγάλη κυρία του Διαφωτισμού Émilie-
du-Châtelet, η οποία άνοιξε δρόμους στην επιστήμη και ανέδειξε το φύλο της, αρμό-
ζει σε έναν τόμο αφιερωμένο στη Λουκία Δρούλια, αφοσιωμένη μελετήτρια του 18ου 
αιώνα, σθεναρή προσωπικότητα που σφράγισε με την παρουσία της το τότε Κέντρο 
Νεοελληνικών Ερευνών σε μια μακρά, μεταβατική περίοδο και το οδήγησε με τόλμη 
σε μια νέα εποχή. Ταιριάζει επίσης στον ευρύτερο προβληματισμό των διαφωτιστών 
φιλοσόφων, με επίκεντρο την ατομική και κοινωνική ευδαιμονία, ο οποίος απασχό-
λησε τόσο τον ευρωπαϊκό όσο και τον νεοελληνικό Διαφωτισμό. Στις υποσημειώσεις 
μoυ, η επισήμανση των επιδράσεων που δέχτηκε ο νεοελληνικός Διαφωτισμός από 
τις σχετικές έννοιες και ιδέες είναι ενδεικτική. Η μελέτη αυτή προέκυψε από την ενα-
σχόλησή μου με τη μετάφραση και τον σχολιασμό για την έκδοση του δοκιμίου της 
Émilie du Châtelet, Discours sur le bonheur. Χρησιμοποίησα την έκδοση: Madame 
du Châtelet, Discours sur le bonheur. Préface d’Élisabeth Badinter, [Collection 
dirigée par Lidia Breda], Rivages poche, Petite Bibliothèque 1997, Editions Payot et 
Rivages, 2014. Οι παραπομπές μου στο γαλλικό κείμενο θα βασιστούν στην κριτική 
έκδοση του Robert Mauzi, Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur. Édition critique 
et commentée par Robert Mauzi, Παρίσι, Société d̓édition «Les Belles Lettres» 1961, 
με εκσυγχρονισμό της ορθογραφίας.



288	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

σήμερα.1 Σε αντίθεση με τον Βολταίρο, ήταν θιασώτης των ιδεών του 
Leibniz και συνετέλεσε στη διάχυση του έργου του στη Γαλλία. Υπήρξε 
η πρώτη μεταφράστρια στα γαλλικά του έργου του Νεύτωνα Principia 
Mathematica,2 μετάφραση που παραμένει σε χρήση και θεωρείται έ-
γκυρη ως σήμερα, καθώς και συγγραφέας επιστημονικών συγγραμμά-
των και δοκιμίων,3 από τα οποία το πλέον σημαντικό, το Institutions de 
physique, το οποίο συνέγραψε προκειμένου να μυήσει τον δεκατριάχρονο 
γιο της στις νέες θεωρίες περί φυσικής,4 αναφέρεται επανειλημμένως στο 
περιώνυμο σύγγραμμα του Ευγένιου Βούλγαρι, Τα αρέσκοντα τοις φιλο-
σόφοις (1805).5

Μετά τα μέσα του 20ού αι., θεμελιώδες έργο για την κατανόηση 
της προσωπικότητας της Émilie du Châtelet υπήρξε η διεξοδική και 

1. Βλ. την εμπεριστατωμένη και σχολιασμένη βιβλιογραφία που επιμελήθηκε 
η Ulla Kölving, «Bibliographie chronologique d’Émilie Du Châtelet», Archives 
Émilie Du Châtelet, https://c18.net/edc/aedc_pages.php?nom=bib_1: ημ. ανάκτησης 
05/10/ 2021.

2. [Isaac Newton], (μτφρ. από τα λατ.), Principes mathématiques de la philo­
sophie naturelle par feue Madame la marquise du Chastellet, éditée et revue par 
Clairaut, avec son éloge par Voltaire, 2 τ., 1759.

3. Βλ. Institutions de physique, Paris, chez Prault fils, 1740� Analyse de la 
philosophie de Leibniz, 1740� Dissertation sur la nature et la propagation du feu, À 
Paris, chez Prault fils, 1744. 

4. Συνηθέστερα ασφαλώς ήταν τα παιδαγωγικά και περί ηθικής συγγράμματα 
που έφεραν την υπογραφή λογίων γυναικών της εποχής. Ας θυμίσω ότι η Ραλλού 
Σούτσου μεταφράζει στον αρχόμενο 19ο αι. το πιο σημαντικό παιδαγωγικό σύγγραμ-
μα της γνωστής «salonnière» Madame de Lambert, Avis d’une mère à sa fille, suivis 
des Réflexions sur les femmes… et d’une Lettre sur l’éducation (1734), με τον τίτλο: 
Παραινέσεις μητρός προς θυγατέρα. Μεταφρασθείσαι εκ των… συγγραμμάτων της 
Κυρίας Δελαμπέρ… παρά της… Ραλλούς Σούτζου… Και προσφωνηθείσαι τω Αλε-
ξάνδρω Σούτζω…, Βενετία, Ν. Γλυκύς, 1819.

5. Ευγένιος Βούλγαρις, Τα αρέσκοντα τοις φιλοσόφοις, ήτοι τα περί των φύσει 
όντων φιλοσοφούμενα επιτετμημένως μεν, σαφώς δε ως οιόν τε της Φιλοσοφίας ερα-
νισταίς εκ διαφόρων αωτευόμενα…, Εν Βιέννη της Αουστρίας, Εν τη Ελληνική Τυ-
πογραφία Γεωργίου Βενδώτη, 1805. Ο Βούλγαρις μνημονεύει συχνά στις υποσημει-
ώσεις του τη «φιλόσοφο» Κυρία του Καστελλέτ και το σύγγραμμά της Institutions de 
physique (1740, β΄ έκδ. 1742). Δεν αναφέρεται στην εμβληματική της μετάφραση του 
Νεύτωνα, χρησιμοποιεί όμως το περισσότερο εύπεπτο έργο του Βολταίρου, Στοιχεία 
της κατά Νεύτωνος φιλοσοφίας (Éléments de la philosophie de Newton, 1738), στη 
συγγραφή του οποίου συμμετείχε και η μαρκησία. Ευχαριστώ θερμά τον αγαπητό 
συνάδελφο Γιώργο Βλαχάκη που μου υπέδειξε την πηγή. 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 289

εξαντλητικά τεκμηριωμένη κριτική έκδοση του Λόγου περί ευδαιμονίας 
(1961) που οφείλουμε στον Robert Mauzi.6 Ωστόσο, στις δυο τελευταίες 
δεκαετίες του περασμένου αιώνα παρατηρήθηκε, ενδεχομένως και λόγω 
της ανάπτυξης των σπουδών περί φύλου, μια αναζωπύρωση του ενδια-
φέροντος για τη «φιλόσοφο» μαρκησία και το έργο της.

I. Τα χαρακτηριστικά του αιώνα

Ο γαλλικός 18ος αιώνας, αλλά και γενικότερα το ρεύμα του ευρωπαϊκού 
Διαφωτισμού, και mutatis mutandis του νεοελληνικού Διαφωτισμού, βα-
σίζεται σε μια μακρά παράδοση ηθικού στοχασμού, που αντλεί από την 
αρχαιότητα, κυρίως από την επικούρεια και τη στωική φιλοσοφία, καθώς 
και από τον θεολογικό στοχασμό. Δεν αποτελεί ωστόσο μια περίοδο πλή-
ρους ρήξης με τα καθιερωμένα. Είναι περισσότερο μια εποχή μετάβασης 
από τη χριστιανική παράδοση στον εμπειρισμό και την κυριαρχία των 
αισθήσεων και των απολαύσεων. Δεν κατήργησε το υπερφυσικό στην 
κλίμακα αξιών του, το εξορθολόγισε.7 Η επικρατούσα παραδοσιακή α-
ρετολογία εκκινεί από την ευσέβεια και τα καθήκοντα προς τη θεότητα, 
συνεχίζει με τα καθήκοντα προς εαυτόν (το «γνώθι σαυτόν») και καταλή-
γει στα καθήκοντα προς την κοινότητα, με απώτερο στόχο την κοινωνική 
ισορροπία και ευημερία.8

Το πρώτο μισό του αιώνα, που κυρίως μας ενδιαφέρει στην προ-
σέγγισή μας, συνεχίζει, θα λέγαμε, τον διάλογο με τον 17ο, υιοθετεί τις 

6. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π.
7. Robert Mauzi, L’idée du bonheur dans la littérature et la pensée française au 

XVIIIe siècle, Παρίσι, Armand Colin, 1960, Εισαγωγή, σ. 12.
8. Αυτό ισχύει ασφαλώς και στην περίπτωση του νεοελληνικού Διαφωτισμού, 

κυρίως μέσα από τις μεταφράσεις νεωτερικών έργων, εκκινώντας από τη μετάφραση 
της Ηθικής Φιλοσοφίας του Muratori από τον Ιώσηπο Μοισιόδακα (Βιέννη, 1761) και 
φθάνοντας στην περίπτωση του Δημήτριου Δάρβαρη και στον όψιμο Διαφωτισμό� βλ. 
Άννα Ταμπάκη, Ιστορία και θεωρία της μετάφρασης: 18ος αιώνας - Ο Διαφωτισμός. 
«πράγμα περισπούδαστο και τώρα σ’ όλα τα βασίλεια», εκδ. Καλλιγράφος, Αθήνα 
2018, σ. 61-63, 71-91, και τα σχετικά κεφάλαια στο βιβλίο μου Περί νεοελληνικού 
Διαφωτισμού. Ρεύματα ιδεών και δίαυλοι επικοινωνίας με τη δυτική σκέψη, εκδ. 
Ergo, Αθήνα 2004, κυρίως το κεφ. VIII, για τις περί «ηθικής αντιλήψεις» στα συμπι-
λήματα του Δημ. Δάρβαρη, σ. 139-153. Η εναρμόνιση της ατομικής ευδαιμονίας με 
την «πολιτική κοινωνία» (société civile) διατυπώνεται όλο και με μεγαλύτερη ενάργεια 
στα πολυάριθμα εγχειρίδια ηθικής και κοινωνικής συμπεριφοράς μετά το 1780. 



290	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

κυρίαρχες αντιλήψεις του και τις αρετές που οφείλουν να κοσμούν τον «έ-
ντιμο άνθρωπο» (honnête homme),9 ο οποίος καλείται να τηρεί, μέσα στο 
πλαίσιο της «πολιτικής κοινωνίας», τους κανόνες της κοσμιότητας, του 
«αρμόζοντος», τις επιβεβλημένες bienséances.10 

Η σχετική με τα ηθικά αιτήματα φιλολογία είναι πλούσια. Ο 
Robert Mauzi καταμέτρησε 50 περίπου δοκίμια περί ευδαιμονίας που 
αναπαράγουν ως επί το πλείστον κοινούς τόπους της επικούρειας και της 
στωικής φιλοσοφίας. Γι’ αυτόν μοναδικό δείγμα εξαίρεσης από τον κα-
νόνα, δείγμα ενός ελεύθερου, προσωπικού λόγου, ολίγον ανεπεξέργαστου 
αλλά συγκινητικού, ενός ευαίσθητου ψυχισμού που ξεδιπλώνεται ως α-
πόσταγμα της βιωμένης εμπειρίας, αποτελεί ο Λόγος (ή Στοχασμοί) 
περί ευδαιμονίας της Émilie du Châtelet,11 κείμενο που θα εξετάσουμε 
στη συνέχεια. 

Η ιδέα της ευδαιμονίας ανήκει ταυτοχρόνως στο πεδίο του στοχα-
σμού, σε αυτό της εμπειρίας και σε αυτό του ιδεατού. Ο αιώνας του 
Διαφωτισμού, ξεπερνώντας σταδιακά τις αυστηρά θεοκρατικές περί αρε-
τής αντιλήψεις, θέτει ως κεντρικό ηθικό αίτημα την ευτυχία του ατόμου 
σε συνάρτηση με την ευημερία της κοινότητας. Ωστόσο, οι θεοκρατικές 
αντιλήψεις περί μέλλουσας ζωής και σωτηρίας της ψυχής δεν εξαφανί-
ζονται ολωσδιόλου� τώρα ο θεός-τιμωρός εξημερώνεται, σύμφωνα με το 
πνεύμα φιλανθρωπίας της εποχής. Ορισμένες από τις πλέον προσφιλείς 
έννοιες του αιώνα, όπως αυτή της φιλανθρωπίας (philanthropie) και της 
ευεργεσίας (bienfaisance) αντιγράφουν και επεκτείνουν τις χριστιανικές 
αρετές.12 Ας προσθέσουμε ότι στον αιώνα του Διαφωτισμού διαμορφώνε-

9. Σε τι συνίσταται το ιδεώδες του honnête homme: μετά την παρακμή του 
ρεύματος της préciosité (επιτήδευση και εκζήτηση στους τρόπους και στο λεκτικό, 
σύνθετο και «σχολαστικό»), ρεύμα που αναπτύχθηκε κατά κύριο λόγο στα φιλολο-
γικά σαλόνια του 17ου αι., προς το τέλος του αιώνα αναδύεται μέσα στο περιβάλλον 
της αυλής και των σαλονιών το ιδεώδες του «έντιμου ατόμου» (honnête homme). 
Τηρουμένων των αναλογιών είναι ο ανθρώπινος τύπος που διέπεται από καλοκαγαθία, 
μετριοπάθεια και κοινωνικότητα. 

10. les bienséances: πρόκειται για μια από τις μείζονες επιταγές του γαλλικού 
κλασικισμού, αντιστοιχεί με το decorum, το αρμόζον δηλαδή.

11. Robert Mauzi, L’idée du bonheur…, ό.π., σ. 9. 
12. Geoges Gusdorf, Les sciences humaines et la pensée occidentale, II. Les 

principes de la pensée au siècle des Lumières, Παρίσι, Payot, σ. 351. Πβ. με την 
εισδοχή των νέων αυτών ηθικών εννοιών στον νεοελληνικό Διαφωτισμό� βλ. Άννα 
Ταμπάκη, Περί νεοελληνικού Διαφωτισμού..., ό.π., σ. 146. 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 291

ται το αξίωμα της «φυσικής θρησκείας» που αντιτάσσεται στην εξ απο-
καλύψεως (ιουδαϊσμός, χριστιανισμός). 

Ο Βολταίρος, σύντροφος της Émilie και βασικό «αθέατο δραματικό 
πρόσωπο» του Λόγου περί ευδαιμονίας, στρατεύεται κατά της Εκκλη-
σίας, με απώτερο στόχο να συντρίψει τις δυνάμεις που προστατεύουν 
τον δεσποτισμό. Οι θρησκευτικές του αντιλήψεις οδηγούν σε έναν συνει-
δητό δεἵσμό (déisme),13 τον οποίο συμμερίζεται και η Émilie. Η θεότη-
τα, το υπέρτατο ον, συχνά αποδίδεται με την εικόνα του ωρολογοποιού 
(horloger), ρυθμιστή του σύμπαντος. Ο Βολταίρος απεχθάνεται τον πά-
σης φύσεως φανατισμό, επιτίθεται ωστόσο δημοσίως στους άθεους, κυ-
ρίως στο πεδίο της ηθικής. Ενώ η φιλοσοφική του τραγωδία, Ο Φανατι-
σμός ή ο Μωάμεθ (Le Fanatisme ou Mahomet), που στηλιτεύει τον κάθε 
προέλευσης θρησκευτικό φανατισμό –επομένως και αυτόν της Ρωμαιο
καθολικής Εκκλησίας–, έχει ήδη γραφτεί το 1736, ως τον θάνατο της 
Émilie δεν έχει διατυπώσει την περίφημη μαχητική έκφραση «Συντρίψτε 
το επονείδιστο» (Écraser l’infâme), της οποίας η γέννηση χρονολογείται 
το 1759,14 και το Δοκίμιο περί ανοχής (Traité sur la tolérance), που προ-
κάλεσε η υπόθεση Καλάς, γράφεται το 1763.15

Για να συνοψίσουμε, ο ηθικός στοχασμός του 18ου αι. αποτελεί, εν 
πολλοίς, απόρροια των αντιλήψεων των αρχαίων. Στηρίζει τον ένα του 
άξονα στην επικούρεια φιλοσοφία, δηλαδή στην ιδέα της αναπαύσεως, 
της ησυχίας (repos) της ψυχής, της αποχής από τα έντονα πάθη, που 
οδηγεί με ασφάλεια στην ευδαιμονία. Ο άλλος κεντρικός άξονας που τον 
διαπερνά είναι το «στωικό όραμα», όραμα που επηρέασε, μεταξύ άλλων, 
τον Montesquieu, τον Diderot και τον Jean-Jacques Rousseau.16

13. Θεωρία που αναπτύσσεται κυρίως στην Αγγλία και τη Γαλλία από τον 17ο 
αι., ο δεἵσμός υποστηρίζει την ορθολογική επιβεβαίωση της ύπαρξης ενός υπέρτατου 
όντος, της θεότητας, προτείνοντας μια θρησκευτική μορφή σύμφωνη με τον ορθό λόγο 
και όχι με τις εξ αποκαλύψεως θρησκείες.

14. Εντοπίζεται σε επιστολή του προς τη Mme d’Épinay, χρονολογημένη την 1η 
Ιουνίου 1759.

15. Για μια σφαιρική προσέγγιση, βλ. Claude Lauriol, Ο Βολταίρος και η υπό-
θεση Καλάς. Από την ιστορία στον μύθο / Voltaire et l’affaire Calas. De l’histoire au 
mythe, μτφρ. Άννα Ταμπάκη, Eτήσια Διάλεξη K. Θ. Δημαρά 2005, Αθήνα, KNE/
EIE, 2006. 

16. Robert Mauzi, L’idée du bonheur…, ό.π., σ. 16.



292	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Στον αιώνα του ορθολογισμού αναδύονται εκ παραλλήλου η ευαισθη-
σία και προς το τέλος του ένιες μυστικιστικές ροπές. Μπορούμε να ανι-
χνεύσουμε από ενωρίς, γύρω στα 1730 με 1740, προρομαντικά στοιχεία 
που εμφωλεύουν στις «ευαίσθητες ψυχές». Ως κυρίαρχες συνιστώσες ενός 
κόσμου που αναδομείται συνυπάρχουν ο ορθός λόγος, η ευαισθησία, η 
φαντασία και η ευχαρίστηση, η ηδονή των αισθήσεων.

Σύμφωνα με τη θεωρία των ευχάριστων συναισθημάτων που ανα-
πτύσσει ο Lévesque de Pouilly,17 το 1747, την ίδια δηλαδή χρονική στιγ-
μή που γράφεται ο Λόγος περί ευδαιμονίας, η ευδαιμονία προσδιορίζεται 
από δύο άξονες: την τελείωση και τη δράση. Η θεωρία αυτή συμπυκνώ-
νεται σε δύο αρχές: να βρίσκεται κανείς σε αρμονία με τον εαυτό του 
(εξ ου και η έννοια της ανάπαυσης) και ταυτοχρόνως να καλλιεργεί τις 
κοινωνικές του δεξιότητες και να αφιερώνεται στους άλλους. Συνυπάρ-
χουν, συνεπώς, οι απολαύσεις του πνεύματος και αυτές του σώματος, η 
ανάπαυση και η κίνηση, η απομόνωση και η κοινωνική ζωή, οι στιγμές 
χαλάρωσης και οι σοβαρές ενασχολήσεις� όλα αυτά τα διαφορετικά αγα-
θά προσφέρουν νέα θέλγητρα, που διαδέχονται το ένα το άλλο, όπως σε 
μια μουσική αρμονία.18

Στο πρώτο μισό του αιώνα δεν τίθενται θέματα κοινωνικής αλλαγής 
ή δικαιοσύνης. Η ευδαιμονία είναι προσιτή σε όλους, εάν αποδεχθούν την 
κοινωνική κατάσταση (état) στην οποία βρίσκονται και δεν επιδιώξουν 
να την αλλάξουν.19 Στα 1706, ο Formentin γράφει ένα Εγχειρίδιο ευδαι-
μονίας20 για να αποδείξει ότι οι άνθρωποι μπορούν να είναι ευτυχείς «σε 
όλες τις ηλικίες, σε όλες τις καταστάσεις, σε όλες τις συνθήκες»,21 άποψη 
που υποστηρίζεται στον Λόγο: 

17. Louis-Jean Lévesque de Pouilly, Théorie des sentiments agréables, où, après 
avoir indiqué les règles que la nature suit dans la distribution du plaisir, on établit les 
principes de la théologie naturelle et ceux de la philosophie morale, Genève, Barillot 
et fils, 1747.

18. Robert Mauzi, L’idée du bonheur…, ό.π., σ. 130.
19. Στα δικά μας, αυτήν την άποψη εκφράζει π.χ. ο Δημήτριος Δάρβαρης στο 

εράνισμά του από γερμανικές πηγές Χειραγωγία εις την Καλοκαγαθίαν (Βιέννη, 
1791)� βλ. Άννα Ταμπάκη, Ιστορία και θεωρία της μετάφρασης..., ό.π., σ. 86.

20. Formentin, Traité du bonheur, Παρίσι, J. Guilletat, 1706. 
21. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 150.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 293

«Μιλώ για την κατάστασή του [εννοείται του ατόμου] και για τις συνθή-
κες στις οποίες η τύχη τον έφερε, γιατί πιστεύω ότι ένα από τα πράγμα-
τα που συμβάλλουν περισσότερο στην ευδαιμονία είναι να μένει κανείς 
ικανοποιημένος από την κατάστασή του, και να συλλογίζεται μάλλον με 
ποιο τρόπο θα τoν οδηγήσει στην ευδαιμονία παρά να επιδιώκει να την 
αλλάξει.»22 

Γιατί ο άνθρωπος είναι πλασμένος για να ευτυχήσει επί γης και, 
σύμφωνα με τον Bossuet, αυτός πρέπει να είναι ο μοναδικός του στόχος.23 

Πρώιμοι άγγλοι στοχαστές, όπως ο Shaftesbury,24 κηρύττουν τη 
σημασία της κοινωνικότητας (sociability, sociabilité). Στην αναδυόμενη 
νέα ηθική αντιστοιχούν οι νέες αρετές. Η ατομική ευτυχία δεν μπορεί να 
νοηθεί χωρίς αυτήν των άλλων. Ως εκ τούτου, η κοινωνικότητα αποτελεί 
την πρώτιστη αρετή, την κατεξοχήν αρετή των Φώτων.25 

Ένα είδος ευδαιμονίας αποτυπώνεται στην αλληλογραφία των κο-
σμικών λογίων ήδη από τον 17ο αι.: πρόκειται για την ιδανική επικού-
ρεια ανάπαυση (repos). Η ευδαιμονία προϋποθέτει την ψυχική πληρότητα 
που παραμένει κάτω από τα πάθη, ενώ συγχρόνως κυβερνά διάφανος ο 
ορθός λόγος, διόλου ασκητικός, ο οποίος διέπει τις φυσικές απολαύσεις.26 

Ο αιώνας των Φώτων χαρακτηρίζεται από μια ελευθεριάζουσα ρο-
πή27 και την αναζήτηση των απολαύσεων (plaisirs) στον πληθυντικό α-
ριθμό. Η ουτοπία του ελευθεριάζοντος πνεύματος (libertinage) συνίστα-
ται σε μια απόλυτη ελευθερία, διανοητική, συναισθηματική και ερωτική.

Σε αυτό το πλαίσιο αναφοράς, οι εμβληματικοί πίνακες του Watteau 
«Το Προσκύνημα στο νησί των Κυθήρων» (1717)28 και «Η Επιβίβα-

22. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 7: «Je dis son état et les 
circonstances où la fortune l’a placé, parce que je crois qu’une des choses qui contri-
buent le plus au bonheur, c’est de se contenter de son état, et de songer plutôt à le 
rendre heureux qu’à en changer».

23. Bossuet, Méditations sur l’Évangile, OEuvres posthumes, 1731, τ. Ι, σ. 5.
24. Ο Anthony Ashley Cooper, 3rd Earl of Shaftesbury (1671-1713), ήταν 

άγγλος πολιτικός, φιλόσοφος και συγγραφέας.
25. A. Soboul, G. Lemarchand, M. Fogel, Le Siècle des Lumières, τ. I, L’Essor 

(1715-1750), Παρίσι, P.U.F, 1977, σ. 545.
26. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 21. 
27. Michel Delon, Le savoir-vivre libertin, Παρίσι, Hachette, 2000. 
28. Jean-Antoine Watteau, Le Pèlerinage à l’île de Cythère, Παρίσι, Μουσείο 

του Λούβρου. Εμβληματικό έργο του «ροκοκό» στην τέχνη.



294	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ση για τα Κύθηρα» (1718),29 που απεικονίζουν την αναχώρηση-διαφυγή 
προς το νησί της Αφροδίτης, αποτελούν μια ποιητική και ονειρική ανα-
παράσταση. Μοιάζουν με μια αναπαράσταση του κόσμου του θεάτρου, 
εμπνευσμένη από την commedia dell’arte που ήταν τόσο οικεία στον ζω-
γράφο. Ο Watteau, απεικονίζοντας τους γάλλους και τους ιταλούς ηθο-
ποιούς σε πολλούς γνωστούς πίνακές του, εκφράζει το πνεύμα της επο-
χής του και όλου του αιώνα που λατρεύει το θέατρο, όπως ακριβώς το 
λατρεύουν και το υπηρετούν η Émilie με τον Βολταίρο. Στον Λόγο περί 
ευδαιμονίας υπάρχουν εύστοχες αναφορές στο θέατρο, όπως στο ζήτημα 
της ψευδαίσθησης και τη μηχανική του θεάτρου. Στο παιγνίδισμα των 
αισθήσεων, των μεταμφιέσεων, της γέννησης του ερωτικού πάθους, των 
εξομολογήσεων και της διάχυτης ευαισθησίας των ηρώων εντάσσονται 
τα βαθύτατα διεισδυτικά θεατρικά έργα του Marivaux,30 καθώς και ο πε-
ρίτεχνος γλωσσικός κώδικας που εξυφαίνεται σαν τον ιστό της αράχνης, 
το περίφημο marivaudage, και συνάδει με το πνεύμα των φιλολογικών 
σαλονιών των κυριών της αριστοκρατίας, των salonnières.31 Ο Marivaux 
υπήρξε άλλωστε θαμώνας τους. Ένα είδος «μεταφυσικής του έρωτα» 
εντοπίζουμε άλλωστε και σε επιστολές της Émilie, στις οποίες εκφράζει 
την αγωνία της, ακριβώς όπως και οι ερωτευμένοι ήρωες του θεατρικού 
συγγραφέα, μήπως και δεν αγαπιέται αρκετά από τον Βολταίρο.32

Μετά τα μέσα του αιώνα, ο επίσης εμβληματικός πίνακας του 
Fragonard, «Οι ευτυχείς συγκυρίες της αιώρας» (1766)33 απεικονίζει, 
μέσα από την κομψότητα του ροκοκό, την αναζήτηση των απολαύσεων, 

29. Jean-Antoine Watteau, L’Embarquement pour Cythère, Βερολίνο, Schloss 
Charlottenburg. Παραλλαγή του πίνακα που προσφέρθηκε από τον ζωγράφο στον 
Φρειδερίκο Βʹ της Πρωσίας.

30. Ο Pierre Carlet de Chamblain de Marivaux, γνωστός ως Marivaux (1688-
1763), ήταν δημοσιογράφος, μυθιστοριογράφος, αλλά πρωτίστως θεατρικός συγγρα-
φέας της πρώιμης περιόδου του Διαφωτισμού. Συνεργάστηκε στενά με το θέατρο των 
Ιταλών. Στα θεατρικά του έργα πραγματεύθηκε κυρίως το ψυχολογικό μοτίβο της 
γέννησης του έρωτα.

31. Benedetta Craveri, Η συμβολή των γυναικών σε μια νέα μορφή κοινωνι-
κότητας (17ος-18ος αιώνας) / La contribution des femmes à une nouvelle forme de 
civilité (XVIIe-XVIIIe siècles), μτφρ. Ρωξάνη Δ. Αργυροπούλου, Eτήσια Διάλεξη 
K. Θ. Δημαρά 2006, Αθήνα, ΙΝΕ/ΕΙΕ, 2007.

32. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. LII-LIII.
33. Jean-Honoré Fragonard, Les heureux hasards de l’escarpolette, 1766, 

Wallace Collection.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 295

σε ένα ανώτερο κοινωνικό περιβάλλον, που είναι ακριβώς αυτό στο οποίο 
απευθύνεται στον Λόγο της η Émilie, μια κοινωνική και διανοητική ελίτ 
(les gens du monde), τα άτομα δηλαδή της τάξης της. Ο Fragonard κα-
τορθώνει να αποσπάσει εικαστικά μια εναργή εικόνα αυτής της ελευθερι-
άζουσας ζωής.34 

Η ερωτική ελευθεριότητα είναι επιτρεπτή, καθώς και οι εξωσυζυ-
γικές σχέσεις και, σύμφωνα με τους κανόνες του παιχνιδιού, μπορεί να 
είναι ενάρετη. «Το σώμα ανήκει στον σύζυγο, η καρδιά στον εραστή»: η 
αρετή συνίσταται στην τήρηση με αυστηρότητα αυτής της κατανομής.35 

Η αρετή προκαλεί ευφορία, γίνεται αυθόρμητη, «φυσική» (natu­
relle)� αντί να καταπολεμά τα ένστικτα, αφήνεται σ’ αυτά. Ο ενάρετος 
άνθρωπος δεν είναι πλέον διχασμένος ανάμεσα στην ευχαρίστηση και στη 
σωτηρία της ψυχής του, δεν βρίσκεται πλέον σε πόλεμο με τον εαυτό του. 
Του είναι αρκετό να κατανοήσει ότι η ευτυχία του ενός εξαρτάται από την 
ευτυχία όλων.

Η ευχαρίστηση εμφανίζεται για πρώτη φορά ως μια καθολική κι-
νητήρια δύναμη, ως το πιο ενεργό στοιχείο της ανθρώπινης ψυχής� α-
ποτελεί, σύμφωνα με τον Ελβέτιο36 στο ποίημά του Η Ευδαιμονία (Le 
Bonheur), «την ψυχή του σύμπαντος». Η αναζήτηση ευχαριστήσεων, 
όπως είναι η ηδονή, η τύχη, η δόξα επίσης, η σύνδεση των επίγειων ηδο-
νών με την ευδαιμονία του ατόμου αποτελούν την ανακάλυψη του αιώνα. 
Ως εκ τούτου, η σωφροσύνη δεν οδηγεί στην κατάπνιξη των απολαύσεων 
αλλά στην αναζήτηση της ποικιλομορφίας τους. Σύμφωνα με τη φιλοσο-
φία του Διαφωτισμού, ο «σώφρων» άνθρωπος δεν είναι ασκητής αλλά έ-
νας μεθοδικός ηδονιστής. Αυτήν ακριβώς την ώσμωση των πνευματικών 
και υλικών ευχαριστήσεων περιγράφει πολύ παραστατικά ο Βολταίρος, 
σε επιστολή του 1735, την εποχή του μεγάλου του έρωτα με την Émilie, 

34. Michel Delon, O Διαφωτισμός και η σημασία των διαβαθμίσεων / Les 
Lumières ou le sens des gradations, μτφρ. Άννα Tαμπάκη, Eπίμετρο. Συζήτηση 
του Michel Delon και του Πασχάλη M. Kιτρομηλίδη με τον Bασίλη Mουρδουκούτα 
/ Annexe. Entretien de Michel Delon et de Paschalis M. Kitromilidès avec Vassilis 
Mourdoukoutas, Eτήσια Διάλεξη K. Θ. Δημαρά 2003, Αθήνα, KNE/EIE, 2004, σ. 
148, 173. 

35. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 31.
36. Ο Claude-Adrien Helvétius (1715-1771) ήταν γάλλος φιλόσοφος, ελευθε-

ροτέκτονας και συγγραφέας. Πραγματεύτηκε κυρίως θέματα σχετικά με την ηθική 
και την παιδαγωγική. 



296	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

καταλήγοντας στο επιγραμματικό: «γιατί είμαστε φιλόσοφοι πολύ φιλή-
δονοι».

Ο Maupertuis,37 φιλόσοφος που θαυμάζει πολύ η Émilie και την ε-
πηρεάζει, θεωρεί ότι δεν υπάρχουν ευγενείς ευχαριστήσεις, οι ευχαριστή-
σεις των αισθήσεων και αυτές της ψυχής είναι ισότιμες.38 

Είναι πολύ ενδιαφέρον, για την ερμηνεία του Λόγου περί ευδαιμονί-
ας, ότι στην χορεία των ευχαριστήσεων εντάσσεται και η αναζήτηση της 
φήμης, της δόξας. Αν και ο 18ος αιώνας είναι λιγότερο ευαισθητοποι-
ημένος απ’ ό,τι ο προηγούμενος στο θέμα αυτό, και η «δόξα» αποτελεί 
όχι τον τελικό στόχο αλλά το μέσον, θεωρείται ως «ένα κίνητρο της 
ανθρώπινης φύσης».39 Η κατάκτηση της δόξας και της υστεροφημίας 
απασχολούν ιδιαιτέρως την Émilie,40 και μάλιστα μέσα από μια αρκετά 
«φεμινιστική» για την εποχή της οπτική.

Ο φιλοσοφικός στοχασμός του Διαφωτισμού, αντιδρώντας στη θεο
κρατική ηθική αντίληψη εγκράτειας και αυστηρότητας, ύμνησε, με επι-
κεφαλής τον Βολταίρο, την πολυτέλεια, τις απολαύσεις της ζωής, την 
υλική πρόοδο που κυοφορεί την ηθική πρόοδο και επιφέρει την επί γης 
ευδαιμονία. Αυτές τις ιδέες εκθειάζει στο ποίημά του, Ο Κοσμικός (Le 
Mondain, 1736), ένα είδος παιγνιώδους αστεϊσμού, από το οποίο παρα-
θέτω μερικούς στίχους: 

Η κοσμική αυτή εποχή είναι απολύτως ταιριαστή με τα ήθη μου. 
Αγαπώ την πολυτέλεια, ακόμη και τη νωχέλεια, 
Όλες τις χαρές, τις τέχνες κάθε είδους, 
Την καθαριότητα, την καλαισθησία, τα στολίδια […].41 

Παρόλο που αργότερα μετριάζει τις απόψεις του, το κύριο θέμα που 
αναπτύσσει στον Κοσμικό δεν θα το απαρνηθεί ποτέ.

37. Ο Pierre-Louis Moreau de Maupertuis (1698-1759) ήταν γάλλος φιλόσο-
φος, μαθηματικός, φυσικός, αστρονόμος και φυσιολόγος� συνέβαλε στη διάδοση των 
θεωριών του Νεύτωνα στην Ευρώπη.

38. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 406.
39. Ό.π., σ. 484.
40. Élisabeth Badinter, Émilie, Émilie ou l’ambition féminine au XVIIIe siècle, 

Paris, Flammarion, 1983, επανέκδοση 2006.
41. Le Mondain, στ. 8-11: Ce temps profane est tout fait pour mes mæurs. / 

J’aime le luxe, et même la mollesse, / Tous les plaisirs, les arts de toute espèce, / La 
propreté, le goût, les ornements […].



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 297

Ο Διαφωτισμός κατασκευάζει μια ερωτική μυθολογία που κινείται 
ανάμεσα στην ιδέα της φύσης και σε αυτήν της αρετής. Ο έρωτας επιφορ-
τίζεται με όλα τα ιερά δικαιώματα της Φύσης. Ο Βολταίρος παίρνει τον 
έρωτα ως παράδειγμα της ύπαρξης της θεότητας. Mιλά για την «άφατη 
ευχαρίστηση» που προκαλεί, εγκωμιάζει το «αξιολάτρευτο μυστήριο», 
όπου «η απόλαυση γίνεται δημιουργία», επικροτεί τον Rochester,42 σύμ-
φωνα με τον οποίο «η ερωτική ευχαρίστηση» θα αρκούσε για να δοξαστεί 
ο θεός σε μια χώρα αθέων.43

Από τις αρχές του αιώνα διατυπώνονται σκέψεις που αφορούν στην 
αισθητική της ευχαρίστησης, στην ηδονή (volupté). Με αυτόν τον όρο 
αποδίδεται η μετουσιωμένη από το πνεύμα ευχαρίστηση. Ως έννοια δεν 
συνδέεται διόλου με την ακολασία. Αντιθέτως, είναι προσιτή στα εκλε-
πτυσμένα πνεύματα και δεν είναι εφικτή στις κατώτερες, χυδαίες ψυχές. 
Μόνoν ο τέλειος, ο «έντιμος άνθρωπος» μπορεί να γνωρίσει την ηδονή. 
Για να δώσουμε έναν ορισμό της, θα λέγαμε ότι «είναι η τέχνη να κάνει 
κανείς χρήση των ευχαριστήσεων με λεπτότητα και να τις γεύεται με 
συναίσθημα».44

Η ουσία της εξιδανίκευσης του έρωτα έγκειται στην αρμονική του 
συνύπαρξη με την αρετή. Οι υποστηρικτές του ενάρετου έρωτα συμφω-
νούν ότι η ευδαιμονία συνίσταται σε μια «απόλυτη ισορροπία μεταξύ 
των ψυχικών δονήσεων και των αναγκών του σώματος». Ο ενάρετος έ-
ρωτας, όπως τον εννοούν στον 18ο αι., δεν έχει τίποτε το κοινό με τον 
πλατωνικό. Για να επιτευχθεί, ωστόσο, η τελειότητα, είναι απαραίτητο 
η σαρκική απόλαυση να συνοδεύεται από ψυχική αφοσίωση και πλού-
το συναισθημάτων, ώστε η ερωτική εμπειρία να συντελέσει στην ηθική 
πρόοδο του ατόμου. Εντός του γάμου όλα είναι αθώα, όλα επιτρέπονται� 
όμως υπάρχουν πολλές επιλογές και για τις σχέσεις εκτός γάμου, αφού 
μπορούμε να καταλήξουμε επιγραμματικά στο εξής αξίωμα: «αυτός που 
είναι ικανός να αγαπήσει, είναι ενάρετος».45

Σε έναν αιώνα στον οποίο η ανθρώπινη ζωή αποτελεί μέγιστο αγαθό 
και όλοι επιθυμούν να την απολαύσουν στην πληρότητά της, είναι λογικό 

42. Στον λόρδο John Wilmot, 2nd Earl of Rochester, ποιητή και σατιρικό συγ-
γραφέα, αναφέρεται και η Émilie στον Λόγο της. 

43. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 472-473.
44. Ό.π., σ. 416.
45. Ό.π., σ. 477-478.



298	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

η καλή υγεία και η διατήρησή της, με την υγιεινή διατροφή, τις καλές 
συνθήκες διαβίωσης, την άσκηση στη φύση, να αρχίσουν να απασχολούν 
συστηματικά τον ηθικό και φιλοσοφικό στοχασμό.46 Το υγιές σώμα δια-
σφαλίζει την ευδαιμονία και η υγεία αποτελεί το πρώτιστο καθήκον μας 
εφόσον είναι η πηγή των ευχαριστήσεών μας.47 Δεν είναι λοιπόν διόλου 
παράξενο ότι η Émilie δίνει στον Λόγο της βαρύτητα στην καλή υγεία 
και παρέχει συμβουλές για την υγιεινή διατροφή.

Στον αιώνα του κριτικού λόγου, βαρύνουσα θέση έχει η καταπολέ-
μηση των προκαταλήψεων, μάχη που κορυφώνεται, προϊόντος του χρό-
νου, στις συνειδήσεις των φιλοσόφων. Ο ζοφερός κόσμος της άγνοιας που 
γεννά τις πάσης φύσεως προκαταλήψεις έρχεται σε πλήρη αντίθεση με 
το προφανές, το οποίο και αποδεικνύεται μέσω του ορθού λόγου και της 
επιστήμης. Αναφέρεται σε αυτές με συντομία και η Émilie, ιδίως στις 
θρησκευτικές, θέτοντάς τες σε αντιδιαστολή με τον ορθό λόγο και τον 
επιστημονικό έλεγχο: «Όποιος μιλά για προκατάληψη, εννοεί μια αντί-
ληψη που έγινε κοινώς αποδεκτή χωρίς έλεγχο, γιατί δεν θα μπορούσε 
διαφορετικά να υποστηριχθεί».48

Ο αιώνας των Φώτων αποδέχεται, χωρίς να είναι ασφαλώς δική του 
ανακάλυψη, την έννοια της «φυσικής ηθικής», της ηθικής δηλαδή που 
διαμορφώθηκε με την εξέλιξη του ανθρώπου, χωρίς κοινωνικούς εξανα-
γκασμούς και χωρίς την επιβολή των θρησκευτικών πεποιθήσεων. 

Ήδη, στα 1674, ο Sarasin γράφει στον Λόγο περί ηθικής: «Να α-
κολουθείς τη φύση, σημαίνει να ακολουθείς τη λογική� τα όρια που μας 
υπαγορεύει είναι αυτά της αθωότητας� δεν υπάρχει τίποτα σ’ αυτήν που 
δεν είναι δίκαιο και ισότιμο».49 Η ευδαιμονία δεν αντιτίθεται στη σω-
τηρία της ψυχής ούτε και στο υπέρτατο αγαθό. Σε όσους επηρεάζονται 
από την επικούρεια φιλοσοφία, η φυσική ηθική εκδηλώνεται με καθαρό-
τητα� η ουσία της εδράζεται στη συμμαχία της ευχαρίστησης (plaisir) 

46. Roger Mercier, La réhabilitation de la nature humaine (1700-1150), Πα-
ρίσι, Éditions «La Balance», 1960. Αυτές οι έννοιες περνούν και στον νεοελληνικό 
Διαφωτισμό, κυρίως μέσα από τα εγχειρίδια ηθικής και κοινωνικής συμπεριφοράς 
προς το τέλος του 18ου αιώνα� βλ. Άννα Ταμπάκη, Ιστορία και θεωρία της μετάφρα-
σης…, ό.π., σ. 91. 

47. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 300-302.
48. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 11: «Qui dit préjugé, dit 

une opinion qu’on a reçue sans examen, parce qu’elle ne se soutiendrait pas». 
49. Sarasin, «Discours de morale», στο Nouvelles æuvres (1764), τ. Ι, σ. 18-19.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 299

και του ορθού λόγου εναντίον του πάθους. Η φύση συμμαχεί με την ε-
ντιμότητα (honnêteté) του ατόμου, επιταγή που δεν αποτελεί μόδα αλλά 
ηθική αρετή, όπως ακριβώς αποτελεί και η κοσμιότητα, το αρμόζον (la 
bienséance). Αναφέρεται στον Λόγο: 

«Δεν πρέπει να συγχέουμε τις προκαταλήψεις με τους κανόνες της κο-
σμιότητας. Οι προκαταλήψεις δεν περιέχουν καμιά αλήθεια και είναι 
χρήσιμες μόνον στις φαύλες ψυχές: διότι υπάρχουν ψυχές διεφθαρμένες 
όπως υπάρχουν δύσμορφα σώματα. Αυτές οι ψυχές εξαιρούνται και δεν 
έχω τίποτα να τους πω. Οι κανόνες της κοσμιότητας εμπερικλείουν μια 
κατά σύμβαση αλήθεια, και είναι αρκετό ο καθένας μας να μην επιτρέψει 
ποτέ στον εαυτό του να απομακρυνθεί από αυτές. Δεν υπάρχει κανένα 
βιβλίο που να διδάσκει τους κανόνες κοσμιότητας, κανείς, εντούτοις, δεν 
τους αγνοεί καλή τη πίστει.»50 

Συγκροτούν την ιδανική μορφή της ατομικής ευδαιμονίας που συ-
ναρτάται με τη συλλογική, αυτή της «πολιτικής κοινωνίας».51

ΙΙ.	Μια «τρυφερή, ευαίσθητη ψυχή» και μια ηδονική ιδιοσυγκρα-
σία 

Η Émilie du Châtelet συγκεντρώνει στον υπέρτατο βαθμό τα στοιχεία 
του αιώνα της. Ανήσυχο πνεύμα, καλλιεργημένη και γλωσσομαθής –
γνωρίζει σε βάθος λατινικά αλλά και σύγχρονες γλώσσες, όπως ιταλι-
κά και αγγλικά–, συνδυάζει με τον δικό της τρόπο την ελευθεριάζουσα 
ζωή με την αφοσίωση στην επιστήμη. H «Μαντάμ Πονπόν Νιούτον» 
(Madame Pompon-Newton), όπως την αποκαλεί ο Βολταίρος, απολαμ-
βάνει τις μικρές και μεγάλες χαρές της ζωής, λατρεύει τα στολίδια, τα 
κοσμήματα, τα όμορφα αντικείμενα, τη χαρτοπαιξία, λατρεύει το θέατρο 
και την όπερα, και ταυτοχρόνως επιδίδεται με πάθος στις πιο σοβαρές 

50. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 11: «Il ne faut pas 
confondre les préjugés avec les bienséances. Les préjugés n’ont aucune vérité et ne 
peuvent pas être utiles qu’aux âmes malfaites: car il y a des âmes corrompues comme 
des corps contrefaits. Celles-là sont hors de rang, et je n’ai rien à leur dire. Les bien-
séances ont une vérité de convention, et c’en est assez pour que toute personne de bien 
ne se permette jamais de s’en écarter. Il n’y a point de livre qui apprenne les bien-
séances, et cependant personne ne les ignore de bonne foi».

51. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 639-640.



300	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

επιστημονικές μελέτες, στα μαθηματικά και την αστρονομία, γεγονός 
που προκαλεί το δέος, ενδεχομένως και τον φθόνο των άλλων κυριών 
της αριστοκρατίας. Ακολουθώντας τη μοίρα των γυναικών της τάξης 
της, παντρεύεται χωρίς έρωτα, ζει συμβατικά με τον στρατιωτικό σύζυγό 
της που δεν την καταλαβαίνει και αποκτά αρκετούς εραστές, σύμφω-
να με τις συνήθειες της εποχής, αρχής γενομένης από τον μαρκήσιο de 
Guébriant.52 Είναι αισθησιακή και συνάμα ενθουσιώδης και «ευαίσθητη 
ψυχή». Στο επίκεντρο της σχετικά σύντομης ζωής της τοποθετείται ο 
Βολταίρος, στον οποίο επιβάλλει την κυριαρχία της με κτητικό τρόπο 
και δεν αποκλείεται να τον έχει επηρεάσει στη μεταστροφή του από την 
ποίηση στη φιλοσοφία.53

Στον Λόγο της, η Madame du Châtelet προσφέρει την πιο ενδελεχή 
εικόνα αυτής της διπλής εμπειρίας που κομίζει η ευαίσθητη γυναίκα και 
η κοσμική κυρία της αριστοκρατίας. Για την Émilie, η ανάπαυση (repos) 
δεν αντιστοιχεί στον ψυχρό κατευνασμό μιας ψυχής που αναζητά με ε-
πιμονή να ηττηθεί, αλλά εκφράζει την ιεράρχηση των αισθημάτων που 
αποτελούν απόσταγμα αγωνίας. Η πλήρης αδιαφορία δεν θα οδηγούσε 
στην ανάπαυση της ψυχής αλλά σε μια αποκαρδιωτική απάθεια. Είναι 
προτιμότερη ως εκ τούτου η πρόσκαιρη πικρία των απορρίψεων από τις 
οποίες η καρδιά είναι ικανή να αντλήσει νέους λόγους ύπαρξης. Η ευδαι-
μονία στηρίζεται στη δύσκολη συνύπαρξη της σύνεσης, της ευπρέπειας 
και της αγάπης. Μια εξαίσια ψυχή οφείλει να αναλώσει όλη της την τέ-
χνη ώστε να παραμείνουν αλώβητα και τα τρία στοιχεία.54

Η Madame du Châtelet είχε δώσει, όπως έκαναν οι κυρίες της επο-
χής, «το σώμα της στον σύζυγό» της, τον μαρκήσιο Florent-Claude du 
Châtelet (ή du Chastellet)55 αλλά «την καρδιά της» και όλη την αισθη-

52. Ο Joseph-Marie Budes, seigneur de Guébriant (1701-1760), ανήκε σε πα-
λαιά φεουδαρχική οικογένεια, της οποίας οι ρίζες ανάγονται στον 13ο αι. Ήταν αξιω-
ματικός του γαλλικού ναυτικού.

53. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XI. 
54. Robert Mauzi, L’idée du bonheur..., ό.π., σ. 340-341.
55. Όταν ενώθηκαν με τα δεσμά του γάμου, ο μαρκήσιος ήταν 30 χρονών και 

η Émilie 19. Του χάρισε τρία παιδιά, από τα οποία επέζησαν δύο, ένα αγόρι και ένα 
κορίτσι: πρόκειται για την Françoise-Gabrielle-Pauline (Παρίσι 1726-1754), που 
παντρεύτηκε στο Παρίσι, σε ηλικία 16 ετών με τον Alfonso Carafa (ή Caraffa), 
δούκα του Montenero, και απεβίωσε μόλις 28 ετών, μετά από δέκα εγκυμοσύνες. Ο 
γιος της Louis-Marie-Florent du Châtelet γεννήθηκε το 1727 και καρατομήθηκε το 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 301

σιακή φλόγα που την διακατείχε στους διαδοχικούς εραστές της. Πρώ-
τος ήταν, όπως ειπώθηκε, ο μαρκήσιος de Guébriant. Ο Maupertuis τη 
θέλγει επίσης σωματικά και πνευματικά, τον θαυμάζει βαθιά, και αυτός 
της ανοίγει τον δρόμο των μαθηματικών. Ακολουθεί ο γοητευτικός καρ-
διοκατακτητής Richelieu,56 μικρανεψιός του καρδιναλίου, ο επονομαζό-
μενος για τις ασωτείες του «Γάλλος Αλκιβιάδης», που διαδραματίζει 
σημαντικό ρόλο στη ζωή της, αφού μετά το ερωτικό πάθος γι’ αυτόν 
παραμένει έντονο το αίσθημα της φιλίας. Συναναστρέφεται μαζί του και 
αλληλογραφούν συστηματικά καθ’ όλη τη διάρκεια της σχέσης της με τον 
Βολταίρο, σε σημείο που να σχηματίζουν ένα ιδεατό τρίγωνο. Ωστόσο, ο 
μεγάλος, καθηλωτικός της έρωτας είναι ο Βολταίρος, «είναι όλα όσα έχει 
μέσα στο σύμπαν»�57 εδώ συνενώνονται οι αισθήσεις με τις πνευματικές 
απολαύσεις και δημιουργείται η τέλεια ένωση, αυτή ακριβώς που εξυμνεί 
στον Λόγο περί ευδαιμονίας. Τους ενώνει το πάθος τους για τα γράμματα 
και τις απολαύσεις της ζωής. Μαζί του εξερευνά νέους φιλοσοφικούς δρό-
μους, όπως αυτόν του κριτικού δεϊσμού, που θα τροφοδοτήσει αργότερα 
τον μαχόμενο φιλοσοφικό στοχασμό του «πατριάρχη του Φερνέ».58 Ο 

1793. Είχε νυμφευθεί στα 1752 την Diane-Adélaïde de Rochechouart. Ο δεύτερος 
γιος που έφερε στη ζωή, το 1733, απεβίωσε σε βρεφική ηλικία, το 1734, ενώ η κόρη 
που απέκτησε με τον εραστή της Saint-Lambert, το 1749, επέζησε της μητέρας της 
μόλις για λίγες μέρες. 

56. Πρόκειται για τον στρατάρχη και μέλος της Γερουσίας (pair de France) 
Louis-François-Armand de Vignerot du Plessis de Richelieu (1696-1788).

57. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XXIV: «tout ce que j’ai 
dans l’univers».

58. O Βολταίρος αγοράζει την ιδιοκτησία του Ferney, στα σύνορα Γαλλίας και 
Ελβετίας, ώστε να μπορεί να διαφύγει με τον παραμικρό συναγερμό. Εκεί παραμένει 
σχεδόν ως τον θάνατό του (1760-1778). Περίπου 6.000 επιστολές έχουν διασωθεί 
από την περίοδο αυτή. Αλληλογραφεί με ηγεμόνες και προσωπικότητες απ’ όλη την 
Ευρώπη. Είναι σε επικοινωνία με το Παρίσι όπου ανεβαίνουν στη σκηνή τα θεατρικά 
του έργα, όπου οι D’Alembert, Helvétius, Condorcet εκλαϊκεύουν τη «φιλοσοφική 
του προπαγάνδα» και όπου υψηλά ιστάμενα πολιτικά πρόσωπα τον προστατεύουν. 
Με την επιχειρηματική του αίσθηση και τις ικανότητές του «εκπολιτίζει» την περι-
οχή του Ferney: αποξηραίνει τα έλη, κατασκευάζει σπίτια, θέατρο, χτίζει ακόμη και 
μια εκκλησία, φυτεύει δένδρα, οργανώνει πρότυπες καλλιέργειες και αναπτύσσει την 
κτηνοτροφία. Ενισχύει την παραγωγή προϊόντων (π.χ. μεταξωτές κάλτσες, ρολόγια). 
Το Ferney αποτελεί μια «πρότυπη, ιδανική πόλη» και το όλο εγχείρημα, ένα πείραμα 
προς απόδειξη: ένας χώρος, «στον οποίο κατοικούσαν 40 άγριοι μεταμορφώθηκε σε 
μια ευημερούσα πόλη, αποτελούμενη από 1.200 χρήσιμα άτομα». 



302	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Βολταίρος είχε γνωρίσει τον Νεύτωνα και τον αγγλικό στοχασμό πριν 
από την εποχή που έζησαν με την Émilie στο Cirey,59 και σε αυτόν παρέ-
μεινε πιστός, όταν η σύντροφός του άρχισε να εξερευνά τον Leibniz.60 Ας 
σημειώσουμε ότι ο Βολταίρος ήταν αντίθετος με τις θεωρίες του Leibniz, 
κυρίως με την περίφημη «αισιοδοξία» του, των αξιωμάτων του περί του 
«επαρκούς λόγου» για να υπάρχει κάτι και της «προκαθορισμένης αρ-
μονίας» («Ο θεός δημιούργησε τον καλύτερο δυνατό κόσμο»). Αυτές τις 
θεωρίες διακωμωδεί στον φιλοσοφικό του μύθο Καντίντ [Ο Αγαθούλης] ή 
η αισιοδοξία (Candide ou l’optimisme, Γενεύη, 1759).

Η Émilie είναι υπερπροστατευτική, επιχειρεί να τον προφυλάξει με 
κάθε τρόπο, τον συμβουλεύει να είναι σώφρων. Εάν ο Βολταίρος σκανδα-
λίζει με την επιθετική ελευθεριότητα του Κοσμικού (Le Mondain, 1736), 
είναι πιο μετριοπαθής σε άλλα του δημοσιεύματα ενώ αναβάλλει την έκ-
δοση του επικίνδυνου Δοκιμίου Μεταφυσικής (Traité de Métaphysique). 
Ασχολείται με θέματα φυσικής, χημείας, αστρονομίας, συνθέτει ένα ε-
πίγραμμα για τον Νεύτωνα (Épître sur Newton, 1736), εκλαϊκεύει τα 
Στοιχεία της Νευτώνειας Φιλοσοφίας (Éléments de la philosophie de 
Newton, 1738), κ.ά. Επιθυμώντας άλλωστε να εισαγάγει την Émilie 
στην ιστοριογραφία, ξεκινά τον Αιώνα του Λουδοβίκου ΙΔ ΄ (Le siècle de 
Louis XIV) και το Δοκίμιο περί ηθών και περί του πνεύματος των εθνών 
(Essai sur les mæurs et l’esprit des nations).

Ας σταθούμε λίγο στην παράλληλη εργασία τους, όταν έλαβαν α-
νώνυμα μέρος στον διαγωνισμό για το βραβείο της Ακαδημίας επιστη-
μών του 1738, με θέμα: «Περί της φύσεως της φωτιάς και της εξαπλώ-
σεώς της».61 Συζητούν πολύ μαζί, διαφωνούν σε πολλά σημεία, και η 
Émilie συντάσσει κρυφά το δικό της Υπόμνημα, δουλεύοντας τη νύχτα. 

59. Πρόκειται για το Château de Cirey, κατασκευασμένο το 1643 από τον 
μαρκήσιο Louis-Jules du Châtelet, στη θέση ενός μεσαιωνικού κάστρου.

60. Ο Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), γερμανός φιλόσοφος, μαθη-
ματικός, φυσικός, ιστορικός, βιβλιοθηκονόμος, διπλωμάτης και διδάκτορας νομικής, 
κατέχει εξέχουσα θέση στην ιστορία των μαθηματικών και της φιλοσοφίας, έχοντας 
αναπτύξει τον διαφορικό και ολοκληρωτικό λογισμό, ανεξάρτητα από τον Νεύτωνα. 
Ο Leibniz ήταν από τους σημαντικότερους φιλοσόφους του 17ου και του 18ου αι., θε-
ωρείται δε ως ένα καθολικό πνεύμα της εποχής του (homo universalis).

61. Πρόκειται αντιστοίχως για τα δοκίμια «De la nature du feu et de sa pro-
pagation» (1738) και «Essai sur la nature du feu et sur sa propagation» (1738), 
OEuvres complètes de Voltaire, vol. VIII.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 303

Ο Gaston Bachelard, στο δοκίμιό του Ψυχανάλυση της φωτιάς (1938),62 
διερευνώντας τη συμπληρωματικότητα της ποίησης και της επιστήμης, 
στέκεται στο εγχείρημα της Émilie, προσδίδοντάς του μια άλλη διάστα-
ση. Κατά τη γνώμη του, η σκέψη της ήταν εμποτισμένη από στοιχεία 
μη αμιγώς επιστημονικά αλλά με βάθος, και από την άλλη υπήρξε μια 
φιλόσοφος ιδιαιτέρως «πεφωτισμένη», που ήταν σε θέση να συλλάβει τα 
πιο τολμηρά στοιχεία που περιείχαν τα σύγχρονά της ρεύματα ιδεών. 
Κερδίζει με τον τρόπο αυτό διπλά, καθώς γίνεται περισσότερο ανθρώπι-
νη, βρίσκοντας έτσι την αληθινή της διάσταση στον πνευματικό τομέα.

Ανιχνεύοντας την πνευματική φυσιογνωμία της Émilie du Châtelet, 
οφείλουμε να σταθούμε στη ζωντάνια, το πάθος, τον παλμό της νοημο-
σύνης της. Ο στοχασμός της είναι, σύμφωνα με τον Bachelard, αρκετά 
απομακρυσμένος από το κατεξοχήν στοιχείο που ορίζει το επιστημονικό 
πεδίο: την αντικειμενικότητα� στηρίζεται διαρκώς σε μεταφυσικές υπο-
θέσεις που αποκαλύπτουν τον βαθύτερο ψυχισμό της.63 Οι απόψεις της 
για τη φύση της φλόγας είναι αρκετά εκκεντρικές, πράγμα που το ανα-
γνωρίζει και η ίδια. Ο Bachelard τις συσχετίζει με αυτές που αναπτύσσει 
αναφορικά με την ευδαιμονία: «αυτή η φλόγα που περιέχεται στην καρ-
διά των σωμάτων τα ζωοποιεί, τα αναβιώνει, τα γονιμοποιεί».64

Κατά τον ίδιο τρόπο, συλλαμβάνει την έννοια της ευδαιμονίας ως την 
ανάπαυση που περικλείει «κινητήριες δυνάμεις» (forces vives),65 όπως την 
πρωταρχική, την ουσιώδη θερμότητα που βρίσκεται κρυμμένη στα πιο 
ενδόμυχο μέρος μιας ζωής. Αυτή η εσωτερική φλόγα ενίοτε αναζωπυρώ-
νεται και καίει με μεγάλη ένταση. Αυτή θα ξεσπάσει και θα καταβροχθί-
σει την Émilie.

Η Madame du Châtelet υπήρξε για ένα μεγάλο χρονικό διάστημα 
θύμα κακόβουλων κριτικών: άλλοτε επρόκειτο για φανταστικές αφηγή-
σεις των μυστηριωδών τελετών που ελάμβαναν χώρα στο Cirey, άλλοτε 
ήσαν τα πικρόχολα σχόλια της Madame Denis,66 για τις εκκεντρικές 

62. Gaston Bachelard, Psychanalyse du feu, Paris, Gallimard, 1938.
63. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XIΙ-XIV.
64. Dissertation sur la nature du feu, σ. 129: «ce feu renfermé dans le sein de 

tous les corps, les vivifie, les ranime, les féconde».
65. Forces vives: έτσι αποκαλούσαν στην εποχή της την κινητική ενέργεια.
66. Η Marie-Louise Mignot (1712-1790), γνωστή, μετά τον γάμο της με τον 

Nicolas-Charles Denis, ως Madame Denis διατηρούσε φιλολογικό σαλόνι και ασχο-
λήθηκε με την επιστολογραφία. Ήταν ανιψιά του Βολταίρου� μετά τον θάνατο του συ-



304	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

συνήθειες της Émilie, άλλοτε οι επιστολές της Madame de Graffigny67 
για τα στολίδια της, είτε την περιγράφουν να κατασκοπεύει τον Βολταί-
ρο, να τον τρελαίνει με τη μανία της για τη γεωμετρία, να μην τον αφήνει 
να γράψει στίχους και να μεταμορφώνεται σε μαινάδα του θεάτρου.68 
Έχουμε πολλές άλλες απαξιωτικές περιγραφές, μάλλον υποκινημένες α-
πό κακεντρέχεια, φθόνο ή και έλλειψη κατανόησης του ψυχισμού μιας 
διανοούμενης που ξεπερνούσε τα επιτρεπτά όρια μιας κατά συνθήκην 
κοσμιότητας� περιγράφεται ως δεσποτική, αλαζονική, οραματίστρια, ε-
κρηκτική, έχοντας γελοίες μανίες, καταπιέζοντας όσους εξαρτώνται από 
αυτήν. Αποκορύφωμα για σκληρά σχόλια ήταν η «επαίσχυντη», «γε-
λοία» εγκυμοσύνη που της στοίχισε και τη ζωή της. Μετά το θάνατό 
της κυκλοφόρησαν στα σαλόνια πολλά καυστικά σχόλια και γράφτηκαν 
επιγράμματα απίστευτης σκληρότητας.69

Για την Émilie, η ελευθερία να «φιλοσοφεί» είναι τόσο απαραίτητη 
όσο και η ελευθερία της συνείδησης. Η αγάπη της για τη μελέτη είναι 
απεριόριστη� αποτελεί έναν από τους πιο ζωτικούς άξονες της ζωής της. 
Εάν πιστέψουμε την Madame de Graffigny, η κατανομή του χρόνου της 
προκαλεί κατάπληξη. Κοιμάται μόλις δύο ώρες την ημέρα. Είναι συ-
νεπαρμένη από τον πόθο της μελέτης� δεν τη θεωρεί, όπως ο Κικέρων, 
συγγραφέας τον οποίο θαυμάζει, το απάνεμο λιμάνι όπου καταφεύγει η 
ψυχή μετά την καταιγίδα, την έχει κατακυριεύσει: «Αγαπώ τη μελέτη με 
περισσότερη μανία από ό,τι αγάπησα τον κόσμο, αλλά το κατάλαβα πολύ 
αργά».70 

ζύγου της, το 1744, έγινε ερωμένη του και σύντροφός του ως το τέλος της ζωής του. 
Την άφησε γενική του κληρονόμο. 

67. Η Françoise d’Issembourg du Buisson d’Happoncourt, σύζυγος de Graffig-
ny (1695-1758), συγγραφέας του περίφημου ερωτικού επιστολικού μυθιστορήματος 
Επιστολές μιας Περουβιανής (Lettres d’une Péruvienne, 1747) αποτελεί μια από 
τις σημαντικές γυναικείες προσωπικότητες που σφράγισαν τη λογοτεχνία του 18ου 
αι. Διάσημη κατά τη διάρκεια της ζωής της, βυθίστηκε στη λήθη από τη Γαλλική 
Επανάσταση. Μόνο με την έλευση του φεμινιστικού κινήματος της δεκαετίας του 
1960 ανακαλύφθηκε εκ νέου και πραγματοποιήθηκαν νέες εκδόσεις των έργων της.

68. Mme de Graffigny, Vie privée de Voltaire et de Mme du Châtelet, Παρίσι 
1820.

69. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. IX-X.
70. Εξομολογείται σε επιστολή της με χρονολογία 22 Μαρτίου 1741: «J’aime 

l’étude avec plus de fureur que je n’ai aimé le monde; mais je m’en suis avisée trop 
tard»� βλ. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XXVIII.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 305

Αυτή ήταν στην πραγματικότητα η Émilie: δεν ήταν μια σχολαστική 
και στεγνή λόγια, όπως την έχουν περιγράψει ορισμένες φορές οι σύγ-
χρονές της, αλλά ενθουσιώδης, γεμάτη πάθος και αντινομίες, στοιχεία 
που αποτυπώνονται στον Λόγο της. Έχει συνείδηση της ακραίας ευαι-
σθησίας της όταν γράφει, στα 1734: «Είναι κανείς πολύ δυστυχής, όταν 
οφείλει όλες τις κακοτυχίες του στην ευαισθησία της καρδιάς του, χωρίς 
όμως την οποία δεν υπάρχει ευχαρίστηση».71 Αυτό ακριβώς το παράδο-
ξο θα τονίσει στο δοκίμιό της. Ήδη συμπεραίνει, γεμάτη απογοήτευση: 
«Αλίμονο! περνά κανείς τη ζωή του σχεδιάζοντας τον τρόπο της ευτυχίας 
του, σχέδιο που δεν εκτελεί ποτέ».72

Το μεγάλο πάθος της για τον Βολταίρο δεν της αρκεί. Η απόλυτη 
ευδαιμονία συντίθεται σε δύο μέρη: στο ερωτικό πάθος που ενσαρκώνει 
ο φιλόσοφος και στο αίσθημα της φιλίας που εκπροσωπεί ο παλαιός της 
εραστής, ο Richelieu, ο οποίος θα παραμείνει και μετά το τέλος της σχέ-
σης τους, ο έμπιστός της, ο επιστήθιος και εγκάρδιος φίλος της. Συχνά 
έχει κανείς την αίσθηση ότι αναζητά να του αρέσει, να τον γοητεύσει. 
Στην πυκνή Αλληλογραφία τους, το θέμα που έρχεται και επανέρχεται 
είναι το ίδιο: ο Βολταίρος μού είναι απαραίτητος, το ίδιο κι εσείς. Πα-
ρόλο που στον Λόγο περιγράφει τη φιλία73 με έναν τόνο συγκατάβασης, 
σε σύγκριση με το ερωτικό πάθος, στις επιστολές που ανταλλάσσει με 
τον Richelieu την εγκωμιάζει ως το «πλέον σοβαρό πράγμα της ζωής 
της» («la chose la plus sérieuse de [sa] vie»). Το όνειρό της θα ήταν να 
περάσει τη ζωή της συντροφευμένη από τον Βολταίρο και από το ζεύγος 
Richelieu.74 Αυτό το ιδανικό πληρότητας της ύπαρξης, που δεν αποκτά-
ται από το ένα και μοναδικό συναίσθημα αλλά από ένα είδος ευελιξίας 
της καρδιάς, που διακρίνεται με καθαρότητα στον ονειρικό κόσμο της 
Émilie, αποτελεί μια από τις συναισθηματικές σταθερές του 18ου αι. 

Εάν ο Richelieu υπήρξε ο εκλεκτός, ο επίλεκτος φίλος, ένα άλλο 
πρόσωπο διαδραμάτισε επίσης σημαντικό ρόλο στην κοινή ζωή της 

71. Ό.π., σ. XXXI-XXXII: «On est bien malheureux de devoir tous ses mal-
heurs à la sensibilité de son cæur, sans laquelle il n’y a point de plaisir». 

72. Ό.π., σ. XXXII: «Hélas! on passe sa vie à faire le projet d’être heureux et on 
ne l’exécute jamais».

73. Η φιλία θεωρείται από τις πιο σημαντικές αρετές στον αιώνα του Διαφωτι-
σμού.

74. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., Εισαγωγή (Introduction), 
σ. XLII-XLIIII.



306	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Émilie με τον Βολταίρο, υπήρξε η «πυξίδα» τους, η «παρηγοριά» τους, ο 
«φύλακας άγγελός» τους, και αυτός ήταν ο κόμης d’Argental,75 σύμβου-
λος και αναγκαίος διαμεσολαβητής σε πάρα πολλά θέματα. Του γράφει, 
στα 1736, η Émilie: «Η ζωή μου, η κατάστασή μου, η υπόληψή μου, η 
ευτυχία μου, όλα είναι στα χέρια σας».76

Την ευτυχισμένη περίοδο που οι δύο φιλόσοφοι εραστές ζουν στο 
Cirey, οι επιστολές της Émilie στον Richelieu και τους άλλους φίλους 
διαλαλούν με χίλιους τρόπους την υπέρτατη ευδαιμονία της. Εντοπίζου-
με μάλιστα εδώ και ένα άλλο χαρακτηριστικό του αιώνα, που θα φθάσει 
στην κορύφωση προς το τέλος του: την αγάπη της φύσης και της ζωής 
σ’ αυτήν. Θεωρεί ότι η απομάκρυνση από τις κοσμικότητες και τους πει-
ρασμούς του Παρισιού και οι χαρές της εξοχής επιδρούν ευεργετικά στον 
έρωτά τους, όπως επιδρούν και στις μελέτες της. Στα 1735 γράφει χαρα-
κτηριστικά στον Richelieu: «Πιστεύω ότι όλοι οι άνθρωποι που αγαπούν 
με πάθος θα ζούσαν μαζί στην εξοχή, εάν τους ήταν δυνατόν».77 

Ο επίγειος παράδεισός της ήταν το Cirey: αναγνώσεις, μελέτες, θε-
ατρικές παραστάσεις, φιλοσοφικές συζητήσεις και ερωτικό πάθος.

Ας επανέλθουμε στην ευδαιμονία που μοιράζονται στο Cirey, όπως 
την περιγράφει σε επιστολή του ο ίδιος ο Βολταίρος: 

«Έχουμε εδώ τον μαρκήσιο Αλγκαρόττι,78 νεαρής ηλικίας, που γνωρίζει 
τις γλώσσες και τα ήθη όλων των λαών, που φτιάχνει στίχους όπως ο 
Αριόστο, και που ξέρει καλά τον Λοκ και τον Νεύτωνά του� μας διαβάζει 
διαλόγους που έγραψε για ενδιαφέροντα θέματα της φιλοσοφίας� κι εγώ 
που σας μιλώ, έκανα ένα μικρό μάθημα μεταφυσικής, γιατί οφείλουμε να 
έχουμε επίγνωση των ζητημάτων αυτού του κόσμου. Απαγγέλλουμε με-
ρικά άσματα της Ιωάννας της Παρθένου,79 ή μιας τραγωδίας δικής μου 
εμπνεύσεως, ή ένα κεφάλαιο από τον Αιώνα του Λουδοβίκου του ΙΔ ΄ . 

75. Ο Charles-Augustin de Ferriol d’Argental (1700-1788) ήταν νομομαθής 
και διπλωμάτης. Τον έδεσε μακροχρόνια φιλία με τον Βολταίρο.

76. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XLVI: «Ma vie, mon 
état, ma réputation, mon bonheur, tout est entre vos mains».

77. Ό.π., σ. LIII: «Je crois que tous les gens qui aiment passionnément vivraient 
à la campagne ensemble, si cela leur était possible».

78. Ο Francesco Algarotti (1712-1764) ήταν βενετσιάνος φιλόσοφος, ποιητής, 
δοκιμιογράφος και φίλος πολλών λογίων και φιλοσόφων του Διαφωτισμού.

79. Η Παρθένος της Ορλεάνης (La Pucelle d’Orléans) είναι ποίημα ηρωι-
κο-κωμικό του Βολταίρου. Αποτελούμενο από 14 άσματα, κυκλοφόρησε στη Γενεύη 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 307

Μετά απ’ αυτά επιστρέφουμε στον Νεύτωνα και στον Λοκ, όχι χωρίς 
σαμπάνια και χωρίς εξαιρετικό φαγητό, γιατί είμαστε φιλόσοφοι πολύ 
φιλήδονοι.»80

Συχνά οι κρίσεις που περνά το ζευγάρι διαταράσσουν αυτήν την ή-
ρεμη ευδαιμονία. Η Madame de Graffigny εκφράζει τον σαρκασμό της. 
Είναι αλήθεια ότι το «άσυλο της ηρεμίας» συχνά τραντάζεται από τους 
θυμούς της Émilie. 

Ωστόσο, και αυτό περιγράφεται με συνταρακτικό τρόπο στον Λόγο 
της, που περιέχει ειλικρινή αυτοβιογραφικά στοιχεία, όταν η σχέση τους 
έχει κορεστεί, η Émilie βιώνει τη στέρηση, τη σταδιακή απομάκρυνση 
του εραστή της, ενώ η πνευματική τους επικοινωνία παραμένει έντονη: 

«... υπήρξα ωστόσο ευτυχής για δέκα χρόνια από τον έρωτα εκείνου που 
είχε υποτάξει την ψυχή μου� και αυτά τα δέκα χρόνια τα περάσαμε οι 
δυο μας μαζί χωρίς ούτε μια στιγμή αποστροφής ή χαύνωσης. Όταν η 
ηλικία, οι ασθένειες, ίσως και λίγο η ευκολία της ερωτικής απόλαυσης 
μείωσαν το πάθος της πέρασα αρκετό καιρό χωρίς να το αντιληφθώ� α-
γαπούσα για δύο, περνούσα όλη μου τη ζωή μαζί του, και η καρδιά μου, 
ανυποψίαστη, απολάμβανε τη χαρά να αγαπά και την ψευδαίσθηση να 
νομίζει ότι αγαπιέται. Είναι αλήθεια ότι έχασα αυτήν την κατάσταση 
απόλυτης ευδαιμονίας, και αυτό δεν έγινε χωρίς να μου κοστίσει πολλά 
δάκρυα. Χρειάζονται τρομερές αναταράξεις για να σπάσουν παρόμοιες 
αλυσίδες� η πληγή της καρδιάς μου αιμορραγούσε για πολύ καιρό� είχα 
λόγους να παραπονεθώ, και τα συγχώρησα όλα. Ήμουν αρκετά δίκαιη 
για να αντιληφθώ ότι δεν υπήρχε ενδεχομένως παρά η καρδιά μου στον 
κόσμο που παρέμενε αμετάβλητη, στοιχείο που καταργεί τη δύναμη του 

στα 1752, είχε αρχίσει όμως να γράφεται στα 1730. Ολοκληρώθηκε το 1760 και 
περιείχε 21 άσματα.

80. Επιστολή στον Thériot, 3 Νοεμ. 1735, Besternan, D935 (από τη δημοσι
ευμένη Αλληλογραφία (Correspondance) του Βολταίρου από τον Th. Besterman): 
«Nous avons ici le marquis Algarotti, jeune homme qui sait les langues et les mæurs de 
tous les pays, qui fait des vers comme l’Arioste, et qui sait son Locke et son Newton; 
il nous lit des dialogues qu’il a faits sur des parties intéressantes de la philosophie; moi 
aussi qui vous parle, j’ai fait aussi mon petit cours de métaphysique, car il faut bien 
se rendre compte à soi-même des choses de ce monde. Nous lisons quelques chants de 
Jeanne la Pucelle, ou une tragédie de ma façon, ou un chapitre du Siècle de Louis 
XIV. De là, nous revenons à Newton et à Locke, nons sans vin de Champagne, et sans 
excellente chère, car nous sommes des philosophes très voluptueux [...]». Πβ. Mme du 
Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. LVI.



308	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

χρόνου� και εάν η ηλικία και οι ασθένειες δεν είχαν ολοκληρωτικά σβήσει 
τις επιθυμίες, ίσως να υπήρχαν ακόμη για μένα, και ο έρωτας να μου 
τον ξανάφερνε� πως, εντέλει, η καρδιά του, ανίκανη να νιώσει έρωτα, μ’ 
αγαπούσε με την πιο τρυφερή φιλία, και θα μου αφιέρωνε τη ζωή του. 
Η βεβαιότητα της έλλειψης δυνατότητας επιστροφής της επιθυμίας του 
και του πάθους του, αν και γνωρίζοντας καλά πως δεν είναι σύμφωνο με 
τη φύση, οδήγησε ανεπαίσθητα την καρδιά μου στο γαλήνιο αίσθημα της 
φιλίας� και αυτό το συναίσθημα, ενωμένο με το πάθος της μελέτης, με 
έκανε αρκετά ευτυχισμένη.»81 

Από τη δική του πλευρά, ο Βολταίρος, σε επιστολή του προς την 
Madame Denis, ομολογεί ότι εδώ και πολύ καιρό δεν την επιθυμούσε 
πλέον ερωτικά, «δεν την έβλεπε ως γυναίκα».82 Το πάθος παραχωρεί 
σιγά σιγά τη θέση του σε ένα άλλο συναίσθημα, τη φιλία. Εάν στην περί-
πτωση του Richelieu, η Émilie απολαμβάνει τα προνόμιά της, στην πε-
ρίπτωση του Βολταίρου περιγράφει τη μετάβαση από τον φλογερό έρωτα 
στην ειρηνική φιλία εν πολλοίς σαν ήττα, σαν συνθηκολόγηση. Αν και 
φαινομενικά αυτή η μεταμόρφωση μοιάζει να οδηγεί σε μια εσωτερική 
ισορροπία, σε ένα είδος σωφροσύνης, οι αισθήσεις και η ευαισθησία της 
επαναστατούν. Πώς είναι αλήθεια δυνατόν μια «τρυφερή ψυχή» να αρκε-

81. Ό.π., σ. 31-33: «[…] mais j’ai été heureuse pendant dix ans par l’amour de 
celui qui avait subjugué mon âme; et ces dix ans, je les ai passés tête-à-tête avec lui 
sans aucun moment de dégoût, ni de langueur. Quand l’âge, les maladies, peut-être 
aussi la facilité de la jouissance ont diminué son goût, j’ai été longtemps sans m’en 
apercevoir; j’aimais pour deux, je passais ma vie entière avec lui, et mon cæur exempt 
de soupçon, jouissait du plaisir d’aimer et de l’illusion de se croire aimé. Il est vrai que 
j’ai perdu cet état si heureux, et que ce n’a pas été sans qu’il m’en ait coûté bien des 
larmes. Il faut de terribles secousses pour briser de telles chaînes: la plaie de mon cæur 
a saigné longtemps; j’ai eu lieu de me plaindre, et j’ai tout pardonné. J’ai été assez juste 
pour sentir qu’il n’y avait peut-être au monde que mon cæur qui eût cette immutabilité 
qui anéantit le pouvoir des temps; que si l’âge et les maladies n’avaient pas entièrement 
éteint les plaisirs, ils auraient peut-être encore été pour moi, et que l’amour me l’aurait 
ramené; enfin, que son cæur, incapable d’amour, m’aimait de l’amitié la plus tendre, 
et m’aurait consacré ma vie. La certitude de l’impossibilté du retour de son goût et de 
sa passion, que je sais bien qui n’est pas dans la nature, a amené insensiblement mon 
cæur au sentiment paisible de l’amitié; et ce sentiment, joint à la passion de l’étude, me 
rendait assez heureuse». 

82. Η επιστολή χρονολογείται 10 Σεπτεμβρίου 1749, δηλαδή την ημέρα θανά-
του της μαρκησίας� βλ. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. LXI.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 309

στεί σε ένα συναίσθημα τόσο ειρηνικό και τόσο αδύναμο όπως είναι αυτό 
της φιλίας;83

Όταν τον Φεβρουάριο του 1748, το ζευγάρι των φιλοσόφων επισκέ-
πτονται τη γοητευτική, μπαρόκ αυλή του Stanislas 1er στη Lunéville της 
Λωρραίνης,84 η Émilie θα βιώσει το τελευταίο της πάθος στο πρόσωπο 
του Saint-Lambert, ενός μέτριου ποιητή –παρ’ όλη την εκτίμηση που 
έχαιρε από τον Βολταίρο– ωραιοπαθούς και επιπόλαιου, εραστή ήδη της 
επίσημης ευνοούμενης του Stanislas, μαρκησίας de Boufflers.85 Πλησία
σε την Émilie από ματαιοδοξία και προκειμένου να κάνει την ερωμένη 
του να ζηλέψει. Σε ώριμη ηλικία, η μαρκησία du Châtelet γίνεται το 
«αφελές» θύμα του. Αυτό το τελευταίο ερωτικό της πάθος υπήρξε απο-
λύτως καταστροφικό και την οδήγησε στον πρόωρο θάνατο με την ανε-
πιθύμητη εγκυμοσύνη της. Η αρμονική ισορροπία που έζησε με τον Βολ-
ταίρο, η ικανοποίηση του πνεύματος, των αισθήσεων και των κοινωνικών 
απολαύσεων, στην περίπτωση του Saint-Lambert αποδομείται εντελώς. 
Η Émilie, όπως αποκαλύπτεται μέσα από τις επιστολές της, βιώνει ένα 
φρενήρες πάθος, έναν ερωτικό παροξυσμό. Οδηγείται σε μια απόλυτη 
αλλοτρίωση της προσωπικότητάς της, σε μια αποξένωση του εαυτού της, 
όλα όσα –πόσο ειρωνικά ηχεί αυτό– οι στοχασμοί της για την ευδαιμονία 
είχαν στόχο να αποτρέψουν. 

Φράσεις όπως: «Μου είναι αδύνατον να υπάρξω χωρίς εσάς»,86 «Ο 
Νιούτον δεν μου είναι τίποτα πια»,87 «Η ευτυχία να ζω μαζί σας είναι η 
μόνη που επιθυμεί η καρδιά μου»,88 και άλλες παρόμοιες επαναλαμβά-
νονται διαρκώς στις επιστολές της. Για να εκφράσει τον απόλυτο, τον 
ιερό χαρακτήρα του έρωτά της, η Mme du Châtelet δανείζεται εκφράσεις 

83. Ό.π., σ. LXIΙ.
84. Ο Stanislas Leszczynski ou Leczinski (1677-1766), πολωνός αριστοκρά-

της, υπήρξε βασιλιάς της Πολωνίας (1704-1709) ως Stanislas 1er την περίοδο 1733 
με 1736, και δούκας της Λωρραίνης από το 1727 ως τον θάνατό του, το 1766, στη 
Lunéville.

85. Η Marie-Françoise-Catherine de Beauvau-Craon, marquise de Boufflers 
(1711-1786), γνωστή ως Madame de Boufflers, ήταν γαλλίδα αριστοκράτισσα, ε-
πίσημη ερωμένη του βασιλέα Stanislas 1er και μητέρα του ποιητή Stanislas de 
Boufflers.

86. «Il m’est impossible d’exister sans vous».
87. «Newton ne m’est plus rien».
88. «Le bonheur de vivre avec vous est le seul que mon cæur puisse connaître».



310	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

από τις Γραφές, όπως: «Το βασίλειό μου του Σιρέ δεν είναι αυτού του 
κόσμου».89 Ένα λάιτ-μοτίφ έρχεται κι επανέρχεται συνεχώς: έχει απο-
φασίσει να περάσει ολόκληρη τη ζωή της με τον εραστή της και να ξεχά-
σει όλα τα άλλα. Ενώ η σχέση της με τον Βολταίρο δεν ήταν ασύμβατη, 
όπως είδαμε, με ένα είδος κοινωνικής συναναστροφής, ο νέος της έρωτας 
την οδηγεί στην επιθυμία αποκλεισμού από τον υπόλοιπο κόσμο.90

Οδηγούμενη στην πιο παράλογη υπέρβαση, γνωρίζει εντούτοις καλά 
πως έρχεται σε πλήρη αντίθεση με τη «φιλοσοφία» της, πως έχει προ-
δώσει το ηθικό αξίωμα της ανάπαυσης (repos), το πολυτιμότερο στοιχείο 
του στοχασμού της, μα ούτε είναι πλέον σε θέση να εφαρμόσει τους κα-
νόνες της στρατηγικής που εκθέτει στον Λόγο της, ώστε, προστατεύο-
ντας την ευδαιμονία της, να μην εξαρτηθεί απολύτως από έναν εραστή. 
Ανακαλεί, ωστόσο, μερικές φορές τις οδούς σωτηρίας της, τους διαύλους 
διαφυγής: την αγάπη της για τη μελέτη και τη φιλοσοφία. Κατορθώνει, 
σπανιότερα, να αντιπαραβάλει στις ψευδαισθήσεις της την αληθινή και 
πικρή εμπειρία που εκθέτει στο δοκίμιό της: όταν ο ένας από τους δύο 
συντρόφους παύει να αγαπά, είναι μάταιο να επιχειρούμε να ξαναζωντα-
νέψουμε το σβησμένο πάθος. Γνωρίζει επίσης καλά και το έχει αποδώσει 
με τον πιο συγκινητικό τρόπο στον Λόγο της ότι δεν υπάρχουν καρδιές 
αληθινά πιστές� ένας μεγάλος έρωτας γεννιέται μια φορά σε έναν αιώνα: 
«Μια καρδιά ικανή να νιώσει έναν τέτοιο έρωτα, μια ψυχή τόσο τρυφερή 
και τόσο σταθερή μοιάζει να έχει εξαντλήσει τις δυνάμεις της θεότητας� 
γεννιέται μια κάθε αιώνα� φαίνεται ωσάν η δημιουργία δυο να είναι υπε-
ράνω των δυνάμεών της».91

Μέσα σε αυτή τη δίνη του πάθους της για τον Saint-Lambert, η 
Émilie κατορθώνει να ξαναγυρίσει στο συγγραφικό της έργο και, κατά τη 
διάρκεια της εγκυμοσύνης της, γεμάτη κακά προαισθήματα για τη ζωή 
της, να ολοκληρώσει τις νευτώνειες Αρχές (Principia),92 ιδιαιτέρως κοπι-
ώδες εγχείρημα που θα της χαρίσει ωστόσο την υστεροφημία. 

89. «Mon royaume de Cirey n’est pas de ce monde».
90. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. LXΙV-LXV.
91. Ό.π., σ. 29: «Un cæur capable d’un tel amour, une âme si tendre et si ferme 

paraît avoir épuisé le pouvoir de la divinité; il en naît une en un siècle; il semble que 
d’en produire deux soit au dessus de ses forces».

92. Philosophiae Naturalis Principia Mathematica (Μαθηματικές Αρχές της 
Φυσικής Φιλοσοφίας). 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 311

Η μαρκησία du Châtelet γνώρισε, μέσα από τους δύο διαδοχικούς 
της έρωτες, την πληρότητα της ευδαιμονίας και το καταστροφικό πάθος. 
Ο Λόγος περί ευδαιμονίας βρίσκεται ακριβώς στο μεταίχμιο των δύο 
εμπειριών.

ΙΙΙ.	Οι φιλοσοφικές απηχήσεις του αιώνα στον Λόγο περί ευδαι-
μονίας 

«Ένα από τα μεγάλα μυστικά της ευδαιμονίας είναι να μετριάσει κανείς 
τις επιθυμίες του και να αγαπήσει τα πράγματα που κατέχει.» 93 

Από τα πολυπληθή δοκίμια για την κατάκτηση της ευδαιμονίας που 
κατακλύζουν τον 18ο αι. ήδη από τις απαρχές του, κανένα δεν κατοπτρί-
ζει σε τόσο μεγάλο βαθμό τη συνένωση του φιλοσοφικού ηθικού στοχα-
σμού και των προσωπικών εμπειριών και ψευδαισθήσεων του συγγρα-
φέα του. Το κείμενο της Madame du Châtelet είναι εντελώς ξεχωριστό 
για την ειλικρίνειά του, τα αυτοβιογραφικά στοιχεία που περιέχει: μιλά, 
σκανδαλίζοντας, για το «στομάχι» της, για τις δίαιτες στις οποίες υπο-
βάλλει τον εαυτό της: 

«Έχω μια πολύ καλή ιδιοσυγκρασία� όμως δεν είμαι καθόλου εύρωστη, 
και υπάρχουν ασφαλώς πράγματα που καταστρέφουν την υγεία μου. Ένα 
τέτοιο παράδειγμα αποτελεί το κρασί, και όλα τα ηδύποτα� τα απαγό-
ρευσα στον εαυτό μου από τα νεανικά μου χρόνια, έχω φλογερή ιδιοσυ-
γκρασία, περνώ όλο μου το πρωινό πίνοντας ασταμάτητα υγρά� παρασύ-
ρομαι, εν τέλει, πολύ συχνά από τη λαιμαργία, που μου χάρισε ο Θεός, 
και διορθώνω αυτές τις υπερβάσεις με αυστηρές δίαιτες στις οποίες υπο-
βάλλω τον εαυτό μου μόλις νιώσω την παραμικρή ενόχληση, τακτική που 
σταθερά απέτρεψε τις ασθένειες.»94 

93. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 23: «Un des grands se-
crets du bonheur est de modérer ses désirs et d’aimer les choses qu’on possède».

94. Ό.π., σ. 8-10: «J’ai un très bon tempérament; mais je ne suis point robuste, 
et il y a des choses qui sûrement détruiraient ma santé. Tel est le vin par exemple, et 
toutes les liqueurs; je me les suis interdis dès ma première jeunesse, j’ai un tempéra-
ment de feu, je passe toute ma matinée à me noyer de liquidεs; enfin, je me livre trop 
souvent à la gourmandise dont Dieu m’a douée, et je répare ces excès par des diètes ri-
goureuses que je m’impose à la première incommodité que je sens, et qui m’ont toujours 
évité des maladies».



312	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Ή για το πάθος της χαρτοπαιξίας που τη διακατέχει: 

«Η ψυχή μας επιθυμεί να συνταράσσεται από την ελπίδα ή από τον 
φόβο. Δεν είναι ευτυχισμένη παρά με πράγματα που την κάνουν να αι-
σθανθεί ότι υπάρχει. Επομένως η χαρτοπαιξία μάς θέτει αδιάκοπα σε 
έναν αγώνα με τα δύο αυτά πάθη, και κρατά, συνεπώς, την ψυχή μας 
σε μια συναισθηματική φόρτιση η οποία αποτελεί μια από τις μεγάλες 
αρχές της ευτυχίας που εδρεύουν μέσα μας. Η ευχαρίστηση που μου πα-
ρείχε η χαρτοπαιξία με παρηγόρησε πολλές φορές για το ότι δεν ήμουν 
πλούσια»,95 

με αποκορύφωμα τις εξομολογήσεις του αλλοτινού πάθους που έζησε με 
τον Βολταίρο. Εμφανώς σε αρκετά του σημεία, αλλά και συνολικά, είναι 
κατά βάθος η κατάθεση μιας παλλόμενης ψυχής που νομίζει ότι ήρθε η 
ώρα της σωφροσύνης, η ώρα του φιλοσοφικού απολογισμού και η αποτύ-
πωση εκείνων των κανόνων που οδηγούν στην ευδαιμονία. Τέλος, το κεί-
μενο αυτό διαπνέεται από την επιθυμία για αναγνώριση και διεκδίκηση 
των γυναικείων δικαιωμάτων: την εκπαίδευση και την πνευματική ανα-
γνώριση. Η ευαισθησία και οι ψευδαισθήσεις της μαρκησίας που πλημ-
μυρίζουν το δοκίμιό της αποτελούν, κατά κάποιο τρόπο, μια κατάθεση 
του φύλου της και τη διάθεση υπεράσπισής του. Πρόκειται, βέβαια, για 
πνευματικές κατακτήσεις και όχι κοινωνικές αλλά η ίδια έχει τονίσει ότι 
απευθύνεται στη δική της κοινωνική τάξη, στον κόσμο της αριστοκρατί-
ας (gens du monde).

Σύμφωνα με ενδοκειμενικές ενδείξεις, ο Λόγος έχει ως terminus 
ante quem τον Μάιο του 1746 –με γνώμονα την αναφορά των δύο στίχων 
από την τραγωδία του Βολταίρου Σεμίραμις–,96 και terminus post quem 
το διάστημα πριν από τον Οκτώβριο με Νοέμβριο του 1747.97 Κατά πά-
σα πιθανότητα, το κείμενο αυτό είναι γραμμένο στο μεταίχμιο του τέλους 

95. Ό.π., σ. 26: «Notre âme veut être remuée par l’espérance ou la crainte; Elle 
n’est heureuse que par les choses qui lui font sentir son existence. Or, le jeu nous met 
perpétuellement aux prises avec ces deux passions, et tient, par conséquent, notre âme 
dans une émotion qui est un des grands principes du bonheur qui soient en nous. Le 
plaisir que m’a fait le jeu, a servi souvent à me consoler de ne pas être riche».

96. Η τραγωδία παραστάθηκε για πρώτη φορά στις 29 Αυγούστου 1748. Η 
πρώτη της μορφή ολοκληρώθηκε τον Μάιο του 1746 και η δεύτερη προς το τέλος του 
έτους. 

97. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. LXΧΧVΙΙ-LXΧΧVΙΙΙ.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 313

της σχέσης της με τον Βολταίρο και της έναρξης της ερωτικής της περι-
πέτειας με τον Saint-Lambert.

Έχει επισημανθεί πολλές φορές ότι ο Λόγος περί ευδαιμονίας ή 
Στοχασμοί περί ευδαιμονίας –παράλληλοι τίτλοι που έχουν δοθεί στις δι-
αδοχικές εκδόσεις του κειμένου αλλά και στους τίτλους των χειρογράφων 
που κυκλοφόρησαν μετά τον θάνατο της μαρκησίας– είναι ένα κείμενο 
που απεικονίζει τη δική της βιωμένη εμπειρία. Όχι μόνον επειδή συντί-
θεται από αξιώματα που εκπηγάζουν από τις προσωπικές της εμπειρίες, 
αλλά και γιατί διατυπώνεται σ’αυτό ο ιδεώδης, ιδανικός βίος που ισχύει 
μόνον για εκείνους των οποίων οι μείζονες κλίσεις συμπίπτουν με τις δι-
κές της: η ανάγκη να την αγαπούν και το πάθος της για τη μελέτη. Όπως 
θίξαμε, η Émilie εισάγει στο δοκίμιό της, με τον πιο ευθύ τρόπο, προ-
σωπικές εκμυστηρεύσεις που αφορούν στον εαυτό της, στον τρόπο δια
τροφής της, στο όραμά της για την επιστήμη και τη «δόξα», την υστε-
ροφημία της, στη σκιαγράφηση της κορύφωσης, το τέλος του μεγάλου 
ερωτικού πάθους που τη συνέδεσε με τον Βολταίρο και των προσωπικών 
της αισθημάτων, που περνούν διαδοχικά από την αληθινή ευτυχία στην 
αυταπάτη, από την αυταπάτη στην απογοήτευση για να την οδηγήσουν, 
στο τέλος της πικρής αυτής διαδρομής, στην αναγκαστική σωφροσύνη. 
Όλα αυτά συνθέτουν ένα πολύ προσωπικό βίωμα και αιτιολογούν την 
άποψη του Diderot αναφορικά με τα συγγράμματα περί ευδαιμονίας, ότι 
δηλαδή αυτά δεν αποτελούν παρά την προσωπική ιστορία εκείνων που 
την έζησαν.98 Με τη μεγάλη διαφορά ότι οι εξομολογήσεις της Émilie 
είναι σε πρώτο πρόσωπο και με έντονο αποκαλυπτικό ύφος.

Το εγχείρημα της Madame du Châtelet εγγράφεται σε μια παρά-
δοση ηθικού στοχασμού του πρώτου μισού του 18ου αι., που έχει τις ρί-
ζες του στον 17ο, αυτήν του νεο-επικουρισμού. Πρόκειται για την ηθική 
των ανθρώπων της καλής κοινωνίας, των ελευθεριαζόντων πνευμάτων 
(libertins), εκείνων των στοχαστών που έχουν πάρει τις αποστάσεις τους 
από την επίσημη χριστιανική ηθική: συνοπτικά, πρόκειται για τη φιλο-
σοφία των «έντιμων ατόμων» (honnêtes gens).99 Πράγματι, δεν υπάρχει 
στο κείμενο της ίχνος χριστιανικής θρησκευτικότητας. Η έννοια της «α-
ρετής» σκιαγραφείται μέσα από την επικούρεια οπτική της ανάπαυσης 
(repos), ζήτημα που αναλύθηκε στο πρώτο τμήμα της μελέτης.

98. Ό.π., σ. LXΧIV-LXXXIV.
99. Ό.π., σ. LXXXV.



314	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Ως είδος, δεν εντάσσεται στη φιλοσοφική μάχη, δεν είναι δηλαδή ένα 
πολεμικό κείμενο βολταιρικού τύπου, καθώς δεν επιδιώκει να ανατρέψει 
τις υπάρχουσες αξίες και την καθεστηκυία τάξη. Υιοθετεί μια μετριοπα-
θή τακτική: ο καθένας μπορεί να ευτυχήσει στην (κοινωνική) κατάσταση 
στην οποία βρίσκεται, την οποία δεν πρέπει να επιθυμεί να διαταράξει: 

«[...] πιστεύω ότι ένα από τα πράγματα που συμβάλλουν περισσότερο 
στην ευδαιμονία, είναι να μένει κανείς ικανοποιημένος από την κατάστα-
σή του, και να συλλογίζεται μάλλον πως θα τoν οδηγήσει στην ευδαιμονί-
α παρά να επιδιώκει να την αλλάξει.»100 

Ενώ ο στοχασμός της Émilie ενστερνίζεται τη «φυσική ηθική», ο 
Λόγος της δεν είναι μαχητικά ανατρεπτικός. Ας μην ξεχνάμε ότι η μονα-
δική της αναφορά σε ένα από τα πλέον σημαντικά προτάγματα των φι-
λοσόφων του Διαφωτισμού, εννοώ τη μάχη κατά της δεισιδαιμονίας και 
των προκαταλήψεων, που τοποθετείται στο επίκεντρο της πολεμικής του 
Βολταίρου, στο δεύτερο μισό του αιώνα, θίγεται με συντομία.

Ενδεχομένως, και αυτό αιτιολογείται χρονολογικά, ο στοχασμός της 
Émilie εντάσσεται περισσότερο οργανικά στον «κοσμικό» επικουρισμό 
του 18ου αι. παρά στην ηθική των «φιλοσόφων» του Διαφωτισμού, που 
θα βρει την πλήρη της έκφραση στο δεύτερο μισό του αιώνα.

Είναι δυνατόν να ανιχνευθούν και άλλες φιλοσοφικές αποχρώσεις, 
συμβατές με τις αναγνώσεις της, τις επιδράσεις που δέχτηκε και το πνεύ-
μα της εποχής της. Κοντά στην επικούρεια ευφορία, προστίθεται η στω-
ική ακαμψία, άλλοτε συγκινητική, άλλοτε εξαναγκαστική, κυριευμένη 
από την απόλυτη παραίτηση, μόλις γίνει λόγος για το σπάνιο αυτό αγαθό 
που δίνει στη ζωή, σύμφωνα με τον Λόγο, όλη της την αξία, σε πείσμα 
κάθε σύνεσης: τον έρωτα.101

Αναμφίβολα ο στοχασμός της Mme du Châtelet ανήκει σε εκείνο το 
ρεύμα που θα μπορούσε να ονομαστεί ορθολογικός επικουρισμός. Όταν, 
ωστόσο, θεωρώντας τον έρωτα απόλυτο αγαθό, διακηρύσσει ότι ένα τέ-
ταρτο της ώρας μιας παρόμοιας ευτυχίας αρκεί για να προσδώσει νόημα 
σε ολόκληρη την ύπαρξή μας –«και να είμαστε απολύτως βέβαιοι ότι ο 

100. Ό.π., 7: «[...] je crois qu’une des choses qui contribuent le plus au bonheur, 
c’est de se contenter de son état, et de songer plutôt à le rendre heureux qu’à en chan-
ger».

101. Ό.π., σ. LXXXVΙΙ.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 315

μακρός βίος του Νέστορα δεν αξίζει τίποτε μπροστά σε ένα τέταρτο της 
ώρας μιας παρόμοιας απόλαυσης»–,102 εξανεμίζονται άραγε οι θεμελι-
ώδεις αρχές της ποικιλίας και της μετριοπάθειας των ευχαριστήσεων, η 
αρμονική ένωση της απόλαυσης και της λογικής που αρκούν από μόνες 
τους για να εξορίσουν το πάθος; Θα μπορούσαμε να καταλήξουμε ότι ο 
Λόγος περί ευδαιμονίας αποτελεί ένα παράδοξο ιστορικό και φιλοσοφικό 
κείμενο: είναι ένα επικούρειο δοκίμιο που περιέχει την απολογία των 
παθών, ενώ ο θεμέλιος λίθος της επικούρειας φιλοσοφίας συνίσταται α-
κριβώς στον αποκλεισμό των παθών και στην προστασία του ατόμου από 
αυτά.103 

Μα πάνω απ’ όλα η Émilie τονίζει επανειλημμένως στο κείμενό της 
ότι είναι μια «ευαίσθητη ψυχή» (âme sensible)� σ’ αυτήν τη συνεχή επί-
κληση και στην εκ βαθέων εξομολόγησή της ενυπάρχει το ρεύμα ευαι-
σθησίας που κατακυριεύει τον 18ο αι.

Ο ηθικός της στοχασμός τροφοδοτείται ασφαλώς από την προσεγ-
μένη παιδεία που έλαβε και τις αναγνώσεις της που κινούνται σε ένα ευ-
ρύ φάσμα συγγραφέων και σε τρεις τουλάχιστον γραμματείες: λατινική, 
αγγλική και γαλλική. Είδαμε ότι αναφέρεται στον Κικέρωνα, τον οποίο 
γνωρίζει σε βάθος, δεν συντάσσεται όμως μαζί του στο συγκεκριμένο 
θέμα, αφού η Émilie δεν θεωρεί, όπως εκείνος, τη μελέτη καταφύγιο της 
ψυχής και απάνεμο λιμάνι αλλά μια στάση ζωής και ένα από τα κυρίαρχα 
πάθη της.104

Ο άλλος μεγάλος κλασικός στον οποίο αναφέρεται είναι ο 
Montaigne,105 που αποτελεί γι’ αυτήν πηγή προβληματισμού. Αντιτίθε-
ται, ωστόσο, στην περίφημη θέση που εκφράζει ο φιλόσοφος στο πρώτο 
Βιβλίο των Δοκιμίων του, ότι η άσκηση της φιλοσοφικής σκέψης σε προ-
ετοιμάζει για τον θάνατο.106 Η ίδια θεωρεί ότι είναι αδύνατον να συμφιλι-

102. Ό.π., σ. 28: «[...] et être bien sûr que les années de Nestor ne sont rien au 
prix d’un quart-d’heure d’une telle jouissance».

103. Ό.π., σ. LXXXVΙΙΙ.
104. Ό.π., σ. LXXXIX.
105. Ο Michel de Montaigne (1533-1592) είναι από τους πιο σημαντικούς φι-

λοσόφους της Γαλλικής Αναγέννησης. Έκανε δημοφιλές το είδος του δοκιμίου ως 
λογοτεχνικό είδος και άσκησε σημαντική επίδραση σε πολλούς μεταγενέστερους στο-
χαστές. 

106. Montaigne, Essais, Livre 1er, chap. XX: «Que philosopher, c’est ap-
prendre à mourir». 



316	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

ωθείς με τη θλιβερή ιδέα του θανάτου και πρέπει να την αποδιώχνεις. Η 
θέση αυτή συμφωνεί με την άποψη του Montaigne που εκφράζει στο τρί-
το Βιβλίο των Δοκιμίων ότι πρέπει να απομακρύνουμε τη σκέψη μας από 
τα δυσάρεστα πράγματα και να την οδηγούμε στα ευχάριστα.107 Σύγκλι-
ση με τις ιδέες του Επίκουρου, τις ίδιες που εκφράζει και η Émilie στις 
«κατευθυντήριες λεπτομέρειες» (adresses de détail). Από τον Κικέρωνα 
στον Montaigne, επικρατεί στο βάθος η ίδια κατευθυντήρια γραμμή, που 
βασίζεται στον μετριοπαθή σκεπτικισμό και τον αποφασιστικό εμπειρι-
σμό, επιλέγοντας με εκλεκτικό τρόπο τα θεωρητικά της δάνεια και τις 
πηγές της. Σ’ αυτό το πλαίσιο αναφοράς, η Madame du Châtelet μπορεί 
να θεωρηθεί κλασική, καθώς ακολουθεί την παράδοση της ευρωπαϊκής 
σκέψης.

Η Émilie γνωρίζει σε βάθος τους σύγχρονους άγγλους στοχαστές. 
Επηρεάζεται σε θέματα μεταφυσικής από τον Locke,108 τον Νεύτω-
να και τον Clarke.109 Έχει μεταφράσει τον Μύθο των Μελισσών του 
Mandeville,110 τον οποίο θεωρεί ως τον άγγλο Montaigne, έναν Montaigne 
μάλιστα πιο μεθοδικό� εκτιμά ότι το βιβλίο του είναι το καλύτερο βιβλίο 
ηθικής που γνωρίζει.111

Έχει διαβάσει επίσης Pope112 και οφείλει αρκετά στο περίφημο Δο-
κίμιό του για τον άνθρωπο (An essay on man). Μάλιστα τον μελετά, το 
1735, σύμφωνα με μαρτυρία του Βολταίρου ο οποίος γράφει: 

«Δεν υπάρχει στον αιώνα μας κάτι πιο θαυμαστό από αυτήν [την Εμιλί]. 
Διαβάζει Βιργίλιο, Ποπ και την άλγεβρα, όπως διαβάζουμε ένα μυθιστό-

107. Montaigne, Essais, Livre ΙΙΙ, chap. IV, «De la diversion»� Mme du Châte-
let, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XC.

108. Ο John Locke (1632-1704), άγγλος φιλόσοφος και ιατρός, θεωρείται ένας 
από τους πλέον σημαντικούς στοχαστές του Διαφωτισμού και είναι ευρύτερα γνωστός 
ως ο πατέρας του κλασικού φιλελευθερισμού.

109. Ο Samuel Clarke (1675-1729) ήταν άγγλος ιερέας και φιλόσοφος� στο 
έργο του προσπάθησε να συμφιλιώσει τη λογική με τη θρησκεία.

110. Ο Bernard Mandeville ή Bernard de Mandeville (1670-1733), άγγλος 
φιλόσοφος ολλανδικής καταγωγής, αστρονόμος και σατιρικός συγγραφέας. Το γνω-
στό του έργο The Fable of the Bees: or, Private Vices, Publick Benefits αποτελεί έναν 
αλληγορικό πολιτικό μύθο.

111. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XCI.
112. Ο Alexander Pope (1688-1744) θεωρείται ένας από τους μεγαλύτερους 

άγγλους ποιητές και ο πιο σημαντικός του αρχόμενου 18ου αι.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 317

ρημα. Δεν επανέρχομαι στην ευκολία με την οποία διαβάζει τα δοκίμια 
του Ποπ περί ανθρώπου. Πρόκειται για ένα έργο που δυσκολεύει ενίοτε 
και τους άγγλους αναγνώστες.»113 

Και την επόμενη χρονιά, το 1736, υπάρχουν αναφορές του Βολταί-
ρου και της Émilie στον Pope, στην τέταρτη μάλιστα Επιστολή περί 
ευδαιμονίας και τη γαλλική μετάφραση που μόλις κυκλοφόρησε. Γράφει 
σχετικά η Émilie στον Algarotti: 

«Όσο περισσότερο ξαναδιαβάζω αυτό το έργο του Ποπ, τόσο νιώθω με-
γαλύτερη ευχαρίστηση.»114

Ο Pope συνοψίζει σε δύο στίχους και τρεις λέξεις την ιδέα της ευδαι-
μονίας: health, peace and competence (υγεία, ειρήνη και ανάπαυση [της 
ψυχής]). Ο Βολταίρος βρίσκει την απαρίθμηση ανεπαρκή� γράφει ένα 
οκτάστιχο στο οποίο συμπληρώνει τον έρωτα. Ακριβώς με τον ίδιο τρό-
πο, η Madame du Châtelet διορθώνει τον Pope στον Λόγο της, ολοκλη-
ρώντας την αναφορά του στις βασικές έννοιες της ευδαιμονίας. Συνομιλεί 
δημιουργικά και σε πολλά άλλα σημεία του κειμένου της με τον άγγλο 
ποιητή: δεν υφίσταται διάκριση ανάμεσα στην προσμονή της ευτυχίας 
και στην ηθική υποχρέωση, υπάρχει ισορροπία ανάμεσα στον ορθό λόγο 
και στην αυτοεκτίμηση, η εσωτερική ευδαιμονία εμφανίζεται ως μια αρ-
μονική συμφιλίωση της κίνησης και της ανάπαυσης (της ψυχής), ενώ η 
δυστυχία σημαίνει τη δυαδικότητα, τον διχασμό, το πάθος που συντρίβει. 
Η Madame du Châtelet δεν έχει ωστόσο υιοθετήσει από τον Pope τη θε-
ωρία του για το «κυρίαρχο πάθος», εκτός εάν θεωρήσουμε την κλίση της 
για τη μελέτη ως το «κυρίαρχο πάθος» της.115

Ας σταθούμε σε μία ακόμη εκλεκτική σχέση με τον αγγλικό στοχα-
σμό, την αναφορά της στον λιμπερτίνο λόρδο Rochester,116 του οποίου το 

113. Voltaire, Correspondance, éd. Besterman, IV, σ. 120, επιστολή στον Thié-
riot: «Il n’y a rien dans ce siècle de si admirable qu’elle. Elle lit Virgile, Pope et 
l’algèbre comme on lit un roman. Je ne reviens pas de la facilité avec laquelle elle lit 
les essais de Pope on man. C’est un ouvrage qui donne parfois de la peine aux lecteurs 
anglais».

114. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XCII: «Plus je relis cet 
ouvrage de Pope et plus j’en suis contente».

115. Ό.π., σ. XCIV.
116. Πρόκειται για τον λόρδο John Wilmot, 2nd Earl of Rochester (1647-

1680), σατιρικό ποιητή, λιβελλογράφο, στον οποίο οφείλουμε και το πρώτο πορνο-



318	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

έργο, αρκετά δηκτικό ως προς το ύφος, διακατέχεται από έναν συμβα-
τικό σκεπτικισμό� αναδεικνύει, ωστόσο, τον έρωτα με ιδιαίτερη ένταση 
και τον υμνεί ως τη μοναδική ευτυχία που καθιστά ανεκτή την ανθρώπινη 
υπόσταση. Σχολιάζει στον Λόγο της: «Ο λόρδος Ρότσεστερ έχει μεγάλο 
δίκιο να γράφει ότι οι θεοί έβαλαν αυτή την ουράνια σταγόνα στο δισκο-
πότηρο της ζωής για να μας δώσουν το θάρρος να την υπομείνουμε...».117

Ανάμεσα στις πιθανές γαλλικές πηγές της Madame du Châtelet, ο-
φείλουμε να εντάξουμε και την έμμετρη Ομιλία περί ανθρώπου του Βολ-
ταίρου,118 που έχει επηρεαστεί από τον Pope. Το δικό της κείμενο δεν 
εναρμονίζεται σε όλες του τις πτυχές με τον Βολταίρο, βρίσκουμε όμως 
ομοιότητες των «στοχασμών» της με την τέταρτη ομιλία, που αναφέρε-
ται στη μετριοπάθεια (modération), η οποία, σύμφωνα με τον Βολταίρο, 
πρέπει να ασκεί έλεγχο σε τρία πεδία: στην πνευματική περιέργεια, στη 
φιλοδοξία και στις ευχαριστήσεις (plaisirs). Με άλλα λόγια για να κατα-
κτήσουμε την ευδαιμονία, οφείλουμε να αντισταθούμε στον μεταφυσικό 
πειρασμό, στην κοσμική ζωή («στη ζωή της αυλής») και στην ακολασία. 
Σημειωτέον ότι η ομιλία ολοκληρώνεται με την εξύμνηση της φιλίας, του 
μοναδικού ψυχικού αισθήματος, όπου η υπερβολή είναι επιτρεπτή.119

Σε ωφέλιμους συσχετισμούς και πιθανές επιδράσεις μπορούμε να 
οδηγηθούμε ανατρέχοντες σε Επιστολές που έχει γράψει ο Helvétius –
προστατευόμενος και φίλος του Βολταίρου την περίοδο που το ζευγάρι 
ζούσε στο Cirey–, για διάφορα θέματα, επικεντρώνοντας σε αυτές που 
αναφέρονται στην ευδαίμονα ζωή, στην αγάπη της μελέτης και στην α-
πόλαυση. Η Επιστολή για την αγάπη της μελέτης είναι αφιερωμένη στη 
Madame du Châtelet, από τον «Μαθητή του Βολταίρου».120 Σύμφωνα 

γραφικό κείμενο, γνωστό όμως κυρίως για τους ερωτικούς του διαλόγους, τις ελεγεί-
ες, τα ερωτικά και ελευθεριάζοντα τραγούδια που συνέθεσε.

117. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 28: «Mylord Rochester 
a bien raison de dire que les dieux ont mis cette goutte céleste dans le calice de la vie 
pour nous donner le courage de la supporter».

118. Το Discours sur l’homme, με αρχικό τίτλο Épîtres sur le bonheur, άρχισε 
να γράφεται στα 1734 και να δημοσιεύεται μετά το 1738.

119. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XCV-XCVI.
120. Το Épître sur l’amour de l’étude à Madame la Marquise du Chastelet, 

par un Élève de Voltaire δημοσιεύθηκε για πρώτη φορά το 1814, στο περιοδικό των 
Ιδεολόγων Magasin Encyclopédique, τ. VI, σ. 273 κ.ε. Βλ. και Mme du Châtelet, 
Discours sur le bonheur, ό.π., σ. XCVΙΙ- XCVΙΙΙ.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 319

με τον Ελβέτιο, η μελέτη συμβάλλει στην ευδαιμονία επιτρέποντάς μας 
τη διαφυγή από την πλήξη. Αυτό το τελευταίο σημείο δεν ενδιαφέρει την 
Émilie γιατί πλήττει σπάνια. Συμφωνεί όμως με τη σκέψη του, όταν ε-
κείνος περιγράφει τη γαλήνη της μελέτης ως ευεργετική αποζημίωση για 
τις αντιξοότητες και τις καταστροφικές συνέπειες του έρωτα.

Είναι θεμιτό να πιστεύουμε ότι, όταν ο Ελβέτιος επισκέπτεται το 
Cirey, το 1732, στις συζητήσεις του με τον Βολταίρο περί των απολαύσε-
ων και της ευδαιμονίας, η Madame du Châtelet δεν παραμένει αμέτοχη. 
Η αντίληψή της περί ευδαιμονίας μοιάζει με αυτήν του Ελβέτιου, αφού και 
οι δύο εστιάζουν σε δύο πόλους: στη μελέτη και στον έρωτα. Ωστόσο, η 
ηθική που πρεσβεύει ο Ελβέτιος είναι περισσότερο γαλήνια, δεν έχει τους 
ίδιους συναισθηματικούς κραδασμούς με αυτήν της Émilie που αναζητά το 
απόλυτο μέσα από τις πλέον τεταμένες και καθηλωτικές εμπειρίες.

Έχει γίνει λόγος και για ενδεχόμενη επίδραση του δοκιμίου του La 
Mettrie121 περί ευδαιμονίας, με τίτλο: Ο Αντι-Σενέκας ή Ομιλία περί ευ-
δαιμονίας, που κυκλοφόρησε στο Potsdam, το 1748.122 Πρόκειται για ένα 
έργο αρκετά σκοτεινό και διφορούμενο που δέχτηκε τα βέλη της κριτικής 
και κινείται σε εντελώς διαφορετική τροχιά από τους Στοχασμούς της 
Madame du Châtelet. Εξάλλου, εάν δεχτούμε ως σωστή την τρέχουσα 
χρονολόγηση του κειμένου της, μάλλον αποκλείεται να είχε γνώση των 
θέσεων του La Mettrie πριν από τη συγγραφή του δικού της δοκιμίου. 

Σε αντίθεση με τον χαοτικό στοχασμό του La Mettrie, η Madame 
du Châtelet εκθέτει, εν συντομία αλλά με ακρίβεια, τους «μεγάλους μη-
χανισμούς» και τις «κατευθυντήριες λεπτομέρειες» που διασφαλίζουν α-
παραιτήτως σε όλους την κατάκτηση της ευδαιμονίας.123

121. O Julien-Offray de La Mettrie (1709-1751) ήταν ιατρός, φιλόσοφος και 
ένας από τους πρώτους γάλλους υλιστές του Διαφωτισμού. Είναι ευρύτερα γνωστός 
για το έργο του Ο άνθρωπος μηχανή (L’homme machine), στο οποίο εκφράζει την 
άποψη ότι ο ανθρώπινος οργανισμός εργάζεται σαν μηχανή, θεωρία που φαίνεται να 
έχει θεμελιώσει στο έργο του Καρτέσιου. 

122. O La Mettrie θεωρούσε το έργο του Anti-Sénèque ou Discours sur le 
bonheur (Potsdam, 1748) ως το magnum opus του. Αναπτύσσει εδώ τη θεωρία της 
μετάνοιας, δηλαδή την άποψή του για τις επιβλαβείς επιπτώσεις που έχουν τα αι-
σθήματα τύψης που προκαλούνται στα παιδιά κατά τη διάρκεια ενσωμάτωσής τους 
σε ένα πολιτισμικό περιβάλλον. Αυτή η ιδέα τον έφερε σε ρήξη σχεδόν με όλους τους 
φιλόσοφους και μελετητές του γαλλικού Διαφωτισμού.

123. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 16: «Voilà les grandes 



320	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

Διατρέχοντας τις θεωρίες περί ευδαιμονίας που διατυπώθηκαν στο 
πρώτο μισό του αιώνα, θα μπορούσαμε άραγε να αναζητήσουμε δάνεια 
του Λόγου στη Θεωρία των ευχάριστων συναισθημάτων του Lévesque 
de Pouilly,124 του οποίου η πρώτη μορφή χρονολογείται στα 1736, άρα 
κυκλοφόρησε σχεδόν ταυτόχρονα με τη σύλληψη και τη συγγραφή του 
Λόγου; Είναι δυνατόν να ανιχνεύσουμε αρκετές συγγένειες, όπως λ.χ. 
στο ότι και οι δυο στοχαστές προσδίδουν στην ευδαιμονία μια κυρίαρχη 
πνευματική συνιστώσα αλλά υπάρχουν και πολλές αποκλίσεις. Το σύγ-
γραμμα του Lévesque de Pouilly, που αφιερώνει το κεντρικό μέρος του 
βιβλίου του στη θεία Πρόνοια και παραθέτει τη γνωστή, σε παρόμοια 
συγγράμματα, καθηκοντολογία –προς τον Θεό, προς τους άλλους, προς 
τον εαυτό μας–, είναι κατεξοχήν φιλοσοφικό και δεν έχει τον εμπειρικό 
χαρακτήρα του Λόγου. Η Madame du Châtelet δεν ενδιαφέρεται να δια
παιδαγωγήσει και ο στοχασμός της είναι εντελώς απαλλαγμένος από 
κάθε θρησκευτική επιταγή.

Όλα αυτά αποδεικνύουν την πρωτοτυπία του στοχασμού της Émilie. 
Συνδιαλέγεται με πολλούς φιλοσόφους και δανείζεται, με εκλεκτικό τρό-
πο, τόσο από τον κλασικό ηθικό στοχασμό όσο και από τους συγχρόνους 
της. Αυτή η «τρυφερή και ευαίσθητη ψυχή», όπως συχνά αυτοχαρακτη-
ρίζεται, που θέτει τον απόλυτο έρωτα στο επίκεντρο της ευδαιμονίας της, 
παρόλο που γνωρίζει ότι αυτό αποτελεί μια χίμαιρα, σε συστοιχία με την 
αφοσίωση στη μελέτη, είναι ταυτοχρόνως και μια εξαιρετικά δυναμι-
κή προσωπικότητα. Εντελώς απελευθερωμένη από τα στερεότυπα του 
παραδοσιακού ηθικού στοχασμού, έχει ξεπεράσει επίσης τα φράγματα 
που έθετε η κοινωνία στο φύλο της� πραγματεύεται, μέσα από μια πρώ-
ιμη φεμινιστική οπτική, τα αναφαίρετα δικαιώματα της γυναίκας στην 
εκπαίδευση και στην κατάκτηση της «δόξας» μέσα από το προσωπικό 
της έργο. Η Madame du Châtelet σκέφτεται ελεύθερα και αναζητά με ε-
μπειρικό τρόπο την ευδαιμονία: τις ήττες της, τις παραδοχές και τη συσ-

machines du bonheur, si je puis m’exprimer ainsi; mais il y encore bien des adresses de 
détail qui peuvent contribuer à notre bonheur» («Ιδού οι μεγάλοι μηχανισμοί της ευ-
δαιμονίας, εάν μου είναι επιτρεπτό να εκφραστώ έτσι� ωστόσο, υπάρχουν ακόμη πολ-
λές κατευθυντήριες λεπτομέρειες που μπορούν να συμβάλουν στην ευδαιμονία μας»).

124. Η Théorie des sentiments agréables του Louis-Jean Lévesque de Pouilly 
(1691-1750) γνωρίζει την οριστική της έκδοση τον επόμενο χρόνο (Γενεύη, 1747). Ο 
Lévesque de Pouilly ήταν φίλος και γνώριμος άγγλων στοχαστών, όπως του λόρδου 
Bolingbroke, του Νεύτωνα και του David Hume.



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 321

σωρευμένη εμπειρία της εκθέτει, με ειλικρίνεια και θέρμη, στο κείμενό 
της, που διακρίνεται, όπως είδαμε, από έναν ισχυρό εξομολογητικό και 
αυτοβιογραφικό τόνο. 

Όλα τα προτάγματα που διατρέχουν τον Λόγο περί ευδαιμονίας συ-
μπυκνώνονται στην τελευταία παράγραφο, εν είδει Επιλόγου: 

«Ας προσπαθήσουμε λοιπόν να είμαστε υγιείς, να μην έχουμε καθόλου 
προκαταλήψεις, να έχουμε πάθη, να τα θέτουμε στην υπηρεσία της ευ-
δαιμονίας μας, να αντικαθιστούμε τα πάθη μας από άλλες κλίσεις, να 
διατηρούμε τις ψευδαισθήσεις μας σαν κάτι πολύτιμο, να είμαστε ενά-
ρετοι, να μη μετανοούμε ποτέ, να απομακρύνουμε από μας τις θλιβερές 
σκέψεις, και να μην επιτρέπουμε στην καρδιά μας να διατηρεί μια σπίθα 
ερωτικής κλίσης γι’ αυτόν που η κλίση του μειώνεται και που παύει να 
μας αγαπά. Μια μέρα, θα πρέπει να εγκαταλείψουμε για τα καλά τον 
έρωτα, μόλις αρχίσουμε να γερνάμε, και από αυτήν την ημέρα ο έρωτας 
πρέπει να πάψει να μας κάνει ευτυχείς. Ας σκεφτούμε, τέλος, να καλλι-
εργήσουμε την κλίση μας για τη μελέτη, αυτήν την κλίση που δεν εξαρτά 
την ευδαιμονία παρά μόνο από μας τους ίδιους. Ας προστατεύουμε τους 
εαυτούς μας από τη φιλοδοξία, και κυρίως ας έχουμε επίγνωση του τι 
θέλουμε να είμαστε� ας αποφασίσουμε τον δρόμο που θα ακολουθήσουμε 
για να διέλθουμε τον βίο μας, και ας προσπαθήσουμε να τον σπείρουμε 
με άνθη.»125

Τι ειρωνεία, όταν ολοκληρώνει τη σύνθεση αυτού του αποστάγματος 
σοφίας και σωφροσύνης, να ερωτευθεί παράφορα ένα άτομο κατώτερο 
των προσδοκιών της, έναν επιπόλαιο τυχοδιώκτη, που θα την οδηγήσει 
άθελά του στον πρόωρο θάνατο! Σ’ αυτήν την πιο δύσκολη περίοδο της 
ζωής, έγκυος και γεμάτη ζοφερά προαισθήματα, παραδίδεται ψυχή τε 

125. Mme du Châtelet, Discours sur le bonheur, ό.π., σ. 38, 39: «Tâchons 
donc de nous bien porter, de n’avoir point de préjugés, d’avoir des passions, de les 
faire servir à notre bonheur, de remplacer nos passions par nos goûts, de conserver 
précieusement nos illusions, d’être vertueux, de ne jamais nous repentir, d’éloigner de 
nous les idées tristes, et de ne jamais permettre à notre cæur de conserver une étincelle 
de goût pour quelqu’un dont le goût diminue et qui cesse de nous aimer. Il faut bien 
quitter l’amour un jour, pour peu qu’on vieillisse, et ce jour doit être celui où il cesse 
de nous rendre heureux. Enfin, songeons à cultiver le goût l’étude, ce goût qui ne fait 
dépendre notre bonheur que de nous-mêmes. Préservons-nous de l’ambition, et sur-
tout sachons bien ce que nous voulons être; décidons-nous sur la route que nous voulons 
prendre pour passer notre vie, et tâchons de la semer de fleurs». 



322	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

και σώματι στο δεύτερο μεγάλο πάθος της ζωής της, την πνευματική 
εργασία, ολοκληρώνοντας τη σπουδαία μεταφραστική και ερμηνευτική 
εργασία για τον Νεύτωνα. Αυτή ήταν η «θεϊκή Ουρανία»!126

Αν και το κείμενο127 άργησε να βρει τον δρόμο του τυπογραφείου, το 
χειρόγραφό του ακολούθησε, ωστόσο, μια γνώριμη διαδρομή στον αιώνα 
του Διαφωτισμού: διακινήθηκε μέσα στα παρισινά σαλόνια της αριστο-
κρατίας, αλλά και της Λωρραίνης.

ΑΝΝΑ ΤΑΜΠΑΚΗ

126. Η «divine Uranie», όπως την αποκάλεσε το 1779, σε ένα του ποίημα α-
φιερωμένο στον Βολταίρο, ο γνωστός κλασικιστής φιλόλογος και κριτικός La Harpe 
(Jean-François de La Harpe, 1739-1803).

127. Μετά τον θάνατο της Mme du Châtelet, το χειρόγραφο βρέθηκε στα χέρια 
του Saint-Lambert που αρνήθηκε να επιτρέψει να δημοσιευθεί όσο ο Βολταίρος και 
ο σύζυγος της Μαρκησίας ήσαν εν ζωή. Η πρώτη έκδοση έγινε το 1779 με τίτλο: 
Discours sur le bonheur par feu Mme du Châtelet, στην αρχή του Huitième Recueil 
philosophique et littéraire της τυπογραφικής εταιρείας του Μπουγιόν (Bouillon). Πέ-
ρασε εντελώς απαρατήρητο, και το κείμενο εκδόθηκε εκ νέου με τη φροντίδα του J.-
B. Suard, στα 1796, με τον τίτλο Réflexions sur le bonheur, στη συλλογή Opuscules 
philosophiques et littéraires, la plupart posthumes ou inédits. Μια τρίτη έκδοση δημο-
σιεύθηκε στα 1806 από τον Hochet. Και στον 20ό αιώνα: Mme du Châtelet, Discours 
sur le bonheur, ό.π. 



	 Άννα Ταμπάκη,  Η ÉMILIE DU CHÂTELET	 323

R é s um é

ÉMILIE DU CHÂTELET ENTRE LA RAISON 
ET LA RECHERCHE DU BONHEUR

Émilie du Châtelet (1706-1749) fut membre de l’Académie des sciences 
de l’Institut de Bologne (Accademia delle Scienze dell’Istituto di Bo-
logna), l’une des premières Académies à accepter des femmes comme 
membres, fondée en 1711 par Luigi Ferdinando Marsili, en collaboration 
avec l’Université de Bologne.

Sa personnalité exubérante, son travail scientifique pionnier, de très 
nombreux témoignages mis en relief par l’étude de sa correspondance, sa 
relation tumultueuse avec Voltaire ainsi que ses rapports avec les savants 
de son temps, hommes et femmes, ont systématiquement préoccupé les 
chercheurs depuis sa mort, du 18e siècle à nos jours.

Contrairement à Voltaire, elle était adepte des idées de Leibniz et 
a contribué à la diffusion de son æuvre en France. Elle fut la première 
traductrice française des Principia Mathematica de Newton, traduction 
toujours en usage et valable, ainsi que l’auteure d’essais scientifiques, dont 
le plus important demeure son ouvrage Institutions de physique, qu’elle 
a rédigé pour initier son fils, âgé alors de treize ans, aux nouvelles théo-
ries de la physique et qui est mentionné à plusieurs reprises par Euge-
nios Voulgaris dans sa synthèse Ceux qui plaisent aux philosophes (Τα 
αρέσκοντα τοις φιλοσόφοις, 1805).

Venant maintenant à son fameux Discours sur le bonheur, qui de-
meura inédit du vivant de la marquise, il s’agit d’un texte qui, après sa 
mort prématurée, semble avoir circulé sous forme manuscrite. Sa pre-
mière édition a été faite en 1779, incluse dans un Recueil philosophique et 
littéraire. Robert Mauzi dans son étude fondamentale sur l’idée du bon-
heur dans la littérature et la pensée française au XVIIIe siècle (Παρίσι, 
Armand Colin, 1960) l’a intégré dans les essais philosophiques des Lu-
mières, tout en le distinguant par son style et certaines de ses composantes 
toutes particulières à travers un grand nombre d’essais traitant du bon-
heur. Mauzi a compris l’édition critique du Traité, comme Épimètre de sa 
thèse. De nos jours, surtout après 2006, Émilie du Châtelet constitua un 



324	 Ο  Ε Ρ Α Ν Ι Σ Τ Η Σ , 30 (2021)	

vaste champ d’études et de recherches –des expositions ont été organisées, 
des conférences ont été consacrées à sa personnalité et à son travail scien-
tifique, elle a inspiré des séries télévisées et des films, ainsi qu’un opéra. 

Peut-être faut-il repositionner le genre même auquel appartient le 
Discours (ou Réflexions) sur le bonheur qui acrobate entre l’essai philoso-
phique et le discours personnel, confessionnel et autobiographique.

Notre approche est divisée en trois parties: dans la première intitulée 
«Les caractéristiques du siècle», nous faisons le parcours des idées phi-
losophiques de la première moitié du 18e siècle, en mettant l’accent sur 
la transition de l’éthique chrétienne vers l’empirisme et la prédominance 
des sens et des plaisirs. La seconde partie appelée «Une âme tendre et 
sensible et un tempérament sensuel» essaie d’esquisser le portrait psy-
chologique, souvent contradictoire, de cette grande intellectuelle qui est 
en même temps une âme passionnée, profondément déçue au moment de 
l’écriture du Discours, ayant été rédigé juste à la suite du traumatisme 
de sa séparation avec Voltaire. La troisième partie «Les résonances phi-
losophiques du siècle au Discours sur le bonheur» examine les influences 
multiples de la philosophie des Lumières dans le Discours. Quoiqu’il fût 
écrit d’une manière spontanée, d’un esprit et d’un style quelques fois dé-
sinvoltes et contradictoires, il prouve sa connaissance solide des théories 
philosophiques de la première moitié du 18e siècle, et celles du 17e, de 
concert avec sa bonne connaissance de la littérature classique.

ANNA TABAKI

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

