
  

  Ο Ερανιστής

   Αρ. 30 (2021)

   Μνήμη Λουκίας Δρούλια

  

 

  

  Μνείες Φιλελλήνων και σημασιοδοτήσεις του
Φιλελληνισμού στην Ελλάδα κατά τον 19ο αιώνα 

  Αλεξάνδρα Σφοίνη   

  doi: 10.12681/er.36160 

 

  

  Copyright © 2023 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σφοίνη Α. (2024). Μνείες Φιλελλήνων και σημασιοδοτήσεις του Φιλελληνισμού στην Ελλάδα κατά τον 19ο αιώνα. Ο
Ερανιστής, (30), 663–682. https://doi.org/10.12681/er.36160

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 18:56:13



μνειεσ φιλελλήνων 
και ΣΗΜΑΣΙΟΔΟΤησεισ του φιλελληνισμού 

στην ελλαδα ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα

O Δημήτριος Βικέλας στο τέλος του 19ου αιώνα εκφράζει την άποψη 
ότι «ο αληθινός φιλελληνισμός διήρκεσε όσο και ο Αγώνας για την 

Ανεξαρτησία».1 Με την εξαίρεση του Κρητικού ζητήματος, που έφερε 
νέους αγωνιστές σε ελληνικό (ή μάλλον κρητικό) έδαφος, φαίνεται ότι ο 
ενθουσιασμός έχει καταλαγιάσει και οι αντοχές του Φιλελληνισμού ακο-
λουθούν φθίνουσα πορεία.2 Η Ευρώπη, ιδίως η Γερμανία, έχει στρέψει 
το ενδιαφέρον της προς την Ανατολή και μάλιστα την Τουρκία, πράγμα 
που κάποτε γίνεται αντικείμενο κριτικής από κάποιους Γερμανούς που 
εμμένουν σταθερά στον Φιλελληνισμό.3 Τα ερωτήματα που τίθενται είναι 
αφενός σε ποιο βαθμό διατηρείται στην Ελλάδα του 19ου αιώνα η μνήμη 
της προσφοράς των φιλελλήνων στην Ελληνική Επανάσταση και αφετέ-
ρου πώς σημασιοδοτείται ο Φιλελληνισμός, δεδομένου ότι οι σημασίες 
μεταβάλλονται ανάλογα με τις χρήσεις τους, ζήτημα που έχει απασχολή-
σει και τη Λουκία Δρούλια.4

1. D. Bikélas, Le Philhellénisme en France (Extrait de la Revue d’histoire 
diplomatique, III), Παρίσι 1891, σ. 363. 

2. Γιώργος Τόλιας, «Οι αντοχές του φιλελληνισμού», Ελλάδα και Γαλλία τον 
19ο αιώνα, επιμ. Ευάγγελος Χρυσός – Christophe Farnaud, Ίδρυμα της Βουλής των 
Ελλήνων, Αθήνα 2012, σ. 253-276. 

3. Philhellenismus und Turkophilie. Ein Wort zur Aufklärung, von Edgar 
Martini, Professor an der Universität Leipzig, Λειψία 1910� βλ. σχετικά Αλεξάνδρα 
Σφοίνη, «“Η πολιτική των ανοιχτών πληγών”: Κρητικό ζήτημα και φιλοκρητικές 
εκδηλώσεις στη Γαλλία (1897) και στη Γερμανία (1911)», Το Ηράκλειο και η Κρήτη 
από την τελευταία περίοδο της οθωμανικής κυριαρχίας ως την ένωση με την Ελλά-
δα (1866-1913), Πρακτικά Επιστημονικού Συνεδρίου, Ηράκλειο, 23-26 Οκτωβρίου 
2013, επιμ. Μανώλης Γ. Ανδρουλιδάκης, Βικελαία Δημοτική Βιβλιοθήκη, Ηράκλειο 
2017, σ. 367-373. Για την υποχώρηση του φιλελληνισμού στη Γερμανία, όπου περιο
ρίζεται σε μια πεπαιδευμένη ελίτ, βλ. Suzanne L. Marchand, Down from Olympus: 
Archaeology and Philhellenism in Germany, 1750-1970, Princeton University Press, 
Πρίνστον 1996. 

4. Loukia Droulia, «La Révolution française et l’image de la Grèce: de l’hellé-



664	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Ι

Κατά τα φαινόμενα, οι μνείες είναι σποραδικές στα περιοδικά, ενώ δημο-
σιεύονται και κάποιες μεταφράσεις λογοτεχνικών έργων ξένων συγγρα-
φέων που συμμετείχαν στο φιλελληνικό ρεύμα την περίοδο της Ελληνι-
κής Επανάστασης. Πρόκειται για τα μεγάλα ονόματα της ευρωπαϊκής 
λογοτεχνικής παράδοσης, όπως ο λόρδος Βύρων, ο Βίκτωρ Ουγκώ, ο 
Λαμαρτίνος ή ο Σατωβριάνδος. Από αυτούς την πρωτοκαθεδρία έχει ο 
λόρδος Βύρων, ενώ ο Λαμαρτίνος χάνει την εύφημο μνεία του και με-
τατρέπεται σταδιακά σε μισέλληνα και τουρκόφιλο. Μετά το 1870 εμ-
φανίζονται ορισμένα λιγότερο γνωστά ονόματα σύγχρονων φιλελλήνων, 
όπως ο ιταλός πατριώτης Marco Antonio Canini, ο γερμανός ποιητής 
Emmanuel Geibel, η γαλλίδα ποιήτρια Louise Colet.5

Ας δούμε τώρα αναλυτικότερα πώς παρουσιάζονται οι φιλέλληνες 
που έδρασαν κατά την Ελληνική Επανάσταση στα βιογραφικά σημειώ-
ματά τους, τα οποία εντοπίστηκαν στα περιοδικά και σε ορισμένες μετα-
φράσεις στη διάρκεια του 19ου αιώνα.6 Οι μνείες, στις οποίες θα γίνει α-
ναφορά με βάση τα ευρήματα που παρουσιάζουν φιλελληνικό ενδιαφέρον, 
αφορούν τους Jean-Gabriel Eynard (Εϋνάρδος), Georges Canning (Κάν-
νιγκ), Santorre di Santarosa (Σανταρόζας), George Gordon Byron (Βύ-
ρων), Percy Shelley (Σέλλεϋ), François-René de Chateaubriand (Σα- 
τωβριάνδος) και Alexander Pushkin (Πούσκιν). 

Το ανυπόγραφο άρθρο «Βιογραφία του κυρίου Εϋνάρδου» στον Ευ-
ρωπαἵκό Ερανιστή (1841),7 που αποτελεί την πρώτη μνεία του ελβετού 

nisme au philhellénisme», La Révolution française et l’hellénisme moderne, Actes du 
IIIe Colloque d’histoire, Athènes 14-17 octobre 1987, Contribution hellénique à l’oc-
casion du Bicentenaire de la Révolution française, ΚΝΕ/ΕΙΕ, Αθήνα 1989, σ. 49-58.

5. Μαριλίζα Μητσού, «“Έστωσαν ημίν ήρωες του Φιλελληνισμού”: Η πρόσλη-
ψη του ξένου ως οικείου στον ελληνικό περιοδικό Τύπο του 19ου αιώνα», Πρακτικά 
Συμποσίου Ελληνικότητα και ετερότητα: Πολιτισμικές διαμεσολαβήσεις και “εθνι-
κός χαρακτήρας” στον 19ο αιώνα, επιμ. Άννα Ταμπάκη – Ουρανία Πολυκανδριώτη, 
τ. Βʹ, ΕΚΠΑ/ΕΙΕ, Αθήνα 2016, σ. 187-201.

6. Η έρευνα περιορίστηκε σε περιοδικά διαθέσιμα στο διαδίκτυο και δεν επεκτά-
θηκε στις εφημερίδες. Ασφαλώς συστηματικότερη αποδελτίωση σε όλες τις πηγές 
ενδέχεται να δώσει περισσότερα ευρήματα. 

7. Ευρωπαἵκός Ερανιστής τχ. 4 (1841), 375-384. Στο ίδιο περιοδικό είχε δη-
μοσιευθεί την προηγούμενη χρονιά (1840), με την υπογραφή Δ. Κ., και ένα άρθρο 
για τον Jeremy Bentham, χωρίς μνεία του ως φιλέλληνα, βλ. «Βιογραφία: περί τοῦ 



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 665

φιλέλληνα (θα ακολουθήσει και άλλη), φέρει την ένδειξη «Εκ του Γενι-
κού Βιογράφου» και είναι μετάφραση από ανυπόγραφο γαλλικό άρθρο 
που δημοσιεύθηκε το 1828 στο περιοδικό Le Biographe.8 Δίνονται βι-
ογραφικά στοιχεία για τον Εϋνάρδο με έμφαση στις στρατιωτικές και 
διπλωματικές υπηρεσίες του, για τις οποίες του απονεμήθηκε ο τίτλος 
του ιππότη από τον δούκα της Τοσκάνης, καθώς και στην αγάπη του για 
τις τέχνες. Το μεγαλύτερο μέρος του άρθρου αναφέρεται στη φιλελληνική 
του δραστηριότητα από το 1825, όταν «άρχεται το λαμπρότερον μέρος 
του σταδίου του Κ. Εϋνάρδου». Ο συντάκτης απαριθμεί τις υπηρεσίες του 
προς όφελος του ελληνικού Αγώνα, χρηματικές προσφορές, διπλωματικά 
διαβήματα, φιλανθρωπικές ενέργειες, κ.ά., και καταλήγει στην αντιπρο-
σφορά του ελληνικού κράτους στον μεγάλο φιλέλληνα κάνοντας αναφορά 
στους αρχαίους Έλληνες: 

Ἱερεμίου Βένθαμ, θεωρουμένου ὡς ἠθικολόγου καὶ ὡς νομικοῦ (τεμάχιον ἐξ ἀνεκδό-
του τινὸς πραγματείας περὶ φυσικοῦ δικαίου)», Ευρωπαἵκός Ερανιστής τχ. 4 (1840), 
396-416. Υπάρχουν ακόμη κάποιες μνείες για το συνταγματικό έργο του Bentham 
και την εμπλοκή του στην ελληνική υπόθεση. Με αφορμή τη μεταθανάτια έκδοση από 
τον J. Bowring του Συνταγματικού Κώδικα του Bentham, αναφέρεται η αποστολή 
νομοθεσίας στους Ισπανούς και τους Έλληνες και ότι το χειρόγραφο σώζεται στα 
χέρια κάποιου πολίτη που ανέλαβε να το μεταφράσει, βλ. «Φιλολογικά. Ναυπλία 2 
Μαρτίου 1835. Περὶ τοῦ Ι. Βένθαμ καὶ τοῦ τελευταίου του Συγγράμματος», εφ. Α-
θηνά, Ναύπλιο, αρ. 225/2 Μαρτ. 1835, σ. 911-914. Επίσης στο υπ’ αρ. 1 τεύχος του 
περ. Ο Παρατηρητής του Εδ. Μάσσων (Edward Masson), Ναύπλιο 12 Ιαν. 1838, 
ο εκδότης μεταφράζει τη «Διομολογία τοῦ βουλευτοῦ» που έγραψε ο Bentham για 
την Ελληνική Βουλή και την έστειλε μαζί με ένα σχέδιο Συντάγματος κατά το 1825. 
Διατυπώνεται η ευχή να μεταφράσει ο Μάσσων και το σχέδιο του Συντάγματος και 
μάλιστα το δικαστικό μέρος, που έχει φιλοσοφικές παρατηρήσεις, η αξία των οποίων 
προκύπτει από το ποιος είναι ο συγγραφέας τους, βλ. εφ. Αθηνά, αρ. 503/26 Ιαν. 
1838, σ. 2081. Στο φύλλο αρ. 507/12 Φεβρ. 1838, σ. 2098 υπενθυμίζεται η ευχή να 
δημοσιευθεί και μέρος της μετάφρασης του σχεδίου του Ελληνικού Συντάγματος που 
εκπόνησε ο Bentham. Ευχαριστώ τον Μανόλη Φραγκίσκο για τις επισημάνσεις. Για 
την εμπλοκή του Bentham στην Ελληνική Επανάσταση, βλ. Ο Ιερεμίας Μπένθαμ 
και η Ελληνική Επανάσταση, επιστημονική διεύθυνση Κ. Παπαγεωργίου, εισαγωγή 
– επίμετρο Κ. Παπαγεωργίου – Φ. Παιονίδης, μτφρ. – σχολιασμός Φ. Παιονίδης – 
Κ. Παπαγεωργίου – Α. Τάκης – Γ. Τασόπουλος, Ίδρυμα της Βουλής των Ελλήνων, 
Αθήνα 2012 και Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Jeremy Bentham και ο Αδαμάντιος 
Κοραής», Πρακτικά Συνεδρίου «Κοραής και Χίος» (Χίος, 11-15 Μαΐου 1983), τ. Αʹ, 
Αθήνα 1984, σ. 285-308. 

8. «Eynard», Le Biographe, journal biographique, littéraire, scientifique, théâ-
tral et bibliographique, numéro 4, Mercredi 27 août 1828, σ. 73-80.



666	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

«Η εθνική συνέλευσις των Ελλήνων εψήφισεν ευχαριστίας προς τον Κ. 
Εϋνάρδον, και τον ωνόμασε πολίτην Έλληνα. Ωραίον πράγμα το να ήναι 
τις συμπατριώτης του Αριστείδου, του Σόλωνος, του Λυκούργου και του 
Επαμεινώνδα αφού συνετέλεσεν εις την ελευθέρωσιν της προ τόσων αιώ-
νων ληστευομένης πατρίδος των.»

Το 1852 κυκλοφορεί το δίγλωσσο (ιταλικό / ελληνικό) φυλλάδιο Il 
Filelleno di Sfacteria / Ο Φιλέλλην της Σφακτηρίας του Εδουάρδου Φού-
σκου (Eduardo Fusco).9 Ο συγγραφέας, καθηγητής ανθρωπολογίας και 
παιδαγωγικής στη Φιλοσοφική Σχολή της Νάπολης (1866-1873), τα-
ξίδεψε στην Ευρώπη και στην Ανατολή και δημοσίευσε αργότερα τις 
ταξιδιωτικές εντυπώσεις του.10 Στο προλογικό σημείωμα του φυλλαδί-
ου «Νέοι των Ελλήνων», που υπογράφεται από τον Fusco (Αθήνα, 7 
Δεκεμβρίου 1851), υμνείται η ελευθερία και καταγγέλλεται η τυραννία, 
δοξάζεται η Ελλάδα και το αρχαίο κλέος της, η ανάστασή της από τη 
μακρόχρονη δουλεία, καθώς και τα «ένδοξα στίφη των Φιλελλήνων» που 
έτρεξαν στο κάλεσμα της «δυστυχούς εξορίστου του πολιτισμού»:

«Χαίρετε, ανδρείοι Φιλέλληνες! Στρατιώται ευγενείς της ελευθερίας, 
λείψανα των καταστροφών της Ευρώπης, συνειθισμένοι να θεωρήτε με 
ψυχρόν όμμα τον θάνατον επί των πεδίων της μάχης, αγών αγιώτερος 
δεν ηδύνατο εις μεγαλυτέραν δόξαν να σας υψώση. Πολίται της Υφηλίου, 
απόστολοι του πολιτισμού, πρόμαχοι των δυναστευομένων εθνικοτήτων, 
όχι πλέον στρατιώται της τύχης υπό το κράτος του ισχυρού, αλλά μαχη-
ταί ανδρείοι τρέχοντες να ενδυθήτε την στρατιωτικήν στολήν, αρκεί να ή-
ναι στολή ελευθερίας, πρόθυμοι να συνασπισθήτε εις τας φάλαγγας ιερών 
λόχων, χωρίς να ερωτάτε τον πλησίον μήτε το πότε, μήτε το πού, μήτε 
το διατί� μήτε ποίαν γλώσσαν λαλεί, μήτε ποίον πρεσβεύει θρήσκευμα, 
μήτε ποία γη τον είδε γεννώμενον… Χαίρετε! Είθε των αιώνων αι ευχαί 
να σας μνημονεύουν! Είθε πάσα ευγενής ψυχή να σας μιμήται!»11

 9. Il Filelleno di Sfacteria, Aspirazione poetica di Eduardo Fusco, Athene, 
Typografia di F Carabini e C. Vafa, 1852 / Ὁ Φιλέλλην τῆς Σφακτηρίας. Ποιητικὴ 
εὐχὴ Ἐδουάρδου Φούσκου. Μετὰ τοῦ ἰταλικοῦ πρωτοτύπου. Ἀθήνῃσι, Τύποις Φ. Κα-
ραμπίνη καὶ Κ. Βάφα, 1852.

10. Eduardo Fusco, L’incivilmento in Turchia, ossia usi, costumi e credenze 
degli Osmani, Νάπολη 1877 και Του ιδίου, Oriente e Occidente. Viagi e impressioni, 
Νάπολη 1882.

11. Il Filelleno di Sfacteria / Ὁ Φιλέλλην τῆς Σφακτηρίας, ό.π., σ. 25-27. 



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 667

Οι Ιταλοί, συνεχίζει ο Fusco, ήταν από τους πρώτους που αγωνίστη-
καν μαζί με τους Έλληνες, πραγματώνοντας την ενότητα των λαών της 
Μεσογείου. Ο Σανταρόζας είναι η ενσάρκωση αυτής της φιλίας, όπως 
γράφει στην «ποιητική ευχή» του: 

«Του ανθρώπου! Ιδού το περήφανον αυτό της Δημιουργίας πλάσμα, ιδού 
εις εξ αυτών! Ονομάζεται Σανταρόζας –έρχεται από τα ακτάς της Ιτα-
λίας– ερημίαν ζητεί (…) να ζήση ζητεί, να ζήση την ζωήν της κινήσεως 
και της ενεργείας (…) Τον εξόριστον!... κυττάξατέ τον� οδοιπόρος ως οι 
άλλοι επί του μεγάλου ποταμού της ανθρωπότητος, ιδού προτρέχει των 
λοιπών, θέλων να δείξη εις αυτούς νέαν τινα οδόν� (…) Υιοί της Ιταλίας, 
κράζει, δεύτε υιοί της Ιταλίας… αλλά πού είναι; Άθλιε! Είναι πλησίον 
σου, αλλ’ ολίγοι, αλλά διεσπαρμένοι, αλλ’ εξόριστοι, ως συ! (…) Ο Σα-
νταρόζας άλλο δεν ήτον ειμή κρίκος ενεργών της ανθρωπότητος, δεν ήτον 
ειμή έκφρασις μιας τινός ιδέας (…) Ο φιλέλλην της Σφακτηρίας ηγάπησε 
την Ελλάδα διότι η Ελλάς έπασχε και ηγωνίζετο –έπαθεν, ηγωνίσθη 
και απέθανεν υπέρ αυτής. Και ημείς, ω νέοι των Ελλήνων, και ημείς θ’ 
αγαπήσωμεν τους λαούς, οποιοιδήποτε ούτοι ήναι, τους πάσχοντας και 
αγωνιζομένους� και δι’ αυτούς θα πάθωμεν και θ’ αγωνισθώμεν. Όχι 
πλέον φίλοι της Ελλάδος, όχι πλέον φίλοι της Ιταλίας, αλλά φίλοι της Ε-
λευθερίας, εν μέσω των ανθρώπων, φίλοι των Εθνικοτήτων εν μέσω των 
λαών, φίλοι της Ανθρωπότητος εν μέσω της Οικουμένης.»12

Το 1856 μεταφράζεται η βιογραφία του λόρδου Βύρωνα από τον 
Α. Σ. Ζορμπά.13 Στον πρόλογό του ο μεταφραστής, επαναλαμβάνοντας 
κοινούς τόπους του Νεοελληνικού Διαφωτισμού, αναφέρεται στις διαδο-
χικές κατακτήσεις «Ρωμαίων, Σλάβων, Γότθων, Βανδάλων, και άλλων, 
εσχάτως δε των Οθωμανών», στο προγονικό κλέος, στον αγώνα του ελ-
ληνικού έθνους για την ελευθερία του, αλλά και στη θεία αποστολή της 
πατρίδας που «ήτον αδύνατον να ανεχθή επί πλέον τον έσχατον τουρκικόν 
ζυγόν». Όταν η ώρα της «αποτινάξεως τού, τον αυχένα του έλληνος πιέ-
ζοντος ζυγού» σήμανε, μαζί με τους «ορεσίβιους αρματωλούς», «άπειρα 
τέκνα της Ευρώπης σπεύδουσι να συναγωνισθώσιν τον καλόν αγώνα, 
και ν’ αποδώσωσιν ούτως εις την Ελλάδα τον φόρον της ευγνωμοσύνης 
των». Πρόκειται για την ανταπόδοση του χρέους προς την Ελλάδα, η ο-

12. Στο ίδιο, σ. 37-47, 90-91. 
13. Βιογραφία τοῡ Λόρδου Βύρωνος Ὑπὸ Μ. Βιλλεμάννου Ἀκαδημαἵκοῡ, κτλ. 

Μεταφρασθεῖσα ἐκ τοῡ Γαλλικοῡ ὑπὸ Σ. Α. Ζορμπᾶ, Ἐν Ἀθήναις, Ἐκ τοῡ Τυπογρα-
φείου Δ. Ἀθ. Μαυρομμάτη, 1856.



668	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

ποία «δεν απελάμβανεν απλού οίκτου και συμπαθείας, αισθήματος, αλλ’ 
εγεύετο των καρπών του υπ’ αυτής φυτευθέντος μεγάλου δένδρου, εκ του 
οποίου, όσω μάλλον καρποφορεί, τοσούτω πλείονας αμοιβάς να προσδο-
κά δικαιούται». Ανάμεσα στα τέκνα της Ευρώπης το πιο αξιόλογο είναι ο 
λόρδος Βύρων, ο οποίος «υπερβάλλοντος φιλελληνισμού φλεγόμενος, ου 
μόνον της απελευθέρωσιν της Ελλάδος επόθησεν, ου μόνον την ποιητικήν 
αυτού μούσαν υπέρ αυτής αφιέρωσεν, αλλά και την ζωήν αυτού προσήνε-
γκε, θύμα γενόμενος προς την εκπλήρωσιν του ευγενούς πόθου του». Με 
τη μετάφραση της βιογραφίας του εκπληρώνεται ένα «καθήκον προς την 
μνήμην του οφειλόμενον». 

Η βιογραφία αναφέρεται κατ’ αρχάς στην απόφαση του Βύρωνα να 
μεταβεί στην επαναστατημένη Ελλάδα,14 όπου «είχεν εκραγεί επανάστα-
σις πολλώ σοβαρωτέρα της ελευθερίου επαναστάσεως της Νεαπόλεως» 
και «η παρατεινομένη πάλη της Ελλάδος εκίνει τον θαυμασμόν της γης». 
Ακολουθεί εκτενής περιγραφή της συμμετοχής του στον Αγώνα, οικο-
νομικής και στρατιωτικής, της ασθένειας και του θανάτου του, που ε-
πισπεύστηκε λόγω του υγρού κλίματος του Μεσολογγίου. Ο βιογράφος 
παρατηρεί ότι ο Βύρων «έκρινε μετ’ αυστηρότητος τον χαρακτήρα των 
Ελλήνων, και ολίγον ήλπιζεν περί της επιτυχίας», αλλά και το γεγονός 
ότι υποστηρίχτηκε ελάχιστα από τους συμπατριώτες του. Αναφέρεται 
μάλιστα στον συνταγματάρχη Στάνχοπ (Stanhope) που μεριμνούσε για 
την ελευθερία του Τύπου, ενώ ο Βύρων θεωρούσε σημαντικότερο το ζή-
τημα της επιβίωσης:

«[Ο Στάνχοπ] ηβούλετο εν μέσω της ημιβαρβάρου και δεσποζομένης 
Ελλάδος να εισαγάγη, προ παντός άλλου, μετ’ αυστηράς ακριβείας τας 
φιλελευθέρους αρχάς και τας θεωρίας του Βένθαμ. Ο δε Βύρων έκρινε 
μάλλον κατεπείγουσαν την ευπορίαν του άρτου και των όπλων� η ελευ-
θερία του τύπου, το θεϊκόν τούτο καθαρτήριον των απηρτισμένων εθνών, 
τω εφαίνετο αλυσιτελής και ολεθρία εν τη αναρχική Ελλάδι, και άωρος 
εισέτι η υποστήριξις των νέων μεθόδων, των βιομηχανικών και κοινω-
νικών τελειοποιήσεων, και της πολυτελείας του πολιτισμού, ων αι προ-
μήθειαι των φιλελληνικών επιτροπών επληρούντο, ως προς ανθρώπους 
οφείλοντας μάλλον να πολεμήσωσι και να επιζήσωσιν εάν εδύναντο.»15

14. Βλ. σχετικά Roderick Beaton, Ο πόλεμος του Μπάιρον. Ρομαντική εξέγερ-
ση, Ελληνική Επανάσταση, μτφρ. Κατερίνα Σχινά, Αθήνα 2015.

15. Στο ίδιο, σ. 37.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 669

Στο ανυπόγραφο άρθρο «Επιστόλιον του Γ. Κάννιγκος» του περι-
οδικού Πανδώρα (1858),16 αναφέρεται η διπλωματική διαμεσολάβηση 
του Κάννιγκ, το 1827, όταν επρόκειτο να αποφασισθούν «τα περί της 
τύχης της Ελλάδος». Αναγνωρίζεται η συνεισφορά του άγγλου πολιτικού, 
που αποκαλείται «ο μέγας ημών ευεργέτης», η οποία δεν ολοκληρώθηκε 
λόγω του θανάτου του, αλλά επισημαίνεται ότι έδρασε σύμφωνα με τα 
συμφέροντα της πατρίδας του: 

«Ο Κάννιγκ ηγάπα μεν την Ελλάδα� αλλ’ ως ανήρ πολιτικός, ανήκων δη-
λαδή εις την τάξιν εκείνων των οποίων σβέννυνται τα αισθήματα υπό του 
συμφέροντος, ηγάπα μάλλον τα συμφέροντα τη ιδία πατρίδι. Ευτυχώς δε 
συμφέρουσαν τη Μεγάλη Βρεττανία εθεώρει την απελευθέρωσιν της Ελ-
λάδος. Καίτοι κατηγορηθείς υπό του Chateaubriand ότι “le libéralisme 
anglais porte à Mexico le bonnet de la liberté et le turban à Athènes”, 
βέβαιον είναι ότι ζων ήθελε πράξει υπέρ της Ελλάδος αξιολογώτερα ή 
όσα οι διάδοχοι αυτού.» 

Το άρθρο δεν έχει σκοπό να βιογραφήσει τον άγγλο πολιτικό ούτε 
να τον εξυμνήσει, αλλά «χρησιμεύει ίσως προς τους καταγινομένους να 
αποδείξωσιν ιστορικώς τίς των δύο Δυνάμεων, η Αγγλία ή η Ρωσσία, 
προέτεινε πρώτη το περί της αναγνωρίσεως της Ελληνικής ανεξαρτησίας 
ζήτημα».

Στο άρθρο «Φραγκίσκος Σατωβριάν» του περιοδικού Χρυσαλλίς 
(1863),17 ο υπογράφων Αλ. Σ. Βυζάντιος περιγράφει λεπτομερώς και 
με λυρικό τρόπο τον βίο και το έργο του Σατωβριάνδου. Ο βιογράφος 
στέκεται στο Οδοιπορικό του, στο οποίο «εθρήνησε την Ελλάδα αιμάσ-
σουσαν υπό την μάστιγα του καδή» συντελώντας στο «να εξεγείρη το 
ενδιαφέρον υπέρ της Ελλάδος, ήτις ενέπνευσε τας ωραιοτέρας σελίδας 
του φιλέλληνος συγγραφέως». Προσθέτει μάλιστα σε υποσημείωση ότι 
το έργο μεταφράστηκε από τον Εμμανουήλ Ροΐδη «επιτυχέστατα». Και 
καταλήγει ότι ο γάλλος φιλέλληνας κατά την περίοδο του Αγώνα «υπε-
βοήθησε παντί σθένει την ελληνικήν επανάστασιν� τα φιλελληνικά υπο-
μνήματά του συνέτειναν ουσιωδώς εις τον υπέρ ημών εκραγέντα γενικόν 
ενθουσιασμόν».18

16. Πανδώρα τχ. 196 (1858), 82-83.
17. Χρυσαλλίς τχ. 4 (1863), 109-112.
18. Βλ. σχετικά Κ. Θ. Δημαράς, «Ο Chateaubriand στην Ελλάδα», Ελληνικός 

Ρωμαντισμός, Αθήνα 21985, σ. 255-269.



670	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Το 1863, χρονιά του θανάτου του Εϋνάρδου, κυκλοφόρησε η βιογρα-
φία του ελβετού φιλέλληνα μεταφρασμένη από τα γαλλικά από τον Κ. 
Δ. Μυλωνά.19 Στο εκδοτικό σημείωμά του «Φίλοι ομογενείς!» ο μετα-
φραστής γράφει ότι μετέφρασε την βιογραφία του «ενδόξου φιλέλληνος» 
Εϋνάρδου θεωρώντας ότι εκπληρώνει 

«καθήκον ιερόν προς την πατρίδα (…) καθότι εις απάντων ο περίπυστος 
ούτος Φιλέλλην, ευθύς από της επαναστάσεως προσεκαλέσατο την εσπε-
ρίαν Ευρώπην εις βοήθειάν μας. Διό και το περικλεές όνομά του ευλόγως 
κατατάσσεται εν τη χορεία των ιθαγενών ευεργετών� παραμενεί δε εις 
μνήμην αέναον τοις επιγενομένοις, κτήμα κοινόν παντός Έλληνος, συνδε-
δεμένον στενώς με το γλυκύ της πατρίδος.»  

Η βιογραφία αναφέρεται εν εκτάσει στη φιλελληνική δράση του τονί-
ζοντας το γεγονός ότι αποδείχθηκε άκρως ανιδιοτελής αποποιούμενος τις 
τιμητικές προσφορές στο πρόσωπό του: 

«Προς τοις άλλοις δε η τε αλληλογραφία του και τα ψηφίσματα των δια-
φόρων κυβερνήσεων της Ελλάδος και τινων δημαρχιών είναι πολύτιμα 
τεκμήρια των ωφελειών ας ήνεγκεν ήδη αυτώ, προς δε των όσων ηθέλη-
σε να παράσχη υπέρ των Ελλήνων. Αι δε Θήβαι είχον ήδη αποφασίσει να 
ονομάσωσι πλατείαν τινα με το όνομά του, εψηφίσαντο δε να τω στήσωσι 
και αδριάντα. Αλλά μετριοφρονών ουδέποτε ηθέλησε να ενθαρρύνη τας 
διαδηλώσεις ταύτας της εθνικής ευγνωμοσύνης. Παραιτούμενος δε να 
μεταβή εις την Ελλάδα όπως δρέψηται τα δείγματα της ευγνωμοσύνης 
των, δεν ηθέλησεν ούτως να συγκατανεύση (…) Εν ταύτη δε τη εποχή 
δυνάμεθα χωρίς υπερβολήν να είπωμεν ότι η ειλικρινής και γενναία αφο-
σίωσίς του υπέρ Ελλάδος κατέστησε το όνομά του σεβάσμιον και δημο-
χαρές πάση τη Ευρωπη.»20

Στο τέλος του φυλλαδίου προστίθενται ανταποκρίσεις από την Αθή-
να και συλλυπητήριες επιστολές μελών της κυβέρνησης προς τη χήρα του 
Εϋνάρδου τον Φεβρουάριο 1863, όπου δηλώνεται η πρόθεση της Εθνικής 
Συνέλευσης και της κυβέρνησης να στείλουν αντιπροσώπους στην κηδεία 
του: 

19. Περιληπτικὴ Βιογραφία τοῦ Φιλέλληνος Ἑλβετοῦ Ι. Γ. Ἐὕνάρδου Μετα-
φρασθεῖσα ἐλευθέρως ἐκ τῆς Γαλλικῆς, Γενεύῃ, Τύποις Ἰουλ. Φικκίου, 1863. 

20. Στο ίδιο, σ. 22-23.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 671

«Ο θάνατος του Κου Εϋνάρδου εν μέσω των πολιτικών μας θυελλών 
επέφερε βαθύ και λυπηρόν αίσθημα. Το όνομά του διέμενε διά παντός 
συνδεδεμένον δι’ ημάς με την ενδοξοτάτην εποχήν της ανεγέρσεώς μας 
ως έθνους, και της αναγορεύσεως της ανεξαρτησίας μας.»21 

«Η Ελλάς θρηνεί σύμπασα επί τη τελευτή του πρωτίστου φίλου και 
ζηλωτού της (…) το δε όνομα Εϋνάρδος θέλει συνδέεσθαι μετά των λα-
μπροτέρων αναμνήσεων και περιπετειών της Ελλάδος, υπέρ της οποίας 
τοσαύτα έπραξε και ησθάνθη η γενναία ψυχή του, υπέρ της οποίας ήμισυ 
σχεδόν αιώνος δεν έπαυσε θυσιάζων ή και συνηγορών καθ’ άπασαν την 
Ευρώπην.»22 

«Η Ελλάς βαθείαν ησθάνθη λύπην επί τη τελευτή του μακαρίτου συ-
ζύγου σας, ιππότου Εϋνάρδου. Διά των μεγάλων χαρίτων ας απένειμεν 
αυτή και διά των ευγενών και αφοσιωμένων αισθημάτων του υπέρ του 
συμφέροντος και της ευδαιμονίας της, εκτήσατο την ευγνωμοσύνην του 
Ελληνικού λαού και κατέστησε την μνήμην του αΐδιον.»23

Παρά τον εορτασμό της επετείου της πεντηκονταετίας από την Ελ-
ληνική Επανάσταση το 1871,24 μεσολαβεί κατά τα φαινόμενα ένα μεγάλο 
κενό και η επόμενη μνεία εντοπίζεται το 1877 στο περιοδικό Παρνασσός, 
όπου δημοσιεύεται το άρθρο «Ο Ρώσος ποιητής Πούσκιν ως φιλέλλην 
εξεταζόμενος», υπογραφόμενο από τον Κ. Α. Παλαιολόγο.25 Αφού ανα-
φερθεί στο ποιητικό έργο του Πούσκιν, ο οποίος «ήτο φύσει προωρισμέ-
νος να καταστή ο πρώτος καλλιτέχνης ποιητής της Ρωσίας», ο αρθρο-
γράφος παρατηρεί ότι τα καλύτερα έργα του έχουν μεταφραστεί σε πολ-
λές γλώσσες αλλά όχι στα ελληνικά, εκτός μόνον από τέσσερα διηγήμα-
τα, τα οποία ο ίδιος εξέδωσε στην Ερμούπολη της Σύρου, και αυτό παρά 
το γεγονός ότι ο Πούσκιν υπήρξε φιλέλληνας. Στη συνέχεια παραθέτει τα 
βιογραφικά του ρώσου λογοτέχνη, τονίζοντας το φιλελεύθερο φρόνημά 
του, «ακριβώς κατά την εποχήν εκείνην ότε και η εκστόμισις της λέξεως 

21. Ανταπόκριση εξ Αθηνών στην Εφημερίδα της Γενεύης (8 Φεβρουαρίου 
1863), βλ. Στο ίδιο, σ. 29.

22. Επιστολή του προέδρου της Εθνικής Συνελεύσεως Βάλβη, βλ. Στο ίδιο, σ. 
30. 

23. Επιστολή του προέδρου της προσωρινής Κυβερνήσεως Βούλγαρη, βλ. Στο 
ίδιο, σ. 31. 

24. Χάρης Εξερτζόγλου, «Πολιτικές τελετουργίες στη νεώτερη Ελλάδα. Η με-
τακομιδή των οστών του Γρηγορίου Εʹ και η πεντηκονταετηρίδα της Ελληνικής Επα-
νάστασης», Μνήμων 23 (2001), 153-182.

25. Παρνασσός τχ. 2 (1877), 159-165.



672	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

svaboda (ελευθερία) απηγορεύετο αυστηρότατα!», και τα αντιμοναρχικά 
ποιήματά του, λόγω των οποίων εξορίστηκε στη Σιβηρία και κατόπιν, 
κατά το 1820-1824, με τη διαμεσολάβηση του ιστορικού Καραμζίν στη 
νότια Ρωσία, στο Κισνόβι και την Οδησσό, πόλεις που «υπήρξαν ο πυρήν 
και το κέντρον της ελληνικής εθνεγερσίας», ώστε «απάντων των σπου-
δαιοτάτων τούτων γεγονότων ο Πούσκιν υπήρξε αυτόπτης μάρτυς». Ο 
αρθρογράφος συνεχίζει περιγράφοντας τον «ελληνισμόν» των δύο πό-
λεων, κάνοντας λόγο για τη μετανάστευση φαναριώτικων οικογενειών 
(μπουζενάροι) από τις Ηγεμονίες, τις σχέσεις του Πούσκιν με τους ομο-
γενείς αυτούς, κυρίως με τους Ρίζο και Σχινά, τις σχέσεις των Ρώσων 
με τους Έλληνες με κύριο θέμα των συζητήσεών τους την Ελληνική Ε-
πανάσταση,26 της οποίας τη σημασία διέβλεψε ο Πούσκιν, τη στιγμή που 
Ρώσοι και Έλληνες ελάχιστες ελπίδες είχαν για την αίσια εκβασή της, 
και έγραψε ενθουσιώδες ποίημα:

«Εγέρθητι, ω Ελλάς, εγέρθητι! Ουχί ματαίως καταβάλλουσι δυνάμεις, 
Ουχί ματαίως σείουσι την έριδα ο Όλυμπος, ο Πίνδος και αι Θερμοπύ-
λαι! Υπό την αρχαίαν σκέπην των ακρωρειών αυτών ανέκυψεν η αρχαία 
ελευθερία! Ω αρχαία μνημεία των Αθηνών, ω τάφοι του Θησέως και του 
Περικλέους! Χώρα των ηρώων και θεών, διάρρηξον τα δεσμά των δού-
λων συν τη ωδή των φλογερών ασμάτων του Τυρταίου, του Βύρωνος και 
του Ρήγα.» 

Ο Πούσκιν ζητούσε να μάθει λεπτομέρειες για τον Αγώνα, κρατούσε 
μάλιστα ημερολόγιο, στο οποίο βασίστηκε το διηγημά του Κιρτζαλή, 
όπου αναφέρεται στη μάχη του Σκουλενίου αξιοποιώντας τις πληροφο-
ρίες του Β. Γορτζακόβ που είχε επισκεφθεί το πεδίο της μάχης.27 Ο αρ-
θρογράφος παραθέτει τη μετάφραση αποσπάσματος του διηγήματος που 
αναφέρεται στους Ιερολοχίτες και τον Αλέξανδρο Υψηλάντη, καθώς και 
στους «Νεκράσοβτζι», τους Ρώσους αιρετικούς υπό τον Ιγνάτιο Νεκρά-
σοβ, οι οποίοι δεν αποδέχονταν τους νεωτερισμούς του Μεγάλου Πέτρου 
στη ρωσική Εκκλησία και πολέμησαν με την πλευρά των Οθωμανών. Η 
συναναστροφή τού Πούσκιν με το ελληνικό στοιχείο και ο έρωτάς του για 

26. Demetrios I. Farsolas, «Alexander Pushkin: his attitude toward the Greek 
Revolution 1821-1829», Balkan Studies 12/1 (1971), 57-80.

27. James Farsolas, «Historical reality and legend in Alexander Pushkin’s short 
story kirdjali – an episode from the Greek insurrection of 1821 in the Romanian 
principalities», Balkan Studies 33/1 (1992), 57-98.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 673

μια όμορφη Ελληνίδα, την Καλυψώ, του ενέπνευσαν ένα ακόμη ποίημα 
αφιερωμένο «στην Ελληνίδα» (Γκρετζάνιε). Ο αρθρογράφος παρατηρεί 
ότι ο Ρώσος συγγραφέας εμπνεύστηκε από τα γεγονότα του 1821 το 
αριστούργημά του Ευγένιος Ονιέγκιν, και καταλήγει ότι σε κάθε περί-
πτωση:

«το όνομα του Αλεξάνδρου Σερκέγεβιτζ Πούσκιν οφείλει να καταστή 
τοσούτον μάλλον ημίν αγαπητότερον όσον τους Ρώσους φιλέλληνας δύ-
ναταί τις διά των δακτύλων μόλις να απαριθμήση, μάλιστα δε διότι ο 
Ρώσος αοιδός ακράδαντον είχε την πεποίθησιν περί της αισίας εκβάσεως 
του Ιερού ημών Αγώνος, κατά την εποχήν εκείνην εισέτι ότε οι πλείστοι 
και αυτών των Ελλήνων εθεώρουν το κίνημα ανάξιον προσοχής, πολλώ 
δε ήττον οι ομογενείς του Πούσκιν, ότε, επαναλαμβάνω, αυτός ο Τζάρος 
εθεώρει τους επαναστάτας Έλληνας κατ’ ουδέν διαφέροντας των Καρβο-
νάρων της Ιταλίας.» 

Την ίδια χρονιά (1877) δημοσιεύεται στον Παρνασσό το άρθρο «Ο 
ποιητής Σέλλεϋ» υπογραφόμενο από τον Πλάτωνα Δρακούλη.28 Τοποθε-
τώντας ως προμετωπίδα την εμβληματική φράση «Μάντις είμ’ εσθλών 
αγώνων», ο βιογράφος παρατηρεί ότι ο Σέλλεϋ είναι άγνωστος στην Ελ-
λάδα παρά το γεγονός ότι «ον είπερ τινά και άλλον έπρεπε η Ελλάς να 
γνωρίζη κατά βάθος». Ο Σέλλεϋ γεννήθηκε όταν έληγε η Γαλλική Επα-
νάσταση και πέθανε όταν άρχιζε η Ελληνική Επανάσταση ενσαρκώνοντας 
«το πνεύμα της Ελευθερίας και του Δημοκρατισμού». Για τον Δρακούλη 
ο Σέλλεϋ, εκτός από μεγάλος ποιητής, ήταν και μεγάλος κοινωνιολόγος 
λόγω του ότι «την σημασίαν της Ιστορίας ως κοινωνιολογικής μελέτης 
διείδε πριν η Ιστορία αναγνωρισθή ως κλάδος της Κοινωνιολογίας». Κα-
τεχόμενος από σφοδρότητα «του προς την Ελευθερίαν έρωτος», ανέπτυξε 
«την προς τους άνακτας και ηγεμόνας ενδόμυχον εκείνην καταφρόνησιν, 
ήτις μεθ’ όλην την εξωτερικήν συγκάλυψιν, χαρακτηρίζει αλαθήτως το 
πνεύμα του αιώνος μας». Το αποδεικνύει η ζωή του, που ήταν αφιερωμέ-
νη στα ιδανικά «περί των κοινωνικών θεσμών, περί διαγωγής, και περί 
της προσηκούσης των ανθρώπω διαίτης». Ο Σέλλεϋ ήλθε σε επαφή με 
τον Αλέξανδρο Μαυροκορδάτο στην Πίζα, όπου, όταν του ενεχείρισε την 
προκήρυξη του Υψηλάντη, αναφώνησε το «Μάντις είμ’ εσθλών αγώνων» 
από τον στίχο του Οιδίποδα επί Κολωνώ, και τον έβαλε επικεφαλίδα στο 

28. Παρνασσός τχ. 8 (1877), 497-511 και τχ. 9, 521-533.



674	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

ποίημα «Ελλάς», το οποίο έγραψε έμπλεος ενθουσιασμού και το αφιέρω-
σε στον Μαυροκορδάτο ως τεκμήριο φιλίας. Ήταν μάλιστα προφητικό, 
εφόσον διέβλεπε ότι ο αγγλικός στόλος θα πολεμούσε υπέρ των Ελλήνων 
αλλά και επειδή «επέμενε να πιστεύη ότι η Ελλάς θα εθριάμβευε, και εν 
τω πνεύματι τούτω, προοιωνιζόμενος εν τέλει την νίκην, αλλ’ αχθόμενος 
επί ταις περιστάσεσι ταις μελλούσαις να προηγηθώσιν αυτής, έγραψε το 
δράμα. Η “Ελλάς” είνε εν των καλλίστων αυτού έργων». Ήταν και το 
τελευταίο του, πράγμα που μας καλεί, όπως τονίζει ο Δρακούλης, «να αι-
σθανθώμεν τι απωλέσαμεν διά του προώρου θανάτου ανδρός οίος ο Σέλ-
λεϋ (…) ο “ποιητής των ποιητών”», του οποίου το όνομα θα ταυτίζεται 
με την αρχή «το τελειοποιήσιμον του ανθρώπου (perfectibility of man)».  

ΙΙ

Εκτός όμως από τις προσωπικότητες του Φιλελληνισμού, μνημονεύθη-
καν και κάποιοι λιγότερο γνωστοί φιλέλληνες που συμμετείχαν στον ελ-
ληνικό Αγώνα. Στα πρώτα χρόνια του ελληνικού κράτους απονεμήθηκαν 
αριστεία σε ορισμένους επιζήσαντες από τη μάχη του Πέτα. Σύμφωνα με 
τεκμήριο του 1822, που υπογράφεται από τον Αλέξανδρο Μαυροκορδά-
το, μισθοδοτούνται τρεις γερμανοί λοχαγοί φιλέλληνες:

«Οι εφεξής φιλέλληνες, ο λοχαγός Κρύγερος, ο λοχαγός Στίλεζερος, ο 
λοχαγός Σχαιφάρτος επιστρέφουσιν εις Πελοπόννησον. Καθ’ όλην την εν 
τη Δυτική Ελλάδι διατριβήν των εφέρθησαν καλώς παρευρεθέντες και εις 
την μάχην του Πέτα, έδειξαν εκεί τωόντι ανδρείαν ακαταμάχητον, κατά 
πάντα λόγον, λοιπόν, είναι άξιοι της ευνοίας της Διοικήσεως. Επειδή διά 
τους μήνας Μάρτιον, Απρίλιον, Μάιον και Ιούνιον δεν έλαβον τα υπό-
λοιπα δύο τρίτα του μισθού τους 60 γρ. ανά έκαστον μήνα και διά τους 
μήνας Ιούλιον και Αύγουστον ανά γρόσια 90, είναι δίκαιον ήδη επιστρέ-
φοντες να τα λάβωσιν παρά της διοικήσεως. Οι ειρημένοι εις την μάχην 
του Πέτα είχαν την ατυχίαν να χάσωσιν και τα αποδεικτικά των προς 
τοις άλλοις, η εξοχώτης σας λοιπόν θέλετε δώσει εις αυτούς ταύτα, όμοια 
με τα πρώτα. Έρρωσθε. Αυγούστου 11, 1822, Δογρύ Αποκύρου.»29

29. ΓΑΚ, Αρχείο περιόδου Όθωνος, Υπουργείο Εξωτερικών, φάκ. 001 τεκμή-
ριο 078, «Α. Μαυροκορδάτος Πρόεδρος του Εκτελεστικού Προς τον Μινίστρον του 
Πολέμου».  



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 675

Κάποιοι μάλιστα φαίνεται ότι έκαναν οι ίδιοι αίτηση τον Μάρτιο 
1837 για να λάβουν κάποιο μισθό ή αποζημίωση για τις υπηρεσίες τους 
στον Αγώνα:

«Κατά την εις Βερολίνον απουσίαν μου είχε διευθυνθή προς την Πρεσβεί-
αν αναφορά τινος Ιγνατίου Κρύγερ, της οποίας εσωκλείεται το αντίγρα-
φον, ως και το των συναπτομένων εις αυτήν δύο μαρτυρικών. Επειδή 
θάτερον αυτών έφερε την υπογραφήν μου, δεν ηθέλησα ν’ αναφερθώ περι-
μένων να ιδώ τον αναφερόμενον, και να τον εξετάσω. Προ ολίγων ημερών 
επαρουσιάσθη εις την Πρεσβείαν, και είναι τωόντι εκ των παρευρεθέντων 
εις την Μάχην του Πέτα φιλελλήνων. Κατά την επίμονον αίτησίν του δι-
ευθύνω την αναφοράν του εις την Κυβέρνησιν της αυτού Μεγαλειότητος, 
εις την οποίαν απόκειται ν’ αποφασίση περί της αιτήσεώς του. Α. Μαυ-
ροκορδάτος.»30

Διαθέτουμε και αποφάσεις της ελληνικής κυβέρνησης για την απο-
νομή αριστείου και μισθού σε φιλέλληνες, με δική της πρωτοβουλία ή 
μετά την υποβολή σχετικής αίτησης:

«Αποφασίζομεν να χαρίσωμεν εις τον Κύριον Φ. Γ. Άκεργελμ τον εκ 
της Σουηδίας διά τον ένθερμον αυτού φιλελληνισμόν το αργυρούν αρι-
στείον του υπέρ ανεξαρτησίαν αγώνος (…) Προς τούτοις θεωρούντες τα 
όσα υπέφερεν εις την Ελλάδα από τας κακουχίας και τας πληγάς οπού 
έλαβεν, ωσαύτως εις την σημερινήν απορίαν αυτού, εγκρίνομεν να δοθεί 
αντιμισθία εκ Δραχ. 2000 καταλογιστέων εις την ανήκουσαν θέσιν της 
Γραμματείας των Στρατιωτικών.»31

«Επί τη βάσει των καθυποβληθεισών προτάσεων εγκρίνομεν να δοθή 
εις τους πρώην Φιλέλληνας Μαβρίκιον Περσάτ και Πέτρον Χαρδοννέτ εκ 
Γαλλίας το διά τον υπέρ της ανεξαρτησίας αγώνα, τον 18/30 Σεπτεμβρί-
ου συζητηθέντα αργυρούν σταυρόν. Αθήναι την 31/12 Ιουλίου/Αυγούστου 
1837.»32

30. ΓΑΚ, Αρχείο περιόδου Όθωνος, Υπουργείο Εξωτερικών, φάκ. 001 τεκμή-
ριο 075, «Α. Μαυροκορδάτος προς γραμματέα, κυβέρνησιν της αυτού Μεγαλειότη-
τος», Μόναχο, 27 Μαρτίου 1837, αρ. 1298.  

31. ΓΑΚ, Αρχείο περιόδου Όθωνος, Υπουργείο Εξωτερικών, φάκ. 10 τεκμήριο 
143, Αθήνα 9/21 Ιουνίου 1837. 

32. ΓΑΚ, Αρχείο περιόδου Όθωνος, Υπουργείο Εξωτερικών, φάκ. 011 τεκμή-
ριο 049, Αθήνα 31 Ιουλίου/12 Αυγούστου 1837. 



676	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Την ίδια εποχή ο στρατηγός Μακρυγιάννης συνέταξε έναν κατάλογο 
με τα ονόματα 293 φιλελλήνων. Ο κατάλογος απεικονίζεται σε λιθογρα-
φία του Παναγιώτη Ζωγράφου (γύρω στο 1840) με τίτλο «Η Ελλάς ευ-
γνωμονούσα γράφει εις την πλάκα της Αθανασίας τα ονόματα των αγω-
νισθέντων υπέρ της Ελευθερίας της Φιλελλήνων». Φέρει την παράσταση 
της Ελλάδας στην κορυφή με λευκό ένδυμα και περικεφαλαία κρατώντας 
φτερό και στεφάνι. Ανάμεσά τους καταγράφονται με ελληνικούς χαρα-
κτήρες σε έξι στήλες 128 πεσόντες ή θανόντες, ανάμεσα στους οποίους οι 
γνωστοί Βάϊρον, Μπαλέστρας, Μάγιερ, Νόρμαν, Σανταρόζας, Φέλτχαν, 
καθώς και οι ζώντες Γόρδων, Φαβιέρος, Εϊνάρδος, Δερινιής, Κοδρι-
γκτόν, Μαιζόν, Τουρέτ, και πολλοί άγνωστοι. Συμπεριλαμβάνονται και 
ορισμένα ονόματα ομογενών, όπως: Καρέλλης, Κεφαλάς, Τριανταφύλ-
λης, πράγμα που διευρύνει την έννοια του Φιλελληνισμού.33

Στη συνέχεια η πρωτοβουλία να τιμηθεί το πλήθος των φιλελλήνων 
πέρασε στους ίδιους τους φιλέλληνες. Ο αντισυνταγματάρχης Auguste 
Hilarion Touret, γάλλος αξιωματικός, υπασπιστής του βασιλιά Όθωνα 
και φρούραρχος Αθηνών, θα εργαστεί για τη δημιουργία του πυροσβε-
στικού σώματος στην Αθήνα, το 1850, με βάση γαλλικούς κανονισμούς. 
Ο ίδιος συνέταξε κατάλογο φιλελλήνων με τα ονόματα 284 ανδρών που 
βρήκαν τον θάνατο στην Ελλάδα. Χάρη στη μέριμνα του Touret, κατα-
σκευάστηκε το 1841, στην καθολική εκκλησία της Μεταμόρφωσης του 
Σωτήρα στο Ναύπλιο, μνημείο με τα ονόματα των φιλελλήνων που σκο-
τώθηκαν στις μάχες ή πέθαναν από κάποια αρρώστια, την εθνικότητά 
τους, τον τόπο και την ημερομηνία θανάτου τους.34

Ο ελβετός αξιωματικός Henri Fornèsy (Ερρίκος Φορνέζη) το 1860, 
συμπλήρωσε τον κατάλογο και τον δημοσίευσε στο ανέκδοτο έργο του 
Το μνημείο των Φιλελλήνων (Le Monument des Philhellènes). Το έργο 
αυτό περιέχει τρεις υποκαταλόγους: έναν κατάλογο με τα ονόματα 286 
φιλελλήνων που σκοτώθηκαν ή πέθαναν στην Ελλάδα από το 1821 ως 

33. Βλ. σχετικά Histoire picturale de la Grèce de l’Indépendance hellénique 
peint par Panayotis Zographos d’après les indications du général Makryjannis avec 
notice historique de Johannès Gennadius, préface de Frédéric Boissonas, Γενεύη-Πα-
ρίσι 1926, σ. 19.

34. Μάρκος Ρούσσος–Μηλιδώνης, «Auguste Hilarion Touret 1797-1858», 
Ναυπλιακά Ανάλεκτα 7 (2009), 233-235� Ο ίδιος, «Το μνημείο των Φιλελλήνων στο 
Ναύπλιο», Σύγχρονα Βήματα 68 (1988-91), 224-254.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 677

το 1860, έναν κατάλογο με τα ονόματα 121 φιλελλήνων που ήρθαν στην 
Ελλάδα αλλά αναχώρησαν πριν από το 1860, και έναν κατάλογο με τα 
ονόματα 16 φιλελλήνων που ήρθαν στην Ελλάδα κατά την Επανάσταση 
και παρέμειναν σε ελληνικό έδαφος ακόμα και μετά το 1860. Πρόκειται 
για 423 συνολικά ονόματα με βιογραφικές και ιστορικές σημειώσεις από 
το 1821 μέχρι το 1860. Το 1884 η εφημερίδα Εβδομάς δημοσίευσε σε 
συνέχειες το ανέκδοτο έργου του Fornèsy, που είχε πεθάνει στην Αθήνα 
το 1872, σε μετάφραση της Καλλιόπης Μαράτου–Καμπούρογλου.35 Τα 
ίδια στοιχεία θα αναπαραγάγει ο Μπάμπης Άννινος το 1925 προσθέτο-
ντας και δικά του σχόλια που επιτείνουν την επιμνημόσυνη ευγνωμοσύνη 
για τη θυσία των φιλελλήνων.36 

ΙΙΙ

Καθώς είδαμε, σποραδικές μνείες για τον Φιλελληνισμό καταγράφονται 
σε όλη τη διάρκεια του 19ου αιώνα. Από την κυρίως σημασία που συνδέ-
εται με τη συμμετοχή στον Αγώνα της ανεξαρτησίας της Ελλάδας, για 
την οποία οι φιλέλληνες βραβεύονται και ευγνωμονούνται, τις ρομαντικές 
εξάρσεις και την αυτοθυσία, την ανιδιοτέλεια και τα πολιτικά συμφέρο-
ντα που προσδιορίζουν στάσεις και συμπεριφορές, τον ελληνισμό, αρχαίο 
και νεότερο, στον οποίο ανταποδίδουν το χρέος και του οποίου ανακηρύσ-
σονται συμπολίτες, τη μεσογειακή φιλία που ενώνει τους λαούς, ως τον 
φιλελευθερισμό και την αντιτυραννική αιχμή, τις δημοκρατικές πεποι-
θήσεις και τον κοινωνισμό, η έννοια μετασχηματίζεται ανάλογα με τη 
χρονική στιγμή και τις βλέψεις του εκάστοτε συγγραφέα.37

35. Ολοκληρωμένη έκδοση του καταλόγου με μεταγραφή, μετάφραση και ει-
σαγωγικά κείμενα έγινε πρόσφατα από τους Κώστα Παπαηλιού και Αναστασία Τσα-
γκαράκη, Ο κατάλογος των φιλελλήνων του Ερρίκου Φορνέζη, Αθήνα 2021.

36. Μπάμπης Άννινος, Οι Φιλέλληνες του 1821, Αθήνα 1925. 
37. Διαφοροποιήσεις άλλωστε μαρτυρούν τα φιλελληνικά κείμενα ήδη κατά την 

περίοδο της Επανάστασης, βλ. σχετικά Αλεξάνδρα Σφοίνη, «Η ρητορική του φιλελ-
ληνισμού στην Επανάσταση του 1821: τα γαλλικά φυλλάδια», Το ενδιαφέρον για την 
Ελλάδα και τους Έλληνες από το 1821 ως σήμερα, Πρακτικά Διεθνούς Συνεδρίου, 
Δήμος Νικολάου Σκουφά και Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων, Άρτα 5-7 Ιουλίου 2013, ε-
πιμ. Άννα Β. Μανδηλαρά – Γιώργος Β. Νικολάου – Λάμπρος Φλιτούρης – Νικόλαος 
Αναστασόπουλος, Άρτα/Αθήνα 2015, σ. 45-67. 



678	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Στα μέσα ωστόσο του αιώνα γίνεται κάποια επεξεργασία της έννοι-
ας του Φιλελληνισμού που συνδέεται με το προγονικό κλέος, τον Ελληνο-
χριστιανισμό και τον προορισμό του ελληνικού έθνους. Στην επέτειο της 
25ης Μαρτίου του 1854 στη Βιβλιοθήκη της Βουλής ο βιβλιοθηκάριος 
Γεώργιος Τερτσέτης εκφώνησε λόγο προς τιμήν των φιλελλήνων. Στο 
ακροατήριο παρευρισκόταν ο Ιταλός Coleli που συμμετείχε στη μάχη 
του Πέτα. Στον λόγο, που δημοσιεύθηκε στο περιοδικό Le Spectateur de 
L’Orient τον Μάιο 1854,38 ο Τερτσέτης έδωσε έναν ορισμό του Φιλελλη-
νισμού που σημασιοδοτείται ως το ελληνικό πνεύμα, το οποίο έδωσε τα 
φώτα του πολιτισμού και του χριστιανισμού στην ανθρωπότητα και επι-
στρέφει στη Ελλάδα ύστερα από περιπλάνηση σε άλλες χώρες:

«Je voudrais trouver, Messieurs, une définition moins matérielle, plutot 
abstraite, rationnelle, et, tranchons le mot, philosophique. J’appellerai 
philhellénisme l’esprit grec qui rentre dans ses foyers, après avoir erré et 
vécu dans les autres pays ; navire couvert de pavillon étranger, mais dont 
la cargaison est grecque. En effet, Messieurs, s’il est vrai que les anciens 
écrivains de la Grèce, tels que Platon, Aristote, Sophocle, Thucidide, et 
le reste de la série glorieuse des auteurs grecs, aient formé le nouvel esprit, 
la civilisation nouvelle du monde actuel, était-il possible, était-il naturel, 
que des générations d’hommes éclairés des rayons vivifians de la sagesse 
hellénique, assistassent avec indifférence aux malheurs et aux dangers de 
la terre qui a donné naissance à leurs illustres maîtres ? Pour compléter 
cette definition, je dois ajouter, Messieurs, ce que étaient pour la plupart 
des savants grecs qui ont répandu dans le monde les lumières de l’Évan-
gile. Reportez-vous aux premiers temps du christianisme, au milieu des 
cirques de Rome, et vous verrez dévorés par des lions, ou déchirés par des 
tigres les membres palpitans des martyrs grecs.»39

Λίγο αργότερα ο Στέφανος Κουμανούδης στον λόγο του «Περί φι-
λελληνισμού» (1866)40 σημασιοδοτεί τη λέξη «Φιλέλλην» ως εξής:

 
«Λέγω και πιστεύω, ότι μόνον εκ πάντων το Ελληνικόν έθνος έσχε και 
έχει φίλους κατά την αληθή και ευρυτάτην σημασίαν της λέξεως, και 
δικαίως� ως αυτό μόνον γενόμενον αγωγεύς του γενικωτάτου πολιτισμού 

38. Le Spectateur de L’Orient, livr. 18, (10) 22 mai, 1854, σ. 213-219.
39. Στο ίδιο, σ. 214-215.
40. Στέφανος Κουμανούδης, «Περί φιλελληνισμού. Λόγος εν τω Αθηναίω τη 27 

Φεβρουαρίου 1866», Πανδώρα ΙΖʹ (1865-1866), 1-11.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 679

της ανθρωπότητος (…) μέχρι τούδε μόνον μοι φαίνεται αυτής της ευκλη-
ρίας τυχόν το Ελληνικόν. Και ότι επλάσθη και επροφέρθη και προφέρε-
ται επί πολλούς αιώνας η λέξις Φιλέλλην, φέρει τιμήν εις το ανθρώπινον 
γένος, διότι έγνω τούτο καλώς την ευρείαν αρετήν λαού κατά θείαν ευ-
δοκίαν εμφανισθέντος επί της γης, ίνα διδάξη πολλούς και πληθυνθή η 
γνώσις. Όσαι δε άλλαι λέξεις όμοιαι τη Φιλέλλην επλάσθησαν και ήλθαν 
εις χρήσιν εν παλαιοτέροις και νεωτέροις χρόνοις, οίον Φιλοπέρσης, Φι-
λομακεδών, Φιλολάκων, Φιλορρώμαιος, Φιλορρώσος, Φιλότουρκος, και 
ει τις άλλη τοιαύτη, έχουσι το μεν, σπανιωτέραν πολύ την χρήσιν και 
στενοτέραν την σημασίαν, το δε, επήγασαν ή εκ φόβου και κολακείας, ή 
εξ αυθαιρέτου ιδιοτροπίας, ή κατά πολιτικής φατρίας πνεύμα. Μόνη δ’ 
εκ των τοιούτων η λέξις Φιλαθήναιος έχει την αυτήν ευγενή καταγωγήν 
τη Φιλέλλην, και είναι μάλιστα η υψίστη αυτής ταύτης ερμηνεία, κατά 
δικαιότατον λόγον.»41

 
Στο πνεύμα του Διαφωτισμού αλλά και της εποχής του, ο Κουμα-

νούδης, χωρίς να κάνει αναφορά στον χριστιανισμό,42 θεωρεί ότι ο Φι-
λελληνισμός είναι «ουσιωδώς πρακτική ενέργεια ή αρετή, και δη πο-
λιτική, ουχί δε απλή θεωρία ή κρίσις». Η ιδιότητα που διαιωνίζει τον 
Φιλελληνισμό είναι το μοναδικό κλασικό παρελθόν και ο προορισμός του 
να εκπολιτίσει την ανθρωπότητα, το δε ελληνικό έθνος αξιώνεται τον 
Φιλελληνισμό, διακρινόμενο από κάθε άλλο έθνος,43 όχι μόνο λόγω «πα-
τραγαθίας» αλλά και λόγω της διεκδίκησης των προγονικών αρετών στο 

41. Στο ίδιο, σ. 2.
42. Για την «αντιχριστιανική» κοσμοθεωρία του Κουμανούδη, βλ. Σοφία Ματ-

θαίου, «Ο Στέφανος Κουμανούδης, “οι διδάσκαλοι του έθνους” και ο επικήδειος στον 
Νεόφυτο Βάμβα», Ο Ερανιστής 26 (2007), 255-280.

43. Έτσι, παρά τους αγώνες των Σέρβων κατά των Τούρκων, «ουδείς υπέρ 
αυτών Φιλόσερβος ανεφάνη εν τη φιλεσπλάγχνω και Μισοτούρκω Ευρώπη (…) δεν 
ηδύναντο οι Ευρωπαίοι να συγκινηθώσιν υπέρ των Σέρβων, διότι δεν είχεν ο αγών 
αυτών την σφραγίδα του ημετέρου, την ευλογίαν, ας είπω, το χρίσμα του προγονικού 
κλέους, ο έστι των προϋπηργμένων εις την Ευρωπαίαν ανθρωπότητα ευεργεσιών». 
Το ίδιο ισχύει και για τους Πολωνούς και τους Ούγγρους, υπέρ των οποίων «εκινή-
θησαν κατά τους τελευταίους χρόνους φιλικά κομιτάτα και διπλωματικαί εγένοντο 
ενέργειαι κυβερνήσεων», αλλά δεν υπήρχαν «ικανά στοιχεία προς παραγωγήν δυνά-
μεως τοιαύτης οία ο Φιλελληνισμός (…) οι αγώνες οι μεγάλοι και ποικίλοι υπέρ του 
καθόλου πολιτισμού», βλ. Στέφανος Κουμανούδης, «Περί φιλελληνισμού», ό.π., σ. 5. 
Σημειωτέον ότι η οικογένεια του Κουμανούδη είχε μετοικήσει από την Αδριανούπολη 
στο Βελιγράδι κατά το 1825/6 και ο Στέφανος εγκαταστάθηκε στην Ελλάδα μονίμως 
το 1845, βλ. Sophia Matthaiou, «The Greco-Serbian identity of the Koumanoudis 



680	 Ο  ΕΡΑΝΙΣ      Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

παρόν, «όταν ημείς την ουσίαν την καλήν του εθνικού χαρακτήρος διακα-
τέχωμεν».44 Αναμφίβολα, είναι η σημασιοδότηση του Φιλελληνισμού με 
τη μεγαλύτερη αντοχή. 

ΑΛΕΞΑΝΔΡΑ ΣΦΟΙΝΗ

Family», Greek-Serbian Relations in the Age of Nation-building, επιμ. Πασχάλης 
Μ. Κιτρομηλίδης – Σοφία Ματθαίου, Αθήνα, ΙΙΕ/ΕΙΕ, 2016, σ. 179-194.

44. Στέφανος Κουμανούδης, «Περί φιλελληνισμού», ό.π., σ. 10.



	Α λ. Σφοίνη,  μνειεσ φιλελλήνων ΚΑΤΑ τοn 19ο αιώνα	 681

R é s um é

MENTIONS DES PHILHELLÈNES
ET SIGNIFICATIONS DU PHILHELLÉNISME

EN GRÈCE AU XIXe SIÈCLE

L’étude aborde la question de la mémoire du philhellénisme en Grèce au 
XIXe siècle, lorsque l’Europe, en particulier l’Allemagne, s’est tournée 
vers l’Est et notamment vers la Turquie. Les références sporadiques re-
pérées dans la presse périodique concernent des philhellènes bien connus, 
tels que Jean-Gabriel Eynard, Georges Canning, Santorre di Santa-
rosa, George Gordon Byron, Percy Shelley, François-René de Cha-
teaubriand, Alexandre Puchkine. Certains des philhellènes parmi les 
moins connus ont été honorés durant les premières années de l’État grec. 
Beaucoup d’entre eux ont été mentionnés dans des listes établies par le 
général Makrygiannis, et plus tard par le colonel français Auguste Hi-
larion Touret et l’officier suisse Henri Fornèsy. Dans ces références, la 
principale importance du philhellénisme est liée à la participation à la 
lutte pour l’indépendance de la Grèce, pour laquelle les philhellènes sont 
gratifiés et déclarés citoyens de l’hellénisme. Le concept de philhellénisme 
se transforme en fonction de l’époque et des aspirations de chaque utili-
sateur, et son champ sémantique s’étend de l’amitié méditerranéenne qui 
unit les peuples, du libéralisme et de la rhétorique anti-tyrannique, aux 
idées démocratiques et au socialisme. Au milieu du siècle, une élaboration 
du concept, par Georgios Tertsetis et Stefanos Koumanoudis, le relie à la 
gloire ancestrale, aux lumières de l’Évangile et à la destinée de la nation 
grecque dont le but est de civiliser l’humanité. La qualité qui perpétue le 
philhellénisme est identifiée au passé de l’âge classique revendiqué par 
l’hellénisme moderne : c’est la signification du philhellénisme qui connaît 
la plus grande résilience.

Alexandra Sfoini



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

