
  

  The Gleaner

   No 30 (2021)

   In Memoriam of Loukia Droulia

  

 

  

  Ο Μάρκος Ρενιέρης και ο Spectateur de l'Orient 

  Roxane D. Argyropoulos   

  doi: 10.12681/er.36162 

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Argyropoulos, R. D. (2024). Ο Μάρκος Ρενιέρης και ο Spectateur de l’Orient: Οι απόψεις του για τον ελληνισμό. The
Gleaner, (30), 703–728. https://doi.org/10.12681/er.36162

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 10/02/2026 09:46:04



Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης
καΙ Ο Spectateur de l’Orient

Oἱ ἀπόψεις του γιὰ τὸν ἑλληνισμὸ

ΠΝΕΥΜΑ ΠΡΟΙΚΙΣΜΕΝΟ ΚΑΙ ΓΟΝΙΜΟ, ὁ Μάρκος Ρενιέρης (Τεργέστη 
1815-Ἀθήνα 1897) διαδραμάτισε σημαντικὸ ρόλο στὴ διάπλαση τῆς 

νεοελληνικῆς ἐθνικῆς ἰδεολογίας καθὼς ἀποδείχθηκε δεινὸς γνώστης τῶν 
πολιτικῶν καὶ φιλοσοφικῶν ζητημάτων τοῦ καιροῦ του. Ἡ διαδρομή του 
διακρίνεται γιὰ τὴν ἰδιοτυπία της καθὼς ἡ ἐξοικείωσή του μὲ τὸ φαινό-
μενο τῆς ἰδεολογικῆς οἰκοδόμησης ἑνὸς ἔθνους ξεκίνησε ἀπὸ τὰ νεανικά 
του χρόνια στὴ Βενετία. Μὲ τὸ ὅραμα τῆς πολιτικῆς ἑνοποίησης τοῦ κα-
τακερματισμένου ἰταλικοῦ ἔθνους ζυμώθηκε μὲ τὶς ἰδέες τοῦ ρομαντισμοῦ 
καὶ τοῦ φιλελευθερισμοῦ.1 Ἔχοντας τὸ πνευματικὸ αὐτὸ ὑπόβαθρο ἐ-
γκαθίσταται τὸ καλοκαίρι τοῦ 1835 στὴν Ἀθήνα καὶ ἡ πορεία τῆς ἐνσω-
μάτωσής του στὴν ἑλληνικὴ πραγματικότητα ἀποτελεῖ ἕνα ἐξαιρετικὰ 
ἐνδιαφέρον κεφάλαιο. Ἐνστερνιζόμενος τὶς προσδοκίες τοῦ νέου κράτους, 
ἐντάσσεται στὴν τροχιὰ τῶν πνευματικῶν δυνάμεων τοῦ τόπου καὶ ἐξε-
λίσσεται σ’ ἕναν ἀπὸ τοὺς βασικοὺς πρωταγωνιστές. Ἀποκτᾶ ἐπιπρό-
σθετο κοινωνικὸ κύρος νυμφευόμενος τὴν Ἀνδρομάχη Ζαΐμη,2 κόρη τοῦ 

1. Ἀπὸ τὴν ἡλικία τῶν δεκαεπτὰ ἐτῶν, ὁ Μ. Ρενιέρης δημοσίευσε ἄρθρα καὶ δο-
κίμια φιλοσοφικοῦ καὶ λογοτεχνικοῦ περιεχομένου σὲ σημαντικὰ ἰταλικὰ περιοδικά. 
Στὰ γραπτά του ἀντανακλᾶται ὁ θαυμασμός του γιὰ τὸν φιλόσοφο καὶ πολιτικὸ δια-
νοητὴ Gian Domenico Romagnosi (Salsomaggiore Terme 1761-Μιλάνο 1835), ἴνδαλ-
μα τότε τῆς ἰταλικῆς νεολαίας, καθὼς καὶ γιὰ τοὺς ἐκπροσώπους τοῦ Risorgimento, 
ὁρισμένους ἀπὸ τοὺς ὁποίους εἶχε προσωπικὰ γνωρίσει στὸν κύκλο τοῦ Αἰμίλιου Τυ-
πάλδου στὴ Βενετία. Γιὰ τὴ σημασία τῆς περιόδου αὐτῆς στὴ ζωὴ τοῦ Ρενιέρη βλ. 
Roxane D. Argyropoulos, La période italienne de Marco Renieri et ses premières 
années en Grèce, Ἀθήνα, Ἐθνικὸ Ἵδρυμα Ἐρευνῶν, Ἰνστιτοῦτο Ἱστορικῶν Ἐρευνῶν, 
2019, σ. 21-85. 

2. Σχετικὰ μὲ τὸ ὄνομα τῆς Ἀνδρομάχης Ζαΐμη βλ. Λουκία Δρούλια, «Ἡ ἐθι-
μικὴ παράδοση στὴν ὀνοματοθεσία καὶ ὁ Διαφωτισμός. Ἕνα παράδειγμα ἀπὸ τὴν 
Ἀχαΐα», Μνήμων 10 (1985), 194. Πληροφορίες γιὰ τὴν οἰκογένεια Ζαΐμη βλ. στὴ με-
λέτη τῆς ἰδίας, «Ἡ οἰκογένεια Ζαΐμη ὣς τὸ 1840. Ἀθησαύριστα κείμενα», Ἐπετηρὶς 
Καλαβρύτων 1 (1969), 61-76.



704	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

πρόκριτου Ἀνδρέα Ζαΐμη καὶ τῆς Ἑλένης Δεληγιάννη καὶ ἀδελφὴ τοῦ 
μετέπειτα πρωθυπουργοῦ τῆς Ἑλλάδας Θρασύβουλου Ζαΐμη, προπάππου 
τῆς Λουκίας Δρούλια. Γιὰ τὴ ζωὴ καὶ τὸ ἔργο τοῦ Μ. Ρενιέρη ἡ Λουκία 
πάντοτε ἔδειχνε ἕνα εὐδιάκριτο ἐνδιαφέρον. Ἡ ἐνασχόλησή μου ἐδῶ μὲ 
τὴ δημοσιογραφική του δραστηριότητα ἂς θεωρηθεῖ ὅτι συμβολίζει μία 
ἀπότιση τιμῆς στὴν ἀγαπητὴ συνάδελφο καὶ φίλη. 

Tὸ 1853, ἐνῶ ὁ Ρωσοτουρκικὸς πόλεμος βρισκόταν σὲ ἐξέλιξη, 
στοὺς κόλπους τῆς ἀθηναϊκῆς κοινωνίας ἐκδηλώνονται πολιτικὲς ζυμώ-
σεις καὶ διχαστικὲς ἐντάσεις. Μὲ τὰ πύρινα ἄρθρα τῆς ἐφημερίδας Αἰών, 
ἡ ρωσόφιλη παράταξη κέρδιζε τὶς ἐντυπώσεις. Eὕρισκε ἀνταπόκριση 
σὲ ὅσους θεωροῦσαν τὴ Ρωσία προστάτιδα τῆς ὀρθόδοξης πίστης προ-
σλαμβάνοντας ἀκόμη καὶ συναισθηματικὲς διαστάσεις. Μέσα σ’ αὐτὸ τὸ 
τεταμένο πολιτικὸ κλίμα πρωτοκυκλοφόρησε στὶς 26 Αὐγούστου/7 Σε-
πτεμβρίου 1853 τὸ γαλλόφωνο περιοδικὸ Le Spectateur de l’Orient (Ὁ 
Θεατὴς τῆς Ἀνατολῆς).3 Γιὰ τὸ ἐκδοτικὸ αὐτὸ ἐγχείρημα ἀποφασιστικὰ 
κινητοποιήθηκε μία ὁμάδα ἔγκριτων διανοητῶν καὶ πανεπιστημιακῶν μὲ 
πολύπλευρη δράση. Στενὰ συνδεδεμένοι μεταξύ τους, πρόκειται γιὰ πρό-
σωπα ὁρισμένα ἐκ τῶν ὁποίων εἶχαν ὡς ἑτερόχθονες βιώσει λίγα χρόνια 
πρωτύτερα τὴν ἀπόλυση ἀπὸ δημόσιες θέσεις.4 Διαμορφωμένοι πνευμα-
τικὰ στὴν εὐρυχωρία τῆς ἑλληνικῆς διασπορᾶς, μετεβλήθησαν στὴν κρί-
σιμη αὐτὴ στιγμὴ σὲ στρατευμένους διανοούμενους τοὺς ὁποίους διακρί-
νει μία συλλογικὴ πολιτικὴ ταυτότητα.5 Εἶναι οἱ Κ. Παπαρρηγόπουλος, 

3. Λουκία Δρούλια, «Le Spectateur de l’Orient», λῆμμα στὴν Ἐγκυκλοπαίδεια 
τοῦ Ἑλληνικοῦ Τύπου, 1784-1974. Ἐφημερίδες, περιοδικά, δημοσιογράφοι, ἐκδότες, 
Λουκία Δρούλια – Γιούλα Κουτσοπανάγου (ἐπιμ.), Ἀθήνα, Ἰνστιτοῦτο Νεοελληνικῶν 
Ἐρευνῶν, 2008, τ. 4, σ. 442-444� Ἄλκηστη Σοφοῦ, «Ὁ Θεατὴς τῆς Ἀνατολῆς (Le 
Spectateur de l’Orient) διαλέγεται μὲ τὴν Εὐρώπη. Οἱ διακυμάνσεις μιᾶς “ἐθνικῆς 
ἀφήγησης”», Πρακτικὰ τοῦ Ε ʹ Εὐρωπαἵκοῦ Συνεδρίου Νεοελληνικῶν Σπουδῶν τῆς 
Εὐρωπαἵκῆς Ἑταιρείας Νεοελληνικῶν Σπουδῶν, Συνέχειες, ἀσυνέχειες, ρήξεις στὸν 
ἑλληνικὸ κόσμο (1204-2014): οἰκονομία, κοινωνία, ἱστορία, λογοτεχνία, Θεσσαλο-
νίκη, 2-5 Ὀκτωβρίου 2014, Κωνσταντίνος Α. Δημάδης (ἐπιμ.), Ἀθήνα 2015, τ. 5, σ. 
151-157.

4. Ἡ διχαστικὴ διαμάχη αὐτοχθόνων καὶ ἑτεροχθόνων εἶχε κορυφωθεῖ μὲ τὸ 
ψήφισμα τῆς Ἐθνικῆς Συνέλευσης τοῦ 1843-1844� βλ. Ἰ. Δημάκης, Ἡ πολιτειακὴ 
μεταβολὴ τοῦ 1843 καὶ τὸ ζήτημα τῶν αὐτοχθόνων καὶ ἑτεροχθόνων, Ἀθήνα, Θεμέ-
λιο, 1991.

5. Σχετικὰ μὲ τὴ συλλογικὴ πολιτικὴ ταυτότητα ἀνάμεσα σὲ πνευματικοὺς ἐκ-
προσώπους ἑνὸς ἔθνους ποὺ χαρακτηρίζει τὸν 19ο αἰώνα, βλ. Christophe Charle, Les 



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 705

Ἀλ. Ρίζος Ραγκαβής, Ἰ. Σοῦτσος, Γ. Α. Βασιλείου, Ν. Δραγούμης καὶ 
Μ. Ρενιέρης.6 Ἀπὸ αὐτούς, οἱ Κ. Παπαρρηγόπουλος, Ν. Δραγούμης καὶ 
Ἀλ. Ρίζος Ραγκαβὴς εἶχαν τὸ 1850 κυκλοφορήσει τὸ περιοδικὸ Παν-
δώρα, γεγονὸς ποὺ δικαιολογεῖ τὴν παρατηρούμενη συνάφεια τῶν δύο 
ἐντύπων.7 Ἡ χρονικὴ σύμπτωση τῆς κυκλοφορίας τοῦ περιοδικοῦ μὲ τὸ 
ξέσπασμα τοῦ Κριμαϊκοῦ πολέμου δὲν εἶναι τυχαία, καθόσον κίνητρο τῶν 
ἐκδοτῶν του ἦταν νὰ μὴν παραμείνουν ἀμέτοχοι σὲ οὐσιώδεις πολιτικὲς 
ἐξελίξεις καὶ ν’ ἀκουστεῖ ἡ φωνή τους σχετικὰ μὲ τὴ διαμόρφωση τοῦ 
ἐξωτερικοῦ προσανατολισμοῦ τῆς χώρας. Πρέσβευαν πὼς τὸ νεοσύστατο 
κράτος ὄφειλε νὰ διατηρήσει τὴ θέση του ἀνάμεσα στὰ εὐρωπαϊκὰ κράτη 
καὶ ἐπιπλέον νὰ γεφυρωθοῦν οἱ μεταξύ τους ἀντιθέσεις ποὺ προέκυψαν 
μὲ τὸ Ἀνατολικὸ Ζήτημα.8 Μὲ σταθερὰ στραμμένα τὰ βλέμματά τους 
στὴ δυτικὴ πολιτικὴ σκηνὴ καὶ μὲ τὰ ἄρθρα τους ὑπογεγραμμένα μόνο 

intellectuels en Europe au XIXe siècle. Essai d’histoire comparée, Παρίσι, Seuil, 
1996� Socrates D. Petmezas, «From Privileged Outcasts to Power Players: the “Ro
mantic” Redefinition of the Hellenic Nation in the Mid-Νineteenth Century», στὸ 
The Making of Modern Greece: Nationalism, Romanticism, & the Uses of the Past 
(1797-1896), Roderick Beaton – David Ricks (ἐπιμ.), Λονδίνο, Ashgate, 2009, σ. 
124-133.

6. Ὁ Ἀλ. Ρίζος Ραγκαβὴς ἐξηγεῖ τοὺς λόγους ποὺ πρυτάνευσαν στὴν ἔκδοση 
τοῦ περιοδικοῦ στὰ Ἀπομνημονεύματα, Ἀθήνα, Τυπογραφεῖον τῆς Ἑστίας, ἐκδότης 
Γεώργιος Κασδόνης, 1895, τ. 2, σ. 293-295: «Τότε μετὰ πολλῶν ἄλλων ἐφρόνουν 
ὅτι, ὅτε τὰ τῆς Ἀνατολῆς ἐπρόκειτο ν’ ἀνατραπῶσιν ὑπὸ τοὺς ἐκ βορρᾶ κεραυνούς, οἱ 
Ἕλληνες ὤφειλον νὰ διεκδικήσωσι καὶ αὐτοὶ τὰ εἰς πᾶσαν τὴν Εὐρωπαϊκὴν Τουρκίαν 
ἴδια συμφέροντα, καὶ νὰ μὴ ἐγκαταλειφθῶσιν ἐξ ἀσυγγνώστου ἀμελείας� πρὸς ὃ ὅμως 
πρὸ παντὸς ἦν ἀνάγκη νὰ παρασκευασθῇ καὶ φωτισθῇ ἡ ἰδίως ὑπὸ τῆς Ἀγγλικῆς δη-
μοσιογραφίας κατὰ τὰ τελευταῖα ἔτη ὡς πρὸς τὰ τῆς Ἑλλάδος εἰς ἀδίκους προλήψεις 
παραχθεῖσα κοινὴ τῆς Εὐρώπης γνώμη. Δι’ ὃ συνελθόντες τινὲς φίλοι, ἀπεφασίσαμεν 
τὴν σύστασιν Γαλλικοῦ περιοδικοῦ, ὃ ἀπεκαλέσαμεν Ἀνατολικὸν Θεατὴν (Spectateur 
d’Orient)»� βλ. Χάιδω Μπάρκουλα, Ἀλέξανδρος Ρίζος Ραγκαβής (1830-1880). 
Ἀλυτρωτισμὸς καὶ διπλωματία, Ἀθήνα 2008, σ. 50-59.

7. Ε. Σκοπετέα, “Τὸ πρότυπο βασίλειο” καὶ ἡ Μεγάλη Ἰδέα. Ὄψεις τοῦ ἐθνικοῦ 
προβλήματος στὴν Ἑλλάδα (1830-1880), Ἀθήνα, Πολύτυπο, 1988, σ. 280-284.

8. Σχετικὰ μὲ τὸ Ἀνατολικὸ Ζήτημα βλ. Edouard Driault, Ἱστορία τοῦ Ἀνατο-
λικοῦ Ζητήματος, μτφρ. Μ. Δεπάστα, Ἀθήνα 1900� Μιχαὴλ Λάσκαρις, Τὸ Ἀνατολι-
κὸν Ζήτημα, 1800-1923, πρόλογος Ἰ. Κ. Χασιώτη, Θεσσαλονίκη, Ἐπίκεντρο, 2006� 
M. S. Αnderson, The Eastern Question, 1774-1923, Λονδίνο, Macmillan, 1966� 
Λ. Γ. Σμπιλίρης, Ἀνατολικὸ Ζήτημα καὶ ἑλληνικὸς Ἀλυτρωτισμὸς (1839-1841), 
Ἀθήνα 1997.



706	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

μὲ ἀρχικά, ὁδηγήθηκαν στὴ δημιουργία ἑνὸς δίαυλου ἐπικοινωνίας μὲ 
τὴν Εὐρώπη. Ἀντιλαμβανόμενοι τὸν σοβαρὸ κίνδυνο ἀπομόνωσης στὸν 
ὁποῖο βρισκόταν ἐκτεθειμένη ἡ πατρίδα τους, πρωταρχική τους φροντίδα 
συνιστοῦσε ἡ ἀκριβὴς ἐνημέρωση τοῦ εὐρωπαϊκοῦ κοινοῦ σχετικὰ «μὲ 
τὶς ἰδέες, τὰ συναισθήματα, τὰ συμφέροντα, τὶς δυνάμεις καὶ τὶς σχέσεις 
τῶν πληθυσμῶν τῆς Ἀνατολῆς».9 Προτείνοντας λύσεις γιὰ τὸ Ἀνατολικὸ 
Ζήτημα καὶ δίνοντας σχετικὲς ἐξηγήσεις ἐπεδίωκαν τὴ διεξαγωγὴ ἑνὸς 
ἐποικοδομητικοῦ διαλόγου μὲ τὴν εὐρωπαϊκὴ δημοσιογραφία. Ἡ συμβο-
λή τους θὰ μποροῦσε νὰ θεωρηθεῖ ἔμπρακτη ἐκδήλωση μιᾶς φιλοσοφίας 
γιὰ τὴν εὐρωπαϊκὴ ταυτότητα τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους.10 

Ὑπεύθυνος ἔκδοσης τοῦ περιοδικοῦ ὁρίσθηκε ὁ Μ. Ρενιέρης, τὴ δρα-
στηριότητα τοῦ ὁποίου σχολιάζει τὸ Ἐτήσιον Ἡμερολόγιον τοῦ Κ. Φ. 
Σκόκου ὡς ἑξῆς: «Ἔμπλεως πατριωτικοῦ πυρός, ἀνεδέξατο τὴν διὰ τῆς 
ἰδίας ὑπογραφῆς τοῦ φύλλου εὐθύνην ἐδημοσίευσε δὲ ἐν αὐτῷ πλεῖστα 
περισπούδαστα ἄρθρα, βαθυτάτην ἐμποιήσαντα αἴσθησιν πανταχοῦ τῆς 
Εὐρώπης».11 Ἀπὸ τὰ νεανικά του χρόνια στὴν Ἰταλία, ὁ Ρενιέρης ἀντι-
λαμβανόταν τὶς ἐφημερίδες ὡς ἔγκυρες πηγὲς ἐνημέρωσης.12 Τὸν σύν-
θετο ρόλο τους στὴ διαμόρφωση τῆς κοινῆς γνώμης εἶχε ἐπισημάνει τὸ 
1836 στὸ ἄρθρο του «Ι giornali d’Atene» δημοσιευμένο στὸ περιοδικὸ Il 
Gondoliere τῆς Βενετίας,13 ὅπως καὶ στὸν πρόλογο τῆς Φιλοσοφίας τῆς 
ἱστορίας ὅπου δηλώνει ἐμφατικά: «Οἱ δύο μεγάλοι κρουνοί, διὰ τῶν ὁποί-
ων ὁ δυτικὸς πολιτισμὸς χύνεται εἰς τὴν Ἑλλάδα καὶ δι’ αὐτῆς εἰς ὅλην 
τὴν Ἀνατολήν, εἶναι ὁ Τύπος καὶ τὸ Πανεπιστήμιον τῶν Ἀθηνῶν».14

Ἡ ριζικὴ τομὴ ποὺ παρατηρεῖται στὴν ἀνέλιξη τοῦ στοχασμοῦ τοῦ 
Ρενιέρη μετὰ τὴν ἄφιξή του στὴν Ἀθήνα δὲν ἐπισκίασε τὸν σταθερό του 

9. Ρ. [C. Paparrigopoulos], «Explications préliminaires», Le Spectateur de 
l’Orient 1 (1853-1854), 13. 

10. Λίνα Λούβη, Ἡ Εὐρώπη τῶν Ἑλλήνων. Πρότυπο, ἀπειλή, προστάτις 1833-
1857, Ἀθήνα, Ἀλεξάνδρεια, 2020.

11. Ἀνωνύμως, «Bιογραφικὴ πινακοθήκη. Μάρκος Ρενιέρης», Ἐτήσιον Ἡμερο-
λόγιον 5 (1890), 260.

12. Βλ. τὸ χειρόγραφο ὅπου καταγράφει τὶς ἀναγνώσεις τους κατὰ τὸ διάστημα 
1832-1834 στὴ Βενετία, Roxane D. Argyropoulos, La période italienne..., ὅ.π., σ. 
48-51.

13. Ὅ.π., σ. 97-99.
14. Μ. Ρενιέρης, Φιλοσοφία τῆς ἱστορίας. Δοκίμιον, Αθήνα, ἐκ τῆς Φιλολάου 

τυπογραφίας, 1841, σ. γ ΄. 



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 707

προσανατολισμὸ πρὸς τὸν δυτικὸ κόσμο καὶ τὶς φιλελεύθερες ἀξίες του. 
Ἀξιοπρόσεκτες, ὡστόσο, εἶναι τώρα οἱ μεταλλάξεις ὁρισμένων θέσεών 
του ἐκφρασμένες στὰ νεανικά του γραπτά.15 Ἐνῶ παραμένει ἀμετάπει-
στος γιὰ τὶς ἀρνητικὲς ἐπιπτώσεις τῶν ρωσικῶν ἐπεκτατικῶν βλέψεων 
καὶ τῆς ἐξάπλωσης τοῦ σλαβισμοῦ,16 δὲν κρύβει τὴν καχυποψία του γιὰ 
τὴν πολιτικὴ τοῦ παπισμοῦ καὶ δίνει ἰδιαίτερη βαρύτητα στὴν ὀρθόδοξη 
ταυτότητα τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους. Ἀπομακρύνεται ἀπὸ τὴν παλιά του δυ-
σπιστία γιὰ τὸ Βυζάντιο17 καί, ὡς ὑπέρμαχος τοῦ ἑλληνοχριστιανισμοῦ 
τοῦ στενοῦ του φίλου Κ. Παπαρρηγόπουλου,18 ἀναγνωρίζει ὅτι συνιστᾶ 
σημαντικὴ ἱστορικὴ περίοδο κατὰ τὴν ὁποία διατηρήθηκαν τὸ πνεῦμα τοῦ 
ἑλληνισμοῦ, ἡ ἑλληνικὴ γλώσσα καὶ τὰ ἑλληνικὰ ἤθη. Ὅσον ἀφορᾶ στὸ 

15. Ἡ ἀλλαγὴ αὐτὴ γίνεται ἐμφανὴς μὲ τὴ στάση ποὺ τήρησε σὲ μεταγενέστερα 
χρόνια σχετικὰ μὲ τὴ Φιλοσοφία τῆς ἱστορίας. Εἶναι χαρακτηριστικὸ ὅτι στὸ περι-
οδικὸ Τὸ Ἄστυ 2 (1887), 4 ἀναφέρονται τὰ ἑξῆς: «Νέος ἔτι εἶχεν ἐκδώσει πρῶτον 
μὲν ἰταλιστί, εἶτα δὲ ἑλληνιστί, Δοκίμιον τῆς φιλοσοφίας τῆς ἱστορίας, καίτοι δ’ ὁ 
κ. Ρενιέρης ἀποκηρύττει, ὡς πάντες οἱ συγγραφεῖς, τὸ πρωτότοκον αὐτοῦ ἔργον, τὸ 
ἐγχειρίδιον τοῦτο δὲν στερεῖται ἀξίας πραγματικῆς […]». Γιὰ τὴν ἰταλικὴ μορφὴ τοῦ 
Δοκιμίου βλ. Μarco Renieri, Armonie della Storia dell’Umanità, εἰσαγωγὴ-ἔκδοση 
τοῦ χειρογράφου-σχόλια-εὑρετήρια Ρωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου, Ἀθήνα, Kέντρο Με-
λέτης τῆς Ἑλληνικῆς Φιλοσοφίας, Ἀκαδημία Ἀθηνῶν, 2014.

16. Ὁ Ρενιέρης ἀκολουθεῖ τὀν ἀντισλαβισμὸ τοῦ μέντορά του Ν. Tommaseo, βλ. 
Stefano Aloe, «Tommaseo e la Russia», στὸ Niccolò Tommaseo: popoli e nazioni. Ita-
liani, corsi, greci, illirici, Αtti del Convegno internazionale di studi nel bicentenario 
della nascita di Niccolò Tommaseo Venezia, 23-25 gennaio 2003, Fr. Bruni (ἐπιμ.), 
Βενετία, Antenore, 2004, τ. 2, σ. 733-756.

17. *** [Μ. Ρενιέρης], «Τί εἶναι ἡ Ἑλλάς; Ἀνατολὴ ἢ Δύσις;», Εὐρωπαἵκὸς 
Ἐρανιστὴς 2 (1842), 204� πβ. Ἀλέξης Πολίτης, Ρομαντικὰ χρόνια. Ἰδεολογίες καὶ 
νοοτροπίες στὴν Ἑλλάδα τοῦ 1830-1880, Ἀθήνα, Ε.Μ.Ν.Ε.-Μνήμων, 32009, σ. 90-
93� Παρασκευὰς Ματάλας, «Μεταξὺ Δύσης καὶ Ἀνατολῆς ἢ Δύσης καὶ Βορρᾶ; Ἡ 
διαμάχη γιὰ τὴν ἔννοια τοῦ ἑλληνισμοῦ στὰ μέσα τοῦ 19ου αἰώνα», στὸ Ὁ ἑλληνικὸς 
κόσμος ἀνάμεσα στὴν Ἀνατολὴ καὶ τὴ Δύση 1453-1981, Πρακτικὰ τοῦ Αʹ Εὐρωπαἵ- 
κοῦ Συνεδρίου Νεοελληνικῶν Σπουδῶν, Βερολίνο, 2-4 Ὀκτωβρίου 1998, Ἀστέριος 
Ἀργυρίου – Κωνσταντίνος Ἀ. Δημάδης – Ἀναστασία Δανάη Λαζαρίδου (ἐπιμ.), Ἀθή-
να 1999, τ. 2, σ. 481-493.

18. Roxane D. Argyropoulos, Les intellectuels Grecs à la recherche de Byzance 
(1860-1912), Ἀθήνα, Ἐθνικὸ Ἵδρυμα Ἐρευνῶν, Ἰνστιτοῦτο Νεοελληνικῶν Ἐρευνῶν, 
2001, σ. 22-28� Dean Kostantaras, «Byzantine Turns in Modern Greek Thought and 
Historiography, 1767-1874», The Historical Review/La Revue Historique 12 (2015), 
185-195. 



708	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Ἀνατολικὸ Ζήτημα τὸ ὁποῖο συνδέει μὲ τὴ γεωπολιτικὴ θέση τῆς Ἑλλά-
δας,19 φρονεῖ ὅτι ἡ λύση του δὲν εἶναι ἐφικτὴ ἐξαιτίας τῆς λανθασμένης 
τοποθέτησής του. 

Δὲν ὑπάρχει ἀμφιβολία ὅτι κρίνει ἀναγκαία τὴν ἀφομοίωση νεωτε-
ρικῶν εὐρωπαϊκῶν τάσεων, καθὼς ἡ δυτικὴ γραμματεία εἶναι ἐκείνη ποὺ 
διατήρησε τὴ γνήσια ἑλληνικὴ παράδοση. Ἀποδίδει τὰ εὔσημα στὸν Ἀ-
δαμάντιο Κοραή, πνευματικὸ ἡγέτη τοῦ ἑλληνισμοῦ, ἐκδηλώνοντας ἕναν 
ἄκρατο θαυμασμὸ γιὰ τὴ συνεισφορά του στὴ μετακένωση τῆς εὐρωπα-
ϊκῆς παιδείας στὸν νεοελληνικὸ χῶρο. Ἐνῶ στὴ Φιλοσοφία τῆς ἱστορίας 
καὶ στὸ ἄρθρο του «Τί εἶναι ἡ Ἑλλάς; Ἀνατολὴ ἢ Δύσις;», ἐκφράζει τὴν 
ἀπαρέσκειά του γιὰ τὶς ὑλιστικὲς καὶ ὀρθολογικὲς ἀντιλήψεις τοῦ Γαλ-
λικοῦ Διαφωτισμοῦ,20 στὴν ἀρθρογραφία του στὸν Spectateur ξεκάθαρα 
συνδέει τὸν ἕλληνα σοφὸ μὲ τὸ φιλοσοφικὸ πνεῦμα τοῦ 18ου αἰώνα καὶ 
τὴ Γαλλικὴ Ἐπανάσταση.21 Τὸ 1877, στὸν λόγο του κατὰ τὴν ἀνακομιδὴ 
τῶν ὀστῶν τοῦ Κοραῆ, θὰ τὸν χαρακτηρίσει ὡς «τὸν ἄνδρα, ὅστις τοὺς 
πατέρες ἡμῶν εὑρὼν ἐν τῇ διασπορᾷ τῆς δουλείας καὶ τῆς ἀμαθείας, συ-
νήγαγε περὶ τὸν βωμὸν τῆς ἑλληνικῆς παιδείας, ἐδίδαξεν αὐτοὺς ὅτι εἶναι 
ἓν ἔθνος, ἔχον προγόνους τοὺς διδασκάλους τῆς ἀνθρωπότητος, ἐμόρφωσε 
τὸ αἴσθημα αὐτῶν καὶ τὴν γλῶσσαν καὶ ἐγένετο εἷς ἐκ τῶν πρώτων δημι-
ουργῶν τῆς ἑλληνικῆς ἀναγεννήσεως».22

Χωρὶς νὰ προπαγανδίζει τὴν ἐπίσημη ἑλληνικὴ ἐξωτερικὴ πολιτική, 
ὁ Ρενιέρης ἐπιδιώκει μὲ τὴ μαχητική του ἀρθρογραφία νὰ ἐναρμονίσει 
τὸν ἐξευρωπαϊσμὸ τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους μὲ τὰ προτάγματα τῆς Μεγά-

19. Μ. Ρενιέρης, Φιλοσοφία τῆς ἱστορίας..., ὅ.π., σ. ιγʹ: «Ὄπισθεν τοῦ πολιτι-
κοῦ τῆς Ἀνατολῆς ζητήματος ὑπάρχει τὸ φιλοσοφικὸν τῆς Ἀνατολῆς ζήτημα� καὶ ἡ 
Ἑλλὰς εἶναι προωρισμένη νὰ λύσῃ καὶ τὸ ἓν καὶ τὸ ἄλλο».

20. Μ. Ρενιέρης, Φιλοσοφία τῆς ἱστορίας..., ὅ.π., σ. 58. Πβ. τὰ ὅσα ἀναλύει 
σχετικὰ μὲ τὶς σχέσεις τοῦ κοραϊκοῦ στοχασμοῦ καὶ τὴ γαλλικὴ σκέψη τοῦ 18ου αἰώ-
να, *** [Μ. Ρενιέρης], «Τί εἶναι ἡ Ἑλλάς;…», ὅ.π., σ. 210-211.

21. Le Spectateur de l’Orient 1 (1853-1854), 41: «C’est dans Coray que cette 
tendance, ces idées ont trouvé leur plus célèbre, leur plus influent interprète. Co-
ray, ayant vécu presque un demi-siècle à Paris, dans ce centre de la vie occidentale, 
contemporain de la révolution de 1789, imbu de l’esprit philosophique du XVIIIe 
siècle, il a été le fondateur d’une école littéraire et politique, dont la tendance est de 
rattacher la régénération grecque à la civilisation de l’Occident».

22. Tὰ κατὰ τὴν ἀνακομιδὴν τῶν ὀστῶν Ἀδαμαντίου Κοραῆ ἀπὸ Παρισίων εἰς 
Ἀθήνας τῇ ὀγδόῃ Ἀπριλίου τοῦ ἔτους 1877, Ἀθήνα, ἐκ τοῦ Τυπογραφείου τῆς Φιλο-
καλίας, 1877, σ. 14-15.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 709

λης Ἰδέας,23 προβάλλοντας τὴν ἐκπολιτιστικὴ ἀποστολὴ τοῦ ἑλληνισμοῦ 
στοὺς χριστιανικοὺς πληθυσμοὺς τῆς Ἀνατολῆς.24 Παράλληλα, στὰ κεί-
μενά του ἀποτυπώνεται ἡ ἀποτροπὴ φιλορωσικῶν αἰσθημάτων καὶ συνά-
μα ἐκφράζεται ἀνησυχία γιὰ τὴν ἐπέκταση τοῦ σλαβισμοῦ.25 Ἀναφορικὰ 
μὲ τὴν ἀλυτρωτικὴ πολιτική, πεποίθησή του εἶναι πὼς ἡ ἑδραίωση μιᾶς 
χριστιανικῆς αὐτοκρατορίας στὴ θέση τῆς καταρρέουσας ὀθωμανικῆς θὰ 
συντελοῦσε στὴν ἀναχαίτιση τοῦ ρωσικοῦ ἐπεκτατισμοῦ.26 Ἔντονα ἀκό-
μη τὸν προβληματίζει τὸ ἐνδεχόμενο μήπως ἡ Ἑλλάδα, χωρὶς τὴν ὑπο-
στήριξη τῆς Εὐρώπης, καταποντισθεῖ μέσα στὸν ἀπέραντο ρωσοσλαβικὸ 
πολιτισμὸ καὶ βρεθεῖ τελικὰ ἀναγκασμένη ν’ ἀπαρνηθεῖ ἀκόμη καὶ τὴ 
δική της πολιτιστικὴ παράδοση.27 

Ἡ τακτικὴ ἀρθρογραφία τοῦ Ρενιέρη, πάντοτε μὲ τὸ ἀρχικὸ R., δὲν 
πέρασε ἀπαρατήρητη ἀπὸ τὸν εὐρωπαϊκὸ Τύπο.28 Ἀπέβλεπε στὴν τό-
νωση τῶν φιλελληνικῶν αἰσθημάτων τῶν Εὐρωπαίων, ὁρισμένοι ἐκ τῶν 
ὁποίων, ἐνῶ στὸ παρελθὸν εἶχαν προσφέρει τὶς ὑπηρεσίες τους ὑπὲρ τῆς 
ἑλληνικῆς ἀνεξαρτησίας, συνειδητοποιοῦσαν τώρα ὅτι ἡ μικρὴ σὲ ἔκταση 
Ἑλλάδα συνιστοῦσε οὐσιαστικὴ ἀπειλὴ στὰ δικά τους πολιτικὰ συμφέρο-
ντα. Μὲ τὸ ἐξαιρετικὰ εὐαίσθητο καὶ περίπλοκο αὐτὸ θέμα, ποὺ μάλιστα 
ἔθιγε τὴν ἐθνική του ὑπερηφάνεια, καταπιάνεται στὰ δημοσιεύματά του 
μὲ τοὺς χρακτηριστικοὺς τίτλους: «De l’impopularité de la cause grecque 
en Occident» καὶ «L’embarras de l’Occident». Λόγω τῆς αὐξανόμε-
νης ἀντιδημοτικότητας ποὺ προσλάμβανε τὸ ἑλληνικὸ ζήτημα στὴ Δύ-
ση, φθάνει στὸ σημεῖο νὰ θεωρεῖ περισσότερο ἐπιτακτικὴ τὴν ἀνάγκη νὰ 

23. Β. Κρεμμυδάς, Μεγάλη Ἰδέα: μεταμορφώσεις ἑνὸς ἐθνικοῦ ἰδεολογήματος, 
Ἀθήνα, Τυπωθήτω, 2009.

24. Κ. Θ. Δημαράς, Ὁ ἑλληνικὸς ρωμαντισμός [Νεοελληνικὰ Μελετήματα 7], 
Ἀθήνα, Ἑρμής, 2009, σ. 374� Π. Μ. Κιτρομηλίδης, «Ἰδεολογικὰ ρεύματα καὶ πολι-
τικὰ αἰτήματα: προοπτικὲς ἀπὸ τὸν ἑλληνικὸ 19ο αἰώνα» στὸ Ὄψεις τῆς ἑλληνικῆς 
κοινωνίας τοῦ 19ου αἰώνα, Δ. Γ. Τσαούσης (ἐπιμ.), Ἀθήνα, Ἑστία, 1984, σ. 31. 

25. R., «L’empereur Nicolas de Russie», Le Spectateur de l’Orient 3 (1855), 
129-144.

26. R., «Les révélations», Le Spectateur de l’Orient 2 (1854), 170-171.
27. R., «L’embarras de l’Occident», Le Spectateur de l’Orient 2 (1854), 15.
28. Χαρακτηριστικὴ εἶναι ἡ στιχομυθία τοῦ Ἀλ. Ρίζου Pαγκαβῆ μὲ τὸν Édouard 

de Thouvenel, γάλλο πρέσβη στὴν Κωνσταντινούπολη. Μαθαίνοντας ὅτι ὁ Ραγκαβὴς 
ἀρθρογραφοῦσε στὸ περιοδικό, ὁ γάλλος διπλωμάτης δὲν ἔκρυψε τὴ δυσαρέσκειά του� 
βλ. Ἀλ. Ρίζος Ραγκαβής, Ἀπομνημονεύματα, ὅ.π., τ. 2, σ. 29.



710	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

θριαμβεύσει ἡ χώρα του στὴν εὐρωπαϊκὴ συνείδηση παρὰ στὶς πεδιάδες 
τῆς Μακεδονίας καὶ τῆς Θράκης.29 Εἶναι ἀνάγκη ἡ Ἑλλάδα νὰ ἀνακτή-
σει τὴν ἐκτίμηση τῶν Εὐρωπαίων προβάλλοντας τὴν αὐθεντικότητά της 
(originalité) καί, καθὼς ἐξηγεῖ, ἡ αὐθεντικότητά της εἶναι ὁ ἑλληνισμός. 
Χρησιμοποιεῖ τὴν ἔννοια αὐτὴ μὲ τὴν εὐρύτερη σημασία της ὡς τὴ δια-
χρονικὴ πολιτιστικὴ ἑνότητα τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους.30 Ἀναλύοντας τὸ ἀ-
διέξοδο στὸ ὁποῖο περιῆλθαν οἱ σχέσεις τῆς Ἑλλάδας μὲ τὸ εὐρωπαϊκὸ 
γίγνεσθαι, ἀπαντᾶ σὲ ἐπικριτικὸ δημοσίευμα τοῦ πολιτικοῦ καὶ πανεπι-
στημιακοῦ Saint–Marc Girardin (1801-1873) στο Journal des Débats.31 
Παρότι οἱ συστάσεις του εἶναι γενικὰ συμβιβαστικές, καταφεύγει κάποτε 
σὲ ἔντονο ὕφος, ὅπως ὅταν στὸ ἄρθρο του «L’occupation du Pyrée» κα-
τακρίνει μὲ πίκρα καὶ ἀγανάκτηση τὴν ἄδικη εὐρωπαϊκὴ παρέμβαση τοῦ 
1854, μὲ ἐπακόλουθο τὴν ἐπιβολὴ τῆς ἀγγλογαλλικῆς κατοχῆς στὸν Πει-
ραιὰ καὶ τὴν Ἀθήνα.32

Ἔναντι τῆς ἄκαμπτης φιλορωσικῆς πολιτικῆς τοῦ Ὄθωνα ὁ Ρενιέ-
ρης τηροῦσε μετριοπαθέστερη στάση. Στὸ σημεῖο αὐτὸ δὲν θὰ πρέπει 
νὰ θεωρηθοῦν ἀμελητέες ὁρισμένες πληροφορίες προερχόμενες ἀπὸ τὸν 
Γάλλο Eugène Forcade (1820-1869), καλὸ γνώστη τῶν ἑλληνικῶν ἐ-
ξελίξεων καὶ σημαντικὸ πολιτικὸ συντάκτη στὴ φιλελεύθερη Revue des 
Deux Mondes.33 Ἀναφορικὰ μὲ τὴν οὐδετερότητα ποὺ θὰ ὄφειλε ἡ Ἑλ-
λάδα νὰ τηρήσει στὴν ἐξωτερική της πολιτική, ξεχωρίζει ἀπὸ τὶς ἐφη-
μερίδες ἐκείνης τῆς περιόδου τὸν Spectateur, μαζὶ μὲ τὴν Ἐλπίδα τοῦ Κ. 
Λεβίδη καὶ τὸ βραχύβιο Πανελλήνιον (1853-1854). Ὁ Forcade λοιπὸν 

29. R., «De l’impopularité de la cause grecque en Occident», Le Spectateur 
de l’Orient 35-36 (1855), 345: «Voilà notre question de vie et de mort; il s’agit de 
triompher, non dans les plaines de Macédoine et de Thrace, mais dans la conscience 
de l’Europe!».

30. «Notre originalité à nous c’est l’hellénisme», δηλώνει μὲ ἔμφαση: R., «De 
l’impopularité...», ὅ.π., σ. 353. Γιὰ τὶς σημασίες ποὺ προσλαμβάνει ὁ ὅρος ἑλληνι-
σμὸς ἐκεῖνον τὸν καιρὸ βλ. Κ. Θ. Δημαράς, Ὁ ἑλληνικὸς ρωμαντισμός, ὅ.π., σ. 403-
404� πβ. Ν. Σιγάλας, «Ἑλληνισμὸς καὶ ἐξελληνισμός: ὁ σχηματισμὸς τῆς νεοελληνι-
κῆς ἔννοιας ἑλληνισμός», Τὰ Ἱστορικὰ 34 (2001), 3-70.

31. Τὸ ἄρθρο αὐτὸ δημοσιεύθηκε στὴν ἐφ. Journal des Débats politiques et lit-
téraires, φ. 26 Ἰαν. 1854� βλ. R., «L’embarras de l’Occident», ό.π., σ. 14-22.

32. R., «L’occupation du Pyrée», Le Spectateur de l’Orient 2 (1854), 284.
33. Σχετικὰ μὲ τὴ δομὴ καὶ τοὺς συντελεστὲς τοῦ περιοδικοῦ βλ. Gabriel de 

Broglie, Histoire politique de la Revue des Deux Mondes de 1829 à 1979, Παρίσι, 
Perrin, 1979.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 711

σχολιάζει αὐτολεξεί: «Οἱ ἐφημερίδες ποὺ πρόσκεινται στὸ συνταγμα-
τικὸ κόμμα, ὅπως ἡ Ἐλπίς, τὸ Πανελλήνιον, ὁ Spectateur de l’Orient, 
στὶς ὁποῖες γράφουν οἱ πλέον εὐφυεῖς καὶ ἔντιμοι συγγραφεῖς τοῦ τό-
που, ἔχουν στρέψει τὴν πολεμική τους πρὸς αὐτὴν τὴν κατεύθυνση καὶ 
ὁλόκληρος ὁ Τύπος κατέληξε νὰ ἀποκτήσει ὅμοια χροιά».34 Παρότι τὸ 
σημαντικὸ αὐτὸ δημοσίευμα ἀποτέλεσε τὸ ἀντικείμενο ἐπανειλημμένων 
σχολίων ἐκ μέρους τοῦ Spectateur, οὐδέποτε ἀμφισβητήθηκε ἡ παρατή-
ρηση αὐτή.35 

Στὸ ἄρθρο του μὲ θέμα «Le dualisme grec» ὁ Ρενιέρης ἔκρινε σκόπι-
μο ν’ ἀνασκευάσει τὴ γενικευμένη ἀντίληψη πὼς ὁ πολιτικὸς διαχωρισμὸς 
τῶν Ἑλλήνων ὀφείλεται σὲ διαφορετικὲς ἐπιρροὲς προερχόμενες ἀπὸ τὰ 
τρία ξενικὰ κόμματα.36 Ἐξετάζοντας βαθύτερα τὸ ζήτημα, σταθερὰ δια
κρίνει στὴ διαχρονικὴ πορεία τῆς ἑλληνικῆς ἱστορίας ἕναν πολιτισμικὸ 
δυϊσμὸ μεταξὺ δύο ἀντιμαχόμενων καὶ ἀλληλοσυμπληρούμενων τάσεων, 
μιᾶς ἀνατολικῆς καὶ μιᾶς δυτικῆς. Ἕτοιμες νὰ ἀλληλοσπαραχθοῦν στὸν 
ἐπικείμενο πόλεμο, οἱ δύο αὐτὲς τάσεις ἐκπορεύονται ἀπὸ μία κοινὴ εὐρω-
παϊκὴ κοιτίδα καὶ ἀντιστοιχοῦν στοὺς πολιτισμοὺς οἱ ὁποῖοι ὑφίστανται 
στὸν χῶρο αὐτόν, τὸν λατινογερμανικὸ ἢ δυτικὸ πολιτισμὸ ἀφενὸς καὶ τὸν 
σλαβικὸ ἢ ἀνατολικὸ ἀφετέρου. Τὴν εὐκταία συνένωσή τους ἴσως θὰ μπο-
ροῦσε νὰ εἶχε πραγματοποιήσει ὁ Ἰωάννης Καποδίστριας, «ὁ σπουδαιό-

34. Eugène Forcade, «Le roi Othon et la Grèce dans la Question d’Orient», 
Revue des Deux Mondes 7 (1854), 377-411: «Les journaux du parti constitutionnel, 
l’Ésperance, le Panhellinion, le Spectateur de l’Orient, rédigés par les écrivains les 
plus intelligens, et les plus honnêtes du pays, dirigèrent dans ce sens leur polémique 
et toute la presse finit par prendre la même couleur». Στὴν Histoire des causes de la 
guerre d’Orient d’après des documens français, Παρίσι, Μ. Lévy frères, 1854, σ. 
244-245 θέτει ὑπὸ ἀμφισβήτηση τὸ ἐρώτημα κατὰ πόσον ἡ Ρωσία θὰ ἀποδεχόταν 
νὰ γίνει ἑλληνικὴ ἡ Κωνσταντινούπολη καὶ νὰ ἐλευθερωθοῦν οἱ ἀλύτρωτες ἑλληνικὲς 
περιοχές.

35. Βλ. Le Spectateur de l’Orient 2 (1854), 55, 63, 141, 151, 162.
36. R., «Le dualisme grec», Le Spectateur de l’Orient 1 (1853-1854), 33-49� 

πβ. *** [Μ. Ρενιέρης], «Τί εἶναι ἡ Ἑλλάς;…», ὅ.π., σ. 190. Τὸ θέμα τῶν ἑλληνικῶν 
κομμάτων ἐπίσης ἀναπτύσσει στὸν Spectateur ὁ Ν. Δραγούμης, ὁ ὁποῖος συναρτᾶ 
τὶς ἀπόψεις του μὲ τὸν προβληματισμὸ τοῦ Ρενιέρη, χαρακτηρίζοντάς τον ὡς πε-
ρισσότερο θεωρητικό. Γράφει: «Esprit plus spéculatif, l’auteur du Dualisme grec a 
comtemplé son sujet d’une région plus élevée, tandis que notre désir et notre prétention 
à nous, est de descendre dans les bas-fonds et de donner un corps à ses idées», βλ. D., 
«Situation des partis en Grèce», Le Spectateur de l’Orient 2 (1854), 72-73.



712	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

τερος πολίτης τῆς νεότερης Ἑλλάδας», ὅπως τὸν ἀποκαλεῖ ὁ Ρενιέρης.37 
Ὁ ἑλληνισμὸς ὡς λίκνο τοῦ εὐρωπαϊκοῦ πολιτισμοῦ καὶ κοινὸς πα-

ρανομαστὴς τῶν δύο αὐτῶν τάσεων διατηρεῖ κατὰ συνέπεια προνομιακὴ 
θέση, καθόσον συντελεῖ στὸ νὰ εἶναι ὁ Ἕλληνας ὁ μόνος καθολικὰ Εὐρω-
παῖος. Εἶναι ἐνδεικτικὸ ὅτι ἡ θεωρία τοῦ Ρενιέρη γιὰ τὸν ἑλληνικὸ δυϊσμὸ 
κίνησε τὸ ἐνδιαφέρον τοῦ ἱστορικοῦ καὶ ἀκαδημαϊκοῦ Charles de Mazade 
(1820-1893), δραστήριου ἐπίσης συντάκτη τῆς Revue des Deux Mondes. 
Εὐνοϊκὸς γιὰ τοὺς Ἕλληνες, ἐπισημαίνει τὴ θεωρία γιὰ τὴν ὑπεροχὴ τοῦ 
ἑλληνικοῦ πολιτισμοῦ καὶ τὸν προορισμὸ τῆς Ἑλλάδας, ἀναγνωρίζοντας 
ὅτι συχνὰ λανθάνουν στοὺς Εὐρωπαίους οἱ πραγματικὲς τάσεις τῶν λαῶν 
τῆς Ἀνατολῆς. Ὡστόσο, πιστεύει πὼς οἱ προτάσεις τοῦ Ρενιέρη σχετικὰ 
μὲ τὴν πολιτικὴ ποὺ θὰ ὄφειλε ν’ ἀκολουθήσει ἡ Δύση εἶναι πρακτικὰ 
ἀνέφικτες. Εἶναι πεπεισμένος πὼς ἡ Εὐρώπη μὲ τὸ νὰ ὑποστηρίζει τὴν 
Ὀθωμανικὴ Αὐτοκρατορία, ὑπερασπίζεται στὴν πραγματικότητα τόσο 
τὴ δική της ἀνεξαρτησία ὅσο καὶ ἐκείνη τῶν Ἑλλήνων ποὺ κινδυνεύουν 
νὰ περιπέσουν σὲ νέα ὑποδούλωση.38 Κατὰ τὸν Μazade, τὸ Ἀνατολικὸ 
Ζήτημα συνιστᾶ σοβαρὴ δοκιμασία γιὰ τὸν ἑλληνικὸ λαό, τόσο ἐπιρρε-
πὴ σὲ παρορμητικὲς συμπεριφορές. Συστήνει τὴν τήρηση οὐδετερότητας, 
καθὼς στὴν περίπτωση ποὺ οἱ Ἕλληνες ἔρθουν σὲ ἀντίθεση μὲ τὴ Δύση 
θὰ ἐκτεθοῦν σὲ ἐπίφοβα αἰσθήματα καὶ συντρέχοντας τὴ Ρωσία θὰ ἀπο-
κτήσουν μίαν ἐπικίνδυνη φιλία.39 

Ἀναζητώντας τὶς καθοριστικὲς ἐκφάνσεις τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας ὁ 
Ρενιέρης θεωρεῖ ἐπιβεβλημένη τὴν ἀποσαφήνιση τῶν πολιτιστικῶν της 
γνωρισμάτων καὶ ἑστιάζει τὴν προσοχή του στὸ παρελθὸν τοῦ ἑλληνι-
κοῦ ἔθνους, μελετᾶ τὸ παρὸν καὶ προϊδεάζει μὲ αἰσιοδοξία τὸν προορι-
σμό του.40 Στὸ δημοσίευμά του «De la société grecque» δὲν διακρίνει 

37. Ὅ.π., σ. 37: «Le plus grand citoyen de la Grèce moderne, Jean Capodis-
trias, aurait peut-être jeté les bases de leur conciliation, si la mort ne l’avait prévenu».

38. Charles de Mazade, «Chronique de la Quinzaine», Revue des Deux Mondes 
4 (1853), φ. 14 Ὀκτ. 1853, σ. 391: «C’est ainsi qu’un écrivain grec, dans un recueil 
d’Athènes, – le Spectateur de l’Orient, – montre ce qu’il y a d’arbitraire dans les 
classifications que nous faisons des partis helléniques. Il n’y a point en Grèce, à pro-
prement parler, de parti français, anglais ou russe, comme nous le disons quelquefois; 
mais il y a ce qu’on peut appeler un parti oriental et un parti occidental […]». 

39. Ὅ.π., φ. 14 Νοεμβρίου 1853, σ. 817-819.
40. Γιὰ τὸ νόημα ποὺ ἀποκτᾶ ἡ ἔννοια τοῦ ἐθνικοῦ προορισμοῦ ἐκείνη τὴν ἐποχὴ 

βλ. Κ. Θ. Δημαράς, Ὁ ἑλληνικὸς ρωμαντισμός, ὅ. π., σ. 399.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 713

στοὺς κόλπους τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας ἐντάσεις μεταξὺ τῶν κοινωνι-
κῶν τάξεων, οἱ ὁποῖες ἄλλωστε δὲν εἶχαν ἀκόμη ἐπαρκῶς διαρθρωθεῖ. 
Ἐπιπροσθέτως δὲν ἐντοπίζει ἰδεολογικὲς διαφοροποιήσεις καθὼς σ’ ἕ-
να γενικευμένο πλαίσιο ὑπερισχύουν στὴν ἐθνικὴ ἰδεολογία ἡ προσδοκία 
γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τῶν ἀλύτρωτων πληθυσμῶν καὶ ἡ πίστη στὴν 
προνοιακὴ ἀποστολὴ τοῦ ἑλληνισμοῦ.41 ̔Η δομὴ τῆς ἑλληνικῆς κοινωνίας, 
κατὰ τὸν Ρενιέρη, παρέμεινε ὁμοιογενὴς ὡς πρὸς τὰ ἰδανικά της καθόσον 
ἐμφορεῖται ἀπὸ «μία πίστη, μία δύναμη, μία θέληση», γεγονὸς ποὺ τῆς 
προσδίδει ἀδελφοσύνη καὶ ἰσότητα, ἀνθρώπινες ἀξίες οἱ ὁποῖες συνέβα-
λαν θετικὰ στὴν ἐξέλιξή της.42 

Συνεπῶς τὸν Ρενιέρη ἐνδιαφέρουν οἱ παραδοσιακὲς κοινωνικὲς βά-
σεις καὶ ὡς πρωταρχικό τους στοιχεῖο τοποθετεῖ τὴ θρησκευτικότητα, 
καθόσον διάχυτη παραμένει ἡ πεποίθηση ὅτι ἡ θρησκεία διέσωσε τὸν ἑλ-
ληνισμὸ ἀπὸ τὸν κατακλυσμὸ τῆς ὀθωμανικῆς κατάκτησης. Ἔχει βαθειὰ 
ἐμπεδωθεῖ στὴν ἑλληνικὴ συλλογικὴ συνείδηση ὁ θετικὸς ρόλος ποὺ δια
δραμάτισε ἡ ὀρθόδοξη πίστη στὸ Βυζάντιο, στὴν ὀθωμανικὴ κυριαρχία 
καὶ στὸν Ἀγώνα τοῦ 1821. Κατὰ τὸν Ρενιέρη, οἱ Πατέρες τῆς Ἐκκλησί-
ας ὑπῆρξαν οἱ σημαντικότεροι συγγραφεῖς τοῦ καιροῦ τους, ἐνῶ οἱ πα-
τριάρχες ἀπέβησαν προστάτες τῶν γραμμάτων καὶ τὰ συντάγματα τῆς 
Ἐπιδαύρου καὶ τῆς Τροιζήνας, ποὺ ἐγκαθίδρυσαν τὴν ἀνεξιθρησκία καὶ 
τὴν ἐλευθεροτυπία στὸ νεαρό κράτος, φέρουν τὶς ὑπογραφὲς ἱερωμένων. 
Ἀκόμη ἡ Ἐκκλησία κρατήθηκε μακριὰ ἀπὸ τὴν κοσμικὴ ἐξουσία καὶ ἡ 
ὑποτιθέμενη αὐτὴ ἀδυναμία τῆς προσδίδει ἕνα ξεχωριστὸ μεγαλεῖο. 

Συγκρίνοντας τὴν ἱστορικὴ πορεία τοῦ ἑλληνισμοῦ μὲ τὴν ἀντίστοι-
χη τῆς Δύσης, ὁ Ρενιέρης καταδεικνύει ὅτι καθὼς ὁ ἑλληνισμὸς ἀπο-
μονώθηκε κατὰ τὴν ὀθωμανική κατάκτηση, κατόρθωσε νὰ διαφυλάξει 
τὴ γλώσσα καὶ τὴν πολιτιστική του παράδοση, ἐνῶ ἀντίθετα ὁ δυτικὸς 
κόσμος ὑπέστη ἀλλοιώσεις ἀπὸ διαδοχικὲς θρησκευτικὲς καὶ πολιτικὲς 
μεταρρυθμίσεις. Στοὺς συντελεστὲς ποὺ συνέβαλαν στὴ διαφύλαξη τῆς 
ἑλληνικῆς ταυτότητας στὰ χρόνια τῆς τουρκοκρατίας, ὁ Ρενιέρης προ-
σθέτει τὴ χαλαρὴ στάση τῶν Ὀθωμανῶν ἔναντι τῶν ὑποδούλων ὑπηκόων 
των�43 δὲν τοὺς ἐμπόδισαν στὴν ἀνάπτυξη τῆς παιδείας τους, μὲ ἀποτέ-

41. R., «De la société grecque», Le Spectateur de l’Orient 1 (1853-1854), 164-
167.

42. Ὅ.π., σ. 184-185.
43. Ἀνάλογες ἀπόψεις ὑποστηρίζει ὁ David Urquhart (1805-1877), The 



714	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

λεσμα νὰ βρίσκονται τὴ στιγμὴ τῆς πολιτικῆς τους ἀφύπνισης προετοι-
μασμένοι γιὰ τὴ διακυβέρνηση τοῦ ἀναγεννώμενου κράτους.44 Ἐπιπλέον, 
ἡ διατήρηση τοῦ θεσμοῦ τοῦ κοινοτισμοῦ ἐπέτρεψε τὴ διαφύλαξη τῆς 
παραδοσιακῆς κοινοτικῆς αὐτοδιοίκησης.45 Ἑστίες τοῦ ἑλληνοχριστια-
νικοῦ πολιτισμοῦ, οἱ κοινότητες προσέδωσαν ἕνα πνεῦμα ἐλευθερίας καὶ 
δημοκρατίας στὸν τόπο, προετοιμάζοντας μὲ αὐτὸν τὸν τρόπο τὴν ἐθνικὴ 
παλιγγενεσία, καθὼς ἡ μορφὴ διακυβέρνησης στὰ ἐπαναστατικὰ χρόνια 
ἀνταποκρινόταν ἐπίσης στὴν κοινοτικὴ παράδοση.46 

Ἐπιπλέον, ἡ παιδεία ἡ ὁποία ἀναπτύχθηκε σ’ αὐτὸ τὸ πλαίσιο συ-
νέβαλε στὴ δημιουργία λογίων τοῦ βεληνεκοῦς ἑνὸς Εὐγενίου Βούλγαρη, 
ἑνὸς Νικηφόρου Θεοτόκη, ἑνὸς Ἀδαμαντίου Κοραῆ, ἡ προσφορὰ τῶν ὁ-
ποίων στὰ γράμματα εἶναι συγκρίσιμη μ’ ἐκείνη τῶν λογίων τῆς Ἀναγέν-
νησης, τοῦ Βησσαρίωνα καὶ τοῦ Ἰανοῦ Λάσκαρι.47 Δίπλα στὴν Ἐκκλησία, 
τὴν παιδεία, τὸν θεσμὸ τοῦ κοινοτισμοῦ ὁ Ρενιέρης δὲν ξεχνᾶ τὴ δυναμικὴ 
τοῦ λαοῦ ποὺ ἐκδηλώθηκε ὄχι μόνο στὴ λειτουργία τῶν κοινοτήτων ἀλλὰ 
καὶ στὴ δημιουργία τῆς δημοτικῆς ποίησης, ἡ ὁποία καθρεφτίζει τὴν 
ἑλληνικὴ ψυχὴ καὶ ποὺ σὲ παγκόσμιο ἐπίπεδο συγκράτησε τὴν προσοχὴ 

Portoflio; Collection of State Papers, Λονδίνο, Fr. Shoberl, 1836, τ. 3, σ. 213. Ὁ 
σκωτσέζος διπλωμάτης καὶ πολιτικὸς εἶχε λάβει μέρος στὴν Ἑλληνικὴ Ἐπανάσταση, 
ὅπου καὶ τραυματίσθηκε. Κατέκρινε τὴ συνδρομὴ τῆς Ἀγγλίας στοὺς Ὀθωμανοὺς 
κατὰ τὸν Κριμαϊκὸ πόλεμο. Tὸ 1838 δημοσίευσε τὸ βιβλίο του Spirit of the East μὲ 
ἐντυπώσεις ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα.

44. R., «De la société grecque», ὅ.π., σ. 266.
45. Bλ. D. A. Zakythinos, «La commune grecque. Les conditions historiques 

d’une décentralisation administrative», L’Hellénisme contemporain 2 (1948), 295-
310, 414-428 ἀντίστοιχα� Νικόλαος Ἰ. Πανταζόπουλος, Ὁ νεοελληνικὸς κοινοτισμὸς 
καὶ ἡ ἑλληνικὴ κοινοτικὴ παράδοση, Ἀθήνα, Παρουσία, 21993� Socrates Petmezas, 
«La “communauté grecque”: une tentative d’Histoire de fictions historiographiques 
au XIXe siècle», Byzantina et moderna: Mélanges en l’honneur d’Hélène Anto-
niadis-Bibicou, G. Grivaud & S. Petmezas (ἐπιμ.), Ἀθήνα, Ἀλεξάνδρεια, 2007, σ. 
219-230� βλ. ἀκόμη Διονύσης Μοσχόπουλος, «Ἀπόπειρες διαμόρφωσης κράτους δι-
καίου κατὰ τὴν Ἑλληνικὴ Ἐπανάσταση. Ἡ νομικὴ παράδοση τῆς Δύσης καὶ ἡ κοι-
νοτικὴ παράδοση: τομὲς καὶ συνέχειες», Ὄψεις τῆς Ἐπανάστασης τοῦ 1821, Δημή-
τρης Δημητρόπουλος – Χρῆστος Λούκος – Παναγιώτης Μιχαηλάρης (ἐπιμ.), Ἀθήνα, 
Ε.Μ.Ν.Ε.-Mνήμων, 2018, σ. 187-218.

46. R., «De la société grecque», ὅ.π., σ. 271: παραπέμπει στὶς ἐργασίες τῶν J. 
W. Zinkeisen, J. A. B. Mortreuil καὶ Κ. Παπαρρηγόπουλου.

47. Ὅ.π., σ. 280.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 715

τῶν Byron, Goethe, Fauriel, Tommaseo.48 Τερματίζοντας, ἀναλύει τὸ νό-
ημα τῆς ἐπανάστασης ὅπως ἀντίστοιχα ἐκδηλώθηκε στὴν Ἀνατολὴ καὶ 
τὴ Δύση. Ἀποτέλεσε στὴν Ἀνατολὴ μία ἀποκατάσταση τῶν πραγμάτων 
ἡ ὁποία συντελέσθηκε μὲ τὴν ὑποστήριξη τῆς Ἐκκλησίας καὶ τοῦ δικαί-
ου, ἐνῶ στὴ Δύση ὑπῆρξε πλήρης πολιτικὴ ἀνατροπὴ ἡ ὁποία γι’ αὐτὸν 
«εἶναι ὁ σοσιαλισμός, εἶναι ἡ πάλη τῶν τάξεων, εἶναι ἡ ἄρνηση τοῦ Χρι-
στιανισμοῦ, εἶναι ἡ διάλυση τῆς ἀνθρωπότητας».49 

Στὰ ἐνδιαφέροντα τοῦ Ρενιέρη ποὺ ἀποτυπώνονται στὶς σελίδες τοῦ 
Spectateur συγκαταλέγεται καὶ τὸ θέμα τῆς ἑλληνικῆς γλώσσας καὶ πιὸ 
συγκεκριμένα τοῦ ρόλου ποὺ καλεῖται νὰ διαδραματίσει ὡς διεθνὲς ἐπι-
κοινωνιακὸ μέσο. Βασική του θέση παραμένει ὅτι τὰ νεοελληνικὰ δὲν 
συνιστοῦν μόνο τὴ συνέχεια τῆς ἀρχαίας ἐλληνικῆς ἀλλὰ διατήρησαν 
τὴν καθαρότητά της� πρόκειται γιὰ τὴν ἴδια γλώσσα μὲ νέα μορφή. Γιὰ 
τὴν ἄποψη αὐτὴ παραπέμπει στὰ Σούτσεια τοῦ Κ. Ἀσωπίου,50 στὸ The 
Ρronunciation of Greek: Accent and Quality, a Philological Inquiry (Ἐ-
διμβοῦργο, Sutherland and Knox, 1852) τοῦ John Stuart Blackie (1809-
1895), διακεκριμένου φιλέλληνα καὶ ἑλληνιστῆ στὸ Πανεπιστήμιο τοῦ Ἐ-
διμβούργου, στὸ Reisen auf der griechischen Inseln des ägäischen Meeres 
τοῦ Ludwig Ross (Tübingen 1845, 3 τ.) καὶ στὸ Die Abstammung der 
Griechen und die Irrthümer und Täuschungen des Dr. Ph. Fallmerayer 
τοῦ Joseph Baron Ow (Μόναχο, G. Franz, 1847).51 Ἀποκρινόμενος σὲ 
ὅσους ὑποστήριζαν πὼς τὰ γαλλικὰ εἶναι σὲ θέση νὰ ἐκφράσουν μὲ πλη-
ρέστερο τρόπο τὰ ἐπιτεύγματα τοῦ ἀνθρωπίνου πνεύματος, ὁ Ρενιέρης 
ἰσχυρίζεται πὼς ὁ ρόλος αὐτὸς ἁρμόζει καλύτερα στὴν ἑλληνικὴ γλώσσα. 

48. Ὅ.π., σ. 370. Ὁ Ρενιέρης συνέδραμε τὸν Niccolò Tommaseo στὴ συλλογὴ 
ὑλικοῦ γιὰ τὴν ἔκδοση τῶν Canti populari toscani, corsi, illirici, greci, Bενετία 1842. 
Σὲ ἐπιστολή του ἀπὸ τὴν Ἀθήνα τοῦ ἔγραφε στὶς 31 Ἰουλίου 1841 γιὰ τὴν αὐθεντι-
κότητα τῆς δημοτικῆς ποίησης, λέγοντας ὅτι ὁ μόνος ποιητὴς ποὺ ἕως τότε εἶχε ἡ 
Ἑλλάδα εἶναι ὁ λαός της, βλ. C. Carpinato, «La corrispondenza inedita tra Niccolo 
Tommaseo e Marco Renieris», στὸ Fr. Bruni (ἐπιμ.), Niccolò Tommaseo: popoli e 
nazioni…, ὅ.π., σ. 526.

49. R., «De la société grecque», ὅ.π., σ. 379. Εἶναι ἀξιοπρόσεκτο ὅτι ἀπὸ τὰ νε-
ανικά του χρόνια ὁ Ρενιέρης ὑπῆρξε πολέμιος τοῦ πρώιμου σοσιαλισμοῦ καὶ μάλιστα 
τὸ 1836 εἰρωνευόταν τὴ σαινσιμονιστικὴ ἐφημερίδα Le Globe, συνεργάτης τῆς ὁποίας 
διετέλεσε ὁ d’Eichthal, βλ. Roxane D. Argyropoulos, La période italienne…, ὅ.π., 
σ. 99.

50. Κ. Ἀσώπιος, Tὰ Σούτσεια, Ἀθήνα, Σ. Κ. Βλαστοῦ, 1853, σ. 77-79.
51. R., «De l’impopularité...», ὅ.π., σ. 353. 



716	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Τὴν θεωρεῖ περισσότερο διαδεδομένη ἀπὸ τὴ γαλλική, ἀφοῦ διδάσκεται 
σ’ ὅλα τὰ πολιτισμένα ἔθνη συγκροτώντας μὲ τὸν τρόπο αὐτὸν ἕνα κοινὸ 
γλωσσικὸ ὄργανο ἐπικοινωνίας.52 

Ἡ ἀνταπόκριση ποὺ γνώρισαν οἱ γλωσσικὲς ἀπόψεις τοῦ Ρενιέρη 
ξεπέρασε τὰ σύνορα τῆς πατρίδας του καθὼς συγκράτησαν τὴν προσοχὴ 
τοῦ Gustave d’Eichthal, ποὺ ἀπὸ τὸ Παρίσι παρακολουθοῦσε τὴν ἀθηνα-
ϊκὴ πνευματικὴ κίνηση.53 Αὐτὸς ὁ σαινσιμονιστὴς φιλέλληνας εἶχε πα-
ραμείνει στὸ Ναύπλιο μεταξὺ τῶν ἐτῶν 1833-1835, κυνηγημένος ἀπὸ 
τὴ γαλλικὴ κυβέρνηση γιὰ τὶς ιδέες του. Ὑπηρέτησε, μὲ τὴν ὑποστήριξη 
τοῦ Ἰ. Κωλέττη, στὸ Γραφεῖο τῆς Δημοσίου Οἰκονομίας τοῦ ὑπουργείου 
Ἐσωτερικῶν, ποὺ ἀποσκοποῦσε στὴ χαρτογράφηση τῆς χώρας, τὴν ἀ-
πογραφὴ τοῦ πληθυσμοῦ καὶ τὴ σύνταξη κτηματολογίου.54 Γνώρισε τὴν 
ἑλληνικὴ πραγματικότητα καὶ πρότεινε τὴν ἵδρυση κρατικῶν ἀγροκτη-
μάτων στὰ πρότυπα τῶν σαινσιμονιστῶν55 καθὼς καὶ ἐγγειοβελτιωτικὰ 
ἔργα, ὅπως τὴν ἀποξήρανση τῆς λίμνης τῆς Κωπαΐδας. Ἀξίζει νὰ ση-
μειωθεῖ ὅτι ἀργότερα, ἀπὸ τὴ θέση τοῦ διοικητῆ τῆς Ἐθνικῆς Τράπεζας 
τῆς Ἑλλάδας, ὁ Μ. Ρενιέρης συνέβαλε στὴν ὑλοποίηση τοῦ μακρόπνοου 
αὐτοῦ ἔργου ποὺ ξεκίνησε τὸ 1880.56 Κατὰ τὴν παραμονή του στὸν ἑλ-

52. Ὅ.π., σ. 356.
53. Ὁ βαρῶνος Gustave Séligmann d’Eichthal (Nancy 1804-Παρίσι 1886), γό-

νος σημαντικῆς τραπεζικῆς οἰκογένειας εἶχε μυηθεῖ ἀπὸ τὸν Aug. Comte στὴν οὐτο-
πικὴ διδασκαλία τοῦ Saint-Simon γιὰ τὴν ἀναδιοργάνωση τῆς κοινωνίας, βλ. Barrie 
M. Ratcliffe, «Saint-Simonism and Messianism: The Case of Gustave d’Eichthal», 
French Historical Studies 9 (1976), 484-502. Τὸν Απρίλιο τοῦ 1867 ὁ d’Eichthal 
συμμετεῖχε στὴν ἵδρυση τῆς l’Association pour l’encouragement des études grecques 
en France ἀναλαμβάνοντας χρέη ταμία καὶ ἀργότερα γραμματέα.

54. G. d’Eichthal, Οἰκονομικὴ καὶ κοινωνικὴ κατάσταση στὴν Ἑλλάδα μετὰ τὸ 
’21, εἰσαγωγὴ-ἐπιμέλεια Θ. Παπαδόπουλος, Ἀθήνα, Μπάυρον, 1974.

55. Γιὰ τὴ διάδοση τοῦ σαινσιμονισμοῦ στὴν Ἑλλάδα, βλ. Χρῆστος Π. Μπα-
λόγλου, «Προσπάθειες διαδόσεως τῶν ἰδεῶν τοῦ Saint-Simon καὶ πρακτικῆς των 
ἐφαρμογῆς στὸν ἑλλαδικὸ χῶρο 1825-1837», Σπουδαὶ 53 (2003), 77-108� Δέσποινα 
Προβατᾶ, «Ἡ διάδοση τοῦ σαινσιμονισμοῦ στὴν Ἑλλάδα», Οὐτοπικὲς θεωρίες καὶ 
κοινωνικὰ κινήματα στὴν Εὐρώπη ἀπὸ τὸν 18ο ὣς τὸν 20ὸ αἰώνα, Μαρία Μενεγάκη 
(ἐπιμ.), Ἀθήνα, Φιλίστωρ, 2006, σ. 148-158� A. Picon, Οἱ σαινσιμονιστές. Ὀρθὸς 
λόγος, φαντασιακό, οὐτοπία, μτφρ. Μαρίνα Χρονοπούλου, ἐπίμετρο Χριστίνα Ἀγρια-
ντώνη, «Οἱ σαινσιμονικὲς ἰδέες στὴν Ἑλλάδα», Ἀθήνα, ΠΙΟΠ, 2007.

56. Βλ. Ἀρχεῖο Μάρκου Ρενιέρη, Βιβλιοθήκη τῆς Βουλῆς. Σχετικὰ μὲ τὸ ἀρχεῖο 
αὐτὸ βλ. Ἑλένη Δ. Μπελιᾶ, «Τὸ ἀρχεῖον Μάρκου Ρενιέρη», Πεπραγμένα Δ ΄ Διεθνοῦς 
Κρητολογικοῦ Συνεδρίου, Ἀθήνα 1984, τ. 3, σ. 191-194.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 717

λαδικὸ χῶρο, δὲν θὰ πρέπει νὰ δόθηκε ἡ εὐκαιρία στὸν d’Eichthal νὰ 
γνωρισθεῖ προσωπικὰ μὲ τὸν Ρενιέρη, ἀφοῦ, μὲ τὴν ἀπομάκρυνση τοῦ 
Κωλέττη ἀπὸ τὴν ἐξουσία, ἀναγκάστηκε νὰ ἀναχωρήσει ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα 
στὶς 10 Ἰουνίου 1835 ἐνῶ, δύο μῆνες ἀργότερα, ὁ Ρενιέρης γιὰ πρώτη 
φορὰ ἀτένιζε τὴ γῆ τῶν προγόνων του ἀπὸ τὸ καράβι ποὺ τὸν ἔφερνε στὸν 
Πειραιὰ ἀπὸ τὴν Ἰταλία.57 

Ἀπὸ τὸ Παρίσι, ὁ d’Eichthal ἀποδείχθηκε προσεκτικὸς ἀναγνώ-
στης τοῦ ἄρθρου τοῦ Ρενιέρη «De l’impopularité de la cause grecque en 
Occident» στὸν Spectateur τοῦ 1855. Ἀπέσπασε ἕνα σημαντικό του μέ-
ρος ὅπου διατυπώνονται οἱ ἀπόψεις τοῦ ἕλληνα λογίου γιὰ τὴν ἑλληνικὴ 
γλώσσα58 καὶ τὸ περιέλαβε, μὲ τὸν τίτλο «De l’avenir du peuple grec 
et de la langue grecque», στὸ φυλλάδιο ποὺ τιτλοφορεῖται De l’usage 
pratique de la langue grecque. De l’avenir du peuple grec et de la langue 
grecque (1864).59 Μὲ τὸ ἔντυπο αὐτὸ ἀποσκοποῦσε στὴν ἀνακίνηση τοῦ 
ζητήματος τῆς ἑλληνικῆς ὡς γλωσσικοῦ ὀργάνου μὲ διεθνὴ ἐμβέλεια.60 
Παράλληλα, τὸ ἴδιο ἔτος, πάλι ἀπὸ τὸν ἐκδοτικὸ οἶκο Hachette, κυκλο-
φορεῖ ἡ ἑλληνικὴ ἔκδοση τοῦ φυλλαδίου μὲ τίτλο Περὶ τῆς πρακτικῆς 
χρήσεως τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης σὲ μετάφραση τοῦ Μ. Ρενιέρη καὶ μὲ 
δικό του προλογικὸ σημείωμα.61 Ἀποτεινόμενος στὸ ἑλληνόφωνο κοινὸ ὁ 
Ρενιέρης προβαίνει στὴ διασύνδεση τῆς οἰκουμενικότητας τῆς ἑλληνικῆς 

57. Roxane D. Argyropoulos, La période italienne…, ὅ.π, σ. 89.
58. R., «De l’impopularité...», ὅ.π., σ. 352-359.
59. G. d’Εichthal, De l’usage pratique de la langue grecque. De l’avenir du 

peuple grec et de la langue grecque, Παρίσι, Hachette, 1864� πβ. Petros Diatsentos, 
La question de la langue dans les milieux des savants grecs au XIXe siècle: projets 
linguistiques et reformes, Παρίσι, ΕΗΕSS, 2009, σ. 87-89.

60. Σὲ ἐπιστολή του πρὸς τὴ χήρα τοῦ G. d’Εichthal, χρονολογημένη 24/25 
Ἀπριλίου 1887, ὁ Ρενιέρης τῆς ἐκφράζει τὴν εὐγνωμοσύνη του γιὰ τὴν ὑποστήριξη 
ποὺ ἔτυχαν οἱ ἀπόψεις του ἐκ μέρους τοῦ συζύγου της, βλ. Fonds d’Εichthal, Bib-
liothèque de l’Arsenal, χφ 14407. φ. 73. Ἡ πληροφορία προέρχεται ἀπὸ τὸ βιβλίο 
A French Sociologist Looks at Britain: Gustave D’Eichthal and British Society in 
1828, Barrie M. Ratcliffe – W. H. Chaloner (ἐπιμ.), Manchester, Manchester Uni-
versity Press, 1977, σ. 146� Queux de Saint Hilaire, «Notice sur les services rendus à 
la Grèce et aux études grecques par M. Gustave d’Eichthal», Annuaire de l’Associa-
tion pour l’encouragement des études grecques en France 21 (1867), 1-103.

61. Τὸ περιεχόμενο τοῦ φυλλαδίου ἀναδημοσιεύθηκε στὴν Ἐφημερίδα τῶν Φιλο-
μαθῶν 12 (1864), 457-460 καὶ στὸ Παρίσι, τὸν ἑπόμενο χρόνο, στὸ Ἐθνικὸν Ἡμερο-
λόγιον 5 (1865), 342-350, 351-356 ἀντίστοιχα. 



718	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

γλώσσας μὲ τὴν ἀνάγκη τῆς ἐπικράτησης ἑνὸς καθολικοῦ γλωσσικοῦ ὀρ-
γάνου, ἀναγκαία προϋπόθεση, ὅπως ρητὰ ἐπισημαίνει, γιὰ τὴν ἀδελφό-
τητα καὶ τὴν ἁρμονικὴ συνύπαρξη τῶν λαῶν, ἠθικὰ προτάγματα ποὺ τὸν 
ἑνώνουν μὲ τὸν γάλλο φιλέλληνα.62 Γράφει λοιπόν:

«Ἡ παροῦσα Ἑλληνικὴ μετάφρασις ἥτις συγχρόνως μὲ τὸ γαλλικὸν 
πρωτότυπον ἐξέρχεται εἰς τὸ φῶς, δὲν ἐγένετο μόνον ἐπὶ τῷ σκοπῷ νὰ 
κοινοποιηθῇ εἰς τοὺς Ἕλληνας ἡ σπουδαία τοῦ Κυρίου Ἐϊχθὰλ πρότασις 
καὶ νὰ παρακινηθῶσιν οἱ λόγιοι αὐτῶν εἰς ὑποστήριξιν αὐτῆς δι’ ὅλων 
τῶν δυνάμεων, ἀλλὰ προσέτι ὅπως χρησιμεύσῃ ὡς ζῶσα ἀπόδειξις τῆς 
ὀρθότητος τῶν σκέψεων τοῦ γάλλου σοφοῦ. Ἡ μετάφρασις αὕτη, κατα-
ληπτὴ παντοῦ ὅπου ὑπάρχουσιν Ἕλληνες, θέλει ἐνταυτῷ ἐννοηθῇ ἄνευ 
δυσκολίας ἀπὸ πάντα ἄλλον ὅστις εἰς τὰ σχολεῖα ἐμελέτησεν ὁπωσοῦν 
ἐπιμελῶς τὴν γλῶσσαν τῶν προγόνων των. Ἐπειδὴ δὲ ἡ γλῶσσα αὕτη 
ἁπανταχοῦ σχεδὸν τοῦ πολιτισμένου κόσμου κατὰ τὸ μᾶλλον ἢ ἦττον 
διδάσκεται, εἶναι ἄρα βέβαιον ὅτι δὲν ἀπαιτεῖται εἰμὴ ἡ τῆς σπουδῆς ταύ-
της ἐνίσχυσις ὅπως εὑρεθῇ λελυμένον τὸ τῆς καθολικῆς γλώσσης μέγα 
πρόβλημα, ὅπερ ὁ Κύριος Ἐϊχθὰλ φέρει ὑπὸ συζήτησιν καὶ ὅπερ ἀνταπο-
κρίνεται εἰς τὸν πόθον τοῦ αἰῶνος, τὴν ἀδελφότητα τῶν λαῶν, τὴν ἕνωσιν 
τῆς ἀνθρωπότητος.»63 

Ἀπὸ τὴ δική του ὀπτικὴ ὁ d’Eichthal, διαπνεόμενος ἀπὸ τὸ σαινσιμονικὸ 
ὅραμα περὶ ὁμοσπονδοποίησης τῶν λαῶν, θεωρεῖ πὼς πρώτη φάση αὐτῆς 
τῆς ὑπερεθνικῆς διαδικασίας εἶναι 

«ἡ εἰσαγωγὴ καθολικῆς γλώσσης, ἥτις, σεβομένη τὴν ὕπαρξιν τῶν ἐθνι-
κῶν διαλέκτων, τῶν ὁριζουσῶν καὶ ἐγγυωμένων τὴν ἀτομικότητα τῶν 
λαῶν, θέλει χρησιμεύει ὡς κοινὸν ὄργανον τῶν διεθνῶν σχέσεων μεταξὺ 
τῶν λαῶν καὶ μεταξὺ τῶν ἀτόμων, ἐνταυτῷ δὲ ὡς ἔκφρασις τῶν ὑψηλο-
τέρων ἐκείνων ἀληθειῶν, αἵτινες οὖσαι ἡ ἀρχὴ καὶ ὁ κοινὸς σύνδεσμος 

62. Η φιλία τοῦ d’Eichthal μὲ τὸν Ρενιέρη σίγουρα δὲν στηρίχθηκε στὶς πολι-
τικές τους πεποιθήσεις. Ἄλλωστε τὰ ἀποδοκιμαστικὰ σχόλια τοῦ Ρενιέρη γιὰ τὸν 
πρώιμο σοσιαλισμὸ δὲν ἀφαιρέθηκαν οὔτε ἀπὸ τὸ φυλλάδιο ἀλλὰ οὔτε καὶ ἀπὸ τὴν 
ἑλληνική του μετάφραση: «Ὁ κοινωνισμὸς ἵσταται πάντοτε πρὸ τῶν πυλῶν, ἀπειλῶν 
ἀδιακόπως καὶ ἀποδεικνύων διὰ τῆς μεταξὺ τῶν τάξεων πάλης ὅτι τὸ πνεῦμα τοῦ 
μέσου αἰῶνος, καὶ αἱ ἕξεις τῆς βαρβάρου κατακτήσεως εἰσέτι ἐντελῶς δὲν κατεδαμά-
σθησαν», βλ. M. Ρενιέρης, «Περὶ τοῦ προορισμοῦ τοῦ ἑλληνικοῦ ἔθνους καὶ τῆς ἑλλη-
νικῆς γλώσσης», στὸ Περὶ τῆς πρακτικῆς χρήσεως τῆς ἑλληνικῆς γλώσσης, Παρίσι, 
Hachette, 1864, σ. 19.

63. G. d’Eichthal, Περὶ τῆς πρακτικῆς χρήσεως…, ὅ.π., σ. 3.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 719

τῶν κοινωνιῶν πρέπει ἕνεκα τούτου νὰ λάβωσι ἁπανταχοῦ μίαν καὶ τὴν 
αὐτὴν μορφήν.»64

Τονίζει ἐπιπλέον ὅτι ἡ ἑλληνικὴ μὲ τὸν λεκτικό της πλοῦτο διαθέτει ὅλες 
τὶς προϋποθέσεις μιᾶς διεθνοῦς γλώσσας ὑπὸ τὴν προϋπόθεση ὅμως τῆς 
περαιτέρω καλλιέργειάς της.65 Ὅπως ἐξηγεῖ καὶ ὁ Κ. Θ. Δημαρὰς δὲν 
πρόκειται γιὰ τὴ δημοτική, ἀλλὰ γιὰ τὸ γλωσσικὸ ὄργανο ποὺ «μέρα μὲ 
τὴν μέρα τελειοποιεῖται μὲ τὴν ἐπεξεργασία τῶν Ἑλλήνων λογίων».66

Tὴν ἀνάγκη δημιουργίας μιᾶς παγκόσμιας γλώσσας (lingua univer
salis), βάση τῆς ὁποίας θὰ ἦταν μία lingua rationalis, ὑποστήριζαν οἱ φι-
λόσοφοι ἀπὸ τὴν ἐποχὴ τοῦ Καρτεσίου καὶ τοῦ Leibniz, οἱ ὁποῖοι ἐπεδίω-
καν ἕνα τεχνητὸ σύστημα καθολικοῦ γλωσσικοῦ συμβολισμοῦ καθόσον ἡ 
χρήση τῆς λατινικῆς ἄρχιζε ν’ ἀντικαθίσταται ἀπὸ τὶς ἐθνικὲς γλῶσσες.67 
Ἡ διαφορὰ μεταξὺ τῶν θέσεων αὐτῶν καὶ τῶν ἀπόψεων τοῦ Ρενιέρη καὶ 
τοῦ d’Eichthal ἔγκειται στὸ γεγονὸς ὅτι οἱ δύο τελευταῖοι προτείνουν ὡς 
ἑνοποιητικὸ παράγοντα μία ζωντανὴ γλώσσα ἤδη ἐν χρήσει παγκοσμί-
ως στοὺς κύκλους τῶν πεπαιδευμένων. Ὁ d’Eichthal προβαίνει μάλιστα 

64. Ὅ.π., σ. 7-8� πβ. Δέσποινα Προβατᾶ, «Ἡ ἑλληνικὴ ὡς διεθνὴς γλώσσα: μία 
οὐτοπικὴ πρόταση τοῦ Gustave d’Eichthal», στὸ Ἐθνικὸ καὶ Καποδιστριακὸ Πανε-
πιστήμιο Ἀθηνῶν-Διδασκαλεῖο ξένων γλωσσῶν, Ἡ γλώσσα ποὺ ἀλλάζει, Πρακτικὰ 
Α ʹ Διεθνοῦς Συνεδρίου, Ἀθήνα 9-11 Δεκεμβρίου 2005, Ε. Λεονταρίδη – Κ. Σπανο-
πούλου (ἐπιμ.), Ἀθήνα 2008, τ. 1, σ. 447-452� Petros Diatsentos, “Ἡ “ἑλληνικὴ ὡς 
διεθνὴς γλώσσα” καὶ ἡ ἑδραίωση τῆς ἰδεολογικῆς νομιμότητας τῆς καθαρεύουσας 
μετὰ τὸν Κριμαϊκὸ πόλεμο», Warmth and Light: in Memory of A. F. Christidis, Μ. 
Θεοδωροπούλου (ἐπιμ.), Θεσσαλονίκη, Centre for the Greek Language, 2008, σ. 
343-352.

65. Τὸ 1869, σὲ ἄρθρο του στὴν ἐφημερίδα Le Temps ὁ d’Eichthal συναρτᾶ τὶς 
δικές του προτάσεις γιὰ τὴ διεθνοποίηση τῆς ἑλληνικῆς μὲ τὶς παραινέσεις τοῦ Βολ-
ταίρου πρὸς τὴ Μεγάλη Αἰκατερίνη, ὅταν μὲ τὰ Ὀρλοφικὰ τὸ 1770 τὴν παρώτρυνε νὰ 
καταλάβει τὴν Κωνσταντινούπολη καὶ νὰ καθιερώσει τὴν ἑλληνικὴ ὡς γλώσσα ὅλων 
τῶν λαῶν, βλ. G. d’Eichthal, «Voltaire et la question grecque en 1770» στὴ στήλη 
«Variétés», Le Temps, φ. 20 Μαρτίου 1869.

66. Κ. Θ. Δημαράς, Ὁ ἑλληνικὸς ρωμαντισμός, ὅ.π., σ. 374. 
67. Βλ. Ηans Werner Arndt, «Die Entwicklungsstufen von Leibniz’ Begriff 

einer “lingua universalis”», στὸν τόμο Das Problem der Sprache, Achter Deutscher 
Kongress für Philosophie (Heidelberg 1966), Η.–G. Gadamer (ἐπιμ.), Μόναχο, W. 
Fink Verlag, 1967, σ. 71-79. Ἐπίσης Sylvain Auroux, «Les langues universelles», 
στὸ S. Auroux (ἐπιμ.), Histoire des idées linguistiques, Λιέγη, éditions Pierre Mar-
daga, 2000, τ. 3, σ. 377-396.



720	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

σ’ ἕνα ἐπιπλέον βῆμα, προτείνοντας σὲ ὑπόμνημά του τὸ 1869 τὴν εἰ-
σαγωγὴ στὴ γαλλικὴ ἐκπαίδευση τῆς νεοελληνικῆς προφορᾶς ἀντὶ τῆς 
ἐρασμιακῆς.68 Ἐνισχύει ἔτσι μία κίνηση ποὺ εἶχε ξεκινήσει τὴ δεκαετία 
τοῦ 1820 στὸ Παρίσι ἀπὸ τὸν καθηγητὴ φιλοσοφίας καὶ ρητορικῆς Κων-
σταντίνο Μινωΐδη Μηνὰ (Ἔδεσσα 1788-Παρίσι 1859). Μὲ τὸ βιβλίο του 
Calliope, ou traité sur la véritable prononciation de la langue grecque ὁ 
Μινωΐδης Μηνὰς προωθοῦσε μία μεταρρύθμιση στὸν τρόπο διδασκαλίας 
τῆς προφορᾶς τῶν ἀρχαίων ἑλληνικῶν.69 Σαράντα χρόνια μετά, χάρη στὶς 
ἐνέργειες τοῦ d’Eichthal,70 ἡ πρόταση αὐτὴ χαιρετίσθηκε μὲ ἐνθουσιασμὸ 
ἀπὸ τὸ παρισινὸ λόγιο κοινό, ἀναζωπυρώνοντας τὸ γενικότερο ἐνδιαφέ-
ρον γιὰ τὶς ἑλληνικὲς σπουδές.71 Ἔτυχε θετικῆς ὑποδοχῆς ἐκ μέρους τοῦ 
ὑπουργοῦ Παιδείας Victor Duruy72 ὑπὸ τὴν προϋπόθεση νὰ ἐγκριθεῖ ἀπὸ 

68. G. d’Eichthal, «Mémoire sur la prononciation nationale du grec et son in-
troduction dans l’enseignement classique», Annuaire de l’Association pour l’encou-
ragement des études grecques en France 3 (1869), 65-95. Ἕνα ἔτος μετὰ τὸν θάνατό 
του, τὰ γραπτὰ τοῦ d’Eichthal γιὰ τὴν ἑλληνικὴ γλώσσα ἐκδόθηκαν ἀπὸ τὸν γιό του 
Εὐγένιο μὲ εἰσαγωγικὸ κείμενο τοῦ Auguste de Queux de Saint-Hilaire, βλ. Gustave 
d’Eichthal, La langue grecque, mémoires et notices, 1864-1884, précédé d’une no-
tice sur les services rendus par Gustave d’Eichthal à la Grèce et aux études grecques, 
par le marquis de Queux de Saint-Hilaire, Παρίσι, Hachette, 1887.

69. C. Minoïde Mynas, Calliope, ou traité sur la véritable prononciation de la 
langue grecque dédié aux savants hellénistes de l’Εurope, Παρίσι, Bossange, 1825� 
στὴ σ. XIII ὁ Μινωΐδης διευκρινίζει: «Je m’estimerais bien heureux si les savans 
hellénistes et les Universités de l’Εurope, convaincus de la vérité, voulaient renon-
cer à la prononciation vicieuse qu’Érasme avait introduite»� βλ. ἐπίσης C. Minoïde 
Mynas, Grammaire grecque contenant les dialectes et la différence avec le grec vul-
gaire adopté par l’univeristé de France, Παρίσι, Bossange, 1828, σ. 11� πβ. Gustave 
d’Eichthal, La langue grecque…, ὅ.π., σ. 84. 

70. Βλ. τὶς ἐγγραφὲς μὲ ἡμερομηνίες 6 καὶ 8 Φεβρουαρίου 1864 στὸ Journal 
τοῦ d’Eichthal, Fonds Eichthal, Bibliothèque de l’Αrsenal, ἀρ. 14722. Τὶς ἐγγραφὲς 
αὐτὲς καθὼς καὶ ἐπιστολές του ἀπὸ τὴν Ἑλλάδα μετέφρασε ὁ φιλικὰ πρὸς αὐτὸν προ-
σκείμενος ∆. Βικέλας, ποὺ τὶς περιέλαβε στὸ βιβλίο του ∆ιαλέξεις καὶ Ἀναµνήσεις, 
Ἀθήνα, τυπογραφεῖο τῆς Ἑστίας, 1893, στὸ κεφάλαιο «Ὁ Γουσταῦος Ἐϊχτὰλ ἐν Ἑλ-
λάδι, 1833-1855», σ. 257-331� πβ. G. d’Eichthal, Ἡ Ἑλλὰς τοῦ 1833-1835, μτφρ. 
βασικοῦ κειμένου Δ. Βικέλα, εἰσαγωγή, σχόλια, μετάφρασις Γ. Τ. Μίρκου, Ἀθήνα 
1968.

71. Ἡ ἀνέκδοτη ἀλληλογραφία τους, ἡ ὁποία ἀπόκειται στὰ ἀρχεῖα τῆς οἰκο-
γένειας Ζαΐμη, καθὼς καὶ οἱ ἐπιστολὲς τοῦ Ρενιέρη ποὺ φυλάσσονται στὸ Fonds 
Eichthal προσφέρουν πληροφορίες γιὰ τὴ φιλική τους σχέση.

72. Ἱστορικὸς καὶ μαθητὴς τοῦ J. Michelet, ὁ Victor Duruy (1811-1894) ἔμεινε 



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 721

ἐπιτροπὴ τῆς Αcadémie des Inscriptions et Belles Lettres, ἀπαρτιζομένη 
ἀπὸ ἑλληνιστὲς ἀκαδημαϊκούς. Oἱ ἑλληνιστὲς αὐτοί, μεταξὺ τῶν ὁποί-
ων ἦσαν οἱ Émile Egger, Wladimir Brunet de Presle και Felix–Désiré 
Dehèque, ἀπεφάνθησαν στὴ συνεδρία τῆς 18ης Νοεμβρίου 1864 ὅτι τὰ 
σχολεῖα καὶ τὰ γυμνάσια τῆς Γαλλίας ὀφείλουν νὰ ἐφαρμόσουν ὡς μόνη 
ὀρθὴ τὴ νεοελληνικὴ προφορά. Στὸ κλασικό του σύγγραμμα L’hellénisme 
en France ὁ Egger ἀνατρέχει στὴν ὅλη προβληματικὴ ἡ ὁποία ἀνέκυψε, 
ἐξηγώντας ὅτι ἡ Ἀκαδημία εἶχε νωρίτερα δείξει ἐνδιαφέρον γιὰ τὴν ἐ-
πιλογὴ αὐτὴ καὶ πὼς στὴ συνέχεια τὸ μέτρο αὐτὸ ἐφαρμόσθηκε μὲ ἐ-
πιτυχία σὲ ὁρισμένα γαλλικὰ λύκεια.73 Στὴ φιλολογικὴ ἀντιπαράθεση 
ποὺ ἐπακολούθησε σημαντικὲς προσωπικότητες τῆς παρισινῆς πνευματι-
κῆς ζωῆς ἔλαβαν μέρος. Δημοσιεύθηκαν εὐνοϊκὰ ἄρθρα ὅπως ἐκεῖνα τοῦ 
Auguste Nefftzer, διευθυντῆ τῆς ἐφημερίδας Le Temps,74 καὶ τοῦ ἐγκα-
τεστημένου στὸ Παρίσι γερμανοῦ ἑλληνιστῆ Johann Friedrich Dübner 
(Hörselgau 1802-Παρίσι 1867). Σὲ δημοσίευμά του τὸν Αὔγουστο τοῦ 
1864, ὁ Nefftzer ἀναγνώριζε πὼς ἡ ἐπιλογὴ μιᾶς ὑπάρχουσας γλώσσας 
ὅπως ἡ νεοελληνικὴ εἶναι ἀποδεκτὴ καὶ ὅτι ἡ εἰσαγωγή της στὴ γαλλικὴ 
ἐκπαίδευση θὰ ἐνίσχυε τὶς ἑλληνικὲς σπουδές.75 Ἀπὸ τὴ δική του πλευρά, 
ὁ Dübner ἐνέκρινε τὴν πρόταση γιὰ τὴ διδασκαλία τῆς ἑλληνικῆς στὴ 
γαλλικὴ ἐκπαίδευση καθότι θεωροῦσε ὅτι κάλλιστα μπορεῖ νὰ χαρακτη-
ρισθεῖ ὡς διεθνὴς ζωντανὴ γλώσσα.76 Ἀνάλογη στάση ἔδειξε καὶ ὁ J. St. 

γνωστὸς στὴ Γαλλία γιὰ τὸν ἐκπαιδευτικὸ νόμο ποὺ φέρει τὸ ὄνομά του (1867). Μέλος 
τῆς Αssociation pour l’encouragement des études grecques, στὸ πλούσιο συγγραφικό 
του ἔργο συγκαταλέγεται ἡ τρίτομη Ἱστορία τῶν Ἑλλήνων (Histoire des Grecs, 1874). 
Σχετικὰ μὲ τὴ ζωή του, βλ. Jean–Charles Geslot, Victor Duruy. Historien et ministre 
(1811-1894), πρόλογος Jean–Yves Mollier, Villeneuve d’Ascq, Presses universitaires 
du Septentrion, 2009. 

73. Émile Egger, L’hellénisme en France, leçons sur l’influence des études 
grecques dans le dévelοppement de la langue et de la littérature françaises, Παρίσι, 
Didier, 1869, τ. 2, σ. 448. Στὴ σ. 450, σημ. 2 ὁ Εgger προσθέτει τὴν ἀκόλουθη 
παρατήρηση: «Αu reste, l’Académie avait depuis longtemps témoigné de son intérêt 
pour cette question». 

74. Ὁ Aug. Nefftzer (Colmar 1820-Basel 1876) ὑπῆρξε εἰσηγητὴς τῆς ἑγε-
λιανῆς φιλοσοφίας στὴ Γαλλία� βλ. René Martin, La vie d’un grand journaliste: 
Auguste Nefftzer fondateur de la «Revue Germanique» et du «Temps», Besançon, 
Camponovo, 1953.

75. Εφ. Le Temps, φ. 2 Αὐγούστου 1864.
76. Fr. Dübner, «L’usage pratique de la langue grecque», Revue de l’instruc-



722	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

Blackie, ὁ ὁποῖος τὸ 1865 δημοσίευσε στὴν ἐφημερίδα The Scotsman τοῦ 
Ἐδιμβούργου σχετικὴ ἔκθεση γιὰ τὴν Royal Society.77 Ἀκολουθώντας 
τὶς ἀπόψεις τοῦ ἄγγλου συναδέλφου του George James Pennington,78 ὁ 
Blackie ἰσχυρίζεται ὅτι «ἡ προφορὰ ὅλων τῶν ἑλληνικῶν λέξεων κατὰ 
τὸν μονότονον Λατινικὸν τονισμὸν ἄνευ διακρίσεως εἶναι οὐσιῶδες μέ-
ρος τῆς ἐσφαλμένης διδακτικῆς μεθόδου τῆς ἐπικρατούσης ἐν ταῖς Ἀγ-
γλικαῖς Σχολαῖς, καθ’ ἣν διδάσκονται κανόνες νεκροὶ ἀντὶ τῶν ζώντων 
ἀποτελεσμάτων αὐτῶν, καὶ θεωρίαι περὶ ἤχου ἀντὶ τοῦ ἤχου αὐτοῦ».79 
Μὲ τὴν εὐκαιρία αὐτὴ ὁ ἐγκατεστημένος στὸ Λονδίνο ἕλληνας λόγιος καὶ 
ἐκπαιδευτικὸς Ἰωάννης Βαλέτας (1814-1900) δημοσίευσε στοὺς Times 
δύο ἐπιστολὲς ἐξηγώντας τὸν ὅλο προβληματισμὸ καὶ προκαλώντας τὸ 
ἐνδιαφέρον προσωπικοτήτων τοῦ ἀγγλικοῦ πνευματικοῦ κόσμου.80

Ἐπίσης στὴ Γερμανία σημαντικοὶ μελετητὲς τοῦ ἑλληνικοῦ πολιτι-
σμοῦ ὑποδέχθηκαν θετικὰ τὶς πρότασεις τῶν Ρενιέρη καὶ d’Eichthal. Τὸ 
1878 ὁ γλωσσολόγος καὶ κριτικὸς τῆς λογοτεχνίας Eduard Engel (Stolp 
1851-Potsdam 1938), γραμματέας τῆς Βουλῆς τῶν ἀντιπροσώπων τῆς 
Πρωσίας81 ποὺ εἶχε συχνὰ περιηγηθεῖ τὴν Ἑλλάδα, μὲ τὴ δημοσίευση τοῦ 
βιβλίου του Die Aussprache des Griechischen ἡγήθηκε μιᾶς συντονισμέ-
νης κίνησης στὴν Ἰένα γιὰ τὴν κατάργηση τῆς ἐρασμιακῆς προφορᾶς.82 
Τὸν ἑπόμενο χρόνο, στὴ Λειψία, ὁ γλωσσολόγος August Constantin Boltz 
(Breslau 1819-Darmstadt 1907) παρουσίασε στὸ ἔργο του, Hellenisch, 

tion publique de la littérature et des sciences en France et dans les pays étrangers 41 
(1864), 483-485. Γιὰ τοὺς ὑπόλοιπους ἑλληνιστὲς καὶ γλωσσολόγους τοῦ Παρισιοῦ 
ποὺ συμμετεῖχαν στὴ συζήτηση βλ. Gustave d’Eichthal, La langue grecque…, ὅ.π., 
σ. 76, σημ. 2.

77. Εφ. The Scotsman, φ. 22 Μαρτίου 1865.
78. G. J. Pennington, Essay on the Pronunciation of the Greek Language, Λον-

δίνο, Murray, 1844, σ. 34-36.
79. Ἡ ἔκθεση τοῦ J. S. Blackie δημοσιεύθηκε σὲ ἑλληνικὴ μετάφραση στὴν 

Πανδώρα 16 (1865), 59-62.
80. Petros Diatsentos, La question de la langue…, ὅ.π., σ. 109.
81. Anke Sauter, Eduard Engel. Literaturhistoriker, Stillehrer, Sprachreiniger. 

Ein Beitrag zur Geschichte des Purismus in Deutschland, Bamberg, Collibri, 2000. 
Τὸ διάστημα 1879-1884 ὁ Engel διετέλεσε ἐκδότης τοῦ Magazin für die Literatur 
des Auslandes. Τὸ 1903 ἐξελέγη καθηγητὴς στὴν ἕδρα τῶν ἀνατολικῶν σπουδῶν στὸ 
Πανεπιστήμιο τοῦ Βερολίνου.

82. Eduard Engel, Die Aussprache der Griechischen, Ιένα, Hermann Costeno-
ble, 1887.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 723

die allgemeine Gelehrtensprache der Zukunft, τὰ προτερήματα τῆς 
σύγχρονης ἑλληνικῆς μὲ παραδείγματα ἀπὸ μεταφράσεις στὰ νεοελλη-
νικὰ ξένων καὶ ἀρχαίων ἑλληνικῶν κειμένων. Συμπεραίνει ὅτι ἡ ἑλλη-
νικὴ δικαιοῦται τὸν ρόλο τῆς διεθνοῦς γλώσσας83 καὶ μάλιστα δηλώνει 
στὴν εἰσαγωγή του ὅτι ἐμπνεύστηκε ἀπὸ τὶς γνῶμες τῶν Ρενιέρη καὶ 
d’Eichthal, διαπιστώνοντας τὸ κενὸ ποὺ ἡ καθιέρωση τῆς ἑλληνικῆς θὰ 
κάλυπτε στὸ διεθνὲς λόγιο κοινό. Tὸν Boltz ἀκολούθησαν καὶ ἄλλοι γερ-
μανοὶ ἑλληνιστές, ὅπως οἱ J. Flach καὶ L. Kuhlenbeck.84  

Οἱ γλωσσικὲς ἀντιλήψεις τοῦ Ρενιέρη μὲ τὸν καιρὸ δὲν διαφορο-
ποιήθηκαν. Τὸ 1887 σὲ ἐπιστολή του πρὸς τὸν Queux de Saint Hilaire 
κάνει λόγο γιὰ τὸ γεγονὸς ὅτι ἡ μελέτη τῆς ἑλληνικῆς τείνει νὰ αὐξηθεῖ 
καθότι ὁλοένα ἀναπτύσσονται οἱ σχέσεις μεταξὺ Ἀνατολῆς καὶ Δύσης 
καὶ ὁ ἀριθμὸς ὅσων καταγίνονται μὲ τὸ εμπόριο καὶ τὰ γράμματα βαί-
νει διαρκῶς αὐξανόμενος.85 Ἡ ἐπίδραση τῶν γλωσσικῶν του ἰδεῶν εἶναι 
ἀκόμη ἀνιχνεύσιμη στὸν γλωσσολογικὸ προβληματισμὸ τῆς ἐποχῆς μας. 
Σὲ ἀνακοίνωσή του μὲ θέμα «La langue grecque et ses possibilités comme 
langue internationale» ὁ Ἄγγελος Σικελιανὸς ὑποστήριζε στὸ Αʹ Διεθνὲς 
Συνέδριο τῶν Εὐρωπαίων Φεντεραλιστῶν (Montreux 1947), ὅτι τὰ ἑλλη-
νικὰ εἶναι ἡ πηγὴ ἀπὸ τὴν ὁποία ἀντλοῦν χυμοὺς ὅλα τὰ ἔθνη προκειμένου 
νὰ βροῦν τὸ ἀληθινὸ νόημα τοῦ ἀνθρώπινου πολιτισμοῦ.86

Τὴν ἀρθρογραφία του στὸν Spectateur συμπληρώνει ὁ Ρενιέρης μὲ 
τὴν ἀνάδειξη μιᾶς ἐμβληματικῆς μορφῆς τῆς Ὀρθοδοξίας, ποὺ ἐκφράζει 
τὴν τάση τοῦ ἑλληνισμοῦ νὰ ζητᾶ τὴ συνδρομὴ ἐξωτερικῶν παραγόντων 
προκειμένου νὰ ξεπερασθοῦν ἐσωτερικά του ζητήματα. Πρόκειται γιὰ τὸν 

83. Ὁ August Constantin Boltz ὑπῆρξε συνεργάτης τοῦ ἑλληνικοῦ περιοδικοῦ 
Ἕσπερος τῆς Λειψίας καὶ μετέφρασε ποιήματα τοῦ Ἀθανασίου Χριστοπούλου, καθὼς 
καὶ ἔργα τῶν Σπ. Λάμπρου καὶ Γ. Δροσίνη, βλ. Adolf Hinrichsen, Das literarische 
Deutschland, Bερολίνο, Verlag des Literarischen Deutschlands, 21891, σ. 157-159� 
Νίκη Μητροπούλου, Νεοελληνικὴ καὶ μεταφρασμένη λογοτεχνία στὸ περιοδικὸ Ἕ-
σπερος τῆς Λειψίας (Παρουσίαση-ἀναλυτική εὑρετηρίαση), Πάτρα 2018, σ. 61, Πα-
νεπιστήμιο Πατρῶν (διπλωματικὴ ἐργασία).

84. Louis Couturat – Léopold Léau, Histoire de la langue universelle, Hiode-
sheim, G. Olms, 32001, σ. 515-516.

85. Gustave d’Eichthal, La langue grecque…, ὅ.π., σ. 83. 
86. Βλ. Angelos Sikélianos, «La langue grecque et ses possibilités comme langue 

internationale», Actes du Premier Congrès de la Fédération Mondiale, Montreux-Ge-
nève, 1947, σ. 14-15.



724	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

μαρτυρικὸ οἰκουμενικὸ πατριάρχη Κύριλλο Λούκαρι (1572-1638) στὸν 
ὁποῖο ἀφιερώνει δύο δημοσιεύματα: ἕνα ἱστορικὸ δράμα μὲ μυθοπλα-
στικὸ θέμα, «La jeunesse de Lucari. Drame historique en cinq actes»87 
καὶ τὴ μελέτη «Cyrille Lucari, ou l’Église grecque pendant la guere de 
trente ans».88 Τὴν πλοκὴ τοῦ θεατρικοῦ ἔργου τοποθετεῖ ὁ Ρενιέρης στὴ 
Βενετία τὴν ἐποχὴ τῆς Μεταρρύθμισης καὶ παρουσιάζει μίαν ἀξιοπρό-
σεκτη πρωτοτυπία ἀναφορικὰ μὲ τὴν ταυτότητα τοῦ κεντρικοῦ ἥρωα. 
Πλάθει μίαν εὐφάνταστη ἱστορία γύρω ἀπὸ τὸν ἀμοιβαῖο ἔρωτα τοῦ Κων-
σταντίνου–Κύριλλου Λούκαρι, λαμπροῦ τότε φοιτητῆ στὸ Πανεπιστήμιο 
τῆς Πάδοβας, καὶ τῆς νεαρῆς λογίας Eleonora Cornaro.89 Τὸν πολλὰ ὑ-
ποσχόμενο αὐτὸν νέο ἀπὸ τὸν ἑνετοκρατούμενο Χάνδακα προσπαθεῖ νὰ 
προσελκύσει ὁ πατὴρ Lippomani90 τῆς Ἑταιρείας τοῦ Ἰησοῦ γιὰ τοὺς 
προσηλυτιστικοὺς σκοποὺς τῶν Ἰησουιτῶν στὴν Ἀνατολή. Ὅμως στὸ με-
ταξὺ ἡ Eleonora προσχωρεῖ στὸν καλβινισμὸ ποὺ εἶχε διαδοθεῖ στοὺς 
κύκλους τῶν Βενετῶν πατρικίων καὶ ἀπὸ τὸν ὁποῖο ἐπίσης ἑλκύεται ὁ 
Κωνσταντίνος. Ὕστερα ἀπὸ καταγγελία τοῦ Lippomani στὴν Ἱερὰ Ἐξέ-
ταση ἡ νεαρὴ Βενετσιάνα καταδικάζεται σὲ θάνατο, ἐνῶ ὁ νεαρὸς φοιτη-
τὴς κατορθώνει νὰ σωθεῖ χάρη στὴν παρέμβαση τοῦ Giustiniani, ἄλλοτε 
δούκα τῆς Κρήτης, ποὺ συμβολίζει τὴν ἀνεξιθρησκία ἡ ὁποία διέκρινε 
τὴν πόλη τῶν δόγηδων. Ὡστόσο, προκειμένου νὰ ἐκδικηθεῖ τὴν ἀπώλεια 
τῆς ἀγαπημένης του, ὁ Κωνσταντίνος ὁρκίζεται ν’ ἀφιερωθεῖ στὸν ἀγώνα 

87. R., «La jeunesse de Lucari. Drame historique en cinq actes», Le Spectateur 
de l’Orient 7 (1856-1857), 1-27, 41-74 ἀντίστοιχα.

88. R., «Cyrille Lucari, ou l’Église grecque pendant la guerre de trente ans», 
Le Spectateur de l’Orient 5 (1855-1856), 1-22, 37-61, 101-117, 133-143� βλ. Μ. 
Ρενιέρης, Κύριλλος Λούκαρις, ὁ Οἰκουμενικὸς Πατριάρχης, Ἀθήνα, Δ. Ἀθ. Μαυρομ-
μάτης, 1859 καὶ τοῦ ἰδίου, Μητροφάνης Κριτόπουλος καὶ οἱ ἐν Ἀγγλίᾳ καὶ Γερμανίᾳ 
φίλοι αὐτοῦ (1617-1628), Ἀθήνα, ἐκ τοῦ τυπογραφείου τῶν ἀδελφῶν Πιερρῆ, 1893.

89. Ἡ Eleonora Cornaro Piscopia (1646-1684) ἦταν ὑπαρκτὸ πρόσωπο, ἔζη-
σε ὅμως ἀρκετὰ χρόνια ἀργότερα ἀπὸ τὸν Κύριλλο Λούκαρι. Ξεχωριστὴ προσωπι-
κότητα, ἡ φήμη της ὀφείλεται στὴν εὐρυμάθειά της καὶ στὸ γεγονὸς ὅτι ὑπῆρξε ἡ 
πρώτη γυναίκα πoὺ ἀνακηρύχθηκε διδάκτωρ τῆς φιλοσοφίας ἀπὸ τὸ Πανεπιστήμιο 
τῆς Πάδοβας, βλ. The Contest for Knowledge: Debates over Women’s Learning in 
Eighteenth-Century Italy, Maria Gaetana Agnesi, Giuseppa Eleonora Barbapiccola 
(ἐπιμ.), Chicago, Chicago University Press, 2007, σ. 75.

90. Ὁ Ρενιέρης χρησιμοποιεῖ τὸ ἐπίθετο τοῦ Aloysius Lippomani, ἐπισκόπου 
τῆς Βερόνας, ποὺ εἶχε ὁρισθεῖ τὸ 1550 ἀπὸ τὸν πάπα Ἰούλιο Γʹ ὡς ἕνας ἀπὸ τοὺς 
προέδρους τῆς Συνόδου τοῦ Τρέντο, ἡ ὁποία καταδίκασε τὶς προτεσταντικὲς αἱρέσεις.



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 725

κατὰ τῶν Ἰησουιτῶν καὶ τῶν σχεδίων τους. Τὸ μελοδραματικὸ αὐτὸ ἔργο 
διατρέχεται ἀπὸ ἕναν ρομαντικὸ λυρισμὸ ποὺ θυμίζει τὸ νεανικὸ διήγη-
μα Ιl Deforme ποὺ συνέγραψε ὁ Ρενιέρης στὴ Βενετία.91 Ἡ περιγραφὴ 
τῆς ἀνέμελης καὶ πολυτελοῦς ἀτμόσφαιρας τοῦ χοροῦ τῶν μεταμφιεσμέ-
νων στὸ βενετσιάνικο ἀνάκτορο τῶν Giustiniani παρουσιάζει σημαντικὲς 
ὁμοιότητες μὲ ἐκείνη τοῦ χοροῦ στὸ μέγαρο Fuentes στὴν Ἀνδαλουσία. 
Στὸ θεατρικὸ αὐτὸ ἔργο ὁ Ρενιέρης προσέδωσε ἕναν ψυχογραφικὸ χα-
ρακτήρα, καθὼς τὰ πρόσωπα διαγράφονται καθαρὰ καὶ ἀνάγλυφα. Τὰ 
ἱστορικὰ ὀνόματα ποὺ δίνει στοὺς πλασματικοὺς ἥρωες τοῦ δράματος 
προσδίνουν ἀληθοφάνεια καὶ πειστικότητα στὴν πλοκὴ τοῦ ἔργου ἀλλὰ 
καὶ οἱ φυσικοὶ καὶ ἄνετοι διάλογοι ἀνάμεσα στὰ πρόσωπα ἀποδεικνύουν 
ἀναμφίβολα τὶς δυνατότητές του ὡς θεατρικοῦ συγγραφέα.

Στὴ μελέτη του «Cyrille Lucari, ou l’Église grecque pendant la 
guerre de trente ans», ἡ ὁποία δημοσιεύθηκε σὲ δύο συνέχειες, ὁ Ρενιέρης 
ἐπικεντρώνεται στὴν πολιτικὴ ἀνέλιξη τοῦ Κύριλλου Λούκαρι στὸ πλαί-
σιο τῆς ταραγμένης εὐρωπαϊκῆς ἱστορίας τῶν θρησκευτικῶν πολέμων 
καὶ τὸν καιρὸ ποὺ ἡ Ὀρθοδοξία ἀποτελοῦσε ἀντικείμενο ἔριδων μετα-
ξὺ καθολικισμοῦ καὶ προτεσταντισμοῦ. Ἐπισταμένως ἀναλύoνται οἱ ζυ-
μώσεις καθολικῶν καὶ διαμαρτυρομένων καὶ ἡ προπαγάνδα ἀμφότερων 
στὴν Ἀνατολή.92 Μὲ τὴν ἐξιστόρηση τοῦ χιμαιρικοῦ σχεδίου τοῦ ἕλληνα 
πατριάρχη ὁ Ρενιέρης δίνει ἔμφαση στοὺς ἀποτυχημένους πολιτικούς του 
ἑλιγμοὺς μὲ τὶς ξένες δυνάμεις ποὺ τὸν ἔφεραν στὴν τελική του κατα-
στροφή. Ἐκεῖνο ὅμως ποὺ παρουσιάζει ἰδιαίτερη σημασία εἶναι ὅτι ἀπευ-
θυνόμενος παρεμβατικὰ πρὸς τοὺς συμπατριῶτες του, ὁ Ρενιέρης τοὺς 
συμβουλεύει τὴν ἀπαγκίστρωση ἀπὸ τὴν ἕλξη τῶν προστάτιδων δυνά-
μεων καὶ τὴ βαθύτερη ἀνίχνευση τῆς αὐτογνωσίας τους, προκειμένου νὰ 
ἐπιτύχουν τὴν αὐτάρκειά τους, βασικὸ προαπαιτούμενο γιὰ τὴν ἐπιτυχία 
τῶν πολιτικῶν τους σχεδίων. Ἡ τοποθέτησή του αὐτὴ τὸν διαφοροποιεῖ 
ἀπὸ τὴν ἀπάντηση ποὺ ἄλλοτε εἶχε δώσει στὸ δίλημμα Ἀνατολὴ ἢ Δύση, 
ὅταν τὸ 1841 ξεκάθαρα ἔλεγε ὅτι ἡ Ἑλλάδα «κατὰ τὴν φύσιν, κατὰ τὸν 
πολιτισμόν, κατὰ τὴν ἱστορικὴν αὐτῆς ἀποστολὴν εἶναι Δύσις καὶ ὄχι 
Ἀνατολή».93 Ὑπὸ τὸ πρίσμα τῆς ἐναντίωσής του στὶς ξένες ἐμπλοκὲς 

91. Roxane D. Argyropoulos, La période italienne…, ὅ.π., σ. 82-85.
92. Gunnar Hering, Οἰκουμενικὸ Πατριαρχεῖο καὶ εὐρωπαἵκὴ πολιτικὴ 1620-

1638, μτφρ. Δημοσθένης Κούρτοβικ, Ἀθήνα, ΜΙΕΤ, 1992. 
93. *** [Μ. Ρενιέρης], «Τί εἶναι ἡ Ἑλλάς;…», ὅ.π., σ. 213. 



726	 Ο  ΕΡ  Α ΝΙΣ   Τ ΗΣ  , 30 (2021)	

στὰ ἐσωτερικὰ προβλήματα τοῦ ἑλληνικοῦ κράτους, γίνεται φανερὸ ὅτι, 
ὕστερα ἀπὸ δεκαπέντε χρόνια, ὁ Ρενιέρης ξεπερνᾶ τὸ δίλημμα αὐτό. Ἀ-
ναγνωρίζοντας τὴν προνομιακὴ θέση τῆς Ἑλλάδας στὴν ἐπίτευξη μιᾶς 
ἰσορροπίας μεταξὺ Δύσης καὶ Ἀνατολῆς προτρέπει πρὸς ἕναν ἑλληνοκε-
ντρισμὸ μὲ τὰ ἑξῆς ἐνθαρρυντικὰ λόγια: 

«Ἀποτελεῖ δεδομένο ὅτι δὲν δυνάμεθα νὰ εὐημερήσουμε καὶ νὰ ἐπιδιώ-
ξουμε ἕνα καλύτερο μέλλον, ἐὰν δὲν γνωρίσουμε τοὺς ἑαυτούς μας, ἐὰν 
παύσουμε ν’ ἀναμένουμε τὴν εὐδαιμονία σὰν κάτι ποὺ θὰ μᾶς ἔρθει τυ-
χαῖα καὶ δὲν τὴν ἀναζητήσουμε σ’ ἐμᾶς τοὺς ἴδιους. Ἂς παύσουμε νὰ 
εἴμαστε Γάλλοι, Ἄγγλοι, Ρῶσοι προκειμένου νὰ γίνουμε μόνο Ἕλληνες 
στὴν καρδιὰ καὶ στὴν ψυχή. Ἂς ἀποβοῦμε μὲ τὴν ἀρετή, τὴν ἐργατικότη-
τα καὶ τὴν εὐφυΐα ἄξιοι ἑνὸς μεγάλου ἔθνους, εὐάρεστου τόσο στὴ Δύση 
στὴν ὁποία ἀνήκουμε ἐξαιτίας τῆς πνευματικῆς μας παράδοσης, τῶν πο-
λιτικῶν μας θεσμῶν καὶ τῆς δυναστείας, ὅσο καὶ στὴ Ρωσία μὲ τὴν ὁποία 
μᾶς συνδέει ἡ θρησκευτική μας παράδοση. Καὶ θὰ τὸ ἐπιτύχουμε.»94 

ΡΩΞΑΝΗ Δ. ΑΡΓΥΡΟΠΟΥΛΟΥ

94. R. «Cyrille Lucari, ou l’Église grecque...», ὅ.π., 144: «On a reconnu que 
nous ne pouvons prospérer et aspirer à un meilleur avenir, si nous ne fesons pas un tour 
sur nous mêmes; si cessant d’attendre le bonheur comme une loterie, de l’esprit d’aven-
ture, nous ne le cherchons pas en nous mêmes. Cessons d’être Français, Anglais ou 
Russes, pour n’être que Grecs de cæur et d’âme; rendons-nous par la vertu, le travail, 
l’intelligence, dignes d’être une grande nation également aimée de l’Occident auquel 
nous tenons par notre tradition littéraire, nos institutions politiques et notre dynastie, 
et de la Russie à laquelle nous tenons par notre tradition religieuse; et nous le serons». 



	Ρ ωξάνη Δ. Ἀργυροπούλου,  Ο ΜΑρκος ΡενιΕρης	 727

R é s um é

MARCO RENIERI ET LE SPECTATEUR DE L’ORIENT

Ses opinions sur l’hellénisme

Marco Renieri (Trieste 1815-Athènes 1897), éduqué à Venise, subit 
l’ascendant du Risorgimento italien. Installé définitivement en 1835 à 
Athènes il se familiarise avec l’idéologie du nouvel État. Lors du dé-
clenchement de la guerre de Crimée en 1853, un groupe d’intellectuels 
grecs, hostiles à une politique favorable à la Russie, s’empressent de faire 
paraître la revue Le Spectateur de l’Orient dont M. Renieri sera le ré-
dacteur en chef. Leur but était de renforcer les liens avec l’Οccident qui 
risquaient en ce moment de se détériorer. Renieri traite des particularités 
de la société grecque et pense qu’au cours de la domination ottomane la 
religion a sauvé l’hellénisme et que l’organisation communale prépara le 
cadre institutionnel pour l’indépendence nationale. Il est préoccupé par la 
question du grec moderne en tant que moyen linguistique international, 
ce qui le rattache à G. d’Eichthal et à bien d’autres philologues français, 
allemands et anglais de son époque. À travers le prisme de son opposition 
aux interventions étrangères dans la politique de son pays, il met en avant 
le personnage du patriarche Cyrille Loukaris dans une pièce de théâtre 
intitulée « La jeunesse de Lucari. Drame historique en cinq actes » et 
dans son étude « Cyrille Lucari, ou l’Église grecque pendant la guerre de 
trente ans ». Exprimant d’une part son penchant pour les idées libérales 
de l’Occident et d’autre part son inquiétude pour l’epanouissement du 
slavisme, Renieri se prononce pour la neutralité de la Grèce. Il s’oriente 
vers une théorie centrée sur la reconnaissance de la position avantageuse 
de l’hellénisme moderne dans l’établissement d’un équilibre permettant 
la compossibilité entre la tradition culturelle et politique de l’Occident, à 
laquelle l’hellénisme appartient, et la Russie sa coreligionnaire. 

ROXANE D. ARGYROPOULOS



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

