
  

  Eoa kai Esperia

   Vol 8 (2012)

  

 

  

  ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙΔΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ
ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΔΥΣΗ (13ος-14ος ΑΙΩΝΑΣ). Ο
DEFENSOR PACIS ΤΟΥ ΜΑΡΣΙΛΙΟΥ ΑΠΟ ΤΗΝ
ΠΑΔΟΥΑ 

  ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ   

  doi: 10.12681/eoaesperia.9 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ Δ. Κ. (2013). ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙΔΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ΔΥΣΗ (13ος-14ος
ΑΙΩΝΑΣ). Ο DEFENSOR PACIS ΤΟΥ ΜΑΡΣΙΛΙΟΥ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΑΔΟΥΑ. Eoa Kai Esperia, 8, 27–46.
https://doi.org/10.12681/eoaesperia.9

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 10/02/2026 13:26:30



ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ
ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ (13ΟΣ�14ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ).

Ο DEFENSOR PACIS ΤΟΥ ΜΑΡΣΙΛΙΟΥ ΑΠΟ ΤΗΝ ΠΑ∆ΟΥΑ

Εισαγωγή

Ο Μαρσίλιος από την Πάδουα (Marsiglio Mainardino di Padova, περ.
1270V1343), ζώντας στο µεταίχµιο δύο καθοριστικών για την ευρωπα�κή
ιστορία αιώνων, του 13ου και του 14ου, επέδρασε αποφασιστικά στη νεόV
τερη πολιτική θεωρία.

Σπούδασε την ιατρική επιστήµη (physicus), αλλά διακρίθηκε ως ο σηV
µαντικότερος πολιτειολόγος του Μεσαίωνα. Υπήρξε βαθύς γνώστης του ΑριV
στοτέλη1 και ο µοναδικός ίσως µεσαιωνικός στοχαστής που αξιοποίησε
έµπρακτα τα διδάγµατα του Έλληνα φιλοσόφου. Επρόκειτο για µία εξαιV
ρετικά ενδιαφέρουσα προσαρµογή τους στο πολιτικό περιβάλλον του ύστεV
ρου Μεσαίωνα2.

Αν και µας άφησε τρία τεκµήρια της πολιτικής του σκέψης (Defensor Pacis
[1324], De translatione Imperii [π. 1325] και Defensor Minor [π. 1339V1341]),
είναι ο Defensor Pacis το έργο εκείνο όπου συµπυκνώνεται ολόκληρη η ποV
λιτική του φιλοσοφία για την οργάνωση του µεσαιωνικού κράτους3. Ο τίτV
λος του έργου εξάλλου υποδηλώνει τον προβληµατισµό του συγγραφέα
σχετικά µε την πολιτική κρίση που είχε εκδηλωθεί στα καθεστώτα του καιV

27

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ ΕΩΑ ΚΑΙ ΕΣΠΕΡΙΑ 8 (2008V2012)

1. C. J. NEDERMAN, Community and Consent: The Secular Political Theory of Marsiglio of Padua’s
Defensor Pacis, Lanham – London 1995, σ. 29V30 (στο εξής: NEDERMAN, Community).

2. Σύµφωνα µε νεότερη άποψη, ο Μαρσίλιος βασίστηκε αναµφίβολα στον αριστοτελισµό, προV
σέλαβε όµως στοιχεία από την πραγµατιστική θεωρία του Ιερού Αυγουστίνου και συγχώV
νευσε τις δύο αυτές επιδράσεις µε το ορθολογικό και λα�κό πνεύµα των Στω�κών και των
Ρωµαίων φιλοσόφων Κικέρωνα και Σενέκα, όπως επίσης και µε την αραβική διανόηση που
γνώρισε από τον Αβερρόη: P. SCHIERA, Legitimacy, Discipline and Institutions: Three NecesV
sary Conditions for the Birth of the Modern State, στο: The Origins of the State in Italy, 1300>
1600, J. KIRSHNER (επιµ.) [Studies in European History from the Journal of Modern History],
Chicago – London 1996, σ. 11V33, εδώ σ. 20.

3. Εκδόσεις: C. W. PREVITÉVORTON, The Defensor Pacis of Marsilius of Padua, Cambridge 1928·
R. SCHOLZ, Marsilii de Padua Defensor Pacis, Hanover 1933· µεταφράσεις: A. GEWIRTH, MarV
silius of Padua. The Defender of the Peace, τ. Β΄, New York 1956 (επανέκδοση από τον C. J. NEV

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 27



ρού του, τις µοναρχίες και τις ιταλικές πόλειςVκράτη4.
Είναι αρκετά δύσκολο να παρακολουθήσει κανείς τη σκέψη του ΜαρV

σίλιου στην προσπάθειά του να υπαγάγει στην αριστοτελική λογική την
αναδιάρθρωση του µεσαιωνικού πολιτικού συστήµατος. Για τον λόγο αυτόν
η ερµηνεία των απόψεών του παραλλάσσει µεταξύ των ερευνητών5.

Παρ’ όλο που τον 16ο αι. ο Μαρσίλιος χαρακτηριζόταν ως homo magis
Aristotelicus, quam christianus, σήµερα επικρατεί η άποψη ότι ο Μαρσίλιος
αποδεικνύεται «αριστοτελικός» περισσότερο στο έργο του Defensor Pacis
και ελάχιστα στο έργο του Defensor Minor. Αλλά και στο έργο του Defen>
sor Pacis, σύµφωνα µε τους νεότερους ερευνητές, χρησιµοποίησε µεν συστηV
µατικά τον Αριστοτέλη, για να εκπέµψει όµως ένα συγκεκριµένο πολιτικό
µήνυµα και σε µία συγκεκριµένη ιστορική συγκυρία6.

Κατ’ άλλους ο Μαρσίλιος προσπάθησε να συζεύξει τα δύο πολιτικά σχήV
µατα της εποχής του, το regnum και την civitas, στο αριστοτελικό πολιτειακό
πρότυπο της πόλεως, όπου ο ηγεµόνας θα αντλεί την εξουσία του από τη
συνέλευση του λαού, την universitas civium, όπως την ονοµάζει7.

Αν επιχειρήσουµε να κατατάξουµε τον Μαρσίλιο µε ιδεολογικούς όρους
του καιρού του, θα τον θεωρήσουµε σφοδρό αντιπαπιστή, εφόσον θεωρούσε
την ανάµειξη του Πάπα στα πολιτικά πράγµατα ως αιτία της διάσπασης του
ιταλικού χώρου, και οπαδό της µοναρχίας, στο βαθµό όµως που αυτή δεν
θα έθιγε τα κοινοτικά συµφέροντα των ιταλικών πόλεων. Για την ενδιάµεση
αυτή θέση του χαρακτηρίζεται ως εκλεπτυσµένος διανοούµενος, που παλινV

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ28

DERMAN, New York 2001)· ANNABEL BRETT, Marsilius of Padua: The Defender of the Peace,
Cambridge 2005 (στο εξής: BRETT, Marsilius). Το έργο από πλευράς δοµής συντίθεται σε τρία
µέρη: στο πρώτο (I) γίνεται µία διακήρυξη των αριστοτελικών αρχών και προσδιορίζεται το
πρότυπο του ηγεµόνα, στο δεύτερο, πιο περιεκτικό και εκτεταµένο µέρος (II) εκτίθεται η ποV
λιτική κατάσταση της εποχής και διατυπώνονται οι θέσεις του Μαρσίλιου για τη βελτίωσή
της και στο τρίτο µέρος (III) περιλαµβάνονται 42 συµπεράσµατα, στα οποία συνοψίζονται
όλες οι θέσεις που έχουν εκτεθεί στα προηγούµενα µέρη, µαζί µε δύο σχόλια του συγγραφέα,
ένα εισαγωγικό και επεξηγηµατικό και ένα καταληκτικό, παραινετικό.

4. Η γενικότερη αυτή πολιτική αναταραχή και οι συνέπειές της θα αποτυπωθούν εξάλλου και
στην τέχνη, όταν µεταξύ των ετών 1337V1338 ο Ambrogio Lorenzetti θα φιλοτεχνήσει για το
Palazzo Publico της Σιένα διδακτικές αλληγορικές τοιχογραφίες µε τον τίτλο «Η καλή διαV
κυβέρνηση και τα αποτελέσµατά της».

5. Μία επισκόπηση των θεωρήσεων του κυριότερου έργου του, Defensor Pacis, περιλαµβάνεV
ται στην τελευταία έκδοσή του από την Annabel Brett: βλ. BRETT, Marsilius, σ. 1V14.

6. C. J. NEDERMAN, The Meaning of Aristotelianism in Medieval Moral and Political Thought, The
Journal of the History of Ideas 57 (1996) 563V585, εδώ σ. 573 (στο εξής: NEDERMAN, Meaning).

7. W. RIBHEGGE, City and Nation in Germany from the Middle Ages to the Present, Journal of
Urban History 30 (2003) 21V36, εδώ σ. 24 (στο εξής: RIBHEGGE, City).

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 28



δροµούσε µε άνεση µεταξύ του ιταλικού πατριωτισµού και του πνεύµατος
των βορείων µοναρχιών8.

Είναι βέβαιο, πάντως, ότι στα συµπεράσµατά του σχετικά µε την αντιV
προσωπευτική διακυβέρνηση και τον ρόλο της Εκκλησίας στην κρατική ορV
γάνωση οδηγήθηκε ο Μαρσίλιος προσπαθώντας να διερευνήσει τα αίτια των
εσωτερικών πολιτικών συγκρούσεων του Μεσαίωνα και να υποδείξει τρόV
πους ειρήνευσης του κοινωνικού σώµατος. Η θεωρία του βασίζεται βέβαια
στην ανάλυση και την επεξήγηση του Αριστοτέλη, σε σχέση όµως µε τον
κόσµο από τον οποίο προερχόταν ο ίδιος, τον αστικό χώρο της Ιταλίας (Re>
gnum Italicum, όπως τον ονοµάζει). Ήταν ένας χώρος που έµοιαζε πολύ µε
τον αριστοτελικό9.

Και εδώ, όπως και στην Αρχαιότητα, λειτουργούσε ένα ανάλογο σύV
στηµα πόλεωνVκρατών, αλληλοσυγκρουόµενων και αυτόνοµων µεν, αλλά
ευάλωτων στις πολιτικές φιλοδοξίες των ισχυρών. Όπως και στην εποχή του
Αριστοτέλη, εξάλλου, η πόλωση µεταξύ της φτώχιας και του πλούτου δηµιV
ουργούσε επικίνδυνη κοινωνική ένταση10. Οι δηµοκρατικοί και οι ολιγαρV
χικοί της εποχής του Αριστοτέλη είχαν προσλάβει στις ιταλικές πόλεις τη
µορφή των αστών και των αριστοκρατών, ενώ η µεταξύ τους αντίθεση ήταν
πολύ δύσκολο να εξισορροπηθεί.

Και καθώς οι ιταλικές δηµοκρατίες (απόδοση του όρου «CityVRepublics»
της διεθνούς βιβλιογραφίας) είχαν αρχίσει να αποδεικνύονται ασταθείς και
το πείραµα της αυτοδιακυβέρνησής τους αρκετά βραχύβιο11, ο προβληµατιV
σµός σχετικά µε την επιβίωσή τους εντεινόταν για τον Μαρσίλιο ως πολίτη
της Πάδουας και διανοούµενο.

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 29

8. A. BLACK, Political Thought in Europe 1250V1450, Cambridge 1992, σ. 6 (στο εξής: BLACK, PoV
litical Thought)· G. H. SABINE, Ἱστορία τῶν πολιτικῶν θεωριῶν, µτφρ. Μ. ΚΡΙΣΠΗΣ, Ἀθήνα
1961, σ. 319 (στο εξής: SABINE, Ἱστορία).

9. BRETT, Marsilius, σ. XIIVXIV.
10. CLAUDE MOSSÉ, Ο πολίτης στην αρχαία Ελλάδα. Γένεση και εξέλιξη της πόληςVκράτους, µτφρ.

ΙΩΑΝΝΑ ΠΑΠΑΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΥ, Αθήνα 1996, σ. 125V126.
11. Q. SKINNER, Οι ιταλικές πόλειςVδηµοκρατίες, στο: ∆ηµοκρατία. Το ταξίδι που δεν τελείωσε

508 π.Χ.>1993 µ.Χ., J. DUNN (επιµ.), µτφρ. Π. ΧΙΩΤΕΛΛΗΣ – ΑΡΙΣΤΕΑ ΠΑΡΙΣΗ, Αθήνα 1997, σ.
77V94, εδώ 78 (στο εξής: SKINNER, ΠόλειςVδηµοκρατίες). Παρά την εντύπωση της αναρχίας
που έδωσαν στον καιρό τους τα αστικά καθεστώτα των ιταλικών πόλεων, η ιστορική σηV
µασία τους έγκειται στο γεγονός ότι απέδειξαν ότι ήταν εφικτή η αντιπροσωπευτική διαV
κυβέρνηση, εκτός του ότι σε αυτά οφειλόταν και η καθιέρωση αξιωµάτων µε θητεία σε µία
κρατική οργάνωση µε γραφειοκρατική δοµή.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 29



Το ιστορικό πλαίσιο

Έχει σηµασία να δούµε τη συγκυρία µέσα στην οποία τοποθετείται ο
προβληµατισµός αυτός, όπως εκφράζεται στο έργο του, Defensor Pacis. Την
ίδια χρονιά που εκδίδεται ο Defensor Pacis (1324), η πατρίδα του ΜαρσίV
λιου, η Πάδουα, υποτασσόταν σε µία και µόνη οικογένεια, εκείνη των CarV
raresi12. Στο µεταξύ, το 1323 είχε ξεσπάσει η διαµάχη µεταξύ του Γερµανού
αυτοκράτορα Λουδοβίκου ∆΄ («του Βαυαρού» 1322V1347) και του πάπα
Ιωάννη ΚΒ΄, όταν τελευταίος απαίτησε από τον αυτοκράτορα να πάρει την
έγκρισή του, προκειµένου να κυβερνήσει13. Το 1326 ο Defensor Pacis καταV
δικάσθηκε από τον Πάπα και, µόλις έγινε γνωστός ο συγγραφέας του, ο
Μαρσίλιος κατέφυγε στην αυλή του Γερµανού αυτοκράτορα, στον οποίον
είχε αφιερώσει το επίµαχο έργο. Ο Λουδοβίκος όχι µόνο δέχτηκε τον ΜαρV
σίλιο στην αυλή του, αλλά ακολουθώντας τις υποδείξεις του εξεστράτευσε
στην Ιταλία και πέτυχε την εκλογή αντίπαπα από λα�κή σύνοδο14. Ο ΜαρV
σίλιος δεν θα επιστρέψει έκτοτε στην Ιταλία, αλλά θα παραµείνει µέχρι τον
θάνατό του στον γερµανικό χώρο ως σύµβουλος του Αυτοκράτορα.

Έχει επικρατήσει ιστορικά η σύνδεση της πολιτικής δραστηριότητας του
Μαρσίλιου µε τα γεγονότα αυτά, ουσιαστικά µε το έτος 1323, όταν ξέσπασε
η διαµάχη µεταξύ της κοσµικής και της θρησκευτικής εξουσίας, εκπροσωV
πούµενων από τον Γερµανό αυτοκράτορα Λουδοβίκο και τον πάπα Ιωάννη
ΚΒ΄, αντίστοιχα. Ίσως επειδή εγγύτατα προς το γεγονός αυτό τοποθετείται
και η ολοκλήρωση του µνηµειώδους έργου του, Defensor Pacis (1324)15. Κατ’
αυτόν τον τρόπο, όµως, η θεωρία του Defensor Pacis παρουσιάζεται λίγοV
πολύ ως έµπνευση της στιγµής.

Υπάρχει εντούτοις ένα ουσιαστικό στοιχείο στο οποίο η ιστορική έρευνα

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ30

12. SKINNER, ΠόλειςVδηµοκρατίες, σ. 79V93.
13. Στις 23 Οκτωβρίου 1323 εκδόθηκε και η παπική εγκύκλιος Licet juxta doctrinam, µε την οποία

διακηρυσσόταν το αναφαίρετο και ιερό δικαίωµα κατοχής περιουσίας από την Εκκλησία,
περιουσίας η οποία δεν ήταν δυνατό να περιέλθει στην αυτοκρατορική δικαιοδοσία.

14. Η σύγχρονη έρευνα δέχεται ότι ο Μαρσίλιος δεν κατέφυγε διωκόµενος ως αιρετικός στην
αυλή του Γερµανού αυτοκράτορα, αλλά µετέβη εκεί το 1326 µαζί µε τον Ιωάννη της Jandun
προκειµένου να πείσει τον Λουδοβίκο να εφαρµόσει τις απόψεις του για τη σχέση κοσµικής
και θρησκευτικής εξουσίας, όπως αυτές εκτίθενται το έργο του De translatione Imperii: C. J.
NEDERMAN, Empire and the Historiography of European Political Thought: Marsiglio of Padua,
Nicholas of Cusa, and the Medieval/Modern Divide, Journal of the History of Ideas 66 (2005)
1V15, εδώ σ. 5 (στο εξής: NEDERMAN, Empire).

15. Ανήµερα της εορτής του Αγίου Ιωάννου του Βαπτιστού (24 Ιουνίου), όπως σηµειώνει ο ίδιος
ο συγγραφέας στο τέλος του πονήµατός του: Anno trecento millesimo quarto vigesimo De>
fensor et iste perfectus festo Baptiste. Tibi laus et gloria, Christe.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 30



δεν έχει εστιάσει όσο θα έπρεπε και το οποίο θα ερµήνευε καλύτερα τις πεV
ποιθήσεις του Μαρσίλιου. Είναι η αναµφίβολη βίωση από µέρους του µίας
προγενέστερης κρίσης στις σχέσεις Κράτους και Εκκλησίας, η οποία θεωV
ρούµε ότι λειτούργησε και ως η κυριότερη συνθήκη για την ενεργό ανάµειξή
του στη ∆ιαµάχη του Γερµανού αυτοκράτορα µε τον Πάπα. Η κρίση αυτή
έλαβε χώρα στην άλλη ισχυρή µοναρχία της ∆ύσης, τη Γαλλία.

Το Παρίσι, λόγω του Πανεπιστηµίου, είχε συγκεντρώσει ήδη από τον 12ο
αι. το παπικό ενδιαφέρον για την περιστολή της αριστοτελικής επιρροής. Το
1215 ο απεσταλµένος του πάπα Ιννοκεντίου Γ΄, Robert de Gourçon, απαγόV
ρευσε τη διδασκαλία των Φυσικῶν και των Μετὰ τὰ Φυσικὰ του ΑριστοV
τέλη, ενώ το 1277 ο επίσκοπος Παρισίων Étienne Tempier καταδίκασε 219
θέσεις αριστοτελικής – αβερρο�κής προέλευσης.

Όσον αφορά στον Μαρσίλιο, αναγνωρίστηκε επιστηµονικά και σταδιοV
δρόµησε ακαδηµα�κά στο Παρίσι, όπου βρέθηκε το αργότερο από το 1310
και εξής, εφόσον το 1312 αναγορεύθηκε rector («πρύτανις») του ΠανεπιV
στηµίου. Είναι το ίδιο ακριβώς χρονικό διάστηµα κατά το οποίο βασιλεύει
στη Γαλλία ο Φίλιππος ∆΄ (1285V1314), έχοντας ως συµβούλους του οµάδα
ολόκληρη νοµοµαθών και θεωρητικών του βασιλικού θεσµού (legistes).

Ο Φίλιππος από το 1290, µε τη στήριξη του συµβουλευτικού αυτού σώV
µατος και κυρίως του νοµοµαθούς Pierre Dubois, έρχεται σε σύγκρουση µε
τον Πάπα λόγω της επιµονής του τελευταίου να επιβάλει φορολογία στον
κλήρο, δικαίωµα που ο πρώτος τού αρνείται. Το 1302, µε τη συναίνεση του
γαλλικού κλήρου και έχοντας προβεί στην πρώτη ιστορικά σύγκληση των
Γενικών Τάξεων της Γαλλίας, ο Φίλιππος καθαιρεί τον Πάπα ως αιρετικό
και σιµωνιακό. Εν τω µεταξύ, ένας νέος πάπας, ο Κλήµης Ε΄, γαλλικής καV
ταγωγής και της αρεσκείας του βασιλιά, είχε εγκατασταθεί από το 1309 στο
γαλλικό έδαφος (Αβινιόν), εγκαινιάζοντας τη «βαβυλώνια αιχµαλωσία της
Εκκλησίας». Τρία χρόνια ενωρίτερα (1306), ο Pierre Dubois είχε γράψει το
έργο του De recuperatione terrae sanctae, µε το οποίο αναβίβαζε τον Γάλλο
µονάρχη στη θέση του επικεφαλής της ενωµένης Χριστιανοσύνης16.

Τέτοιες εξελίξεις προκαλούν ισχυρούς κραδασµούς στο σύστηµα εξουV
σίας της ∆ύσης. Ο Μαρσίλιος, ζώντας στην καρδιά των γεγονότων, το ΠαV
ρίσι, και ανήκοντας στην πνευµατική ελίτ, είναι αδύνατο να µην επηV

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 31

16. Μνεία της επίδρασης του πολιτικού περιβάλλοντος του Παρισιού κατά την τελευταία πεV
ρίοδο της βασιλείας του Φιλίππου ∆΄ γίνεται στο BRETT, Marsilius, σ. XVI, όπου όµως µεV
γαλύτερη βαρύτητα δίνεται στην ανάµειξη του οµο�δεάτη του Μαρσίλιου, Ιωάννη της
Jandun, στη διαµάχη µεταξύ των «συγκεντρωτικών» και των οπαδών της αποκέντρωσης
στη διοίκηση της Παπικής Εκκλησίας.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 31



ρεάστηκε από αυτές, και µάλιστα καθοριστικά. Η νοµιµοποίηση µίας µείζοV
νος σηµασίας απόφασης, όπως η υπεροχή του βασιλικού θεσµού έναντι της
παπικής εξουσίας, την οποίαν επιζήτησε ο Φίλιππος µε την επικύρωσή της
από τις Γενικές Τάξεις, προοικονοµεί την έννοια του Humanus Legislator
του Μαρσίλιου. Αυτή η έννοια του απρόσωπου και συλλογικού ανθρώπινου
«νοµοθέτη»συνιστά ένα υψηλό σηµείο πολιτικής σκέψης, στο οποίο θα φτάV
σει ο Μαρσίλιος µε το έργο του Defensor Pacis. Είναι εξαιρετικά απίθανο,
εξάλλου, ο Μαρσίλιος να µη συνδέθηκε και µε τον κύκλο των «νοµοµαθών»,
οι οποίοι σαφώς και διατηρούσαν στενούς δεσµούς µε το Κοινό του ΠανεV
πιστηµίου των Παρισίων.

Έχοντας ο ίδιος σχηµατίσει προσωπική αντίληψη για τα δεινά που είχε
επισωρεύσει η ανάµειξη του Πάπα στα εσωτερικά των ιταλικών πόλεωνV
κρατών, δεν ήταν καθόλου δύσκολο υπό την επίδραση και των προηγούµεV
νων γεγονότων να διαµορφώσει από τότε ήδη τις βασικές ιδέες του.
Πρόκειται για τις αντιπαπικές περισσότερο και λιγότερο φιλοµοναρχικές
ιδέες που εξέφρασε στο Defensor Pacis περίπου 10 χρόνια αργότερα. Από
την άποψη αυτή, θεωρούµε ότι τα γεγονότα των ετών 1323V1327 ήρθαν
απλώς να οριστικοποιήσουν την έµπρακτη συµπαράταξη του Μαρσίλιου µε
τη µερίδα των αντιπαπικών.

Στο σηµείο αυτό ακριβώς είναι που υπεισέρχεται και ο παράγοντας «αριV
στοτελική αυθεντία». Πώς αξιοποίησε ο Μαρσίλιος την αριστοτελική του
παιδεία για να απαντήσει στο πρόβληµα της διάσπασης του κοινωνικού σώV
µατος; Καθώς ο Αριστοτέλης είχε συλλογιστεί για την ανθρώπινη κοινωνία
και µε πολιτικούς όρους, µπορούµε να αντιληφθούµε το πρόβληµα που δηV
µιουργούσε στον Μαρσίλιο ένας υπερανθρώπινος παράγοντας που εννοV
ούσε όµως να δρα ανθρώπινα και πολιτικά, δηλαδή η Παπική Εκκλησία.

Η αριστοτελική διάσταση της θεωρίας του Defensor Pacis

Στην εισαγωγή του Defensor Pacis ο Μαρσίλιος αφήνει να εννοηθεί ότι το
έργο του αποτελεί συµπλήρωµα των Πολιτικῶν του Αριστοτέλη. Από το ίδιο
αυτό έργο του Αριστοτέλη, που γνώρισε την πλέον ευρεία διάδοση στη
∆ύση, παραθέτει συχνά αυτούσια χωρία, ενώ και η ορολογία που χρησιµοV
ποιεί είναι αριστοτελική, έχοντας αποδοθεί απλώς στα λατινικά17.

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ32

17. Civilis communio (πολιτικὴ κοινότης), viventes civiliter (τὸ πολιτικῶς ζῆν), plebiscita (ἡ τοῦ
πλήθους δύναµις), prudentes (οἱ σοφοί), beatitudo (εὐδαιµονία), sufficientia (αὐτάρκεια),
epieikeia κ.ά.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 32



Με βάση τη λογική υπόθεση ότι η ενασχόληση του Μαρσίλιου µε τον
Αριστοτέλη τοποθετείται γύρω στα 1300, θα πρέπει να κατατάξουµε τον
συγγραφέα του Defensor Pacis µεταξύ των πρώτων πολιτειολόγων του ΜεV
σαίωνα που εντρύφησαν στα ηθικά και πολιτικά έργα του Αριστοτέλη.
Επρόκειτο για έργα τα οποία µεταφράστηκαν για πρώτη φορά στα λατιV
νικά στα µέσα του 13ου αι., διότι οι Άραβες διανοούµενοι είχαν µεταφράV
σει µόνο τα οντολογικά έργα του Αριστοτέλη. Το 1243 ο Hermanus
Alemannus µετέφρασε αποσπάσµατα από τα Ἡθικὰ Νικοµάχεια, για να
ακολουθήσει το 1250V1260 η µετάφραση ολόκληρων των Ἡθικῶν καθώς και
των Πολιτικῶν από τον Moerbecke18. Από αυτούς γνώρισε πιθανότατα ο
Μαρσίλιος τον πολιτικό φιλόσοφο Αριστοτέλη.

Αν και οι ιδέες του «Υπερασπιστή της Ειρήνης» συνδέονται µε τα γεγοV
νότα του 1323, θεωρούµε ότι ο Μαρσίλιος µπορούσε να είχε γράψει αυτό το
έργο πριν αρχίσει η διένεξη του Λουδοβίκου µε τον Πάπα ή ακόµη και αν η
διένεξη αυτή δεν άρχιζε ποτέ. Υπ’ αυτή την έννοια, θα µπορούσε να υποV
στηριχθεί ότι ο Μαρσίλιος επηρέασε τις εξελίξεις παρά επηρεάσθηκε από
αυτές.

Ακολουθεί η επισήµανση ορισµένων κοµβικών σηµείων της σκέψης του
Μαρσίλιου που βοηθούν να κατανοήσουµε την ενεργό ανάµειξή του στα ποV
λιτικά δρώµενα της εποχής του.

Τον Μαρσίλιο ως πολιτικό στοχαστή του Μεσαίωνα απασχολούσε ένV
τονα το διαχρονικό µεν, αλλά οξύτατο στην εποχή του πρόβληµα της νοµιV
µότητας της πολιτικής εξουσίας, γι’ αυτό και µελέτησε τα είδη των κρατών
που µπορούσαν να ισχύσουν ή ίσχυαν τότε. Περιγράφει το καθεστώς της
εποχής του ως ένα κρατικό σύστηµα αποτελούµενο από πολλές πόλεις, σε
καθεµία από τις οποίες εµφανίζονται αστικές κοινότητες, µε ανώτατο ηγεV
µόνα όλων ένα «βασιλιά». Τη νοµιµότητα της πολιτικής εξουσίας (Principa>
tus ή Pars Principans) τη συνδέει µε την αποδοχή της από το ανθρώπινο
σύνολο (Humanus Legislator) που διακυβερνά: Potestas solius principantis
auctoritate legislatoris humani19.

Το πλέον όµως κρίσιµο ερώτηµα που πρέπει να απαντηθεί, κατά τον
Μαρσίλιο (το οποίο βεβαίως είχε απασχολήσει και τον Αριστοτέλη), είναι
πώς θα διασφαλιστεί η ειρήνη του κοινωνικού σώµατος20 µέσα στο καθεV

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 33

18. Q. SKINNER, The Foundations of Modern Political Thought, τ. I: The Renaissance, Cambridge
1979, σ. 50 (στο εξής: SKINNER, Foundations).

19. Defensor Pacis, I, 202.
20. Στο κυρίως κείµενο χρησιµοποιείται περισσότερο η λέξη tranquillitas (ηρεµία) προκειµένου

να δηλωθούν τα αγαθά της ειρηνικής συµβίωσης, παρά η λέξη του τίτλου pax.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 33



στώς µίας πολιτικής διακυβέρνησης.
∆ιότι, σύµφωνα µε το αριστοτελικής έµπνευσης21 αξίωµά του, «η πόλη

είναι µία κοινότητα δηµιουργούµενη από αυτούς που ζουν ανήκοντας σε
αυτήν και ζουν καλά»22. Για να «ζήσουν καλά όµως οι πολίτες», κατά τον
Μαρσίλιο, θα πρέπει να ζουν ειρηνικά. Την ειρήνη, την οποία ορίζει ως
απουσία διχόνοιας, σύγκρουσης και εσωτερικών κρίσεων (τις συνέπειες των
οποίων συνοψίζει στην έννοια της pestis/pestilentia/λοιµός23), τη θεωρεί ως
υγεία του κοινωνικού σώµατος, το οποίο, όπως και το ζω�κό σώµα για να
είναι υγιές, θα πρέπει να διαθέτει υγιή και αρµονικά συνεργαζόµενα µεταξύ
τους όλα τα µέλη του24.

Αν και η συγκεκριµένη άποψη του Μαρσίλιου απηχεί µία γενικότερη
«κορπορατιστική» αντίληψη του Μεσαίωνα σχετικά µε τον τρόπο συγκρόV
τησης και λειτουργίας της αστικής κοινωνίας25, είναι δυνατό να ανιχνευθεί
σε αυτήν και η επίδραση ενός ακαδηµα�κού συγκερασµού της θεωρητικής ιαV
τρικής µε την αριστοτελική φυσιοκρατία. Το επιστηµονικό αυτό ρεύµα έλαβε
χώρα ιδιαίτερα στη Β. Ιταλία, µε κύριο εκφραστή τον σύγχρονο και φίλο
του Μαρσίλιου, Pietro d’ Abano, συγγραφέα του έργου Conciliator Differ>
entiarum, στο οποίο επιχειρείται µία σύγκριση των αντιλήψεων της ΦιλοV
σοφίας και της Ιατρικής26.

Κατά τον Μαρσίλιο, ο Αριστοτέλης διέγνωσε µε ακρίβεια τις αιτίες της
κοινωνικής σύγκρουσης και περιέγραψε τη θεραπεία της27. Του είχε διαφύV
γει όµως µία αιτία, καθώς αυτή δεν µπορούσε να υφίσταται στον καιρό του:
οι επεµβάσεις του κλήρου και κυρίως η ανάµειξη του Πάπα στα πολιτικά
πράγµατα. Ήταν αυτό ακριβώς το µεσαιωνικό πρόβληµα, δηλαδή αν η plen>
itudo potestatis (όρος του συγγραφέα) ανήκει στον Αυτοκράτορα ή τον
Πάπα, που απασχόλησε τον Μαρσίλιο. Ολόκληρη η ιταλική χερσόνησος,
όπως ο ίδιος αναφέρει, είχε αναστατωθεί εξαιτίας της φιλαρχίας των επιV

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ34

21. ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΗΣ, Πολιτικά, έκδ. W. D. ROSS, Aristotelis Politica, Oxonii 1957 (ανατ. 1967),
1281a29V35: Φανερὸν τοίνυν ὅτι ἡ πόλις οὐκ ἔστι κοινωνία τόπου καὶ τοῦ µὴ ἀδικεῖν σφᾶς
αὐτοὺς καὶ τῆς µεταδόσεως χάριν. Ἀλλὰ ταῦτα µὲν ἀναγκαῖον ὑπάρχειν, εἴπερ ἔσται πόλις
οὐ µην οὐδ’ ὑπαρχόντων τούτων ἁπάντων ἤδη πόλις, ἀλλ’ ἡ τοῦ εὖ ζῆν κοινωνία καὶ ταῖς
οικίαις καὶ τοῖς γένεσι, ζωῆς τελείας χάριν καὶ αὐτάρκους (στο εξής: Πολιτικά).

22. Defensor Pacis, I, κεφ. IV.
23. …supradicta pestis eiusque sophistica causa non difficulter excludentur a regnis, ipsique dein>

ceps ad ea reliquasque civilitates precludetur ingressus (Defensor Pacis, III, κεφ. I).
24. Defensor Pacis, I, 2, 3.
25. RIBHEGGE, City, σ. 24.
26. BRETT, Marsilius, σ. XIV.
27. Πολιτικά, 1266b38V1267a16, 1301aV1316b.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 34



σκόπων, αυτόν τον φλεγόµενο πόθο για την εξουσία (ardens desiderius prin>
cipatus)28.

Σε άλλο σηµείο περιγράφει ως αιτία της φθοροποιού επέµβασης της παV
ποσύνης, µε σκοπό την επιλογή των µοναρχών της αρεσκείας της, τα πάθη
της απληστίας, της φιλαργυρίας, της έπαρσης και της αχαλίνωτης φιλοδοV
ξίας, τα οποία διακατέχουν τον Πάπα και τους επισκόπους29.

Στο τρίτο µέρος του έργου του, εξάλλου, όπου συνοψίζει τις απόψεις του,
ως κύριο παράγοντα της αστάθειας των «πολιτειών» και των «βασιλείων»
αναφέρει την τάση των επικεφαλής της εκκλησιαστικής ιεραρχίας να αποV
κτήσουν το προβάδισµα, ακόµη και σε θέµατα κοσµικής εξουσίας30.

Για την άρση αυτού του νοσογόνου παράγοντα, ο Μαρσίλιος προτείνει
µία αντιδιαστολή από την αριστοτελική θεώρηση της θρησκείας. Ενώ δηV
λαδή ο Αριστοτέλης θεώρησε τους ιερείς ως ένα από τα ισότιµα και διακριτά
έξι µέρη του κράτους31 (τα υπόλοιπα ήταν οι γεωργοί, οι βιοτέχνες, οι στραV
τιωτικοί, οι κυβερνήτες και οι δικαστές)32, ήταν ιδέα του Μαρσίλιου ότι το
πολιτικό και νοµικό σύστηµα πρέπει να επιβάλλεται στα υπόλοιπα33.

Κατά τη θεώρηση του Μαρσίλιου, η Θεολογία δεν προσφέρει τίποτε στη
γνώση, η ευτυχία µπορεί να κερδηθεί σε αυτή τη ζωή και χωρίς τη βοήθεια
του Θεού και ο ηθικός βίος, σύµφωνα µε τα Ἡθικὰ Νικοµάχεια του ΑριV
στοτέλη, επαρκεί για τη σωτηρία. Ο κλήρος απλώς συµβουλεύει και καθοV
δηγεί. Μπορεί να αποµακρύνει το κακό, να τονίζει τις µεταθανάτιες
συνέπειες των αµαρτιών, αλλά δεν µπορεί να απαιτεί µετάνοιες από τους
ανθρώπους. Η ρύθµιση της συµπεριφοράς των πολιτών είναι κρατική αρµοV
διότητα, ασκούµενη κατόπιν της έγκρισης από την πλειοψηφία των πολιV

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 35

28. Defensor Pacis, I, 103, 398.
29. Defensor Pacis, II, κεφ. XXVI: Verum, ne ulli rem incognitam aut nostre vocis egentem loqua>

mur, cupiditate seu avaricia, superbia et amicione percussi, ingratitudine peioris effecti quam
mali, omnimonde querunt [ενν. ο Πάπας και οι επίσκοποι] prohibere Romani principis crea>
cionem et promocionem ipsiusque demum querentes solvere principatum aut in aliam formam
sibi subiectam amplius transferre temptantes.

30. Defensor Pacis, III, κεφ. I: Quoniam autem in prioribus regnorum et communitatum quarun>
dam singularem civilis discordie seu intranquillitatis iam existentem assignavimus causam,
omniumque reliquarum, nisi prohibeatur futuram extimacionem, desiderium atque conatum,
quibus Romanus episcopus et suorum cetus clericorum sigulariter ad seculars tendunt Princi>
patus et temporalia possidenda superflue.

31. Πολιτικά, 1299a14V19, 1322b18V29.
32. Πολιτικά, 1328b20V24: ∆εῖ ἄρα γεωργῶν τ’ εἶναι πλῆθος, οἳ παρασκευάσουσι τὴν τροφήν,

καὶ τεχνίτας, καὶ τὸ µάχιµον καὶ τὸ εὔπορον καὶ ἱερεῖς, καὶ κριτὰς τῶν ἀναγκαίων καὶ συµ>
φερόντων.

33. BLACK, Political Thought, σ. 124.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 35



τών34. Ο Μαρσίλιος συµπλήρωσε έτσι τα Πολιτικά, εισάγοντας µία θρησκεία
µε υπερφυσικό υπόστρωµα και υιοθετώντας τον ορθολογισµό της ελληνικής
φιλοσοφίας. Ουσιαστικά υποστήριξε ότι, όσο και αν αξίζει µία πίστη να τη
σεβόµαστε, αφού είναι το µέσο για την αιώνια σωτηρία, αν την εξετάσει καV
νείς από πολιτική σκοπιά, θα τη βρει απλώς άσχετη µε το κράτος.

Καθώς είναι εξωλογική, δεν µπορεί να µετρηθεί µε τα λογικά µέτρα, όπως
τα πολιτικά προβλήµατα δεν µπορούν να λυθούν µε την πίστη. Εποµένως, ο
κλήρος σε όλες τις κοινωνικές του σχέσεις αποτελεί απλώς µία τάξη κοινωV
νική, όπως και οι άλλες κοινωνικές τάξεις. Αλλά και την όποια εποπτεία του
Πάπα στα εκκλησιαστικά πράγµατα τη συνδέει µε τη γενικότερη ανάγκη
της κοινωνικής συναίνεσης, εποµένως η µόνη αρµόδια να εγκρίνει τις παπιV
κές αποφάσεις είναι η σύνοδος των πιστών (Universitas fidelium/Legislator
Fidelis)35.

Συναφής µε τις αντιλήψεις του Μαρσίλιου σχετικά µε τη θέση του κλήρου
στην κρατική οργάνωση είναι και η άποψή του περί ακτηµοσύνης της ΕκV
κλησίας. Εκφράζεται σαφώς κατά της εκκλησιαστικής περιουσίας της προV
ερχόµενης από πηγές οι οποίες κανονικά υπάγονται στην αρµοδιότητα της
πολιτείας36. Παρατηρήθηκε µάλιστα ότι ήταν αυτές οι αντιλήψεις του ΜαρV
σίλιου που υιοθέτησε ο συνάδελφός του στο Πανεπιστήµιο των Παρισίων,
Pierre Dubois, όταν ο τελευταίος υπέβαλε ανάλογη πρόταση για την οικοV
νοµική κατάσταση του κλήρου στον βασιλιά Φίλιππο ∆΄37.

Μία αριστοτελική αρχή την οποίαν ακολουθεί µε συνέπεια ο Μαρσίλιος
είναι η αὐτάρκεια της πολιτικής κοινότητας (sufficientia), που µπορεί να
ικανοποιεί τόσο τις φυσικές, όσο και τις ηθικές ανάγκες του ανθρώπου38.

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ36

34. Hereticos omnesque delinquents et arcendos pena vel supplicio temporali iudicare iudicio coac>
tivo, penasque personale infligere ac reales exigere, ipsaque applicare, ad solius principatis auc>
toritatem pertinet secundum determinationem legislatoris humani.

35. Defensor Pacis, III, κεφ. II: Decretales vel decreta Romanorum aut aliorum quorumlibet pon>
tificum communiter aut divisum absque concessione legislatoris humani vel generalis concilii
constituta, neminem obligare pene vel supplicio temporali vel spirituali.

36. Defensor Pacis, III, κεφ. II: Cuncta temporalia que ad pias causas seu misericordie opera statute
sunt, ut que testamentis legantur pro ultramarino transitu ad resistentum infidelibus [ενν. τα λάV
φυρα από τις Σταυροφορίες], aut pro captivorum ab ipsis redempcione vel pauperum im>
ponetum sustentacione, ceterisque similibus, ad solum principatem secundum legislatori
determinacionem ac legantis vel a liter largentis intencionem pertinet.

37. SABINE, Ἱστορία, σ. 329.
38. Defensor Pacis, III, III: Per quod viventes [ενν. regnum et civilis communitas] adipiscuntur, et

sine ipso de necessitate privatur sufficientia vite mundane, ad eternam quoque beatitudinem
prave disponuntur· Πολιτικά, 1252b27V31: ἡ δ’ ἐκ πλειόνων κωµῶν κοινωνία τέλειος πόλις,
ἤδη πάσης ἔχουσα πέρας τῆς αὐταρκείας ὡς ἔπος εἰπεῖν, γινοµένη µὲν τοῦ ζῆν ἕνεκεν, οὖσα

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 36



Στις δύο βασικές αιτίες του Αριστοτέλη για τη γένεση της πολιτικής κοιV
νότητας, ότι δηλαδή ο άνθρωπος γεννιέται γυµνός και ανυπεράσπιστος και
έχει την ανάγκη µίας ποικιλίας τεχνών που µπορούν να αναπτυχθούν µόνο
στο πλαίσιο της κοινότητας39, προσέθεσε άλλη µία, επίσης ουσιαστική: την
αναγκαιότητα της αρµονικής κοινωνικής συµβίωσης40. Σχετικά µε αυτήν την
αναγκαιότητα ο Μαρσίλιος διαπιστώνει ότι το ανθρώπινο είδος είναι φτιαγV
µένο «από αντιθετικά µεταξύ τους συστατικά», τα οποία προκαλούν προV
βλήµατα στη συνύπαρξη και, αν δεν ρυθµιστούν από κάποια µορφή
δικαιοσύνης, θα προκαλέσουν πολέµους, επαναστάσεις του λαού και καV
τάρρευση του κράτους. Από εδώ προκύπτει κατά τον Μαρσίλιο η ανάγκη
των δικαστικών, των αστυνοµικών αρχών και των φορέων της εκπαίδευσης
(doctores)41.

Σαφώς και ο Μαρσίλιος αποδέχεται την άποψη του Αριστοτέλη για τη
σηµασία της πλειοψηφίας και θεωρεί γενικά µία κρίση εκπεφρασµένη από
πολλούς, έστω και κατώτερων ικανοτήτων, ορθότερη από αυτήν που εκV
φράζει µία µειοψηφία «σοφών»42. Κατ’ επέκταση, το αιρετό σύστηµα είναι
και για τον ίδιο ένα ανώτερο είδος διακυβέρνησης που εξασφαλίζει χρηστή
διοίκηση και αξιοκρατία (Humanus Legislator)43. Όχι αβάσιµα, εποµένως, η
κληρικολα�κή σύνοδος που συγκάλεσε ο Γερµανός αυτοκράτορας το 1327
στην Ιταλία για να εκλέξει αντίπαπα θεωρήθηκε αποτέλεσµα της επίδρασης
των πλειοψηφικών αυτών αντιλήψεων του Μαρσίλιου44.

∆εν τάσσεται όµως ο Μαρσίλιος υπέρ της απόλυτης εφαρµογής της αρχής
της πλειοψηφίας, αλλά επιφυλάσσεται για την περίπτωση απόφασης που θα
χρειαστεί να λάβει το «επικρατέστερο τµήµα/pars valentior», όπως χαραV
κτηριστικά αναφέρει, του σώµατος των πολιτών:

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 37

δὲ τοῦ εὖ ζῆν. ∆ιὸ πᾶσα πόλις φύσει ἐστίν, εἴπερ καὶ αἱ πρῶται κοινωνίαι· αυτόθι, 1275b20V
21: πόλιν (λέγοµεν εἶναι) τὸ τῶν τοιούτων (πολιτῶν) πλῆθος ἱκανὸν πρὸς αὐτάρκειαν ζωῆς,
ὡς ἁπλῶς εἰπεῖν.

39. Πολιτικά, 1256b26V30: Ἓν µὲν οὖν εἶδος κτητικῆς κατὰ φύσιν τῆς οἰκονοµικῆς µέρος ἐστίν,
ὅτι δεῖ ἤτοι ὑπάρχειν ἢ πορίζειν αὐτὴν ὅπως ὑπάρχῃ ὧν ἔστι θησαυρισµὸς χρηµάτων πρὸς
ζωὴν ἀναγκαίων, καὶ χρησίµων εἰς κοινωνίαν πόλεως ἢ οἰκίας.

40. NEDERMAN, Meaning, σ. 583.
41. Defensor Pacis, I, IV.
42. Πολιτικά, 1281a39V1281b2: Ὅτι δὲ δεῖ κύριον εἶναι µᾷλλον τὸ πλῆθος ἢ τοὺς ἀρίστους µὲν

ὀλίγους δέ, δόξειεν ἂν λέγεσθαι καὶ τίν’ ἔχειν ἀπορίαν τάχα δὲ κἂν ἀλήθειαν. Τοὺς γὰρ πολ>
λούς, ὧν ἕκαστός ἐστιν οὐ σπουδαῖος ἀνήρ, ὅµως ἐνδέχεται συνελθόντας εἶναι βελτίους
ἐκείνων, οὐχ ὡς ἕκαστον ἀλλὰ σύµπαντας.

43. Defensor Pacis, I, 13. 8, 60.
44. D. NICHOLAS, Η εξέλιξη του µεσαιωνικού κόσµου. Κοινωνία, διακυβέρνηση και σκέψη στην

Ευρώπη 312V1500, µτφρ. ΜΑΡΙΑΝΝΑ ΤΖΑΜΤΖΗ, Μορφωτικό Ίδρυµα Εθνικής Τραπέζης,
Αθήνα 1999, σ. 674 (στο εξής: NICHOLAS, Εξέλιξη).

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 37



Μπορούµε να συµπεράνουµε, σύµφωνα και µε την αλήθεια και τη
συµβουλή του Αριστοτέλη, ότι ο έσχατος νοµοθέτης σε κάθε ευνο>
µούµενη κοινότητα πρέπει να είναι ο λαός ή ολόκληρο το σώµα των
πολιτών, είτε το σηµαντικότερο τµήµα του (populus seu civium uni>
versitas aut valentior pars), µέσω της εκλογής ή της επιθυµίας του που
διατυπώνεται µε λόγια στη γενική συνέλευση των πολιτών που δια>
τάζει ή αποφασίζει να γίνει κάποιο πράγµα ή να µη γίνει […] Λέω ότι
για το επικρατέστερο στοιχείο θα πρέπει να ληφθούν υπ’ όψη ο αριθ>
µός και η θέση του στην Κοινότητα, όχι ότι το κάθε άτοµο θα µετριέ>
ται µε µία ψήφο µόνο. Οι αριστοκράτες θα κατέχουν µεγαλύτερο
µέρος από τους κοινούς θνητούς, χωρίς όµως να παραγνωρίζεται και
η αρχή της πλειοψηφίας45.

Εδώ ο Μαρσίλιος εκφράζει οπωσδήποτε έναν πολιτειακό εκλεκτικισµό,
αλλά είναι πολύ δύσκολο να εξακριβωθεί ποια έννοια αποδίδει στο valen>
tiorem partem, υπεροχή πολιτική, οικονοµική ή πνευµατική46; Μήπως και σε
αυτό το σηµείο ο Μαρσίλιος ταυτίζεται µε την αριστοτελική άποψη περί της
«Πολιτείας» ως ιδανικού πολιτεύµατος, κείµενης στο µέσον µεταξύ της ΜοV
ναρχίας και της Αριστοκρατίας που προφυλάσσει από την οχλοκρατία (∆η>
µοκρατία) και τη δέσµευση της αριθµητικής υπεροχής47; Είναι ένα ερώτηµα
δύσκολο να απαντηθεί, από τη στιγµή που και ο ίδιος ο Μαρσίλιος, αποδεV
χόµενος τον τριµερή πολιτειακό διαχωρισµό του Αριστοτέλη, αποφαίνεται:

Καθώς η διακυβέρνηση από τα κανονικά πολιτεύµατα [ενν. ΜοV
ναρχία – Αριστοκρατία – Πολιτεία] είναι καλύτερη από αυτήν των
νοσηρών µορφών [ενν. Τυραννίδα – Ολιγαρχία – ∆ηµοκρατία] µε τις
αντίστοιχες θετικές και αρνητικές συνέπειες της εφαρµογής τους, η
συζήτηση αυτών των σηµείων δεν µας ενδιαφέρει επί του παρόντος48.

Η ηθικότητα του ηγεµόνα (principans) κατά τον Μαρσίλιο διασφαλίζει
τη χρηστή διακυβέρνηση από την κοσµική εξουσία. Και στον τοµέα αυτόν
ο Μαρσίλιος δανείζεται µία βασική αριστοτελική αρχή, αυτή της επιείκειας
ως του κυριότερου χαρακτηριστικού του φορέα της πολιτικής εξουσίας. ΥποV
στηρίζεται, εντούτοις, ότι ο Μαρσίλιος στο έργο του Defensor Pacis δεν ανV
τιµετωπίζει την επιείκεια ως εξισορροπητικό παράγοντα του φυσικού

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ38

45. Defensor Pacis, I, XII, 3.
46. NEDERMAN, Community, σ. 20· NICHOLAS, Εξέλιξη, σ. 679· BLACK, Political Thought, σ. 124V125.
47. Πολιτικά, 1279a22V1279b10.
48. NEDERMAN, Community, σ. 21.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 38



δικαίου, σύµφωνα δηλαδή µε τη γνήσια αριστοτελική, αλλά και τη σχολαV
στική αντίληψη του Μεσαίωνα. Της αποδίδει πολύ πιο συγκεκριµένη και
πρακτική σηµασία, θεωρώντας την στενά συνδεδεµένη µε την απονοµή της
δικαιοσύνης από τον ηγεµόνα, εποµένως ως µία αρετή που πρέπει απαραιV
τήτως να τον συνοδεύει κατά την άσκηση των καθηκόντων του49.

Σύµφωνα µε τον Skinner, ακόµη και στη διαβάθµιση των ζητηµάτων της
πολιτικής κοινότητας και της ανάλογης κρατικής µέριµνας γι’ αυτά ο ΜαρV
σίλιος δείχνει να ακολουθεί την αριστοτελική αντίληψη. Αυτή υπαγορεύει τη
λήψη προσωπικής απόφασης από τον ηγεµόνα µόνο για ασήµαντα θέµατα,
των υπολοίπων σοβαρών υπαγοµένων στην κρίση του κυβερνητικού σώµαV
τος50.

∆εν περιόρισε επίσης, όπως ο Αριστοτέλης, στην πόληVκράτος την πολιV
τική εκείνη οργάνωση που θα βοηθούσε όλους τους ανθρώπους να ικανοV
ποιήσουν τις έµφυτες κοινωνικές τους τάσεις και ανάγκες. Το πεδίο αυτό το
επεξέτεινε σε όλα τα είδη της κρατικής οργάνωσης που θα µπορούσαν να
εξασφαλίσουν το κριτήριο της νοµιµότητας της εξουσίας, εποµένως και σε
µία µοναρχία, αρεστή στον λαό, αλλά όχι των διαστάσεων πολυεθνικής αυV
τοκρατορίας, όπως π.χ. υπήρξε η Αρχαία Ρώµη51. Από την άποψη αυτή, η
Γερµανική Αυτοκρατορία, µε την οποίαν ασχολείται ο Μαρσίλιος στο έργο
του Defensor Minor, θα µπορούσε να θεωρηθεί µία απόπειρα εφαρµογής της
θεωρίας του Defensor Pacis52.

Συµπεράσµατα

Αν επιχειρήσουµε, µελετώντας από το πρωτότυπο τα Πολιτικά, να αντιV
παραβάλουµε τις ιδέες του Μαρσίλιου προς εκείνες του Έλληνα φιλοσόφου,
θα διαπιστώσουµε ότι ο Μαρσίλιος ακολουθεί πιστά τον Αριστοτέλη53. Από

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 39

49. Β. ΣΥΡΟΣ, Η πρόσληψη της αριστοτελικής έννοιας της επιείκειας στην πολιτική σκέψη του
Μαρσίλιου της Πάδοβα και η πολιτική και κοινωνική πραγµατικότητα στην Πάδοβα στο µεV
ταίχµιο του 13ου και 14ου αιώνα, Ἑῷα καὶ Ἑσπέρια 6 (2004V2006) 75V95.

50. SKINNER, Foundations, σ. 54.
51. NEDERMAN, Empire, σ. 6.
52. Ο.π., σ. 7.
53. Μία αποστροφή από τον Defensor Pacis (I, κεφ. XVIII) σχετικά µε τη διαφοροποίηση των

πολιτευµάτων µεταξύ των ανθρώπων ολόκληρου του κόσµου ανάλογα µε τις φυσικές συνV
θήκες διαβίωσης, η οποία αναφέρεται ως απόδειξη αποκλειστικά της ιατροφιλοσοφικής καV
τάρτισης του Μαρσίλιου (βλ. NEDERMAN, Empire, σ. 7), φέρει αναµφίβολα και αυτή
αριστοτελική σφραγίδα. Βλ. Πολιτικά, 1327b16V1328b1.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 39



τον τελευταίο, ο οποίος συλλογίστηκε διαχρονικά και φρόντισε να προV
σφέρει ευέλικτα σχήµατα πολιτικής οργάνωσης54, ο Μαρσίλιος επέλεξε
απλώς ορισµένες λογικές κρίσεις, τις οποίες ανήγαγε σε βασικές αρχές, ικαV
νές κατά τη γνώµη του να ρυθµίσουν τη λειτουργία των καθεστώτων του
καιρού του. Η διαπίστωση αυτή βέβαια δεν πρέπει να οδηγήσει στην παραV
δοχή µίας δουλικής προσκόλλησης του Μαρσίλιου στα αριστοτελικά διV
δάγµατα.

Αλλά και το να επαναλαµβάνεται ότι ένας στοχαστής του διαµετρήµαV
τος του Μαρσίλιου αντιµετώπισε κριτικά τον Αριστοτέλη νοµίζουµε ότι
αποτελεί κοινοτοπία. Αποτελεί εν ολίγοις ψευδοπρόβληµα ο βαθµός της επίV
δρασης των αριστοτελικών ιδεών στο Defensor Pacis του Μαρσίλιου.

Αυτό ίσως που πρέπει να επισηµανθεί είναι ότι ο Μαρσίλιος, σε αντίθεση
µε τους προγενέστερούς του, δεν παρέµεινε στη σχολαστική µελέτη του ΑριV
στοτέλη και τον στενό κύκλο του Πανεπιστηµίου (όπως π.χ. ο Θωµάς ΑκιV
νάτης). Συλλογίσθηκε µε αριστοτελική µεθοδολογία, ευρισκόµενος όµως σε
διαλεκτική σχέση µε την πολιτική κατάσταση της ∆ύσης των αρχών του 14ου
αιώνα. Προκειµένου να γίνει περισσότερο κατανοητή η σχέση αυτή, αρκεί
να αναφερθούν ορισµένα χαρακτηριστικά τα οποία υποβοηθούν τη σύγV
κριση του κοινωνικού και πνευµατικού status του Μαρσίλιου µε εκείνο του
Αριστοτέλη.

Ο Αριστοτέλης, όπως και ο Μαρσίλιος, υπήρξε θύµα πολιτικής δίωξης
για ιδεολογική απόκλιση από τις αντιλήψεις του πνευµατικού κατεστηµέV
νου. Υποχρεώθηκε να φύγει από την Αθήνα µετά τον θάνατο του ΑλεξάνV
δρου (323 π.Χ.), διότι είχε εκλείψει πλέον η πολιτική του προστασία από
την αυλή της Μακεδονίας. Επιπλέον, δίδασκε σε µία πόλη όπου είχε αρχίσει
να κινείται δυναµικά η ανέκαθεν ισχυρή αντιµακεδονική παράταξη. ∆εν
µπορεί να υποστηριχθεί, ωστόσο, ότι το περιεχόµενο συγκεκριµένου έργου
του ήταν εκείνο που ευθύνεται για τη φυγή του φιλοσόφου στη Χαλκίδα
(το 322 π.Χ., οπότε και απεβίωσε) προκειµένου να αποφύγει µία εξυφαινόV
µενη δίκη του για αθε^α. Ο Αριστοτέλης, όµως, αν και λαµβάνει υπ’ όψη του
την πολιτική πραγµατικότητα του καιρού του, δεν τοποθετείται απέναντί
της. Περιορίζεται στο να αντλεί αρκετά παραδείγµατα από αυτήν, χρήσιµα
στη έρευνά του55.

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ40

54. ∆. Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ, Η πρόσληψη του αριστοτελικού πολιτειακού στοχασµού από την
πολιτική σκέψη της Μεσαιωνικής Ευρώπης, στο: Πρακτικά 31ου Συνεδρίου Πανελλήνιας
Ένωσης Φιλολόγων, Αθήνα 2004, σ. 143V158, εδώ σ. 144.

55. J.VM. ZEMB, Ἀριστοτέλης. Ἡ προσωπικότητα καὶ ἡ φιλοσοφία του µέσα ἀπὸ τὸ ἔργο του,
µτφρ. ΑΓΓΕΛΑ ΒΕΡΥΚΟΚΑΚΗVΑΡΤΕΜΗ, Ἀθήνα 1979, σ. 190 (στο εξής: ZEMB, Ἀριστοτέλης).

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 40



Αντιθέτως, ο Μαρσίλιος όχι µόνο χρησιµοποιεί τη σύγχρονή του πολιV
τική πραγµατικότητα ως παράδειγµα προς αποφυγήν, αλλά και παίρνει
σαφή θέση. Είναι δηλαδή ένας στρατευµένος διανοούµενος. ∆ηµοσιεύει το
επίµαχο έργο εν γνώσει των συνεπειών που θα υποστεί, προσπαθεί να πείV
σει τον Γερµανό αυτοκράτορα για τις ιδέες του και πιθανότατα τον ακοV
λουθεί στην εκστρατεία του στην Ιταλία, εκστρατεία η οποία καταλήγει
στην εκλογή αντίπαπα από το θρησκευόµενο πλήθος. Από τότε και στο εξής
ζει ως «πολιτικός πρόσφυγας» στη Γερµανία.

Ακόµη και στο εν λόγω έργο ο Μαρσίλιος εκδηλώνει την ιδεολογική του
ταυτότητα, χρησιµοποιώντας διακηρυκτικό τόνο. Στον επίλογό του, στο τεV
λευταίο µέρος, όπου αισθάνεται την ανάγκη να δικαιολογήσει τον τίτλο (De
titulo huius libri), απευθύνεται έµµεσα στον αναγνώστη, σαν να θέλει να τον
καταστήσει µέτοχο των ιδεών του, έναν «υπερασπιστή της ειρήνης» και τον
ίδιο56. Όµως ο Μαρσίλιος, παρά τη διαχρονικότητα την οποία φρόντισε να
προσδώσει στις ιδέες του στοχάστηκε συγκυριακά. Ενδεικτικά αναφέρουµε
ότι ο δυναµικός εκτοπισµός της παπικής εξουσίας από την κοσµική σφαίρα
δεν συνεχίσθηκε µετά τον θάνατο του Λουδοβίκου το 1347 (ο πάπας ΙωάνV
νης ΚΒ΄ είχε αποβιώσει το 1339) και είναι χαρακτηριστικό ότι και τα τρία
έργα του Μαρσίλιου γράφτηκαν κατά τη διάρκεια της βασιλείας του πρώV
του. Λόγω του συγκυριακού χαρακτήρα της δράσης του, ο Μαρσίλιος δεν
ήταν δυνατό να συνειδητοποιήσει τη σηµασία των συµπερασµάτων του για
την ιστορία της πολιτικής σκέψης. Αντιθέτως, ο Αριστοτέλης, έχοντας πλήρη
επίγνωση της επιστηµονικής ευθύνης που αναλάµβανε όταν επεξεργαζόταν
την πολιτική του θεωρία, φιλοδοξούσε να διατυπώσει (και το κατόρθωσε)
γενικές αρχές µε διαχρονική και πανανθρώπινη βαρύτητα57.

Κατόπιν αυτών, είναι φυσικό η πολιτική φιλοσοφία να εστιάζει την προV
σοχή της στην προσαρµοστικότητα των συµπερασµάτων στα οποία καταV
λήγει ο Μαρσίλιος ακολουθώντας τον Αριστοτέλη και την πρωτοπορία τους,
που καθιστούν τη σκέψη του πρώτου ιδιαίτερα σηµαντική. Τα ιστορικά συµV
περάσµατα που προκύπτουν από αυτήν τη θεώρηση είναι πολύτιµα.

Πρώτα απ’ όλα, ο Μαρσίλιος, υπό την επίδραση της αριστοτελικής θεωV
ρίας της «πολιτικής κοινότητας», αναγνωρίζει τη διακυβέρνηση από την κοV
σµική εξουσία ως το µόνο δυνατό σύστηµα διακυβέρνησης των ανθρώπων

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 41

56. Defensor Pacis, III, κεφ. III: Hiis enim comprehensis memoriterqueretentis et diligenter cus>
toditis sive servatis, salvabitur regnum et quevis altera quecumque temperate civilis communi>
tatis in esse pacifico seu tranquillo […] Quas stamen velut fines et optima desideratorum
humanorum, secundum diversum tamen et alterum speculum, in prioribus sermonibus,
tamquam omnibus per se manifestum, suscepimus […].

57. Β. ∆. ΚΥΡΚΟΣ, Πρόλογος, στο: ZEMB, Ἀριστοτέλης, σ. 13V21, εδώ σ. 13.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 41



που ζουν στον επίγειο κόσµο. Όσο και αν το γεγονός αυτό αποτελεί µία αυV
τονόητη πραγµατικότητα για το σηµερινό κόσµο, γνωρίζουµε πολύ καλά ότι
στο Μεσαίωνα δεν ήταν καθόλου δεδοµένη.

Ειδικότερα, θα µπορούσαµε να υποστηρίξουµε ότι η επίδραση του πολιV
τικού ορθολογισµού του Αριστοτέλη στον Μαρσίλιο είχε ως αποτέλεσµα
την εκ µέρους του δευτέρου αναγνώριση δύο ανατρεπτικών για την εποχή
του αρχών: της αρχής της αντιπροσωπευτικότητας για µία αποτελεσµατική
διακυβέρνηση ανθρωπίνων συνόλων και της αρχής της υπαγωγής της ΕκV
κλησίας στην αρµοδιότητα της κοσµικής εξουσίας. Την εφαρµογή και των
δύο αυτών αρχών διατρέχει µία αριστοτελική θέση την οποίαν ο Μαρσίλιος
ανάγει σε βασικό κανόνα: η συλλογικότητα στη λήψη των αποφάσεων. Είναι
δε χαρακτηριστικό ότι τη συλλογικότητα αυτήν ο Μαρσίλιος δεν την πεV
ριορίζει στη διακυβέρνηση του κράτους, αλλά την επεκτείνει και στο θρηV
σκευτικό πεδίο µε την καθιέρωση του — αντίστοιχου µε τον Humanus
Legislator — Fidelis Legislator/Legislator Fidelium.

Η έννοια του Humanus Legislator (του σώµατος των πολιτών, του «ανV
θρώπινου νοµοθέτη») ως του µόνου νοµιµοποιητικού της πολιτικής εξουσίας
οργάνου που εισάγει ο Μαρσίλιος είναι επαναστατική. Καθώς συµπληρώνει
και εκσυγχρονίζει την άποψη του Αριστοτέλη περί της σηµασίας της πλειV
οψηφίας, προοιωνίζεται τη δηµοκρατική κατάκτηση των µεγάλων επαναV
στάσεων του 18ου αιώνα. Πρόκειται δηλαδή για έναν ατελή ορισµό της
συντακτικής εξουσίας (pouvoir constituant) ή ακόµη περισσότερο της συνV
ταγµατικής µοναρχίας. ∆ιότι, όταν ο Μαρσίλιος επισηµαίνει την ανάγκη ο
ηγεµόνας να κυβερνά µε την έγκριση των κυβερνωµένων, ουσιαστικά εκV
φράζει την κύρια αρχή του δηµοκρατικού συντάγµατος ότι κάθε εξουσία
πηγάζει από τον λαό, ασκείται επ’ ονόµατί του και προς το συµφέρον του.

Αλλά και η ιδέα της υπαγωγής του ιερατικού θεσµού στον ηγεµόνα, την
οποίαν εκφράζει για πρώτη φορά ο Μαρσίλιος, είναι αρκετά σηµαντική. ΘεV
ωρείται η θεµελιώδης αρχή στην οποία βασίστηκε ολόκληρο το πολιτικό οιV
κοδόµηµα της προεπαναστατικής Ευρώπης, η ανάπτυξη της γραφειοκρατίας
και η αρχέγονη διοικητική οργάνωση του νεότερου κράτους, στη δικαιοδοV
σία του οποίου θα υπαγόταν και η Εκκλησία58.

Αν δεχθούµε, πάντως, ότι ο Μαρσίλιος αφορµάται από την εσωτερική
κρίση των ιταλικών πόλεωνVκρατών για να διατυπώσει τις αντιπαπικές θέV
σεις του, θα παρατηρούσαµε ότι η προσέγγισή του είναι υποκειµενική και
επιφανειακή. Σαφώς και η Παπική Εκκλησία διεκδικούσε το ρόλο του ποV
λιτικού κηδεµόνα στη Β. Ιταλία. Έχοντας εντούτοις ο Μαρσίλιος ενστερνιV

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ42

58. BLACK, Political Thought, σ. 64.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 42



στεί το ιδανικό της αστικής ελευθερίας και της αυτοδιαχείρισης της ιταλικής
πόληςVκράτους (civitas sibi princeps/città signore), δεν µπορούσε να αντιληV
φθεί ότι οι υποτυπώδεις αυτές «δηµοκρατίες» θα παρέµεναν υγιώς αντιV
προσωπευτικές µόνον αν δεν εµφανιζόταν η οικογενειοκρατία στον δηµόσιο
βίο τους και ο συνακόλουθος φατριασµός. ∆ιότι ήταν αυτά τα φαινόµενα
που ενδηµούσαν στις βορειοιταλικές πόλεις και τις µετέβαλαν σε πεδίο ανV
τιπαράθεσης µεταξύ του Πάπα και του Γερµανού αυτοκράτορα59.

Θα αδικούσαµε όµως τον Μαρσίλιο αν δεν αναγνωρίζαµε ότι επιδεικνύει
µία ώριµη στάση απέναντι στο πολιτικό πρόβληµα του ιταλικού αστικού
χώρου, χαράσσοντας τη µέση οδό. Είναι γνωστό ότι ο ιταλικός «πατριωτιV
σµός» του 13ουV14ου αιώνα στο στενό ιστορικό του πλαίσιο ταυτίζεται µε
τον παπισµό. Είναι οι Γουέλφοι, δηλαδή εκείνη η παράταξη που υποστηρίV
ζουν οι πάπες εναντίον των Γιβελλίνων, οπαδών του Γερµανού αυτοκράτορα.

Λόγου χάρη, από την πλευρά των Γουέλφων η εκστρατεία του ΛουδοβίV
κου στην Ιταλία το 1327 δεν µπορούσε παρά να εκληφθεί ως ωµή παραβίαση
της ελευθερίας των ιταλικών πόλεων από την αυτοκρατορική ισχύ. Επίσης,
ως ιεροσυλία επί ιταλικού εδάφους, λόγω της αµφισβήτησης του Βατικανού,
που παρά την εγκατάσταση των παπών στην Αβινιόν παρέµενε ο φυσικός
χώρος της Αγίας Έδρας.

Ο Μαρσίλιος εντούτοις, αν και είναι οπαδός της αυτονοµίας των πόλεων,
αντιµετωπίζει µε ιδιαίτερη σφοδρότητα τον υποτιθέµενο θεµατοφύλακά της,
τον παπισµό, επιχειρηµατολογώντας αριστοτελικά υπέρ της κοσµικής εξουV
σίας. Αλλά και την κοσµική εξουσία, της οποίας είναι υπέρµαχος, τη θέλει
σαφώς οριοθετηµένη από τον «Ανθρώπινο Νοµοθέτη» (Legislator Humanus).
Ως προς τη θέση αυτή δεν µπορούµε παρά να αναγνωρίσουµε την επίδραση
του ιταλικού κοινοτικού πνεύµατος στον Μαρσίλιο, σε µία προσπάθεια συνV
δυασµού µίας κυρίαρχης κοσµικής εξουσίας µε την αριστοτελική υπόδειξη
για την αποτελεσµατικότητα όσων κυβερνητικών αποφάσεων λαµβάνονται
κατά πλειοψηφία.

Την αριστοτελική αυτή αρχή, ειδικά, είχαν εφαρµόσει οι πολιτικοί στοV
χαστές στην παράδοση της ρωµα�κής res publica και η συγχώνευση αυτή
αποτέλεσε τον ιδεολογικό µανδύα µε τον οποίο περιβλήθηκε ο ρεπουµπλι>
κανισµός, όπως αναπτύχθηκε στις πόλειςVκράτη τον 13ο αιώνα60. Εποµένως,
το θεωρητικό υπόβαθρο του Defensor Pacis συνιστά τη δεύτερη και περισV

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 43

59. G. BRUCKER, Civil Traditions in Premodern Italy, Journal of Interdisciplinary History 29 (1999)
357V377, εδώ σ. 358V359.

60. Χαρακτηριστικοί εκπρόσωποι οι Brunetto Latini (1210V1295) και Πτολεµαίος της Λούκας
(1236V1326). Σχετικά βλ. SKINNER, Foundations, σ. 54.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 43



σότερο ώριµη επανεγγραφή της κοινοτικής ιδέας στη λειτουργία µίας ανεV
ξάρτητης από τον Πάπα µοναρχίας.

Πρωτοποριακός είναι και ο δεύτερος άξονας επιχειρηµατολογίας τον
οποίο προσθέτει ο Μαρσίλιος στον αριστοτελικό περί της έµφυτης κλίσης
προς αυτάρκη ζωή η οποία οδηγεί στην αστική συγκρότηση. Αυτός ο δεύV
τερος άξονας του Μαρσίλιου, βασιζόµενος, όπως προαναφέρθηκε, στην αναV
γκαιότητα της εξισορρόπησης των αντιθετικών στοιχείων της ανθρώπινης
φύσης, δικαιολογηµένα θεωρείται ως ένα από τα αρχέγονα στοιχεία του
αστικού κράτους61.

Η ερµηνεία της πολιτικής ιδεολογίας του Defensor Pacis οφείλει να αντιV
κρούσει τον χαρακτηρισµό του συγγραφέα του ως φιλοµοναρχικού. Ο ΜαρV
σίλιος αντιτάχθηκε σε όσους υποστήριζαν (µε πρώτο τον Πάπα) την κοσµική
διάσταση ενός υπερβατικού θεσµού, όπως ήταν η Εκκλησία. Πίστευε βαθύV
τατα στην εγκόσµια ανθρώπινη εξουσία και εποµένως στη µόνη υπαρκτή
στην εποχή του έκφρασή της, αυτή της Μοναρχίας. Ορθολογιστής και ρεαV
λιστής στην πεποίθησή του αυτή, δεν ήταν δυνατό παρά να αντιλαµβάνεται
τον θεσµό του «ανθρώπινου νοµοθέτη» που πρότεινε ως ανεδαφικό για την
εποχή του, τουλάχιστον µε την έννοια της ευρείας εφαρµογής. Πιστεύουµε
όµως ότι γνώριζε την προοδευτική δυναµική του και για τον λόγο αυτό προV
σέδωσε διδακτικό τόνο στον επίλογο του πονήµατός του.

Ένα ερώτηµα που ανακύπτει από την αριστοτελική θεώρηση του «ΥπεV
ρασπιστή της Ειρήνης» είναι ποια ήταν τα κίνητρα που ώθησαν τον ΜαρV
σίλιο να διαπραγµατευθεί µία πολιτική θεωρία χρησιµοποιώντας τόσο
έντονα την αριστοτελική µεθοδολογία. Ήταν η γενική προσαρµοστικότητα
των αριστοτελικών ιδεών στο πολιτικό περιβάλλον του καιρού του; Ήταν
τόσο οξύ στη µεσαιωνική κοινωνία το πρόβληµα της εσωτερικής ειρήνης για
το οποίο µόνος ο Αριστοτέλης είχε υποδείξει επιστηµονικές λύσεις ή ο ΜαρV
σίλιος παρακινήθηκε από την οµοιότητα του ιταλικού milieu γενικότερα (ή
της Πάδουας ειδικότερα) προς το αρχαιοελληνικό σύστηµα των πόλεωνV
κρατών και εφάρµοσε τη θεωρία του Αριστοτέλη µε όρους της εποχής του;
Ίσως η απάντηση βρίσκεται στη δοµή αυτή καθεαυτή του έργου, όπου ανιV
χνεύονται στοιχεία και από τις τρεις εκδοχές, µε επικρατέστερη όµως τη δεύV
τερη, εφόσον είναι η πολιτική πραγµατικότητα του 13ουV14ου αιώνα που
αναλύεται διεξοδικά από τον Μαρσίλιο στο δεύτερο και πλέον εκτεταµένο
µέρος του έργου του.

∆εύτερο ερώτηµα, επακόλουθο του πρώτου: Είναι δυνατόν τελικά να θεV
ωρηθεί ότι ο Μαρσίλιος εκφράζει το ανώτερο στάδιο της µεσαιωνικής ποV

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ44

61. BLACK, Political Thought, σ. 67.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 44



λιτικής φιλοσοφίας, κάτι ανάλογο µε τον Αριστοτέλη, που θεωρείται ως η τέV
λεια εκπροσώπηση του κλασικού πολιτικού ορθολογισµού62; Με λίγα λόγια,
είναι ο «Υπερασπιστής της Ειρήνης» τα Πολιτικὰ που γέννησε ο µεσαιωνιV
κός στοχασµός;

Οι ιδέες, πάντως, που εµπεριέχονται στο έργο, µε τον αφαιρετικό τρόπο
µε τον οποίον είναι διατυπωµένες, µπορούν, τηρουµένων των αναλογιών,
να χαρακτηριστούν διαχρονικές, όπως και οι αριστοτελικές. Θα µπορούσε,
δηλαδή, να παραβληθεί από πλευράς διαχρονικής αξίας προς την αριστοτεV
λική έννοια της «αυτάρκους πολιτικής κοινότητας» η έννοια του Humanus
Legislator του Μαρσίλιου. Πρόκειται για έναν όρο στον οποίο πολύ εύκολα
µπορεί να στεγαστεί το αντιπροσωπευτικό σύστηµα, εντός του οποίου λειV
τούργησε και η δυτικοευρωπα�κού τύπου µοναρχία ως εξέλιξη των νεότερων
χρόνων.

Εκείνο που µπορεί να διατυπωθεί µε περισσότερη βεβαιότητα είναι ότι η
θεωρία του Μαρσίλιου αντιπροσωπεύει την αγνότερη µορφή πολιτικού αριV
στοτελισµού που µας άφησαν οι Μέσοι Χρόνοι, ενώ αποτέλεσε και το όχηµα
για την κοινωνική και πολιτική συγκρότηση του Νεότερου Κόσµου.

Με τη δηµιουργική αφοµοίωση του Αριστοτέλη, ο Μαρσίλιος προοιωνίV
ζεται την εκτεταµένη κλασική στροφή της Αναγέννησης, ενώ µε τις τολµηρές
συλλήψεις του για τη συλλογική διακυβέρνηση και τη γραφειοκρατική διάV
σταση του θεσµού της Εκκλησίας µεταβάλλεται σε πρόδροµο µεγάλων ιδεV
ολογικών ρευµάτων που συγκλόνισαν την Ευρώπη και τον Κόσµο: της
Μεταρρύθµισης και του ∆ιαφωτισµού. Η σκέψη του διαπερνά την αµφιV
σβήτηση του απολυταρχισµού και φθάνει µέχρι το δηµοκρατικό κίνηµα του
19ου αιώνα, όταν ο λαός αναγνωρίσθηκε ως µοναδική πηγή της πολιτικής
εξουσίας. Ο Μαρσίλιος της Πάδουας είναι η µορφή εκείνη που έρχεται µε
αριστοτελική παιδεία και µεθοδολογία να δικαιώσει τη νεωτερική άποψη
για τον Μεσαίωνα ως το εργαστήριο των ιδεών του Νεότερου Κόσµου.

ΑΡΙΣΤΟΤΕΛΙΚΗ ΠΑΙ∆ΕΙΑ ΚΑΙ ΠΟΛΙΤΙΚΗ ΣΤΗ ΜΕΣΑΙΩΝΙΚΗ ∆ΥΣΗ 45

62. ZEMB, Ἀριστοτέλης.

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 45



SUMMARY

ARISTOTELIAN DOCTRINE AND POLITICS IN MEDIEVAL WEST.
THE DEFENSOR PACIS OF MARSIGLIO OF PADUA

Marsiglio Mainardino di Padova (c.1270V1343) was a prominent thinker
who made an inVdepth analysis of the political works of Aristotle in order to
adapt the Greek philosopher’s ideas to a medieval political context, specifically
the urban milieu of the Italian cityVrepublics. The paper attempts to underline
his crucial political role within the French and German monarchies in the fourV
teenth century, a role which differentiates Marsiglio from other theoretical schoV
lastics of his time. A clear indication for this was his dynamic participation in
the conflict between Pope John XXII and the German Emperor Ludwig IV
(1323V1327). Marsiglio’s involvement in this crisis was the culmination of his
study of the political situation since the end of the thirteenth century, a study
which makes him a unique intellectual.

This is the framework within which his main work Defensor Pacis is set. By
analyzing the main ideas of this work, the paper aims at highlighting the inV
teraction of Aristotelian ideas with contemporary political and social status,
as well as presenting the use of those ideas as “tools” in the hands of daring reV
formers, such as Marsiglio, towards an innovating transformation of the EuV
ropean establishment.

DIMITRIOS K. GIANNAKOPOULOS

∆ΗΜΗΤΡΙΟΣ Κ. ΓΙΑΝΝΑΚΟΠΟΥΛΟΣ46

2. GIANNAKOPOULOS:Layout 1  6/14/13  8:40 AM  Page 46

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

