
  

  Ἑῶα καὶ Ἑσπέρια

   Τόμ. 2 (1996)

  

 

  

  ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ
ΤΥΠΑΛΔΟΥ: Η LETTERA ΚΑΙ Η INFORMAZIONE. Η
APOLOGIA ΤΟΥ ΑΒΑΤΕ FARDELLA 

  ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ   

  doi: 10.12681/eoaesperia.33 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ Β. (1996). ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ: Η LETTERA ΚΑΙ Η
INFORMAZIONE. Η APOLOGIA ΤΟΥ ΑΒΑΤΕ FARDELLA. Ἑῶα καὶ Ἑσπέρια, 2, 135–228.
https://doi.org/10.12681/eoaesperia.33

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 04:53:09



ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ δ.φ. ΕΩΑ ΚΑΙ ΕΣΠΕΡΙΑ 2 (1994 - 1996) 

Του πατέρα μου μνήμη 

Της μητέρας μου χρέος 

ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ: 
Η LETTERA ΚΑΙ Η INFORMAZIONE. 

Η APOLOGIA ΤΟΥ ΑΒΑΤΕ FARDELLA 

Κατά την ερευνά μου για τον εντοπισμό χειρογράφων και εντύπων 

που ανήκαν στη συλλογή του λόρδου Γκίλφορντ στα πλαίσια της προ­

σπάθειας ανασυγκρότησης της Βιβλιοθήκης του της Κέρκυρας1, ενετόπισα 

στην Εθνική Βιβλιοθήκη το Αρχείο Nani. Το Αρχείο αυτό ανήκε στον 

Γκίλφορντ και το αγόρασε η Εθνική Βιβλιοθήκη το 19722. Πρόκειται για 

μια εντυπωσιακή, τόσο σε έκταση όσο και σε περιεχόμενο συλλογή, 

αφού αποτελείται από 47 χαρτόδετους τόμους σε σχήμα 4ο. Ανήκε στη 

γνωστή οικογένεια ευγενών της Βενετίας Nani3, της οποίας μέλη υπηρέ­

τησαν σε καίριες κρατικές θέσεις. Η συλλογή αυτή αποτελεί το αρχείο 

των αδελφών Polo και Antonio Nani που κατείχαν το αξίωμα του Γενικού 

1. Βλ. ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ, Η Βιβλιοθήκη Guilford στην Κέρκυρα (1824-1830). 

Ο Ερανιστής 20 (1995) σ. 97-162. 

2. EBE, ΤΧΟ, Κωδ. 3914-3961. 

3. Η οικογένεια Nani είναι από τις γνωστότερες οικογένειες ευγενών της Βενετίας. Το 

790 ήρθε από το Torcello και εγκαταστάθηκε στο Rialto. Μέλη της κατείχαν πολύ 

υψηλές θέσεις: στρατηγοί, Ιππότες, Procuratori. Ο Polo ή Pollo ή Paulo Nani, ήταν 

γιος του γερουσιαστή Bernardo (1616-1681) ο οποίος υπηρέτησε σε πολύ σημαντικές 

θέσεις και πήρε σπουδαία αξιώματα, όπως του Capitanio di Padova, μέλους του Συμβουλίου 

των Δέκα, Consiglier και Inquisitor di Stato. Ο Polo γεννήθηκε στις 23 Μαρτίου 1645 

και πέθανε τον Οκτώβριο του 1697. Πήρε τα ακόλουθα αξιώματα: Commissario in 

Candia, Commissario in Armata, Proveditor estraodinario dell' Armata (1695), Proveditor 

alla Suda, Proveditor Estraordinario a Santa Maura, Consigliere και τέλος Proveditor 

General in Morea. Αδελφός του ήταν ο Antonio, που έγινε επίσης Proveditor General in 

Morea (1703), Capitanio di Brescia (1709), Proveditor sopra la sanità in Friuli (1715) και 

Proveditor General del Friuli καθώς επίσης και Inquisitor sopra i Boschi. Επίσης έγινε 

αρκετές φορές μέλος του Συμβουλίου των Δέκα και Inquisitor di Stato. Οι παραπάνω 

πληροφορίες προέρχονται από το Archivio di Stato Veneto, Miscellanea codici, I, Storia 

Veneta, registro 34: Famiglia Nani. Τις οφείλω στον υπότροφο του Ελληνικού Ινστιτούτου 

της Βενετίας θεολόγο Στάθη Μπίρταχα, ο οποίος ετοιμάζει διδακτορική εργασία για 

τον Μελέτιο Τυπάλδο και είχε την καλωσύνη να αναζητήσει τα σχετικά στοιχεία για 

χάρη μου. Τον ευχαριστώ και από αυτή τη θέση. 



136 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Προβλεπτή της Πελοποννήσου (Proveditor General del Regno ή in Morea) 

κατά την δεύτερη Βενετοκρατία, κατά το σύντομο διάστημα 7-10 Οκτωβρίου 

του 1697 ο πρώτος, (αρρώστησε και πέθανε στην Κόρινθο4) και από το 

1703-1705 ο δεύτερος. Το Αρχείο αποτελούν, στο πρωτότυπο ή σε αντίγραφα, 

αναφορές, αλληλογραφία, σχεδιαγράμματα, καταγραφές και άλλο πλου­

σιότατο και κατά το μεγαλύτερο μέρος του ανέκδοτο αρχειακό υλικό, μια 

πολύτιμη και σπάνια πηγή πληροφοριών για την εποχή 5 . 

Στον πρώτο τόμο του Αρχείου ενετόπισα μια επιστολή - αναφορά 

του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου Τυπάλδου προς τον Γενικό 

4. Στον πρώτο τόμο του Αρχείου Nani, υπάρχει μια σειρά επιστολών του Alessandro 
Molin, Capitan General, στον αδελφό του Polo, Antonio, ο οποίος αυτή την εποχή 
είναι Capitano ordinario delle Galeaze. Στις 13 Οκτωβρίου 1697 εκφράζει τα συλλυπητήρια 
του για τον θάνατο του Polo. Το ίδιο και ο Α. Loredan, στις 12 Οκτωβρίου 1697. Βλ. 
επίσης A.S.V. Ind. No 321: Provveditori da Terra e da Mar: Lettere, φ. 836, όπου 
Rubriche de Proveditori General in Morea,... Polo Nani: Campo di Corinto 1697, 7 
Settembre - Ricevute 14 8bre. (φ. 1-5). Την πληροφορία οφείλω στην ιστορικό Αγγελική 
Πανοπούλου και την ευχαριστώ. 

5. Το Αρχείο Nani αναφέρεται στον Κατάλογο χειρογράφων της Βιβλιοθήκης Guilford, 
British Library, Ms Add. 8220: Generalato di Morea di Polo Nani e del di lui fratello dal 
1698 al 1707, vol. in fogl., Cat. C, No 104. Στον Κατάλογο του πλειστηριασμού της 
Βιβλιοθήκης από τον οίκο Evans: Catalogue of the extraordinary, curious and extensive 
Collection of Manuscrits of the late Earl of Guilford. Sold by auction, Λονδίνο 1830 σ. 
31:352. MOREA AND VENICE. A series of original documents and Appointments, 
addressed by Doge to the Governmet of the Morea. UPON VELLUM, with Autograph 
Signatures and Copies of Dispatches, from 1671-1705. 353. MOREA DIPLOMATIC 
COLLECTIONS RELATING TO THE MOREA, APPARENTLY FROM THE AR­
CHIVES OF VENICE. A most Singularly Extensive, Curious, Interesting and important 
Collection of original Letters, Despatches and Documents, addressed to, or written by 
the Family of Nani, the Venetian Governors of the Morea, from 1700 to 1705, 41 vol. 

** It may be confidently asserted that this is the most extensive and curious Collection 
relating to the Affairs of Morea, at the commencement of the XVIIIth Century, ever 
offered for the Public Sale. The Documents are in Modern Greek, others in Turkish. At a 
period when a New Era is dawning on the Morea, this Collection acquires a singular 
interest. The Venetians had always the credit of ruling the Morea with benefit to the 
Inhabitants and advantage to their own Republic. Their policy must be amply developed 
in these Volumes, wich afford much information respecting the Habits, Genius and 
Dispositions of the Morea. 354. MOREA. Dispacci e Lettere d' Antonio Nani, 1703-1706 
and 5 more volumes relating to the Morea. Τα χειρόγραφα, όπως μας πληροφορούν 
χειρόγραφες σημειώσεις στους έντυπους καταλόγους των πλειστηριασμών, αγοράστηκαν 
από τον γνωστό βιβλιοπώλη της εποχής Thorpe: ο αρ. 352: για 1 λίρα και 16 σελίνια, 
ο αρ. 353: 64 λίρες και 1 σελίνι και ο αρ. 354: για 8 λίρες και 8 σελίνια. Από τον 
Thorpe, που έκαμε δεύτερη δημοπρασία, τα αγόρασε ο γνωστός συλλέκτης Philipps. 
Κατάλογο του Αρχείου Nani της EBE ετοιμάζει ο ιταλός ιστορικός Andrea Nanetti. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 137 

Προβλεπτή Πελοποννήσου Polo Nani, σχετικά με τα εκκλησιαστικά 

πράγματα και γενικότερα την κατάσταση της ορθόδοξης εκκλησίας στα 

βενετοκρατούμενα Ιόνια νησιά. Η αναφορά αυτή αποκτά ξεχωριστή ση­

μασία γιατί αναφέρεται στην κατάσταση των εκκλησιαστικών πραγμάτων 

μιας εποχής για την οποία οι πληροφορίες μας είναι περιορισμένες και 

κυρίως γιατί συντάκτης της είναι ο ορθόδοξος μητροπολίτης Μελέτιος 

Τυπάλδος 6 , αμφιλεγόμενη προσωπικότητα, γνωστός για τη φιλοδυτική 

στάση του, που οδήγησε την ελληνική Κοινότητα της Βενετίας σε πολλές 

περιπέτειες και ήταν η κυριότερη αιτία της παρακμής της. Το κείμενο 

αυτό επομένως και τις πληροφορίες που περιέχει πρέπει να τις ιδούμε 

μέσα από το πρίσμα αυτό πάντοτε, αφού περιγράφει με τα μελανότερα 

χρώματα την κατάσταση της ορθόδοξης εκκλησίας στα βενετοκρατούμενα 

μέρη και επισημαίνει τα σημεία στα οποία πρέπει να επικεντρωθεί η 

βενετική επέμβαση. Αποκαλύπτει για μια ακόμη φορά την φιλοκαθολική 

στάση του στην οποία, όπως είναι γνωστό τον οδήγησε η φιλοδοξία του. 

Για όλους αυτούς τους λόγους θεώρησα το περιεχόμενο της αναφοράς 

του Τυπάλδου μια αξιόλογη πηγή πληροφοριών για την εποχή στην 

οποία αναφέρεται και την έκδοση της επιβεβλημένη. 

Κατά την προετοιμασία αυτής της έκδοσης και την πορεία της έρευνας 

διαπίστωσα ότι ο γνωστός κεφαλονίτης λόγιος Η. Τσιτσέλης είχε επι­

σημάνει την αναφορά του Τυπάλδου στις αρχές του αιώνα και είχε δημο­

σιεύσει μετάφραση της στην Επετηρίδα του Παρνασσού του 19047. Την 

εν λόγω έκθεσινμετενεγκόντες κατ ' έλευθέρανμετάφρασιν εκ της ιταλικής 

καλόν νομίζομεν νά δημοσιεύσωμεν, τό μεν ώς συμβολήν άξίαν λόγου 

εις την ίστορίαν της ένετοκρατουμένης 'Ανατολής, τό δε διότι χύνει φως 

εις τίνα σκοτεινά σημεία του βίου του Τυπάλδου. Στο σημείο αυτό αξίζει 

νομίζω να αναφερθεί πώς ο Τσιτσέλης στην Κεφαλονιά βρήκε την Έκθεση 

από το Αρχείο Nani το οποίο, όπως γνωρίζουμε, είχε αγοράσει ο Γκίλφορντ 

από την Ιταλία και ανήκε στη Βιβλιοθήκη του της Κέρκυρας, όπου έμεινε 

ως τον θάνατο του (1827). Το Αρχείο αυτό ακολούθησε την τύχη της 

Βιβλιοθήκης του: πουλήθηκε το 1830 σε πλειστηριασμό στο Λονδίνο, 

περιήλθε στη συλλογή του γνωστού συλλέκτη Phillipps μετά την διάλυση 

6. Βιογραφίες του Μελέτιου Τυπάλδου βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων ορθοδόξων αποικία 
εν Βενετία. Βενετία 1893, σ. 80-89. Η. ΤΣΙΤΣΈΛΗΣ, Κεφαλληνιακά Σύμμικτα, τ. Α', 
Αθήνα 1904, σ. 756-769. Ε. LEGRAND, Bibliographie hellénique du dix-septième siècle, τ. 
5, σ. 428-433 και Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Η Φλαγγίνειος Σχολή της Βενετίας, Θεσσαλονίκη 
1975, σ. 96-100, όπου και η σύγχρονη βιβλιογραφία. 

7. Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗΣ, Ή ' Ορθόδοξος 'Εκκλησία εν ταΐς Ίονίοις Νήσοις επί ενετοκρατίας, 
Έπετηρίς Παρνασσού ( 1904), 168-182. 



138 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

της οποίας πουλήθηκε από τον γνωστό παλαιοβιβλιοπώλη της Αμερικής 

Η. Ρ. Kraus (στον οποίον είχε περιέλθει το τελευταίο τμήμα της τεράστιας 

συλλογής του παραπάνω συλλέκτη) στην EBE το 1979. Ο Τσιτσέλης, 

στη βιβλιογραφία του Τυπάλδου αναφέρει: την έκθεσιν εϋρομεν εν τή 

άνεκδότω ιστορία της Κεφαλληνίας υπό Πέτρου Χοϊδά. Ο κεφαλονίτης 

Πέτρος Χοϊδάς (1776-1851)8, γνωστή προσωπικότητα, ανήλθε στα ανώτατα 

δικαστικά αξιώματα επί 'Αγγλικής Προστασίας... Έπιβαλόμενος νά συγ-

γράψη την ίστορίαν της Κεφαλληνίας, συνέλεξε καί περιέσωσενεπίσημα 

καί ιδιωτικά ιστορικά έγγραφα... καθώς καί ό λόρδος Γκουΐλφορδ εδιδεν 

αυτω αντίγραφα των έν τή πλουσία του συλλογή των χειρογράφων. Η 

ιστορία αυτή παρέμεινε ανέκδοτη. Στα κατάλοιπα του Χοϊδά στην Κεφα-

λονία βρήκε ο Τσιτσέλης το αντίγραφο της εκθέσεως, που ο Χοϊδάς είχε 

αντιγράψει από το Αρχείο Nani στην Κέρκυρα. Ωστόσο αποφάσισα να 

δημοσιεύσω την έκθεση από το ιταλικό πρωτότυπο διότι αποτελεί μια 

σημαντική ιστορική πηγή και γιατί, όπως διαπίστωσα από την παραβολή 

με τη μετάφραση, υπάρχουν μερικές παραλείψεις, διαφορές και κενά που 

οι περισσότερες οφείλονται ασφαλώς στις αλλεπάλληλες μεταγραφές. 

Στα πλαίσια της γενικότερης βενετικής πολιτικής εντάσσεται και το 

ενδιαφέρον της για την οργάνωση και τον έλεγχο της εκκλησίας στην 

πρόσφατα αποκτηθείσα Πελοπόννησο. Έτσι ο Προβλεπτής Polo Nani 

απευθυνόμενος στον ορθόδοξο μητροπολίτη της Βενετίας Μελέτιο Τυπάλδο, 

γνωστό για το κύρος του στους κύκλους της Βενετίας και τα φιλοκαθολικά 

του αισθήματα, του ζήτησε μια έκθεση για τα εκκλησιαστικά πράγματα 

στα βενετοκρατούμενα Ιόνια Νησιά, προφανώς για να τον βοηθήσει με 

τις πληροφορίες του στην ενημέρωση του για την κατάσταση που επι­

κρατούσε στην επίσημη εκκλησία της περιοχής την οποία θα διοικούσε. 

Το ότι μάλιστα σχεδόν αμέσως όταν ανέλαβε αυτό το αξίωμα εζήτησε 

από τον Τυπάλδο τη σχετική έκθεση υποδηλώνει την προτεραιότητα που 

είχε αυτό το θέμα ανάμεσα στα σχέδια του. 

Το ενδιαφέρον των Βενετών για την κατάσταση της εκκλησίας στην 

Πελοπόννησο προκύπτει και από τις δημοσιευμένες παλαιότερα εκθέσεις 

τόσο προγενεστέρων του Polo Nani όπως του Προβλεπτή της Πελοπον­

νήσου Giacomo Corner (23 Ιανουαρίου 1690 m.v.) και των Συνδίκων 

Καταστιχωτών Marino Michiel (12 Μαΐου 1691), και Domenico Gritti 

(1691) καθώς και των μεταγενέστερων Προβλεπτών, Francesco Grimani 

(1701) και Angelo Emo (1708)9. Οι παλαιότεροι ιστορικοί ερμηνεύουν 

8. Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗΣ, Κεφαλληνιακά Σύμμικτα, τ. Α ' , σ. 817-818. 
9. Οι Relazioni έχουν δημοσιευθεί παλαιότερα. Των Γενικών Προβλεπτών της Πελοπονήσου: 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 139 

διαφορετικά ο καθένας τις προθέσεις των Βενετών και το πνεύμα που 

διέπει αυτές τις εκθέσεις. Ο Π. Ζερλέντης 1 0 επικρίνει τον Σ. Λάμπρο ο 

οποίος πρώτος δημοσίευσε τις εκθέσεις των Προβλεπτών και του Συνδίκου 

Καταστιχωτή Michiel, που αναφέραμε παραπάνω και σημειώνει: ό Σ. 

Λάμπρος δημοσιεύων τάς διηγήσεις των εν Πελοπόννησο) 'Ενετών προ-

νοητών συνεπάγεται αντιλεγόμενα εξαγόμενα, εξ αν δηλοϋται ότι λίαν 

επιπολαίως έμελέτησεν ταύτας. Ο Ζερλέντης δεν συμμερίζεται καθόλου 

τις απόψεις του Σ. Λάμπρου, ο οποίος, επισημαίνοντας την ανεξιθρησκεία 

των Βενετών, αποδέχεται ότι η κατάσταση που επικρατούσε τότε στην 

εκκλησία, η πλεονεξία των επισκόπων, η σιμωνία, η φορολογία των 

ιερέων και των πολιτών, η απαιδευσία του κλήρου καθώς και οι πτωχοί 

και ερειπωμένοι ναοί και η φτωχική εμφάνιση των ιερέων, ήταν τα στοιχεία 

που υπαγόρευσαν στους Βενετούς τις ζοφερές περιγραφές της κατάστασης 

της ορθόδοξης εκκλησίας, όταν κατέλαβαν την Πελοπόννησο. Αντιθέτως 

ο Π. Ζερλέντης αποδίδει την κατά της ελληνικής εκκλησίας καταφοράν 

των 'Ενετών προνοητών εις μίσος καί έμπάθειαν κατ ' αυτής. Και υπο­

στηρίζει ότι η ανεκτικότητα του προς τους Έλληνες ιεράρχες, τους 

οποίους δεν απεμάκρυναν και άφησαν τις μητροπόλεις, τα καθολικά τις 

μονές και πάσας τάς υποστάσεις τών ελληνικών εκκλησιών, οφείλεται 

στην υστεροβουλία των Βενετών να μη δυσαρεστήσουν τους Έλληνες 

ώστε να τους έχουν με το μέρος τους κατά τον πόλεμο εναντίον των 

Τούρκων. Οι εκθέσεις τους, γράφει, αποκαλύπτουν το μίσος και την 

περιφρόνηση τους για την ελληνική ορθόδοξη εκκλησία, την οποία ύπουλα 

υπέσκαπταν με την εγκατάσταση διαφόρων μοναχικών ταγμάτων, την 

μετατροπή των τουρκικών ναών σε καθολικούς και τις προσπάθειες της 

διάσπασης των σχέσεων της εκκλησίας της Πελοποννήσου με το Πατρι­

αρχείο, αφού κατέστησαν άκυρα τα πατριαρχικά γράμματα και αφήρεσαν 

α) Giacomo Corner (1690) βλ. Σ. ΛΑΜΠΡΌΣ, Ή περί της Πελοποννήσου εκθεσις του 
Βένετου Προνοητοϋ Κορνέρ. Δελτίο 'Ιστορικής 'Εθνολογικής 'Εταιρείας 2 (1885) 
282-317 και Α. ΤΣΕΛΙΚΑΣ, Μεταφράσεις βενετικών εκθέσεων περί Πελοποννήσου, Πε­
λοποννησιακά 15 (1984) 127-152. β) Francesco Grimani (1701) βλ. Σ. ΛΑΜΠΡΌΣ, ό.π., 5 
(1890) 465 κ.έ. και γ) Angelo Emo (1708) βλ. Σ. ΛΑΜΠΡΌΣ, ό.π. σ. 650, 696, 698. Τις 
Relazioni των Sindici Catasticatori: α) Marino Michiel (1691) βλ. Σ. ΛΑΜΠΡΟΣ, Ιστορικά 
μελετήματα, Αθήνα 1884, σ. 199-220. Και την ελληνική μετάφραση Α. ΤΣΕΛΙΚΑΣ, 
Πελοποννησιακά 17 (1989) 141-160, β) Domenico Gritti (1691), P. Topping, Domenico 
Gritti's relation on the organization of Venetian Morea 1688-1691. Μνημόσυνο Σοφίας 
'Αντωνιάδη, Βενετία 1974, σ. 311-313. Και την ελληνική μετάφραση Α. ΤΣΕΛΙΚΑΣ. 

ό.π., σ. 161-171. 
10. ΠΕΡΙΚΛΗΣ ΖΕΡΛΕΝΤΗΣ, Ή εν Πελοποννήσω ελληνική εκκλησία επί Ενετών έ'τεσι 

1685-1715, Αθήνα 1921, σ. 8 κ.ε. 



140 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

τις προσόδους του Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως από την εκκλησία 
της Πελοποννήσου. 

Η έκθεση του Μελετίου Τυπάλδου αποκτά εξαιρετικό ενδιαφέρον 

και για έναν ακόμη λόγο. Είναι ένα δικό του κείμενο που περιέχει αρκετά 

στοιχεία αποκαλυπτικά των θέσεων που ακριβώς αυτή την εποχή αρχίζει 

να υποστηρίζει.και φανερώνει με τις φιλοδυτικές απροκάλυπτες ενέργειες 

του. Άλλωστε αξίζει να επισημάνουμε ότι, εκτός από μερικές διάσπαρτα 

δημοσιευμένες επιστολές του ως τώρα δεν έχουμε παρά ελάχιστα δικά 

του κείμενα που να μας βοηθούν να σχηματίσουμε σαφή εικόνα του 

ανθρώπου και να παρέχουν συγκεκριμένα στοιχεία για τις δραστηριότητες 

του ώστε να κρίνουμε δίκαια και αντικειμενικά τη στάση του. Το γεγονός 

αυτό καθιστά ιδιαίτερα σημαντικό κάθε δικό του κείμενο. Έτσι όταν 

κατά την πορεία της έρευνας ενετόπισα και άλλα κείμενα δικά του αποφά­

σισα να τα παρουσιάσω παρακάτω, μετά τη Lettera του Αρχείου Nani. 

1. Η LETTERA ΤΟΥ ΑΡΧΕΙΟΥ ΝΑΝΙ 

Παραβάλλω το ιταλικό κείμενο με τη μετάφραση του Η. Τσιτσέλη 

και επισημαίνω στις υποσημειώσεις τις διαφορές και παραλείψεις. 

Το χειρόγραφο είναι γραμμένο ολόκληρο από τον ίδιο έμπειρο γραφέα 

με αρκετά ευανάγνωστη γραφή. Διατηρώ την ορθογραφία του κειμένου 

που παρουσιάζει την ακόλουθη πρωτοτυπία: γράφει συστηματικά με δύο 

σύμφωνα λέξεις που δεν χρειάζεται, ενώ συχνά γράφει με ένα όπου χρειά­

ζονται δύο. 

Α. ΤΟ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ 

Προτάσσεται σύντομη εισαγωγή όπου ο Μελέτιος Τυπάλδος ευχαριστεί 

τον Προβλεπτή Polo Nani γιατί του ανέθεσε τη σύνταξη αυτής της Έκ­

θεσης, επιλογή την οποία θεωρεί τιμητική και την αποδίδει στην αγάπη 

που ο Nani τρέφει για το πρόσωπο του. Σκοπεύει με τις παρατηρήσεις 

του να φωτίσει τρία κύρια θέματα τα οποία θα εξετάσει στα αντίστοιχα 

κεφάλαια. Το πρώτο αναφέρεται στους προκαθημένους της (ορθόδοξης) 

εκκλησίας στα Ιόνια Νησιά, το δεύτερο στους ναούς και το τρίτο στον 

κλήρο. 

/. Περί των επισκόπων: Ο Μελέτιος υποδεικνύει στον Προβλεπτή να 

ζητήσει από τους προκαθημένους της ορθόδοξης εκκλησίας (τον επίσκοπο 

Κεφαλληνίας και Ζακύνθου, τον επίσκοπο Λευκάδος και τον πρωτοπαπά 

Κερκύρας), προκειμένου να τους δεχθεί, τα επίσημα έγγραφα του Πατρι­

αρχείου που καθιστούν έγκυρη την εκλογή τους, καθώς και την επικύρωση 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 141 

από την πολιτική Αρχή. Αναφέρει τους ιερούς κανόνες που ισχύουν και 

υποδεικνύει τις κυρώσεις που οφείλουν να επιβληθούν σε περίπτωση που 

θα αποκαλυφθούν παρατυπίες. Επισυνάπτει δύο θεσπίσματα από τα οποία 

προκύπτει ότι ο Φιλαδέλφειας είναι πατριαρχικός Έξαρχος και επισημαίνει 

ότι είναι προς το δημόσιο συμφέρον, ένας Βενετός υπήκοος να προΐσταται 

των Ελλήνων αρχιερέων (των βενετοκρατούμενων περιοχών) αφού θα ζει 

στη Βενετία και θα είναι υπό την άμεση επίβλεψη του Δόγη. Προτρέπει 

τον Προβλεπτή να εξετάσει αν ο Πρωτοπαπάς Κερκύρας ασκεί νομότυπα 

την πνευματική εξουσία. Επίσης οφείλει να ελέγξει αν οι αρχιερείς ασκούν 

σωστά τις δικαιοδοσίες τους και αν είναι εντάξει στις υποχρεώσεις τους 

ως προς την μέριμνα του ποιμνίου τους, γιατί θα προκύψουν ασφαλώς 

παραλείψεις τους, κυρίως ως προς το κήρυγμα, που είναι και ο κύριος 

λόγος στον οποίον οφείλεται η αμάθεια και άγνοια του λαού για τα 

πνευματικά πράγματα. Αναφέρεται στο θέμα της σιμωνίας που ασκείται 

από τους ορθοδόξους ιεράρχες κατά τις χειροτονίες και τους διορισμούς 

σε εκκλησιαστικά αξιώματα καθώς και τις διαλύσεις των γάμων με ευκολία. 

Αναφέρει τους λόγους και τις δικαιολογίες που οδηγούν σ' αυτές τις 

καταχρήσεις και υποδεικνύει τρόπους πρόληψης και θεραπείας τους. 

77. Περί των ναών. Οι ναοί των νησιών, είναι τριών ειδών: α) οι 

εφημεριακοί, β) οι εκκλησίες των Μονών, γ) οι σταυροπηγιακοί ναοί. 

Υπάρχουν επίσης οι ιδιωτικοί ναοί που υπάγονται στην Γερουσία και 

παραχωρούνται με απόφαση της. Επισημαίνει την κακή κατάσταση στην 

οποία ευρίσκονται τόσο οι ναοί όσο και η πνευματική κατάσταση των 

λειτουργών και του εγκαταλειμένου ποιμνίου. Προτείνει να μεριμνήσει η 

Εξοχότης του ώστε να βελτιωθεί η κατάσταση με την φροντίδα των 

αρχιερέων και πρωτοπαπάδων ώστε να εκλέγονται ιερείς κατάλληλοι με 

τον ανάλογο σεβασμό για τα μυστήρια της εκκλησίας. Πρέπει να επεκταθεί 

ο έλεγχος και στις εκκλησίες των Μονών και αφού συγκεντρωθούν οι 

σχετικές πληροφορίες να διορθωθούν τα άτοπα και οι καταχρήσεις. Σχετικά 

με τις σταυροπηγιακές εκκλησίες προτείνει να διατηρηθεί η υπαγωγή 

τους στον Πατριάρχη, σύμφωνα με τα παραδεδομένα, ώστε να διατηρηθούν 

οι καλές σχέσεις που υπήρχαν πάντοτε ανάμεσα στη Βενετική Δημοκρατία 

και το Πατριαρχείο. 

III. Περί των ιερέων. Αναφέρει την ιεραρχία του κλήρου στα Ιόνια 

Νησιά. Επισημαίνει τη σιμωνία που επικρατεί κατά την απονομή των 

οφφικίων από τους επισκόπους και τους πρωτοπαπάδες. Για να περιορισθούν 

οι καταχρήσεις των σιμωνιακών αρχιερέων και τη χειροτονία αναξίων 

που προσέρχονται με το σκοπό να αποφύγουν τη στρατιωτική υποχρέωση, 

υποδεικνύει να εξετάζονται οι υποψήφιοι από ορισμένους μορφωμένους 

ορθοδόξους κληρικούς. Να εξετασθούν επίσης και εκείνοι που χειροτο-



142 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

νήθηκαν μετά την έναρξη αυτού του πολέμου. Να τιμωρηθούν οι ανάξιοι 

και οι αρχιερείς να επιστρέψουν τα χρήματα που εισέπραξαν για τη 

χειροτονία τους υπέρ του δημοσίου. Θεωρεί ότι πρέπει να υποχρεωθούν 

οι ιερείς να επισκέπτονται τους ασθενείς και ετοιμοθάνατους, να τους 

παρηγορούν, να τους εξομολογούν, να τους κοινωνούν και να τους μυρώ­

νουν, υποχρεώσεις που αμελούν. Προτείνει να υποχρεωθούν, όπως κάνουν 

και οι καθολικοί ιερείς, να υποβάλλουν έγγραφες πιστοποιήσεις, τουλά­

χιστον τα Χριστούγεννα και το Πάσχα, για όσους κοινωνούν. Με τη 

φροντίδα για τον κλήρο και την αποκατάσταση του σεβασμού των αξιών 

της εκκλησίας, ζητήματα που και άλλοι επεσήμαναν αλλά δεν προχώρησαν 

σε διόρθωση τους, θα εκλείψει το σκάνδαλο που προκαλούν οι ασυγχώρητες 

καταχρήσεις και θα αποτελέσει ένα καλό παράδειγμα τόσο για τις άλλες 

πρόσφατες κατακτήσεις όσο και την ικανοποίηση του Θεού. 

Κλείνει την Έκθεση με την έκφραση του σεβασμού του προς τον 

Προβλεπτή και την ευχή να τον βοηθήσουν στο έργο του οι σκέψεις που 

του εξέθεσε. 

Β. ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ 

Αθήνα, EBE, Τ.Χ.Ο. 3914 - 3961, Archivio Nani, v. 1 Copia [1697] 

φ. 3 Letera scritta da Monsignor Tibaldi ali Ecc(ellentissi)mo Sig(no)r Polo 

Nani Prov (edito)r Gen(era)le in Morea. 

φ. 4r Ill(ustrissim)o et Ecc(ellentissi)mo Signore 

Copia: Lettera scritta da Mosignor Tibaldi \ Arciv(escov)o Metropolita 

di Filadelfia/ali Ecc(ellentissim)o Si(gno)r Polo Nani Proved(ito)r Gen(era)le 

in Morea. 

V(ostra) Ecc(ellenz)a con pietà et prudenza pari alla degnità che merit-
tamente sostiene; Ha disiderato che io gli soministri qualche lume; in ordine 
al Ritto Greco per unir ali altre massime ben regolate del suo governo, Γ 

Ellettione che ha di me fatta; non è veramente uguale al zelo della sua 
grand' Anima, ma il suo amore, con che mi distingue. Ho voluto dar 
qualche fregio alla mia puoca sufficienza e la mia rassegnattione sarà effetto 
del rispetto e della grattitudine che li devo; crederei però che le delinquenze 
potessero restringersi alla considerattion de tre punti principali; il p(rim)o 
delli Prelati che pressiedono alle Chiese delle Isole soggette, il secondo delle 
Chiese a loro soggiette, e il 3o delli sacerdotti e Religiosi di quelle Diocesse. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 143 

De Vescovi11. 
Nell' Isola di Corfu siede Vecovo di Ritto Lattino, et per il Greco vi 
sopraintende un sacedotte, con titolo di Prottopapa, sive Arciprette exercita 
Γ aut(orit)à sua sopra il Clero Greco e suoi Popoli, pocco inferiore al 
Vescovo: viene elletto, e confermatto ogni cinque anni, se non m'ingano, 
da prencipalli di Consiglio et del Clero coli' assistenza e Votti dell' Ecc(e-
lentissi)mi Rapresentanti Publichi dell' Isola. 
In12 quelle di Zaffalonia e Zante rissiede un Vescovo di Ritto Greco, elletto 
dal Clero sollo di Zaffalonia et questo in Vitta. 
Parimente per quella di Lefcada, e S(an)ta Mavra viene elletto dal suo 
Clero, con le Condittioni et formalità di Zefalonia, e Zante, e tutti questi 
Vescovi, come pure Γ Arciprette di Corfu, soggietti sono al Patriarca di 
Costantinopoli. Sonno tutti questi Prelatti alla comparsa di V(ostra) Ec­
cellenza) loro Diocesse humiliarsi II (φ. 4v.) nelle forme solite, e riconoscere 
nella sua rapresentanza la Publica Maestà, accolto però ogn' un di loro, 
secondo il costume de precessori. 
Qui stimarei proprio; prima di riceverli assicurarsi dalla loro investitura se 
veramente sia canonica nel loro Ritto ricercando per quest' effetto da 
med(esi)mi il posesso spirituale conferitto da Bolle Patriarcali senza le 
qualli, come quelli del Ritto Lattino senza quelle del Sommo Ponteffice 
sarebbero irregolare et sospesi et il temporale aggionto da Publichi rapre­
sentanti; senza del quale non possono accogliersi da me(desi)mi. 

Dissi che sarebbe bene prima d'ammeterli a Publica audienza riconoscere 
il loro posesso per che doppo haverli accolti; et honoratti crederebero 
prestato loro Γ assenso, et autenticato il grado approvando Γ irregolarità et 
almeno si crederebbe ο ignoratta ο toleratta, cose tutte che ben si vedono 
condure le più pessime consequenze; e' e qui Γ essempio contrario de 
precessori non so quanto possi ben servire al zello et alla prudenza di 
V(ostra) E(ccesselnza) conoscendo bene, che un Retto governo non si dirigge 
mai dalli abbusi. Quando dunque si trovase alcun Prelatto suddito et exer-
citasse i Pontificalli, non crederei inconveniente sospenderli, almeno tal 
ministero et concorendo con idulgenza al rimedio, lasciarlo nel puro posesso 
temporale sino a tanto, che ottenese le Bolle necessarie, et indespensabilli. 

In matteria cosi importante, et in ogn' altra concernente la Giustitia et 
purità d' un incontaminatto governo, opponendosi alle loro frodi il cuore 

11. Από το σημείο αυτό αρχίζει η μετάφραση του Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗ. Στο εξής: Τ. 
12. T.: παραλείπει από: elleto... Vitta. Από: in quelle... Constantinopoli: Τ. συνεπτυγμένη 

διατύπωση. 



144 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

di V(ostra) E(ccellenza), in cui conosceranno non' haver luoco il favore ο Γ 
uffittio, si premuniranno di requisitti necessarij per non provare i suoi 
giustissimi Riggori. 

Che se tali' uno ardisse mai di rapresentare a V(ostra) E(ccellenza) non 
esser Necessarii tali requisitti nel Ritto Greco, e d' avertire, non essere in 
simuli matterie differente da latino Dirigendo si Γ uno a l'altro da Canoni 
degl' Apostoli et de Concila Ecumenici. Che però in questo proposito n'è il 
Canone 34 delli Apostoli il 4o13 del Concililo Niceno, e più expresamente il 
60 dello stesso in questi termini: IUudautem est omnio manifestum quod si 
quis absque Metropolitani sententia factus est Episcopus II (φ. 5r) eum 
magna Synodus deffinivit non sit Episcopum. Dove per Metropolitano s' 
intende ogni Primatte, da cui dipendanno gl' altri Vescovi; Tanto afferma 
anco il Canone 2o Concililo Universale, et il 28 del 414. 

Potebero (sic αντί: potrebbero) iscusarsi15 detti Vescovi irregolari pro­
testando di non potter ottenere talli Bolle da Costantinopoli per le difficoltà 
che si propongono nella guera presente16. Dubio che se Li potrebbe facilmente 
rissolvere con Γ essempio dell' Archivescovo di Filadelfia, che rissiede in 
Venetia per il Ritto qualle elletto nel principio della Guera, che ha ottenutte 
anco Replicatte ne mai vi è interposta difficoltà che sospendese la corri­
spondenza di Lettere con quel' Patriarca; ma il pretesto sarà la guera e la 
vera difficoltà sarà per il proprio finanzo17. A questi simuli et altri gravissimi 
inconvenienti prevedendo li Patriarchi stessi per porgere loro opportuno 
rimedio instituirono suo Esarca, ο Vicario nelle Chiese tutte soggiette allo 
statto Venetto Γ Arcivescovo di Filadelfia come V(ostra) E(ccellenza) potrà 
accertarsi delle Copie cui annese di due Brevi et ciò per suplire al diffetto 
della distanza neh' Urgenze delle medesime Diocesi, si che per levare tutte 
le dillattioni et le Difficoltà potrebbero impetrare le Bolle Canoniche del 
Vicario Patriarcale ressidente in Venetia et restar sollevata da Maggiore 
aggravii et a questo passo è pregatta divotamente V(ostra) E(ccellenza) 
formare ix suoi prudentissimi Riflessi et considerare quanto sa conferente 
al Publico interesse che li Prelatti Sudditti Greci, dipendano da un primatto 
sudditto equalmente qualle risiede nella stessa Dominante sotto Γ ochio 
vigilantissimo del suo Prencipe, non pottendo esser mai da Loro ricussatto, 
ove vi sia instituitto canonicamente secondo il loro Ritto, ricevutto anco 

13. T.: Γ' (Κανόνα). 
14. T.: της εν Χαλκηδόνι τετάρτης Οικουμενικής. 
15. T.: θά ένίσταντο καί θά έδικαιολογοΰντο. 
16. T.: ου ένεκα παρεμβάλλονται δυσκολίαι εις τάς συγκοινωνίας. 
17. T.: παραλείπει ολόκληρη τη φράση: ma il pretesto... finanzo. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 145 

dalla Publica volontà18. 
Se poi fossero presentati dalli stessi Bollex ο Brevi di qualunque sorte 

crederei molto godevole, assicurarsi della loro validità, et di non inferior 
cautella sospendere Γ assento fino alla Ricognittione più certa; Non é 
tentativo di molti anni, quello che s' e fatto da quelli di Zaffolonia a favore 
del suo Vescovo, che non havendo opottutto ottenere dal Patriarca di 
Costantinopoli attualle il fregio della Mitra, tanto distinto tra Greci quanto 
il Pallio, presso Lattini. Che non si dona II (φ. 5v.) dal sommo Pontefice se 
non ad Arcivescovi di Città Reggie, come all' Arciverscovo di Parigi, al 
Patriarca di Venetia et simili; Essendo di passaggio per quel' Isola Monsignor 
Morroni Patriarca non so se fregito ο deposto che poi mori in Venetia nella 
Ressidenza di Villadelfia (sic), sorti loro (sir) rillevare un Breve amplissimo, 
che concedeva al lor Vescovo sagro et tale ornamento, ma essendo riconos-
ciutta dal medesimo la sua invalidità per esser coferitto da chi non poteva 
exercitare più tal facoltà fu consigliato dal timore, che Γ attuale non glielo 
sospendesse a non ususrparlo ne suoi Pontificalli; Dà ciò può inferire 
V(ostra) E(ccellenza) che come il Ministro Lontano dall' ochio del suo 
Signore facilmente oltre pasa il termine che li viene prescritti, cosi non è 
diffidile che questi Prelatti di spiritti non pocco sottilli, et fumosi per il 
Clima, in cui nascono, non molto reggolatti dall' educatione, e non so 
quanto humiliatti alla Verità d'una ben fondata Dottrina Discortissimi dal 
loro Superiore possino trascorere in simuli eccessi ricascando ove mai 
possano, come si vede Γ ubidienza che devono a chi loro sovrasta. 

La sopra accenatta Raggione servirebbe per inquirire sovra Γ aut(hor)ità 
spirittuale ch'essercità il Prottopapa di Corfù né li basterà il dire, che tal 
Carica, per il Decretti dell' Ecc(ellentissi)mo Senatto porta secco Γ Aut(hori)tà 
spirituale perchè questa non si da dalla Chiesa alla Carica, ma immediat-
tamente al soggietto, che la sostiene, et in tal diffetto egli è irregolare per 
tutti i numeri, ne il Clero, ο Consiglio, che lo deleggie, può conferirli a talle 
autthorità non intendono ne pure il Prencipe stesso d' investirlo, che del 
possesso temporale lasciandolo sempre nel posesso spirituale, dippendente 
dal suo Cappo Ecclesiastico, e tutto II (φ. 6r) ciò viene praticatto uqualmente 
da tutti i Prencipi Cattolichi con la Santa Chiesa non variando in queste 
matterie come si è detto di sopra li Greci dalli Lattini. 

Examinata prima questa Con(dition)e tanto necessaria da requisitti 
per la validità del loro ministerio19; non reputare! di minor importanza 

18. T.: παραλείπει από: non potendo... Publica volontà. 
19. T.: παραλείπει από: tanto... ministerio. 



146 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

osservare le procedure ο pratiche dell' exercitio d' ogni Prelatto della sua 
Diocese et qui V(ostra) E(ccellenza) scropirà (sic αντί: scoprirà) abusi et 
disordini talli ch'hanno profonda necessità di correttione come la pochissima 
anzi nulla cura del loro Oville il silentio inveteratto dalla parola d'Iddio per 
quali que popoli si giocciono in oscurissima ignoranza fino delle cose senza 
le quali non si possono salvare contro i qualli Pastori cridano (sic αντί: 
gridano) tutte le leggi natturali e divine et humane. Qui non posso far 
dimeno di non riccordare riverentem(en)te a V(ostra) E(ccellenza) a reco­
mandare il rimedio delle simonie che largamente si praticano dalli Prelatti 
Greci nel distribuire alcuni officii et Cariche Eclesiastiche, concertando per 
la collatione un prezzo determinatto pre(sic αντί: per) precedente contractum 
e perche abijsus abijsum invocai, facendosi groso quadagno dalle ordinationi 
vanno giornalménte moltiplicando il numero de sacerdotti, ordinando 
moltissimi della plebe, et delle Ville totalmente Idiotti, et incapaci qualli 
per sotrarsi dal pericolo di servire nelle Gallere et Armatta del Prencipe, 
corrono col mezo del danaro a ricever qualch' ordine sagro et li Vescovi 
pocco timorati d'Iddio, e meno Amorosi del Prencipe ne cercano de talli 
non ut bonum opus efficiant, des ut bonas opes aquirant. 

Presendono di Cannonizare le loro Simmonie20 quali Vescovi Ι Ι (φ. 
6v.) con una Bolla d'Isatio Comneno Imperattore et di Michelle Patriarca 
di Constantinopoli21, la qualle essendo contraria, a canoni delli Apostoli de 
Concilij et de Padri, non può esser di niun valore, tanto più che il sopracitati 
Imperattore, et Patriarca furono ambedue di oscurissima fama, e di nisuna 
authorità appreso la Chiesa Orientale, opponendosi con evidenza e con 
tutta Γ aut(hori)tà di Canone 29 delli Apostolii, il 2o del 4o Concililo 
Ecumenico22 e il 5o e 19 del 7o Concililo pure Ecumenico23, quando poi si 
trovano colti in debolezza di vere raggioni si scuoprono con la necessità del 
loro sostentamento asserendo di non haver altre entratte et facoltà, ma 
quasi sono tutti evedenti protesti, perche parlando per esempio del Vescovo 
di Zaffalonia, del qualle ο maggior cognittione, ricava della quantità de 
secolari e sacerdotti nelle vissite anale, ch'egli fa molti tributti di formento, 
et oglio neir Isola tutta di Zaffalonia, e di Thiachi, contribuendosi li sacerdotti, 
che passano il numero di 300-un Bacille di formento, oltre il quarto che li 
viene da sposalitii, messe dalle gratie conferitteli dal Publico et dalli dritti 

20. T.: μεταφράζει: τά ιερά αυτών χρέη. 
21. T.: του Κηρουλαρίου (1043-1058). 

22. T.: της εν Χαλκηδόνι Οικουμενικής Συνόδου. 

23. T.: της έν Νικαία εβδόμης. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 147 

annualli che rascuoltte dall' Isola del Zante et sopra di ciò non sarà difficile 
aH'E(cellenza) V(ostra) haver le più exatte Informationi particolarmente da 
quelli, che per il passato haveranno serviti. Li Vescovi precessori, Protopapa 
di Corfù et il Vescovo di Zaffalonia24 passava una segretta corispondenza 
in Matteria delle ordinattioni, et non essendo in Corfù Greco, dà Ordine 
quelli derisola, il Protopapa spediva di frequente molti et molti delle Ville 
di Corfù, al Vescovo di Zaffalonia dalle loro or di(natio)ni anzi havendo 
procurato di ammonirlo e correggierlo, m'ha risposto come li ha parso, ne 
saprei se veramente continuase in quella Santa Negotiatione. 

Ma acciò all'E(ccellenza) V(ostra) non II (φ. 7r) mancasse un esatta 
cognittione, crederei che se potesse essere soministrata in questa matteria 
delle procedure di que Prelatti da due ο tre Religiosi delli più accreditati d' 
ogni Isolla e quanto al mondo di procurarli mantenerli in fedeltà e segretezza, 
non giudico degno da ricordare alla sua consumatta experienza conosciuta 
tatta senno, ne'più gravi manegii della sua patria. 

Ciò poi, che riesce d'un infinitto scandallo alla Chiesa et al mondo è 
quello che viene giornalmente pratticato da Vescovi Greci sciolendo fino al 
vinculo istesso, et annulando i matrimonii con molta facilità et per lievissime 
cause e permettendo alli separatti di contrarre nuovo maltimonio senz' 
altro mottivo, che di uttilità pecunaria, che preme al Vescovo e suoi ministri, 
ο pure qualche capricio fine di chi si separa per congiugersi con altri, cosa 
la più empia che si possi mai comettere contro Γ osservanza de sacri Canoni 
et d'altre dispositioni Eclesiastiche, qualle hoggi di sono ignorate da Greci, 
non so se in osservante più per malittia che per ignoranza applicarsi solo al 
loro privatto emolumento. 

Non é meno facile, e meno bisognoso di moderattione il fulminare che 
fanno delle scomuniche cosi li Vescovi, come li loro Vicarii e Sacerdotti; 
poi che essendo la censura la più grave e formidabile pena, eh' habbi la 
Chiesa da gran tempo le scagliano per ogni vilissima e legerissima causa, 
fino contro il havesse rubatto una gallina; Onde popoli missurando Γ 
importanza della pena con Γ esilità de delitti fanno pochissimo et quasi 
niun conto delle scomuniche et se questo malie come tant'altri sono irre-
mediabilli nelli Greci dello statto barbaro, si moderi almeno ne Greci dello 
statto Christiano Veneto. 

24. T.: παραλείπει από: passava... in questa materia delle procedure. Σημειώνει: δυσανάγνωστον. 



148 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Delle Chiese. 

Nel secondo punto delle Chiese v(i) è da considerare che nell'Isole 
sono de tre sorti; prime quelle delle Città, e delle Ville officiatte da Pretti, 
che vengono elletti dalle Confraternità delle medesime, e queste dipendono 
immediatamente da Vescovi, le seconde quelle de Monastery de Monaci e 
Monache dirrete dalli stabili, con permissione et assenso del Vescovo, et in 
terzo luoco le Chiese dette Stavropigi, sopra le quali sonno fisse alcune 
Croci Patriarcalli, soggiette solo al Patriarca de Costantinopoli, e perciò 
immuni dall' autorità del Vescovo Diocessaneo. Oltre queste vi sono le 
Chiese particolari, overo Monasteri iuspatronatto del Prencipe, soggiette in 
tutto, et per tutto ali Ecc(ellentissi)mo Senatto, ed a suoi Rapresentanti, ma 
particolarmente a gli Ecc(ellentissi)mi Generali qualli in caso di vacanza 
hanno jus d'investire delle med(esi)me chi loro piace et ciò più precissamente 
neu' Isola di Corfù. 

Le Chiese però di maggior numero, e considerattione, sono qualle del 
primo ordine, delle qualli la maggior parte non so se ben governatte, ο pure 
arbandonatte (sic), specialmente quelle delle Ville, che dubito tanto nella 
cura exteriora, quanto nell'interiora delle anime, prive di Zellanti Pastori et 
le crederei quasi distitute, anco delle cose più importanti al governo spiritualle 
de que'popoli, che per quanto mi pare, li giudico inmersi fino nell' ignoranza 
de divini precetti et fino delle pure cognittioni necessarie per salvarsi che 
però sarebbe effetto del pieno zello dell'E(ccellenza) V(ostra) porgere colla 
sua aut(horit)à Γ opportuno rimedio, facendo da più sufficienti soministare 
almeno i Primi Allementi della fede a quella gente .11 

(φ. 8r) Alle Chiese delle Ville non son molto superiori qualle delle 
raguanze più frequenti; che formano per dire cosi le città di quell' Isolle, 
ritrovandosi in esse forse de malli maggiori, che potrebbero con la dilligenza 
et colla dovutta carittà un giorno extirparsi, se si vorà (sic) obligare li 
Vescovi e Protoppapa, a matturare un'EUettione di più sufficienti et impiegarli 
alla cura di quelli anime, obligandoli ad un rigoroso exame di quelli a 
qualli dovessero elleggiere all' amministrattione de Sacramenti et sopra il 
tutto extringerli tanto nelle Ville, quanto nelle Città a colocare colla debita 
veneratione il Santissimo Sacramento dell' Eucaristia, che non so se potesse 
esser tenutta con minor negligienza da chi dubitase di tal Misterie, come 
pure al Sagro Deposito dell'Oglio della Santa Cresima conforme la dispo-
sittione dell' una et dell'altra Chiesa, non corendo ne pur una minima 
differenza tra Lattini et Greci in matteria de Sacramenti, anzi per frenare 
qualche ignoranza popolare. Il Concilio di Trento vi porto il rimedio della 
dubietà che potesse haver ciascuno circa questo punto ne termini sequenti, 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 149 

come si vede nel Canone, Si quis dixerit Sacramenta Grecorum non esse 
Sacramenta, anathema sit; Ho toccato di sopra del Sacramento della Cresima, 
perchè temo, si ben non m'accerto, che non sia appreso molti Vescovi 
Greci ne in uso ne in Cognittione l'ord(in)e di dare la Santa Cresima 
variando la matteria della med(esi)ma ο per ommissione ο per mancanza d' 
Intelligenza25. 

Le Chiese de Monasteri sono raccomandatte agi' Abitti delli stessi 
Monasteri, li qualli pare che assistano con Maggior Dilligenza tutta via non 
crederei inconveniente prendere le Notitie secrette dalli Monaci ed altri 
dello statto et governo loro per regolare gli abusi, che vi si ritrovassero, ma 
quello che portarebbe una II (φ. 8v.) gran eddificattione a que popolli, 
stimarei poi qualche freno nelli Monasterij delle Monache, Γ Honesta delle 
qualli non so quanto sia sicura nella libertà in cui si lasciano vivere, come 
potrà sopra luoco informarsi, crederei che il rimedio non fosse facile, ma ne 
meno d' exrema difficoltà. 

Vi sonno in 3o luoco le Chiese Patriarcalli segnatte come dicemo di 
sopra con una croce e sopra di queste vi è da considerare che il Vescovo 
Greco di Zeffalonia, et Zante, pretese di soggietare anco questi Stavropigi, 
e fattasi opposittione da quei del Zante, sorti in Contraditorio Giuditio 
avanti Γ Ecc(ellenstissi)mo General favorabile sentenza ma essendo io pie­
namente informato delle raggioni hinc inde26 raccordarò divotamente in 
questo particolare all' E(ccellenza) V(ostra) che ab antiquo solevano dobersi 
li Vescovi diocessanei appreso Γ Imprerattori et Patriarchi dell' immunità 
di queste Chiese come rifferise Balsamone sopra Γ espositione del Canone 
32 degl' Apostolli e nel suplemento à C(arta) 1120 - ne mai furrono exauditti 
i loro ricorsi, consuetudine, che in pura raggione crederei bene mantenuta, 
non solo per esser antica, ma per mantenere la buona corrispondenza e 
hanno mostratto sempre li Patriarchi verso questa Republica altrimente 
crederebbero farsi puoco conto del loro grado et della divottione, che 
mostrano a questo governo, tenutto da loro assai prudente et giusto tanto 
più che nelle Diocessi Lattine, e particolarmente in Venetia, vi sono molte 
di queste Chiese et Monasteri nelle qualli il Vescovo Diocessaneo non a 
alcuna ingerenza come nella Chiesa Ducale, nel Monasterio delle Vergini 
juspatronatto di Sua27 Serenità e altri no pochi.ll 

25. T.: Παραλείπεται από: Ho toccato di sopra... ο per mancanza a" Intelligenza. Σημειώνει: 
δυσανάγνωστον. 

26. T.: αποσιωπητικά στη θέση των δύο λατινικών λέξεων. 
27. T.: μεταφράζει: η αγία Serenità αντί του σωστού: Sua Serenità. 



150 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

(φ. 9r) De Sacerdoti. 
Ι Sacerdoti Greci si restringono in due solli ordini; Altri sono Pretti 

secolari, altri Monaci, gli uni habbitano le Città et Ville, molti de qualli 
sonno ammoliatti, secondo l'uso della primittiva Chiesa Greca, et Lattina, 
come si vede dal jus canonico, et gli altri dimorano ne loro Monasterij ne 
possono pratticare senza precisso bisogno le Città et ad tempus. 

De secolari, vi sono alcuni con titollo d' Arciprette nell'Isole di Zante 
et Zaffolonia, et in alcuni terettorij di Corfù, oltre Γ Arciprette dalla Città 
che pressiede a tutti; L' Arciprete di Zafffalonia viene eletto in vitta dal 
Regimento e non fa altra figura che di puro primo Prette intervenendo ad 
alcune publiche fontioni e particolarmente nelli quatro laudi solitti farsi 
nel duomo lattino alla presenza del Regimento coli' intervento del Vescovo 
e suo clero greco. Quello del Zante, se non m'ingano, viene elletto dal 
Consiglio di quella Città dura anni 5- et gode alcune prerogattive come 
l'uso del pastorale, la presidenza al clero in ogni publica et privatta fontione 
et in Chiesa ha il luoco distinto doppo il Vescovo; gli Arcipretti, che sono 
neh" Isola di Corfù vengono elletti dal Protopapa che tiene il primo posto 
nella Città. 

Neil' Isola di Corfù et del Zante si sogliono distribuire a Sacerdotti 
secolari alcune cariche eclesiastiche dette Ofizii; Nell'Isola del Zante dispone 
il Vescovo et in Corfù il Protopapa, con il grave ecesso della Simonia28 e 
precedente conventione. 

Oltre li Sacerdotti vi sono quelli che hanno tutti gli altri ordini come 
Diaconi, sudiaconi et altri crescuitti particolarmente nella presente guera in 
maggior numero a mottivo di absentarsi da publichi aggravii vendendosi 
da Vescovi simoniaci la strada a gli ordini, come dicessime nel punti de 
Vescovi; Che per porger loro qualche freno, ma particolarmene neh' abuso 
di queste ordinationi, non stimo improprio recordare all' E(ccelenza) V(ostra) 
la parte dell' Il (φ. 9v.) Ecc(ellentissi)mo Senato 1641 - 10 Gen(ar)o; che 
conferma tal qual Decretto dal Ecc(ellentissi)mo Gen(era)l et Inquisitor 
Pisani fatto Γ anno 1631 - 25 Maggio, che ordina non dover alcuno de 
sudditi passar al sacerdottio, ne ad altri ordini, se non sarà per precedente 
exame giudicato sufficiente in conformità da Sacri Canoni; E qui non mi 
parebbe puoco godevolle Γ elettione di quattro ο cinque essaminatori relligiosi 
di miglior cognittione tra Greci, che giurassero per Γ ordinattione da farsi 
in avenire dell' habilita ed intelligenza di quelli eh' hanno da promoversi et 
per examinare anco quelli che sono statti ordinatti; particolarmente dopo il 

28. T.: παραλείπει τη φράση: con grave ecesso della simonia. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 151 

principio della guera et quelli che fossero dichiaratti capazzi, havutto 
riguardo al servitio miglior d'Iddio et al ben Publico impiegarli con miglior 
frutto al servitio del suo Prencipe e dovendosi deliberare dall' E(ccelenza) 
V(ostra) alcuna pena contro il Vescovo che li ha cosacratti, non sarebbe di 
puocca indulgenza, che restituissero il danaro ricevatto(?) da simille illecite 
ordinattioni per impiegarlo in publico servitio, distrugiendo cosi gran merito 
d' Iddio et del Prencipe le simonie, et la quantità de relligiosi inutille 
havendo bisogno la Chiesa d' Iddio più de buoni, che di molti ministri. 

Elletti poi et destinatti gli Stabilii all' officiatura delle loro Chiese, 
cossi nelle Città come, nelle Ville sarebbe di somma necessità obbligarli 
senza risparmio d'alcun rigore in contraventione ad assistere alli moribondi 
delle loro Contrade, e Parochia et a tutti Γ Infermi poi che in tutta Γ 
infelicissima Grecia (non posso tacerlo) lasciano morire li Christiani senza 
alcuna assistenza de sacerdoti et temo, che siano arrivatti a lasciarli senza i 
Sacramenti stessi della confessione et Eucharistia et ancora del' extrema 
Untione cosi trascurata et disusatta che quasi non è più conosciutta fra loro 
per sacramento, e sopra di ciò crederei publicatto con grand piettà qual che 
ordine expresso, come pure ordinare alli Pretti per mezo del loro Vescovo, 
che debbiano essigiere, come si pratica II (φ. lOr.) Santamente tra Latini 
presentar i Bollettini de Sacramenti ricevutti essigier dico nella stessa maniera 
le fedi di ciò almeno nella Pasqua e Nattale. 

Cosi applicatta una dilligenza accuratta sopra il Clero Greco direttione 
de Prelatti et sopra il rispetto delle Chiese tanto deploratto da molti Publichi 
rapresantanti ma da nisum remediatto et ridotte a più retta cultura le 
Chiese Greche, sarà levatto lo scandallo del mondo, sopra abbusi cosi 
innescussabili di Religgione, et ne seguirà il buon exempio all' altre Città 
suddite di nuova conquista et sopra il tutto la sodifatione del Sig(nio)re 
Iddio29. 

Ma io resto con gran rossore d' havermi troppo esteso in cose delle 
quali la perspicacia, e maturità dell' E(ccellenza) V(ostra) in breve veduta 
ne farà molto miglior osservatone neh' attualità di carica tanto decorosa. 

Sottopongo però con ogni rispetto questi miei, qualli siano riverenti 
vrifflesi all' Alto sapere dell' E(ccellenza) V(ostra), sicuro eh' ella sarà per 
provedere all' indigenza molto più aggiustatamente di quello che io habbia 
sapputo exprimere, e le facio divotissima riverenza. 

29. T.: Η μετάφραση σταματάει εδώ. 



152 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Γ. ΣΧΟΛΙΑ 

Σχετικά με την οργάνωση της ορθόδοξης εκκλησίας στα βενετο­

κρατούμενα Ιόνια Νησιά βλ. ΕΡ.ΛΟΥΤΖΗΣ, Περί της πολιτικής καταστάσεως 

της Επτανήσου επί Ενετών, (επανέκδοση): Αθήνα 1969, σ. 180 κ.ε.. 

Σχετικά με τον πρωτοπαπά της Κέρκυρας βλ. Α. Χ. ΤΣΙΤΣΑΣ, Ή ' Εκκλησία 

τής Κερκύρας κατά τήν Λατινοκρατίαν, Κέρκυρα 1969, σ. 84 κ.ε. Τήν 

εποχή αυτή πρωτοπαπάς της Κέρκυρας είναι ο Αναστάσιος Αυλωνίτης 

(1693 + 1715), ό.π., σ. 169. 

Δεν γνωρίζουμε ποία είναι τα δύο Brevi που επισυνάπτει ο Μελέτιος 

τα σχετικά με την εγκατάσταση στη Βενετία του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας, 

τον οποίον ο πατριάρχης όριζε έξαρχο και επίτροπο του για τις ορθόδοξες 

εκκλησίες των βενετοκρατούμενων περιοχών. Το πιθανότερο είναι να 

πρόκειται για τα δύο σχετικά πατριαρχικά σιγγίλια που φυλάσσονται 

στο Αρχείο της Ελληνικής Κοινότητας της Βενετίας: α) του πατριάρχη 

Παρθενίου του 1644 και β) του πατριάρχη Ιωαννίκιου, του 1653. Βλ. ι. 

ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Χρυσόβουλλα καί γράμματα τών οικουμενικών πατριαρχών, 

Βενετία 1893, σ. 40-52. Βλ. επίσης σχετικά με τον πρώτο μητροπολίτη 

Φιλαδέλφειας Γαβριήλ Σεβήρο, Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων ορθοδόξων αποικία 

εν Βενετία, Βενετία 1893, σ. 68-71: καί έκτοτε δ,τε Γαβριήλ ό Σεβήρος 

καί οι διάδοχοι αύτοΰ, Ύπέρτιμοι καί Έξαρχοι πάσης Α υδίας, έχρημάτισαν 

'Επίτροποι καί 'Έξαρχοι Πατριαρχικοί καί εικόνα καί χαρακτήρα δη­

μοσίως φέροντες του Οικουμενικού Πατριάρχου καί εν Βενετία καί κατά 

τάς 'Ορθοδόξους τής Δαλματίας 'Εκκλησίας. 

Ο Μελέτιος με την ευκαιρία που του δίδεται εδώ επισημαίνει πόσο 

είναι απαραίτητο να προΐσταται των Ελλήνων, Βενετών υπηκόων, αρχιερέων 

και κληρικών γενικά Βενετός υπήκοος ιεράρχης εγκατεστημένος στη 

Βενετία, (όπως είναι ο ίδιος) ο οποίος θα βρίσκεται κάτω από το άγρυπνο 

μάτι του Πρίγκιπα. 

Σχετικά με την ξένη παρέμβαση για την άδεια μητροφορίας στον 

μητροπολίτη Κεφαλληνίας Τιμόθεο Τυπάλδο (1684-1718) αναφέρεται στο 

γεγονός που αναφέρει ο Τσιτσέλης. (Βλ. στην μετάφραση της Lettera, 

ό.π., σ. 172, σημ. 1, 2). Ο Θεόδωρος Μορόνης, που αναφέρεται από τον 

Μελέτιο, ότι έδωσε τη σχετική άδεια, είναι ο παραιτηθείς πατριάρχης 

Κωνσταντινουπόλεως (1671) μετέπειτα μητροπολίτης Φιλαδέλφειας 

(1684-1718). Το γεγονός αυτό της άδειας μητροφορίας του μητροπολίτη 

Κεφαλληνίας, όπως σημειώνει ο Τσιτσέλης είναι αρκετά συγκεχυμένο30. 

30. T.: Βλ. Κεφαλληνιακά Σύμμικτα, τ. 2, σ. 126. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 153 

Παρατηρώ ότι στη μετάφραση του Τσιτσέλη έχουν παραληφθεί ως 

«δυσανάγνωστα» μερικά χωρία. Συμπίπτει τα χωρία αυτά να είναι ιδιαίτερα 

προσβλητικά για την ορθόδοξη εκκλησία, γεγονός που με οδηγεί στην 

υπόθεση ότι δεν πρόκειται για απλή σύμπτωση. Δεν γνωρίζουμε βέβαια 

αν αυτό οφείλεται σε πρωτοβουλία του Τσιτσέλη ή του Χοϊδά που μετέγραψε 

τη Lettera στην Κέρκυρα. 

Ο Μελέτιος επισημαίνει τις παραλείψεις και την αδιαφορία των 

αρχιερέων για την πνευματική καθοδήγηση του ποιμνίου τους, για το 

κήρυγμα και όλα εκείνα που βοηθούν στη λύτρωση των ψυχών. Τις ίδιες 

παρατηρήσεις διατυπώνει και παρακάτω, όταν αναφέρεται στους ιερείς 

που παραμελούν τα καθήκοντα τους προς το ποίμνιο, τους ασθενείς και 

τους ετοιμοθάνατους. Αυτές οι παρατηρήσεις του Μελετίου είναι οπωσ­

δήποτε αρκετά υπερβολικές, γιατί όπως είναι γνωστό δεν είναι λίγοι οι 

ορθόδοξοι ιερείς και μάλιστα στα βενετοκρατούμενα Ιόνια'νησιά που 

διακρίνονται για την αρετή τους και την κηρυγματική τους δράση, μάλιστα 

την εποχή που γράφει ο Μελέτιος31. Άλλωστε και ο ίδιος, όταν βρισκόταν 

στην Κεφαλληνία πριν να κληθεί να αναλάβει τη διεύθυνση του Φλαγγι-

νιανού, εκτός από τη διδασκαλία ασχολήθηκε και με το κήρυγμα32. Σ' 

αυτό το πνεύμα και την προσπάθεια της μόρφωσης και καθοδήγησης του 

κατώτερου κλήρου στο ποιμαντικό έργο του θα μπορούσαμε να εντάξουμε 

και τις δημοσιευμένες γι ' αυτό το σκοπό σύντομες πραγματείες ποιμαντικής 

του Μεθόδιου Ανθρακίτη, εφημέριου της ελληνικής εκκλησίας της Βενετίας 

αυτήν ακριβώς την εποχή, ο οποίος όπως είναι γνωστό είναι του κύκλου 

του Μελετίου, α) Θεωρίαι χριστιανκαί (sic) και ψυχοφελεϊς νουθεσίαι 

έκάστω χριστιανω, Βενετία 1699 (εννέα εκδόσεις: 1699, 1741, 1751, 1763, 

1775, 1779, 1780, 1831). β) Επίσκεψις πνευματική, Βενετία 1707 (τρεις 

εκδόσεις: 1707, 1780, 1781). και γ) Βοσκός λογικών προβάτων, Βενετία 

1708. Έχω και σε άλλη ευκαιρία επισημάνει πόσο είναι απαραίτητη και 

επιβεβλημένη η εξέταση, από θεολογική άποψη, του περιεχομένου αυτών 

των εγχειριδίων και η παραβολή τους με τα σύγχρονα δυτικά33. 

Στη Βιβλιοθήκη της Ιστορικής Εθνολογικής Εταιρείας υπάρχουν 

τρεις ανέκδοτες αυτόγραφες επιστολές του Μελετίου Τυπάλδου: ΙΕΕ 7396, 

7398, 7399 και μία ακόμη επιστολή 7399 που απευθύνεται στον Μελέτιο. 

Προέρχονται από το Αρχείο Η. Τσιτσέλη ο οποίος έχει χρησιμοποιήσει 

31. Βλ. Κ. ΚΟΥΡΚΟΥΛΑΣ, Ή εκκλησιαστική ρητορεία εις τά 'Επτάνησα άπό τους ι ς ' 

μέχρι του ι θ ' αιώνος. Παρνασσός 6 (1964) σ. 322-340. 
32. Βλ. Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Ó.7I., σ. 97. 
33. Βλ. ΒΑΣΙΛΙΚΉ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ, Ο Μεθόδιος Ανθρακίτης και τα τετράδια, 'Ελληνικά 

45 (1995), σ. 112, σημ. 4 και σ. 113, σημ. 5. 



154 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

στοιχεία από το περιεχόμενο τους στη βιογραφία του Μελετίου. Η πρώτη 

(αρ. 7396) της 28 Ιουλίου 1691, απευθύνεται από τη Βενετία στον αδελφό 

του Τζουάννε στην Κεφαλονιά και περιέχει κυρίως παραινέσεις. Η τρίτη 

(αρ. 7398) της 18ης Ιουλίου 1701 απευθύνεται από τον ίδιο τόπο προς 

«αιδεσιμότατον» επίσης στην Κεφαλονιά, τον ευχαριστεί για την συμπα­

ράσταση στην οικογένεια του αποθανόντος αδελφού του Ιωάννη. (Υποθέτω 

ότι πρόκειται για τον ιερέα Κωνσταντίνο Τυπάλδο, θείο της χήρας του 

αδελφού του Ιωάννη, που θα τον θυμηθεί στη διαθήκη του και θα του 

αφήσει una veste di dossi fodrata di Cambeloto, in picciol testimonio della 

cura et assistenza paterna che ha sempre prestata in beneficio de figlioli del 

suo acenato signor Zuane mio fratello και έναν αγιορείτικο ασημόδετο 

σταυρό: in segno del nostro antico amore). Η επομένη (αρ. 7399) της 9ης 

Ιανουαρίου 1706, είναι μία σύντομη επιστολή απάντηση του καρδιναλίου 

Paulucci στον Μελέτιο για τις ευχές του για τις γιορτές: le passate illustrissime 

Feste. Η εκτενέστερη επιστολή είναι η δεύτερη στη σειρά (αρ. 7397) της 

οποίας όμως έχει εκπέσει το τελευταίο ή και περισσότερα φύλλα και δεν 

έχουμε έτσι και τη χρονολογία. Ωστόσο εσωτερικά στοιχεία μας βοηθούν 

να την χρονολογήσουμε μετά τις 28 Μαρτίου 1686, αφού περιγράφει την 

τελετή της χειροτονίας του, ακριβέστερα μάλιστα μετά τον Οκτώβριο 

του 1687, αφού αναφέρει ότι ένα χρόνο μετά τη χειροτονία έλαβε «τις 

πατριαρχικές γραφές»34. Από το περιεχόμενο της επιστολής επισημαίνω 

τα ακόλουθα στοιχεία που φωτίζουν την προσωπικότητα και τον χαρακτήρα 

του Μελετίου: Περιγράφει με πολλή υπερηφάνεια την τελετή της χειρο­

τονίας του: ή χειροτονεία (sic) έγινε με τόσην εύχαρίστησιν εδώ του 

κόσμου, όπου έδοξάσθη ό Θεός, έτιμήθη τό γένος των ρωμαίων καί έγινε 

διήγημα εις δλα τά μέρη της 'Ιταλίας, διατί εδώ δεν έστάθη ποτέ τέτοια 

παρβησιαστική φοντσιόν. "Αμποτες Κύριος Θεός νάμας δώση χάριν να 

τον δουλεύσωμεν καί νά κυβερνήσωμεν μέ σωτηρίαν τάς ψυχάς τούτων 

των λογικών προβάτων του Χριστού35. Δια την πατριαρχικήν εκδοσιν δέν 

λέγομεν άλλο παρά πώς ένα χρόνον άκαρτερούσαμεν καί δχι μίαν άλλα 

καί δύο καί τρεις καί τέσσερες γραφαϊς έλάβομεν πατριαρχικαϊς μέ εκδοσιν, 

μέ εύχαϊς, μέ εύλογίαις, μέ προνόμια εξαιρετικά καί μέ άλλα γράμματα 

διαφόρων υποθέσεων της μεγάλης εκκλησίας. Παρακάτω, αναφερόμενος 

34. Η επιστολή αυτή έχει πολλά τα κοινά με την επιστολή που αναφέρει ο Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗΣ, 
Κεφαλληνιακά Σύμμικτα, Α. σ, 757, σημ. 5, με χρονολογία: 2 Δεκεμβρίου 1686. Εκτός 
αν θεωρήσουμε ότι από παραδρομή αναγράφεται 1686 αντί του σωστού 1687. 

35. Πβλ. τον τίτλο του έργου του εφημερίου του ναού του Αγίου Γεωργίου, Μεθοδίου 
Ανθρακίτη: Βοσκός λογικών προβάτων, Βενετία 1708. Ν. Γλυκής, Ε. LEGRAND, Β. Η. 
XVIIIe s. A' , σ. 58, αρ. 46. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 155 

στον μ η τ ρ ο π ο λ ί τ η Κ ε φ α λ λ η ν ί α ς Τιμόθεο, ο οποίος φαίνεται είχε διατυπώσει 

κάποια παράπονα για τον τύπο που χρησιμοποίησε σε επιστολή που του 

απηύθυνε ο Μελέτιος, παρατηρεί ότι αυτός πάντοτε, όταν πρόκειται να 

απευθυνθεί σε αρχιερείς ακολουθεί τις διατάξεις των συνόδων και συμ­

βουλεύεται και το βιβλίο των αντιγράφων των γραφών και αποκρίσεων 

των προκατόχων του: Άγκαλά λογιάζω νά καταλαμβάνει καλά ό άγιος 

αρχιεπίσκοπος ό Κεφαλληνίας τά μεγαλεία τούτου τον θρόνου καί τά 

προνόμια οπού έχει από τόν οίκουμενικόν εκείνον θρόνον της Κωνσταν-

τινουπόλεως του όποιου υποτάσσονται αϊ έδικαϊς μας έκκλησίαις. Έπρεπε 

νά χαίρονται όλοι οι ειδικοί καί ή πατρίδα καί νά καυχώνται εις την 

άξίαν τούτηνείς την οποίαν ευρίσκεται ένας Κεφαληνιαΐος. Μά φοβούμαι 

πώς δεν τό γνωρίζουσι. ας δώση ό Θεός καθενός κατά την καρδίαν του. 

Από τη συνέχεια της επιστολής προκύπτουν οι στενές σχέσεις του Μελετίου 

με την οικογένεια του, τα αδέλφια του που ζουν στην Κεφαλονιά και τα 

φροντίζει διεκπεραιώνοντας διάφορες υποθέσεις τους. Τους συμβουλεύει 

και τους ζητεί να φροντίζουν να μην τον εκθέτουν με διάφορες συναλλαγές 

τους. Κοντά του ζει η μητέρα του, αυτή την εποχή και ο αδελφός τους 

ιερέας Ιερεμίας36. Τα αδέλφια του γράφουν στον Μελέτιο να τον κρατήσει 

κοντά του και να τον τοποθετήσει σε κάποια θέση. Εκείνος τους πληροφορεί 

ότι είναι δύσκολο, τόσο για «το ελάττωμα της βλέψεως» που έχει ο 

Ιερεμίας, όσο και γιατί οι εδώ ιερείς είναι «άξιοι και παλαιοί» και δεν 

είναι δυνατόν να τους αδικήσουν «οι άρχοντες που τους μπαλοτάρουσι». 

Διαμαρτύρεται επίσης ότι η παραμονή του Ιερεμία στη Βενετία εκτός 

από τα έξοδα με τα οποία τον επιβαρύνει: να τρώγη, να πίνη καί νά 

περβατεϊ στα καντούνια της Βενετίας, μήτε τιμή τοΰ σπιτιού του μήτε 

διάφορο. Αξίζει να επισημάνουμε τις αναφορές του στην οικονομική του 

κατάσταση την οποία εκθέτει στον αδελφό του γιατί όπως φαίνεται έχουν 

την απαίτηση να τους βοηθεί οικονομικά ο Μελέτιος: «Πρέπει νά στο-

χασθεϊτε καί ταϊς έξοδαις οπού έχω, εδώ άγοράζομεν ώς καί τό νερό, εις 

τά ξύλα μόνον διά νά μαγερεύουσι μοΰ πάνε τ ' όλιγώτερον 40 ριάλια τό 

χρόνο. Λόγιασε πόσον θέλει για κρασί, στάρι ψώνι καί τά επίλοιπα, 

άφίνω ταις ένδυμασίαις έκείναις οπού είναι χρειαζούμεναις. εγώ διά καλή 

μου φορτούνα εχω διπλήν φαμελιά άπ ' δτι είχαν οι άπερασμένοι αρχιερείς, 

διατί έξω άπό τους διακονοκαλόγερους37 έχω καί γυναίκες, μάλιστα τήν 

36. Βλ. Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗΣ, Κεφαλληνιακά Σύμμικτα Α', σ. 755-756: ante 1688 μητροπολίτης 
Μεθώνης. 

37. Βλ. Ε. ΚΟΥΚΚΟΥ, Η ανέκδοτος διαθήκη του αρχιεπισκόπου Φιλαδέλφειας Μελετίου 
Τυπάλδου, Πρακτικά του Τρίτου Πανιονίου Συνεδρίου, Αθήνα 1967, τ. 1, σ. 150, όπου 
αναφέρει τους δύο διάκους του: τον Anastasio mio diacomo maggiore και τον diacomo 



156 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

μητέρα μας, ή όποια πρέπει νά ενδύεται καί νά φορεί καθώς είναι ή 

συνήθεια των αρχοντισσών τούτον τον τόπου, ιν σόμμα κάνω κόντο καί 

ξοδιάζω χίλια δουκάτα τό χρόνο... καίμή λογιάσεις νά γίνονται τίποτες 

έξοδες σουπέρφλουαις- διατί δέν εχω τά μιαλά σας38». Παρακάτω θα εμ­

πιστευτεί στον Τζαννή κάτι που άλλος δεν τα ηξεύρει και του ζητεί να τα 

κρατήσει εις σιωπήν. Τα χρήματα που εξόδεψε στην εντυπωσιακή τελετή 

της χειροτονίας του και σε άλλες υποχρεώσεις που προκύπτουν από τη 

θέση του, καθώς και για την επίπλωση της αρχιερατικής κατοικίας του 

που είναι φορνίδο αρχοντικά και ευγενικά ιδιαίτερα η κάμαρα της αουδι-

έντζας, όπου έρχονται συχνά και τον επισκέπτονται μεγάλοι αυθέντες 

και άρχοντες, τα εκάλυψαν φίλοι του. Αναφέρει τους Καγιάνη και Περού-

λη39, εκλεκτά μέλη της Κοινότητας. Η μεγάλη εκτίμηση άλλωστε της 

Κοινότητας για το πρόσωπο του προκύπτει και από το γεγονός ότι τον 

εξέλεξαν σχεδόν παμψηφεί ως μητροπολίτη40. 

Τα παραπάνω στοιχεία μας βοηθούν να ενισχύσουμε την εικόνα του 

ανθρώπου Μελετίου. Άλλωστε ελάχιστες είναι οι ως σήμερα γνωστές 

σχετικές πληροφορίες και έτσι όσα προκύπτουν από την επιστολή αποκτούν 

ιδιαίτερο ενδιαφέρον χωρίς να αλλοιώνουν την εικόνα που είχαμε σχη­

ματίσει από τους παλαιότερους βιογράφους του, δηλαδή του μορφωμένου 

κληρικού, αφού σπούδασε στο Φλαγγινιανό και στο Πανεπιστήμιο της 

Πάδοβας, με ιδιαίτερη φιλοσοφική και θεολογική κατάρτηση, και του 

επιτυχημένου διδασκάλου. Δίδαξε στη Σχολή της Κοινότητας (1671-1673) 

minore. Από τη θέση αυτή πέρασε και ο Ηλίας Μηνιάτης (1681-1690). Ίσως θα μπο­
ρούσαμε να ταυτίσουμε τον diacono Αναστάσιο με τον Anastasio Condoidi Maestro e 
Predicator da Corfu mio diacomo που καταγράφει με το ίδιο το χέρι του στο περιθώριο 
του καταλόγου αυτών που έχουν προσχωρήσει στον καθολικισμό. Στον ίδιο κατάλογο 
έχει προσθέσει και το όνομα του Μηνιάτη. Βλ. Αρχείο Ελληνικής Κοινότητας Βενετίας, 
Κατάλοιπα Βελούδου, φακ. β'. Βλ. και Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Ή Φλαγγίνειος σ 266 
σημ. 3. 

38. Γυναίκες, εκτός από τη μητέρα του Κορνηλία, το γένος Περλιγγή έχει κοντά του ως 
οικιακή βοηθό, όπως προκύπτει από τη διαθήκη του, την madona Andriana greca da 
Zafalonia, για την τύχη της οποίας, πολύ ηλικιωμένης και ανήμπορης τότε (1713), θα 
φροντίσει με τη διαθήκη του ώστε να περάσει τις υπόλοιπες ημέρες της στο Νοσοκομείο 
Φλαγγίνη, ό.π., σ. 151 -152. 

39. Ο Μάριος Καγιάνης χρημάτισε τρεις φορές πρόεδρος της Κοινότητας: 1666 1670 
1698 και ο Μιχαήλ Περούλης τέσσερις: 1683,1699,1697,1796, το έτος της χειροτονίας 
του (1686) πρόεδρος ήταν ο Νικόλαος Σάρος. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων 'Ορθοδόξων, σ. 
186. 

40. Μ. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ, Συλλογή εγγράφων περί μητροπολιτών Φιλαδέλφειας, Θησαυρίσματα 
6 (1969), σ. 106-107. Δημοσιεύεται εκεί το πρακτικό της εκλογής του Μελετίου δια 
ψήφων 129, κατά 8 και δύο αποχών. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 157 

σ τ η ν πατρίδα του τ η ν Κεφαλονιά (1673-1677) και τέλος σ τ η Σ χ ο λ ή Φ λ α γ γ ί ν η 

από το 1678-1685 οπότε εξύψωσε πολύ το επίπεδο της σχολής και τη 

στάθμη της παρεχόμενης μόρφωσης41. Ο μόνος που μας έχει περιγράψει 

τον Μελέτιο στο χώρο του, την μητροπολιτική κατοικία του είναι ο 

Montfaucon που τον επισκέφθηκε στις 8 Αυγούστου 1698. Την πληροφορία 

παραθέτει ο Ε. Legrand42, στη βιογραφία του Μελετίου. Pomeridianam 

operarti, écrit le savant Bénédictin, visendis codicibus archiepiscopi Phila-
delphiae Graecorum antistitisnavamus. EstilleMeletius Tipaldus, graece 
et latine doctus, disciplinae ecclesiasticae scientissimus. Is nobis comiter et 
urbane exceptis copiam fecit exçribendisi qua luberetet après avoir mentionné 
une dizaine des manuscrits du prélat grec43: Archiepiscopus veste talari atra 
indutus erat assumento serico purpureo munita. Supellex moderata. Huic 
andsunt semper diaconi très ad episcopalem etdomesticum usum. Montfaucon 
raconte ensuite que, sur Γ invitation de Mgr Typaldos, il assista aux vêpres 
à Γ église Saint-Georges le lendemain même de sa visite, c' est à dire le 9 
août 1698". 

Δεν μας είναι γνωστό πότε ακριβώς ο Μελέτιος συνέλαβε την ιδέα 

την οποία προσπάθησε να πραγματοποιήσει με τις ενέργειες του που 

επακολούθησαν: την ένωση δηλαδή της ορθόδοξης εκκλησίας της Βενετίας 

και των βενετοκρατούμενων περιοχών που είχε στη δικαιοδοσία του μν. 

την καθολική εκκλησία και την ανάδειξη του σε καρδινάλιο. Ο Ι. Βελούδης 

τοποθετεί την έναρξη των σχετικών ενεργειών του Μελετίου δηλαδή: τις 

συνεννοήσεις με τους καθολικούς κύκλους της Ρώμης, την ομολογία 

πίστεως που υπέβαλε στον παπικό λεγάτο, τον σφετερισμό του αγιασμού 

των υδάτων από τους εφημέριους της εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου και 

της εκλογής των εφημερίων από την Κοινότητα, γύρω στο 1698-99. Όπως 

προκύπτει όμως από τον ανέκδοτο χειρόγραφο κατάλογο των Ελλήνων 

ορθοδόξων που προσχωρούν στον καθολικισμό και την ημερομηνία της 

confessione (1693-5), προκύπτει ότι είχε αρχίσει αρκετά ενωρίτερα, στις 

41. Πβλ. το έντυπο με το θέματα των δημόσιων εξετάσεων του 1681: Theses philosophicae 
που σώζεται στο Αρχείο της Ελληνικής Κοινότητας της Βενετίας και το χφ της Μονής 
Δοχειαρίου αρ. 272 που παραδίδει δικά του Σχόλια στα οκτώ βιβλία Περί φυσικής 
Ακροάσεως του Αριστοτέλους με χρονολογία 1680 εποχή που ο Μελέτιος διδάσκει 
στη σχολή Φλαγγίνη, υποδηλώνουν την υψηλή ποιότητα της διδασκαλίας του. Α. 
ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Η Φλαγγίνειος, σ. 98. 

42. Β. Η. XVIIe s., 5, σσ. 432 - 433. 
43. Σχετικά με τη βιβλιοθήκη και τη συλλογή χειρογράφων, υποθέτω ότι πρόκειται για τα 

χειρόγραφα και τα βιβλία της βιβλιοθήκης του προκατόχου του Γεράσιμου Βλάχου, ο 
οποίος, όπως είναι γνωστό, την κληροδότησε με τη διαθήκη του στην Κοινότητα. Βλ. 
Β. ΤΑΤΑΚΗΣ, Γεράσιμος Βλάχος ό Κρής (1605/7 - 1685), Βενετία 1973, σ. 26 - 27. 



158 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

αρχές του 169344. Στο περιθώριο του ίδιου καταλόγου έχουν προστεθεί 13 

ονόματα από το χέρι του ίδιου του Τυπάλδου, ανάμεσα σ' αυτά, όπως 

αναφέραμε, και το όνομα του Ηλία Μηνιάτη maestro e predicatore mio 

diacomo. Ο Ι. Βελούδης αναφέρει επίσης ότι οι ενέργειες του Μελετίου 

εθορύβησαν την Κοινότητα, η οποία κατέφυγε με αναφορά της της 18ης 

Αυγούστου 1699 στο Collegio. Ο Μελέτιος «εκδίκησιν σοφισάμενος... 

εξεγείρας εκ του σκότους της λήθης τα θεσπίσματα του 1534 και 154245 

δια του προνοητού Αλοϊσίου Μοροζίνη46, εξηνάγκαζε εις ξένου δόγματος 

όμολογίαν τους εν τω ναφ συλλειτουργοΰντας ιερείς. Η Αδελφότητα 

αντέδρασε πάντα λίθον δικαστικώς κινούσα εις μάτην προς παΰσιν των 

δυσμενών συνθηκών47. Ο Βελούδης επίσης αναφέρει την πληροφορία ότι 

εναπέθετο (ο Μελέτιος) διά του εν Βενετία ψράτορος του Σάν Φιλίππου 

Νέρη, Ιωάννου Βαπτιστοΰ Μπεδέττη εις χείρας του παπικού λεγάτου, 

εγγραφον της Ρωμάνας πίστεως όμολογίαν. 

Η μελέτη του G. Fedalto με τον τίτλο Appunti inediti sulla Comunità 

dei Greci Veneziani nella corrispondenza dell' oratoriano padre Giambattista 

Bedetti (1623-1697)48, είναι ιδιαίτερα διαφωτιστική. Αποκαλύπτει τις στενές 

σχέσεις του Μελετίου με τον γνωστό καθολικό ιερωμένο Giambattista 

Bedetti, ο οποίος με τρεις ακόμη ιερωμένους ίδρυσαν το 1657 την αδελφό-

44. Βλ. παραπάνω σημ. 14. Βλ. επίσης ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ, 'Αναφορά ' Ελλήνων 
της Βενετίας στον Οικουμενικό πατριάρχη Καλλίνικο Β' γιά τόν Μελέτιο Τυπάλδο. 
Θησαυρίσματα 15 (1978) 97-105. 

45. Βλ. Ι, ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων 'Ορθοδόξων αποικία, σ. 84. Αναφέρεται στο Θέσπισμα 
του Συμβουλίου των Δέκα της 29 Μαΐου 1534 που υπεκίνησε ο λατινόφρων Αρσένιος 
Αποστόλης και επέβαλε την εκλογή καθολικών ιερέων λειτουργών της εκκλησίας των 
Ελλήνων. Το Θέσπισμα αυτό, που αναιρέθηκε αργότερα, επανήλθε σε ισχύ με τις 
ενέργειες των εφημερίων Νικολάου Τριζέντου και Αναστασίου Πορφυρίου από την 
Κορώνη. Το 1541 ο Πατριάρχης Ιερεμίας Α' με γράμμα του ετιμώρησε τον Τριζέντο 
και τους συναντώ ίερουργοΰνταςμε καθαίρεση και αφορισμό. Εκείνος τότε προκάλεσε 
Βούλλα του πάπα Παύλου Γ' Βλ. Γ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Βούλλαι παπών περί των 'Ελλήνων 
ορθοδόξων της Βενετίας. Θησαυρίσματα 7 (1970) σσ. 240-245, αναιρεί τα προνόμια 
προς τους Έλληνες γιατί κατηγορούν τους λατίνους ως αιρετικούς και δεν δέχονται 
τις αποφάσεις της Συνόδου της Φλωρεντίας. Επιβάλλει στους Έλληνες εφημέριους 
ομολογία πίστεως ενώπιον του παπικού νούντσιου στου οποίου τη δικαιοδοσία θα 
υπάγεται η ελληνική εκκλησία και η οποία οφείλει να παραμένει πιστή στα καθολικά 
δόγματα. Σε εφαρμογή αυτής της Βούλλας το Συμβούλιο των Δέκα εξέδωκε το ψήφισμα 
της 26 Μαΐου 1542 σύμφωνα με το οποίο οι Έλληνες εφημέριοι ήταν υποχρεωμένοι να 
ομολογούν πίστη στους όρους της Συνόδου της Φλωρεντίας. 

46. Προφανώς πρόκειται για Proveditore di Commun, αρχή που είχε τον έλεγχο της 
ελληνικής Κοινότητας. 

47. ό.π., σ. 84-85. 
48. Μνημόσυνο Σοφίας 'Αντωνιάδη, Βενετία 1974, σσ. 329 - 335. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 159 

τητα dell' Oratorio ή του San Filippo Neri στη Βενετία49. Ο Bedetti ήταν 

γνωστός για το ήθος και την αρετή του, που τον επέβαλαν τόσο στους 

θρησκευτικούς κύκλους της Βενετίας όσο και γενικότερα στην κοινωνία 

της. Από την αλληλογραφία του προκύπτουν οι στενές σχέσεις του με 

τον Μελέτιο Φιλαδέλφειας του οποίου, όπως αναφέρεται στην ιστορία 

της Αδελφότητος, υπήρξε για πολλά χρόνια ο πνευματικός σύμβουλος50. 

Ωστόσο, όπως παρατηρεί ο Fedalto, οι επίσημες ιστορικές πηγές είναι 

πολύ λακωνικές για τα τελευταία πέντε χρόνια της ζωής του Bedetti 

(1694-1697) και σχετικά με τους λόγους που επέβαλαν την φυλάκιση του 

και την απομάκρυνση του από τη Βενετία. Ο Fedalto θεωρεί ότι il problema 

dell' unione tra Greci e Latini è dunque la chiave interpretativa dell' opera 
del Bedetti e delle difficoltà da lui incontrate a Venezia. Την άποψη του 

αυτή στηρίζει σε στοιχεία από την αλληλογραφία και τη χειρόγραφη 

βιογραφία του Bedetti, που αποκαλύπτουν το σχέδιο του της ένωσης των 

Ελλήνων της Βενετίας με την καθολική εκκλησία sulla linea della scola 

filippina. Αναφέρεται εκεί ότι περισσότεροι από 40 στράφηκαν προς τον 

καθολικισμό και επισημαίνονται οι προσπάθειες ώστε να είναι καθολικοί 

οι εφημέριοι της ελληνικής εκκλησίας των Ελλήνων, που πρώτα ήταν 

σχισματικοί. Tutta la sua premura era di vedere tutta la nazione greca 

santificata51. Ο Bedetti επανέρχεται συχνά στην αλληλογραφία του στον 

Τυπάλδο, τον αναφέρει ως παράδειγμα αρετής, και εκφράζει συχνά την 

εκτίμηση του και την πνευματική φιλία του και θεωρεί óxiprattica la vera 
scuola di S. Filippo. Στην επιστολή που ο Μελέτιος απευθύνει προς τον 

Bedetti (της 23 Φεβρουαρίου 1697) αναφερόμενος στο Άγιο Πνεύμα επι­

σημαίνει: che procedit ab utroque (εκ του Πατρός και του Υιού) και τον 

παρακαλεί να ζητήσει τη χάρη του Λυτρωτή και της Παναγίας με τη 

μεσιτεία del nostro glorioso protettore e padre S. Filippo. Ο Bedetti στην 

αλληλογραφία του επισημαίνει συχνά ότι παρακολουθεί και ελπίζει να 

49. Το μοναχικό τάγμα των Ορατοριανών ιδρύθηκε στην Ιταλία από τον San Filippo de 
Neri το 1564 στη Ρώμη. Σκοπός των μελών του ήταν ο καθαγιασμός των ψυχών με τη 
διδασκαλία και το κύρυγμα. Αργότερα, το 1611 ιδρύθηκε και στο Παρίσι από τον 
Pierre de Bérulle. 

50. Η Informazione αρ. Ι, φ. 9ν, (βλ. παρακάτω) αναφέρεται σε δύο παλαιότερες προσπάθειες 
επέμβασης σε θέματα της ορθόδοξης εκκλησίας, όπως ο padre Macedo στην περίπτωση 
της υποψηφιότητας του Αλοΐσιο Γραδενίγου και ο Padre Gio. Battista dalla Fava οι 
οποίοι τιμωρήθηκαν. Νομίζω ότι υπαινίσσεται τον Gio. Battista Bedetti, (έδρα των 
Oratoriani της Βενετίας ήταν η εκκλησία της S, Maria della Consolazione, al ponte 
della Fava και το Αρχείο τους: Archivio Filippino della Fava) για τον οποίο μάλιστα 
αναφέρει: e di quest' ultimo, pure questo Monsignor (ο Τυπάλδος) era il fautore. 

51. ό.π., σ. 331. 



160 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

ανοίξει ο Μελέτιος το δρόμο προς την ένωση. Ο Fedalto συμπεραίνει ότι 

οι πολιτικές συνθήκες της εποχής και η σταθερή πολιτική της Δημοκρατίας 

να κρατεί την αποκλειστικότητα στα θρησκευτικά θέματα δεν ευνόησαν 

την "ridutione" στον καθολικισμό στη συγκεκριμένη στιγμή. Ίσως θα 

μπορούσαμε να υποθέσουμε ότι οι alcuni dimestici ed estranei, quali con 

un zelo da essi stimato giusto disapprovano la sua condotta52, είναι οι 

Έλληνες της Κοινότητας που διαμαρτυρήθηκαν για τις ενέργειες του 

Bedetti για την ένωση. Εδώ πρέπει να σημειώσουμε ότι στην εποχή αυτή 

ανάγεται και ο ανέκδοτος χειρόγραφος κατάλογος που αναφέραμε, όπου 

καταγράφονται τα ονόματα των Ελλήνων που προσχώρησαν στον καθο­

λικισμό από τον Ιανουάριο του 1693 ως τον Αύγουστο του 1695. Καταγρά­

φονται εκεί 44 ονόματα. Το πιθανότερο είναι να είναι αυτοί οι Έλληνες: 

più di 40, οι οποίοι μαζί με τον αρχιεπίσκοπο Φιλαδέλφειας Μελέτιο 

Τυπάλδο προσεχώρησαν στον καθολικισμό, αποτέλεσμα των προσπαθειών 

του Bedetti: il frutto dello zelo e travagli e orazioni del Padre Gio. Battista, 

όπως αναφέρεται στη βιογραφία του53. 

Στο Αρχείο της Ελληνικής Κοινότητας της Βενετίας54 στη Busta: 

Arcivescovi di Filadelfia con processi, περιέχονται τα ακόλουθα έγγραφα. 

Φάκελος No. 357 

1. Informazione della Nazion Greca sulla condotta tenuta da Monsignor 

Melettio Tipaldo Arcivescovo di Filadelfia. Αρχ. Informazione della Nazione 

greca. L' ambizione e l'interesse anici(?) mezzi degl' huomini torbidi sono 

stati, e sono quelli che hanno perturbato sempre la publica quiete, li quali 

vitii non possono operare se non sono apeliati all' occhio degl' altri huomini 

con il manto di qualche virtuoso et honesto et utile... Τέλ.: La Religione é 
ne' Popoli il maggiore sprone. Onde contro gl' opposti il tutto si persuade 
ne privati; ma nella sapienza di V(ostr)a S(ereni)tà haverà [...]rco il giusto e 
messa in sicura quiete questa sua Divota et utile Natione. 

la. Aggiunta alla prima Informazione. Αρχ. Sino che la Corte di 

Roma fu osservante, e si randava soggietta a Canoni, la Chiesa Orientale fu 

sempre unita con Γ occidentale; Τέλ. Supplica la Nazione, che non siano 

52. ό.π., σ. 332. 
53. ό.π., σ. 331. 
54. Μελέτησα αυτό το αρχειακό υλικό από τις μικροταινίες του Ιστορικού και Παλαιο-

γραφικού Αρχείου του Μορφωτικού Ιδρύματος της Εθνικής Τραπέζης. Θα ήθελα και 
από αυτή τη θέση να ευχαριστήσω τους καλούς μου φίλους παλαιογράφους που εργάζονται 
εκεί, ξεχωριστά τον Α. Τσελίκα και τη Μαρία Πολίτη και να επισημάνω τη σημασία 
αυτού του πολύτιμου Αρχείου για την ιστορική έρευνα. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 161 

introdotte novità, ma che sia essequito quel tanto, che su ora e stato sempre 
pratticato. 

2. Informazione di tutta la materia. Αρχ. Sin dall anno 1400 in circa fu 

della Republica Serenissima condotte al Publico Servitio Militie Oltramarine; 

Τέλ. e non sudditi, ma tutti pieni d' ossequio verso questa Serenissima 

Republica. Gratie. 

2a. Copia της προηγουμένης. 

3. Informazione della Nazion Greca. Αρχ. La Nazione Greca esistente in 

questa Serenissima Dominante Γ anno 1511 li 4 Ottobre supplico la Maestà 
del Principe per Γ erretione di una Chiesa... Τέλ. Siccome perciò la Nazione 
Greca a piedi di V(ostre) V(ostre) E(ccelenze) E(ccellenze). supplicandola, 
che non sia permessa novità alcuna ma osservato il pratticato ad in tutti gli 
incontri non mancherano li fedelissimi Greci, sovra falicamente, parico-
larmente al presente tanto a estende li serenissimo Dominio ad impiegare 
come hanno sempre fato se stassi, e le proprie sostanze in Publico servizio. 
Gratie. 

3a. Copia της προηγουμένης. 

Φάκελος No 358 

1. Lettera scrìtta nell'anno 1690 da Mosignor Melettio Tipaldo a giustificazione 
delle sue opinioni. Αρχ. Se voi mi havete ricercata semplicemente la notitia 

di cui siete curioso, lo senza prendermi altra fatica, vi avrei mandata la 

copia della parte presase nell Ecc(ellentissi)mo Conc(ili)o di Xci... Τέλ. 

chiudo la lettera in cui mi manche rinchiudo il Decretto dell' Eccellentissimo 

Consilio di Xci e la mia beneditione. Lettera scritta de 1690. 

Φάκελος No. 359 

1. Risposta alla Lettera suddetta. Αρχ. La giustitia e la verità, 
la. Copia της προηγουμένης. 

Φάκελος No. 360 

Dottrine 

Altra Risposta dell' anno 1699 alla lettera scrita nel 1690 dal Monsignor 

Meletio Tipaldo. Αρχ. (Διαγράφεται η πρώτη παράγραφος) parti presa 

nell E[...] Cons(igli)o di Xci del Decreto[...] in virtù della quale ogni sacerdote 
destinato al servizio di Dio qui in Venezia. Τελ.: patrimonio proprio nella 

nazione greca. Risposta del 1699. 



162 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Φάκελος No 361 

Se Monsignor Melettio Tipaldo sia tenuto comemorare nelli Divini Uffizjil 

Patriarca di Constantinopoli. Αρχ. Certa cosa è, che il rito della Chiesa 
Orientale obliga ogni Vescovo et Archivescovo a commemorare il suo 
superiore ο sia Patriarcha. Τελ.: Chiudo il questo discorso con racordare à 
Monsignor Thebaldi che non ha alcuna facoltà di alterare in minima parte 
il suo rito senza j\..]chia di peccato mortale. 

Φάκελος No 362 

(Τίτλος) Informazione presentata da detto Monsignor Tipaldo contro li 

Greci ed Apologia dell Eccellente Don Abate Fardella Lettore in Padova. 

1. Informazione. Αρχ. Da quanto nel Concilio Generale celebrato in Fiorenza, 

s'unirono fra di loro le Chiese Latina e Greca sino alla presa di Constanti­

nopoli. Τελ. e mantenerla nell' ordine in cui fu da principio fondata e 

beneficata dalla pietà publica, a gloria di Iddio, e di S. Serenità et a comen-
dazione e salute perpetua di V(ostra) V(ostra) E(ccellenza) E(ccellenca). 
Melettio Arcivescovo di Filadelfia. 
2. Apologia all'Informazione presentata da Monsignor Melettio Tipaldo 
Arcivescovo di Filadelfia, contro Greci dell'Eccelente Dr Abate Fardella 
Lettore in Padova. Αρχ. E costume solenne di ogni ingiusto pretedente, 

abbandonare la verità, e la base fondamnetale di ogni leggitima e ragionevole 
pretesa. Τελ. da chi vorrebbe sagrificare alle sue vanne ed anticiose idee il 

bene, il decoro e la quiete della medesima. Fine. 

Από την εξέταση των εγγράφων και τη μελέτη του περιεχομένου 

τους έχω να παρατηρήσω τα ακόλουθα: Είναι γνωστό ότι τα έγγραφα του 

Παλαιού Αρχείου της Ελληνικής Κοινότητας της Βενετίας κατέταξε ο 

Κωνσταντίνος Καβάκος το 1822, έγραψε τους τίτλους και τα ετοποθέτησε 

σε 52 θήκες (Buste) και 816 φακέλους (processi)55. 

Οι Informazioni della Nazion Greca (No 357) δεν είναι χρονολογημένες. 

Απευθύνονται στις Βενετικές Αρχές και αποτελούν διαμαρτυρία για τη 

συμπεριφορά του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου που του την υ­

παγορεύουν η φιλοδοξία και το συμφέρον και παρακαλούν να μην επιτρέ­

ψουν οι Αρχές κανένα νεωτερισμό, αλλά να ισχύουν όσα ως τώρα ίσχυαν. 

Είναι οι ακόλουθες τρεις: α) Η Informazione αρ. 1 (φφ. 1-16ν). β) Η 

55. Βλ. Μ. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ, 'Ανέκδοτα πατριαρχικά γράμματα (111547 - 11806), Βενετία 

1968, σ.ιζ'. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 163 

Informazione di tutta la materia, και γ) η Informazione αρ. 3 (φφ. 1-8). 

Από εσωτερικά στοιχεία έχω καταλήξει στο συμπέρασμα ότι η In­

formazione αρ. 1 (No 357/1) δεν βρίσκεται στη σωστή της θέσης. Το 

κυριότερο στοιχείο είναι ότι, αναφερόμενος ο συντάκτης της σε μία από 

τις ενέργειες του Μελετίου, γράφει: il presente anno 1707 (φ. 6). Επομένως 

το πιθανότερο είναι ότι πρόκειται για την τελευταία αναφορά των Ελλήνων 

της Αδελφότητας προς το Collegio την οποία ο Βελούδης αναφέρει ότι 

υπέβαλαν την 7 Ιουνίου 1707. Σ' αυτήν αναφέρεται και η Aggiunta που 

ακολουθεί. 

Για την Informazione αρ. 2 (No 357/2), τον terminum post quem 

αποτελεί η αναφορά της terminazione της 12 Φεβρουαρίου 1706. Στην 

ίδια terminazione αναφέρεται και η Informazione αρ. 3 (No 357/3). που 

είναι η συντομότερη από τις τρεις. 

Η Lettera του Μελετίου (No 358) δεν είναι γραμμένη το 1690, όπως 

αναφέρεται τόσο στον τίτλο όσο και στο τέλος: Lettera scritta nel 1690, 

αφού μέσα στο κείμενο αναφέρονται πολύ μεταγενέστερα γεγονότα, του 

1698/1699. Πρόκειται μάλλον για λάθος από παραδρομή του αντιγραφέα, 

αφού πρόκειται για Copia και το ίδιο λάθος επανέλαβαν αργότερα και 

στον τίτλο. Άλλωστε η Risposta του έτους 1699 που ακολουθεί και 

αναφέρεται στην Lettera, του περιεχομένου της οποίας αποτελούν την 

ανασκευή, καθώς και το επόμενο κείμενο που αναφέρεται στην υποχρέωση 

του Μελετίου να μνημονεύει τον πατριάρχη, δεν είναι δυνατόν να έγιναν 

με καθυστέρηση σχεδόν μιας δεκαετίας. 

Η Informazione presentata da Monsignior Melettio Tipaldo (362/1) 

πρέπει να χρονολογηθεί μετά το 1706, γιατί αναφέρεται στο γνωστό 

γεγονός της καταδίκης σε φυλάκιση του ιερομόναχου Γρηγορίου Σωτήρη 

που συνέβη το 1706. Άλλωστε και το ότι αναφέρεται σ' αυτή η Informa­

zione αρ. 1, που την έχουμε με βεβαιότητα χρονολογήσει το 1707, ενισχύει 

αυτή την άποψη. 

Για τη χρονολόγηση της Apologia που αποτελεί ανασκευή του περι­

εχομένου της τελευταίας Informazione, έχουμε εκτός από τον terminum 

post quem δηλαδή το 1706 (χρονολογία της Informazione του Τυπάλδου, 

No 362/2), και τον terminum ante quem, το καλοκαίρι του 1709, όταν ο 

συντάκτης της καθηγητής του Πανεπιστημίου της Padova Abbate Fardella 

απεχώρησε από αυτή τη θέση. 

Σύμφωνα με τα παραπάνω στοιχεία πρέπει να ανακατατάξουμε τα 

έγγραφα με την ακόλουθη σειρά: 

1. Lettera του 1699 (και όχι 1690) 



164 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

2. Risposta di 1699 

2α. Dottrine. Altra Risposta dell' anno 1699 

2β. Se Monsignor Melettio Tipaldo sia tenuto commemorare nelli Divini 

Uffizi il Patrarcha di Constantinopoli. 

3. Informazione di tutta la materia (post Febbrario 1706) 

4. Informazione (post Febbrario 1706) 

5. Informazione sulla condotta tenuta da Monsigor Tipaldo Arcivescovo di 

Filadelfia. (1707) 

6. Informazione presentana da Monsignor Tipaldo Arcivescovo di Filadelfia 

contro li Greci, (post 1706, 1707). 

7. Apologia ali Informazione presentata da Monsignor Melettio Tipaldo 

Arcivescovo di Filadelfia, contro Greci dell' Eccellente Dr Abate Fardella 

Lettore in Padova. 

OI INFORMAZIONI DELLA NAZION GRECA 

Σχετικά με το περιεχόμενο των Informazioni που περιέχονται στην 
πρώτη Busta αρ. 357 έχω να παρατηρήσω τα ακόλουθα: 

Η INFORMAZIONE αρ. 1. 

Η Informazione αρ. 1 (ακολουθώ την αρίθμηση του Καταλόγου του 

Καβάκου), απευθύνεται από την Nazion Greca προς τον Δόγη και ζητεί 

τη βοήθεια και την προστασία του στη δύσκολη θέση που βρίσκεται και 

όπου την έχει οδηγήσει η φιλοδοξία και το torbido genio του Μελετίου. 

Αφού απέτυχε να γίνει πατριαρχικός έξαρχος στα Βενετοκρατούμενα 

μέρη της Ανατολής έστρεψε τις φιλοδοξίες του προς την Αυλή της Ρώμης. 

Καλλιέργησε τις ελπίδες ότι θα προχωρήσει την ένωση τόσο της ελληνικής 

εκκλησίας της Βενετίας των βενετοκρατούμενων περιοχών όσο και των 

Ελλήνων των τουρκοκρατούμενων περιοχών με την καθολική εκκλησία. 

Όλες αυτές τις κινήσεις τις έκανε με σκοπό un capello Cardinalitio. 

Απόδειξη της απόφασης του αυτής είναι η ομολογία καθολικής πίστης 

που έκαμε (είναι κενό το έτος) και την υπέβαλε nell'ufficio dell Inquisition^. 

Χαρακτηριστικά αναφέρεται: (φ. 3ν-4) Augusto Principe, non è questa 

56. Σύμφωνα με τον Ι. ΒΕΛΟΥΔΗ, Ελλήνων 'Ορθοδόξων αποικία, σ. 84: έναπέθετο, διά τοΰ 
εν Βενετία φράτορος τοΰ Σάν Φιλίππου Νέρι 'Ιωάννου Βαπτιστοΰ Μπενδέττη, εις 
χείρας τοΰ παπικού Λεγάτου, έγγραφον της 'Ρωμάνας πίστεως. Το γεγονός επομένως 
πρέπει να συνέβη πριν από τον Απρίλιο του 1694 οπότε φυλακίστηκε ο Bendetti και 
εξορίστηκε από τη Βενετία. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 165 

una diabolica frode, esser Vescovo Greco Costantinopolitano e per esser 

tale gode il stipendio annuale di Greci Constantinopolitani di Rito Greco e 

Dogma da lui cosi giurato, come si vede nella sua professione e consacratione 

fatta l'anno 1684... se dunque doppogiura il contrario. Ακόμη τολμάει να 

αποκαλεί το ελληνικό δόγμα eretico, όπως δεν το έχει αποκαλέσει καμιά 

σύνοδος. Εξέπληξε η μοχθηρία του να παραπέμψει στην Ιερά Εξέταση 

ένα φτωχό εντιμότατο Έλληνα επειδή ήταν ακραιφνώς ορθόδοξος και 

όχι λατίνος, για να γίνει παράδειγμα, και δικάστηκε χωρίς παράπτωμα 

και χωρίς υπεράσπιση σε φυλάκιση 18 μηνών. Αναφέρεται επίσης ότι 

απέτυχε να εκλεγεί καρδινάλιος στις περασμένες εκλογές και ελπίζει να 

το επιτύχει στις επόμενες. Προετοιμάζει την απομάκρυνση των Greci di 

dogma από την εκκλησία του Αγίου Γεωργίου και την αποστέρηση τους 

από τις πνευματικές λειτουργίες. Επισημαίνονται οι συνέπειες από τις 

ενέργειες του Τυπάλδου αποτέλεσμα των οποίων είναι να δικάζονται από 

την Ιερά Εξέταση οι Έλληνες και να καταδικάζονται σε φυλάκιση και 

μαστιγώσεις. Ακόμη με τις πανουργίες του επέτυχε τα ακόλουθα: με δική 

του εισήγηση η Αρχή των Proveditori di Commun, η οποία έχει συσταθεί 

για να επιβλέπει ad ogni Scola e Congregazione invigilare al loro Economico 

et alle Cariche, (φ. 6) χωρίς καμία δικαιοδοσία σε θέματα πνευματικά, il 

presente anno 1707, αρνήθηκε να δώσει την άδεια για να προχωρήσει η 

Κοινότητα στην εκλογή των νέων εφημερίων, αν αυτή δεν γινόταν σύμφωνα 

με terminazione που εξέδωκαν και η οποία επανέφερε σε ισχύ τα θεσπίσματα 

του 1534 και 1542 (που δεν ίσχυαν τότε αφού είχαν ανακληθεί με τη 

Βούλλα της 22 Ιουλίου 1549 του πάπα Παύλου Γ') και σύμφωνα με τα 

οποία οι εφημέριοι έπρεπε να είναι ουνίτες και να εξετάζονται από τον 

Λεγάτο ή τον Καθολικό Πατριάρχη της Βενετίας57. Αξιοσημείωτη είναι 

η παρατήρηση ότι όλες αυτές οι πανουργίες του Μελετίου βασίστηκαν 

στο ότι la Nazione Greca, che é giornaliera in Venezia, δεν είναι δυνατόν 

να έχει πλήρη γνώση των γεγονότων του παρελθόντος, όπως ότι μεταγε­

νέστερα Θεσπίσματα του 1569, 17 Zugno, και του 1582, 20 Αυγούστου, 

καθορίζουν την ελευθερία δόγματος για τους Έλληνες. Στο περιθώριο 

μεταξύ των γραμμών έχει μεταγενέστερα προστεθεί: (φ.7) havendo usurpato 

tutte le scritture della Scuola stessa, ο Μελέτιος δηλαδή, με σκοπό να μην 

57. Βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων Ορθοδόξων, σ. 84, όπου αναφέρει ότι ο Μελέτιος μετά την 
αναφορά της Κοινότητος των Ελλήνων την 18 Αυγούστου 1699 προς το Collegio για 
τις παρανομίες και τις καταχρήσεις του, έκδίκησιν σοφισάμενος τότε ό της θρησκείας 
καί της ελευθερίας προδότης χωρεί προς τά προσωτέρω. Καί δη έξεγείρας διά τον 
Προνοητοΰ Άλουσίου τον Μωροζίνη τά περί ών εΐπομεν ανωτέρω θεσπίσματα τον 
1534 καί 1542.0 Προνοητής Μορεζίνης ήταν ασφαλώς εκ των Proveditori di Commun. 



166 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

πληροφορούνται σχετικά οι Έλληνες. Αναφέρονται επίσης σε γεγονός 

του παρελθόντος , του 1677, όταν επεχείρησε να θέσει υποψηφιότητα για 

τη θέση του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας ο γνωστός λόγιος Αλοΐσιος 

Γραδενίγος, και με την υποστήριξη των παπικών κύκλων να επαναφέρουν 

σε ισχύ τα παραπάνω Decreti, πράγμα που δεν πέτυχε χάρη στις αντιρρήσεις 

συνετών συγκλητικών. Επισημαίνονται και πολιτικές επιπτώσεις, διότι ο 

Μελέτιος με τις προσπάθειες του να αφαιρέσει από τους Έλληνες ορθο­

δόξους την εκκλησία απομακρύνει τους Έλληνες από τη Βενετία όπου 

δεν θα έχουν εκκλησία δική τους και θα είναι περισσότερο ελεύθεροι στα 

τουρκοκρατούμενα μέρη. Τις ίδιες συνέπειες θα επιφέρει και η καταδίκη 

του Έλληνα ιερέα. Θα αποξενώσει τους Έλληνες της Ανατολής που επί 

τέσσερις αιώνες η Βενετία αποτελούσε το καταφύγιο τους. Αξίζει να 

σημειώσω ότι σ' αυτό το σημείο τονίζεται ότι ο Τυπάλδος δεν ενδιαφέρεται 

για τις παραπάνω συνέπειες: (φ. 8) perche a questo Monsignor nulla li é a 
cuore Γ interesse di V(ostra) S(erenit)à vivendo stipendiato dalla Corte 
Romana con ducati 300 annui dell' anno 1690 come e notorio. Παρακάτω 

αναφέρουν τις accorte et lusinghiere Scritture circolari με τις οποίες ο 

Μελέτιος διασπείρει le ragioni et insinua il pessimo ime a cui sono indirizate. 

(Πρόκειται για τη Lettera και την Informazione, οι οποίες όπως αναφέραμε 

περιέχονται στο ίδιο Αρχείο και με τις οποίες θα ασχοληθώ παρακάτω 

ιδιαίτερα). Σχετικά με την Informazione που είναι ανώνυμη αναφέρουν 

ότι δεν υπάρχει αμφιβολία για το ότι συντάκτης της είναι ο Μελέτιος ο 

οποίος υπογράφει τη Lettera, (φ. 9): Sono gemelle, ne si diversificano, che 

nelle brevità e difusione. Αλλά δεν πρόκειται να επιτύχει το σκοπό του 

γιατί η σοφία αυτής της Augusta Patria θα αντιληφθεί τις πανουργίες 

προθέσεις του, όπως έγινε κάθε φορά που τιμωρήθηκαν όσοι αναμίχθηκαν 

σε παρόμοιες προσπάθειες. Επανέρχονται (φ. 9ν) στην περίπτωση του 

Αλοΐσιου Γραδενίγου, όπου τιμωρήθηκε ο Padre Macedo και του Padre 

Giovanni Battista dalla Fava (προφανώς πρόκειται για τον Giambattista 

Bedetti) του οποίου συνεργός ήταν ο Μελέτιος. Και επισημαίνουν: Αν η 

σοφία di Vostra Serenità παρατηρήσει το περιεχόμενο της και τη σύγχυση 

της ιστορίας που υποστηρίζει, θα αντιληφθεί την υποκρισία των προθέσεων 

του και το ψεύδος του περιεχομένου, θα αποκαλύψει il torbido suo animo, 

που έχει πρόθεση να δημιουργήσει δυσαρέσκειες για την Εξοχότητά σας 

στην Ανατολή και να μειώσει έτσι το εμπόριο της Βενετίας. Ο Μελέτιος 

προσπαθεί να παρουσιάσει όλους τους Έλληνες οπαδούς της ένωσης με 

την καθολική εκκλησία μετά τη σύνοδο της Φλωρεντίας και υποστηρίζει 

ότι μονάχα ένας μικρός αριθμός, αυτοί που βρίσκονται τώρα στη Βενετία, 

ανθίστανται σ' αυτή την ένωση: immersi in horide Eresie, fondamenti di 

tutta la sua insinuatione per tirarne le consequenze, οι οποίες είναι οι 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 167 

ακόλουθες: 1) Να υπόκεινται αυτοί οι Έλληνες στην Ιερά εξέταση, 2) Η 

εκκλησία του Αγίου Γεωργίου ιδρύθηκε για τους Έλληνες ουνίτες, 3) 

Να αποκλείονται από τα μυστήρια οι Greci di Rito Costantinopolitano 

και η εκκλησία να είναι για τους Έλληνες καθολικούς (φ. 10). 

Παρακάτω, με αποδείξεις ιστορικές θεμελιώνουν τη θέση ότι μετά 

την πτώση del Imperio Orientale de Greci, όσοι έγιναν υπήκοοι της Βενετίας 

είχαν πάντοτε τη θρησκευτική ελευθερία τους και ασκούσαν loro Religione 

e Dogmi con loro opinioni antiche. Και στα μέρη ακόμη που υπήρχαν και 

καθολικοί επίσκοποι δεν υπήρχε καμία αταξία. Για να ενισχύσουν την 

θέση ότι η εκκλησία του Αγίου Γεωργίου έγινε για τους Έλληνες ορθο­

δόξους, αναφέρονται σε ένα Θέσπισμα της 11 Μαΐου του 1641 (φ. 13ν) 

που έχει σχέση στους Έλληνες της Δαλματίας και ιδιαίτερα της πόλης 

του Sebenico. Το Θέσπισμα αναφέρει ότι οι ορθόδοξοι Έλληνες που 

ζουν εκεί είναι ελεύθεροι να ασκούν τα θρησκευτικά τους καθήκοντα 

σύμφωνα με το Dogma Costantinopolitano. Επίσης και τα Decreti της 17 

Ιουνίου 1569 και 20 Αυγούστου 1578, καθώς και άλλα που τα αγνοεί η 

Nazione, che nelle memorie di Vostra Serenità pur troppo si conservano 
che certamente considera questa Chiesa Greca di Venezia unita a quelli del 
Levante. Παρακάτω αναφέρονται στο Decreto της 14 Ιανουαρίου 1657 

m.v. που ακύρωνε τις διατάξεις του 1641, το οποίο διηύρηνε τις δικαιοδοσίες 

του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Βαλεριανού, και επανέφερε σε ισχύ το 

Decreto της 14 Μαρτίου 1617 που τις περιόριζε58. Και αφού επαναλάβουν 

οι συντάκτες της Informazione τα επιχειρήματα που αποδεικνύουν αβά­

σιμους τους ισχυρισμούς και άδικες για τους Έλληνες της Βενετίας τις 

ενέργειες του Μελετίου, καταλήγουν: (φ. 16ν) La Religione è ne'Popolili 
maggior sprone. Onde contro gl' opposti il tutto si persuade ne privati; ma 
nella sapienza di V(ostr)a S(erenit)à haverà luoco il giusto, e messa in 
sicura quiete questa sua Divota et utile Natione. 

Στο χειρόγραφο που παραδίδει την copia αυτής της Informazione αρ. 

1, παρατηρώ ότι υπάρχουν στα περιθώρια σε αρκετά σημεία προσθήκες 

από άλλο γραφέα. Είναι προφανές ότι δεν πρόκειται για παραλείψεις 

αλλά προσθήκες που γίνονται στο αρχικό κείμενο. Ίσως θα πρέπει να 

υποθέσουμε ότι το χειρόγραφο αυτό διέσωσε μια επεξεργασία της Infor­

mazione προκειμένου να διαμορφωθεί το τελικό κείμενο που υπέβαλε η 

Κοινότητα στον Δόγη. 

58. Βλ. Μ. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ, Συλλογή εγγράφων περί μητροπολιτών Φιλαδέλφειας, Θησαυ­
ρίσματα 6 (1969), σ. 86. 



168 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

INFORMAZIONE αρ. 2 

Η Informazione αρ. 2 (No 357/2) που χαρακτηρίζεται στο περιθώριο: 

Informazione di tutta la materia, έχει σχεδόν την ίδια έκταση με την 

προηγούμενη (φφ. 16), δεν συμπίπτουν όμως απόλυτα κατά το περιεχόμενο. 

Αναφέρονται βέβαια στα ίδια Decreti προκειμένου να στηρίξουν τους 

ισχυρισμούς τους και να αποδείξουν τις άδικες ενέργειες του Μελετίου. 

Σε μερικά σημεία οι συντάκτες της είναι εδώ περισσότερο συγκεκριμένοι, 

για παράδειγμα δίνεται η ημερομηνία της έκδοσης της Terminazione των 

Proveditori di Comun σχετικά με την άδεια της εκλογής των εφημερίων: 

12 Φεβρουαρίου 1706 m.ν. (1707). Αξίζει να αναφέρω την ακόλουθη χα­

ρακτηριστική παράγραφο: (φ. 27) Επειδή ο Μελέτιος απέτυχε στα σχέδια 

του να πάρει διάφορες θέσεις στην ορθόδοξη εκκλησία: in vedetta mostrò 
secrettamente di volersi alienar dalla medema, e s'introdusse à carteggiar, 
e corrisponder con la Corte di Roma, nutrendola di speranza di voler unir 
la Chiesa Greca con la Latina, e qui comincio ad apportar con vie indirette 
disturbi, e dissensioni alli suoi Nationali: et a Roma Regnante il Sommo 
Pontefice Innocentio XI di Santa e Felice memoria [+ 1700] seppe tanto 
bene introddurre i suoi maneggi, che rapi a quel buon Pontefice un ' asse­
gnamento di scudi 300 = annui, che tutta via essigge;ha continuato pure 
sempre le sue corrispondenze, dimonstrando lui essere Latino, promettendo 
la sudeta unione, et ideandosi premi] di consequenza anche gradi eminenti 
et odiando il suo Gregge ha sempre continuato con molestie, per quali più 
volte ha dovuto riccorrere la Nazione a pie del suo adorato Principe Nume 
tutelava de suoi privilleggi, de suoi instituti, e del suo Juspatronato; 

Η τελευταία πληροφορία, ότι η Nazione είχε προσφύγει più volte 
στον Principe, μας οδηγεί στην υπόθεση ότι τα αντίγραφα αυτών των 

αναφορών παραδίδουν αυτές ακριβώς τις Informazioni. 

INFORMAZIONE αρ. 3 

Η Informazione αρ. 3 (No 357/3) είναι η συντομότερη (φ. 1-8). Επι­

σημαίνω τα δύο Decreti που αναφέρονται εδώ: του 1569, 17 Giugno: (φ. 

2)... essere statto sempre comportato che li Greci vivano liberamente nelli 

stati del Serenissimo Dominio, et in questa Città, secondo li Riti et opinioni 
loro antiche e medesimamente, che dal Tibunale dell' Inquisitione non 
sieno molestati li Greci. Και παρακάτω ένα άλλο Decreto του 1578, 20 

Agosto: Προς τον (καθολικό) Arcivescovo di Candia:... dovesse rimoversi 

da ogni innovatione in materia di Religione, e che non dovessero essere 

obligati li Greci, che si volessero far Pretti ad alcuna promessa, ο sottoscrìtione 
verso Roma, essendo ferma intentione della Publica volontà, che sia permesso 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 169 

a Greci in ogni luogo ove s' attrovano di liberamente essercitare il Rito 

Loro, come hanno fatto per il passato senza astringerli, ne obligarli ad 

alcun ' altra cosa, come in esso Decretto. 

Καταλήγει και αυτή η Informazione (φ. 8) με την παράκληση προς 

τον Principe να μην επιτρέψει: novità alcuna, ma osservato il pratticato, 
ed in tutti gli incontri non mancheranno li fedelissimi Greci, sovra quali 
felicemente, particolarmente al presente tanto s' estende il Serenissimo 
Dominio ad impiegare, come hanno sempre fatto se stessi e le proprie 
sostanze in Publico servino. Grane. 

Η LETTERA ΚΑΙ Η INFORMAZIONE ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ 

Όπως επεσήμανα παραπάνω η Lettera του φακ. αρ. 358 και η Infor­

mazione, φακ. 362 είναι έργα του Μελετίου. Τα κείμενα αυτά, όπως παρα­

τηρήσαμε, αποκτούν ξεχωριστή σημασία γιατί είναι ανέκδοτα αλλά κυρίως 

γιατί, μαζί με την Lettera προς τον Polo Nani, αποτελούν τα μοναδικά, ως 

σήμερα γνωστά δικά του κείμενα, μετά από τις διάσπαρτα δημοσιευμένες 

παλαιότερα επιστολές του. 

Στην Informazione αρ. 1 (No 357/1) αναφέρεται σχετικά με τα δύο 

αυτά κείμενα του Τυπάλδου: Due scritture circolari si vedono, una con 

titolo d' Informazione et Γ altra di Lettera, la seconda sottoscritta da 

questo Monsignore, la prima senza sottoscrittione, si conoscono però d' 
uno istesso auttore, mentre sono gemelle, ne si diversificano che nella 
brevità e difusione. 

Α. Η LETTERA 

Ο τίτλος της είναι: Lettera scritta nell 1690 da Monsignor Melettio 

Tipaldo a giustificazione delle sue opinioni. Αυτού του κειμένου περιορίζομαι 

να δώσω σε γενικές γραμμές το περιεχόμενο: 

Την απευθύνει σε κάποιον που δεν κατονομάζει, ο οποίος του έχει 

ζητήσει πληροφορίες για το Θέσπισμα του Συμβουλίου των Δέκα σύμφωνα 

με το οποίο οι εφημέριοι του Αγίου Γεωργίου πρέπει να είναι καθολικοί, 

(εννοεί ασφαλώς το Θέσπισμα του 1534)59. Επειδή όμως ο αποδέκτης είχε 

εκφραστεί με τρόπο που υποδήλωνε κάποια δυσπιστία, ο Μελέτιος υπο­

χρεώνεται να συνοδέψει το αντίγραφο του Θεσπίσματος με μερικές σκέψεις 

του. Θα βοηθήσει έτσι να γίνει κατανοητό πόσο δίκαια ήταν η απόφαση 

59. Δεν αποκλείεται αποδέκτης να είναι ο Αλοΐσιος Μοροζίνης, Proveditor di Comun, που 
αναφέρει ο Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ. Βλ. σημ. 57. 



170 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

της Γαληνότατης Δημοκρατίας να είναι οι εφημέριοι αμόλυντοι από το 

σχίσμα και ακραιφνώς καθολικοί. Οι λόγοι που το επιβάλλουν είναι 

τρεις: α) είναι αναγκαίο για το καλό της θρησκείας, β) για το καλό των 

ίδιων των Ελλήνων και γ) για λόγους πολιτικούς) Αναπτύσσει αυτούς 

τους τρεις λόγους με πνεύμα εντελώς σύμφωνο με τα δόγματα της καθολικής 

εκκλησίας. 

Κατά την ανάπτυξη του πρώτου λόγου, αναφέρει ότι στα βενετοκρα­

τούμενα μέρη την Κύπρο και την Κρήτη υπήρχαν επίσκοποι λατίνοι, 

όπως υπάρχουν σήμερα στα νησιά της Κέρκυρας και της Ζακύνθου και 

τους τελευταίους μήνες στη Napoli di Romania. Θα ήταν λοιπόν περίεργο, 

αφού από θρησκευτικό ζήλο στην καρδιά της Ελλάδας η Βενετία εγκα­

θιστούσε λατίνους καθολικούς επισκόπους, να ανέχεται στην καρδιά της 

Βενετίας επίσκοπο και ιερείς χωρισμένους από την λατινική εκκλησία 

και αντιθέτους προς την καθολική πίστη. Το επιχείρημα αυτό εκτός από 

ένα χαρακτηριστικό δείγμα της σκέψης του Μελετίου μας βοηθεί να 

χρονολογήσουμε σωστά την επιστολή. Είναι γνωστό ότι ο λατίνος επί­

σκοπος εγκατεστάθη στο Ναύπλιο το 1698. Οι Βενετοί προήγαγον στην 

αρχιεπισκοπή Κορίνθου, που είχε την έδρα της στο Ναύπλιο, τον επίσκοπο 

Χίου Λεονάρδον Βαλσαρίνη (πέθανε εκεί το 1700)60. Επομένως η επιστολή 

πρέπει να χρονολογηθεί το 1698 ή και το 1699, και όχι όπως ίσως από 

παραδρομή αναγράφεται: το 1690. Άλλωστε οι απαντήσεις που ακολουθούν 

και αποτελούν την ανασκευή των όσων ο Μελέτιος αναφέρει στην Lettera, 

με χρονολογία το 1699, είναι μάλλον απίθανο να έγιναν μετά από εννέα 

χρόνια. 

Ακολουθεί μια Πραγματεία (Dissertazione) με το θέμα: αν ο αναφερό­

μενος (μητροπολίτης Φιλαδέλφειας) είναι υποχρεωμένος να μνημονεύει 

τον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως. 

Β. Η INFORMAZIONE του Μελετίου 

Η Informazione του Μελετίου Τυπάλδου και η Apologia του Abate 

Fardella (No 362) θα με απασχολήσουν ιδιαίτερα. Τα δημοσιεύω και τα 

σχολιάζω. 

Ο Ι. Βελούδης είχε επισημάνει τα δύο αυτά έγγραφα, έδωσε μάλιστα 

και την αρχή τους και έτσι δεν ήταν δύσκολο να ταυτιστούν. Πρόκειται 

για την Έκθεση τον Μελετίου προς την επί της Βλασφημίας Αρχήν και 

60. Βλ. Π. ΖΕΡΛΕΝΤΗΣ, Ή εν Πελοπόννησο ελληνική εκκλησία επί 'Ενετών, ετεσι 1685 
-1715. Αθήνα 1921, σ. 14. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 171 

την απάντηση από τον Αββά Φαρδέλλα. 

Η Informazione είναι αχρονολόγητη, ένα εσωτερικό στοιχείο όμως 

με το οποίο θα ασχοληθούμε παρακάτω, μας βοηθεί να την χρονολογήσουμε 

μετά το 1706. 

I. ΤΟ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ 

Από την εποχή της Συνόδου της Φλωρεντίας, όπου έγινε η ένωση 

των Εκκλησιών υπήρξε μια σταθερή και πρόδηλη επικοινωνία μεταξύ 

των τριών πατριαρχών της Ανατολικής με τη Δυτική Εκκλησία χωρίς 

ποτέ σε δημόσιο ή ιδιωτικό Συμβούλιο να αρνηθούν, να ακυρώσουν ή να 

αλλοιώσουν κατά κάποιο τρόπο τη συμφωνία της Οικουμενικής αυτής 

Συνόδου της Φλωρεντίας. Είναι αλήθεια ότι ο Μάρκος ο Εφέσιος ήταν ο 

μόνος που δεν θέλησε να υπογράψει στη Σύνοδο και όταν γύρισε στην 

Ανατολή προσπάθησε με κάθε τρόπο να διαλύσει την ένωση των εκκλησιών, 

εκτός όμως από λίγους οπαδούς, που τον ακολούθησαν περισσότερο από 

μίσος προς τους Λατίνους παρά από διαφορετική γνώμη, δεν κατόρθωσε 

να επιδράσει στην ελληνική εκκλησία. Μετά την πτώση της Κωνσταντι­

νουπόλεως οι οπαδοί του Μάρκου Εφεσίου, με τον τίτλο των εχθρών των 

Λατίνων, απέκτησαν εύκολα την εύνοια των Τούρκων και κατέλαβαν τις 

πατριαρχικές εκκλησίες απομακρύνοντας τους ενωτικούς. 

Το μεγαλύτερο μέρος απ' αυτούς ήλθαν και βρήκαν καταφύγιο και 

ελευθερία στους κόλπους της Γαληνότατης Δημοκρατίας της Βενετίας, 

άλλοι πήγαν στη Ρώμη, στη Φλωρεντία, στη Νεάπολη και στη Σικελία. 

Οι ενωτικοί διατήρησαν πάντοτε την αγάπη τους και την πίστη τους 

προς τον γαληνότατο Πρίγκιπα, απόδειξη οι επικράτειες της Κύπρου και 

του Χάνδακα. 

Για τους παραπάνω λόγους: 

Ι. Η ελληνική εκκλησία δεν απεκλήθη ποτέ σχισματική. 

II. Ο Βενετός πρεσβευτής στο Συμβούλιο του Trento, Nicolo da Ponte, 

ιππότης και Procuratore του Αγίου Μάρκου και αργότερα Δόγης, τροπο­

ποίησε τον κανόνα για το αδιάλυτον του γάμου προς όφελος των Ελλήνων 

καθολικών. 

III. Στις χώρες της Ανατολής οι δημόσιοι αντιπρόσωποι της Βενετίας 

δέχονται το παλαιό ημερολόγιο, σε αντίθεση με τους Έλληνες που ενώ 

ζουν στη Βενετία δεν αποδέχονται το νέο, γεγονός που αποτελεί σκάνδαλο 

και δεν τους τιμά. 

IV. Οι Λατίνοι τόσο οι ευγενείς, όσο και οι πληβείοι παρακολουθούν 

τις λειτουργίες της ελληνικής εκκλησίας και συνάπτουν αμοιβαία γάμους. 

V. Στη Βενετία ύστερα από Δημόσια Απόφαση και Διάταγμα του 



172 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

πάπα Λέοντος Χ, εδόθη η άδεια ανέγερσης εκκλησίας, του ναού του 

Αγίου Γεωργίου, για τους Έλληνες καθολικούς, δηλαδή για τους Έλληνες 

που ενώ διατήρησαν το τυπικό τους αποδέχονται τη λατινική πίστη, έτσι 

ώστε λαμβάνουν αξιώματα στους θρησκευτικούς συλλόγους, να μετέχουν 

στις εκδηλώσεις της καθολικής εκκλησίας, στα Ιωβηλαία, στις τελετές 

της Μεγάλης Παρασκευής και οι ετοιμοθάνατοι να λαμβάνουν την θεία 

κοινωνία. 

Αφού εξέθεσα σύντομα τις κυριότερες αλήθειες που δεν επιδέχονται 
ένσταση, θα ήθελα να παρακαλέσω, στο όνομα του Χριστού, να απομα­
κρύνεται από την εκκλησία όποιος διδάσκει και πράττει αντίθετα με τα 
δόγματα και τους τύπους της ελληνικής εκκλησίας της ενωμένης με τη 
λατινική, όπως έπραττε και δίδασκε ο φωτιανός ιερέας που βρίσκεται 
τώρα στη φυλακή. 

Είναι ανάρμοστος ο ισχυρισμός ότι έχει επιτραπεί από τον πάπα το 

ελληνικό τυπικό (rito). Άλλο το τυπικό και άλλο το δόγμα και η πίστη. 

Έχει επιτραπεί στους Έλληνες να ζουν σύμφωνα με το δικό τους rito 

αλλά κατά τη καθολική πίστη. Γι ' αυτό ο ίδιος ο πάπας υποχρεώνει τους 

μαθητές του ελληνικού Κολεγίου της Ρώμης με διπλούς όρκους να βε­

βαιώνουν ότι σε κάθε τόπο σύμφωνα με τη Σύνοδο της Φλωρεντίας θα 

διατηρούν καθαρό το rito τους από τις πλάνες των φωτιανών και του 

Μάρκου Εφέσιου. Γι ' αυτούς έχουν εκδοθεί τα Διατάγματα (Bolle) των 

παπών Λέοντος Χ και Κλήμεντος VII. Αλλά [είναι απαράδεκτο] το να 

ισχυρίζονται, όπως ισχυρίζεται και διδάσκει ο αναφερόμενος φυλακισμένος, 

ότι οι Λατίνοι είναι αιρετικοί και αφορισμένοι, να λέει ότι οι Λατίνοι δεν 

κάνουν μυστήριο στο Altare επειδή χρησιμοποιούν άζυμο, να λένε ότι 

δεν είναι βαπτισμένοι, να λένε ότι όλοι οι λατίνοι είναι ανόσιοι και 

ασεβείς, ότι οι άγιοί τους είναι εχθροί του Θεού, ότι δεν υπάρχει Καθαρ­

τήριο, ότι οι ψυχές των μακαρίων και των αγίων δεν είναι ακόμη στον 

ουρανό ούτε βλέπουν την όψη του Θεού αλλά περιμένουν την έσχατη 

κρίση, το να ισχυρίζονται, ότι τα κυριακά λόγια δεν αρκούν στο μυστήριο 

της ευχαριστίας, ότι το Άγιο Πνεύμα δεν προέρχεται και από τον Υιό 

και ότι η εκκλησία του Χριστού δεν έχει παγκόσμιο αρχηγό ορατό, για 

να αφαιρέσουν από τον πάπα την υπέρτατη εξουσία που έχει ως διάδοχος 

του Αγίου Πέτρου. [Καθώς και] το να ισχυρίζονται ότι το φως που είδαν 

οι Απόστολοι κατά τη Μεταμόρφωση του Χριστού ήταν άκτιστο και 

αφορίζουν όλους τους καθολικούς που θέλουν το φως κτιστό. 

Αυτές και άλλες βλασφημίες εκφράζει ο ιερέας που ανέφερα πάρα 

πάνω και διδάσκουν οι Φωτιανοί, κακολογούν τις αλήθειες της καθολικής 

εκκλησίας και την ιερή ισχύ της εκκλησίας και των λατίνων πριγκίπων. 

Σας παρακαλώ και πάλι, στο όνομα της ευσπλαχνίας του Χριστού, Kat 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 173 

σας ικετεύω, όσο είναι δυνατό οι Εξοχότητές σας να χρησιμοποιήσετε 
την εξουσία που σας έχει δώσει ο Θεός για να κρατήσετε αλόβητη αυτή 
την πτωχή εκκλησία του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων και να διατηρηθεί 
στην τάξη για την οποία ιδρύθηκε και ευεργετήθηκε από τη δημόσια 
ευσέβεια προς δόξα του Θεού και της Γαληνότατης, προς έπαινο και 
αδιάκοπη σωτηρία των Εξοχοτήτων σας. 

Μελέτιος Αρχιεπίσκοπος Φιλαδέλφειας. 

2. ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ 

Αρχείο Ελληνικής Κοινότητας της Βενετίας, Busta 25, φακ. 362. Copia. 

[post 1796] 

φ. 1 

Da quando nel Concilio Generale celebrato in Fiorenza, s' unirono fra 
di loro le Chiese Latina, e Greca sino alla presa di Costantinopoli; durò 
sempre una ferma, e palese comunione fra li quattro Patriarchi Orientali, e 
la Chiesa Occidentale, senza che mai né negativa in Concilio Pubblico, né1 

privato della Chiesa Orientale fosse in veruna parte derrogato ο alterato Γ 
accordo nel Sinodo Ecumenico di Fiorenza. Egli è ancho vero, che Marco 
d' Effeso fu il solo, che non volse sottoscriversi nel Concilio Fiorentino, e 
che ritornato in Levante tentò ogni strada per sciogliere Γ unione, e separare 
di nuovo le Chiese: Ma fuorché in alcuni pochi seguaci, piuttosto per Γ 
odio suo contro Latini, che per sua opinione, non potè fare alcuna impressione 
sulla Chiesa Greca. L' Imperator di Costantinopoli, la Repubblica di Venezia, 
et il Rè di Cipro, Principi intieramente Cattolici, tennero espurgate le 
Chiese Greche da ogni infezione. Presa Constantinopoli, que' Ecclesiastici, 
eh' erano del partito di Marco d' Effeso valendosi del titolo di esser nemici 
de' Latini, trovarono facile la prottezione del Turco, et occuparono le 
Chiese Patriarcali, scacciandone tutti quelli, eh' erano della comunione 
Cattolica, la maggior parte de' quali venne a travor ricovero, e libertà in \ 
seno di / questa Ser(enissi)ma Repubblica di Venezia, e tal uno ancora in 
Roma, in Fiorenza, in Napoli et in Sicilia. 

Cosi fra di loro divisi i Greci, non n' è cosa più vera, quanto che tutti 
quelli della Natione che rimasero uniti alla Chiesa Latina, secondo Γ acordato 
del Concilio Fiorentino, hanno sempre coservato, e Γ amore e la fedeltà 
verso il Serenissimo Principe, e di ciò sono testimoni due Regni di Cipro e 

1. C(opia) 2: in Concilio. 



174 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Candia2. 
Ι. In virtù di ciò: la Chiesa Greca non è stata mai dichiarata scismatica. 
II. L' Amb(asciato)r Veneto nel Concilio di Trento, Nicolò da Ponte3 

K(avalie)re, Proc(urato)r di S. Marco Dottore4, e poi Doge, fece modificare 
il Canone intorno Γ indissolubilità del Matrimonio, a cagione de' Greci 
Cattolici sudditi. 

III. Nelli Paesi Orientali soggetti al Ser(enissi)mo Dominio, i Rapp(re-
sentant)i Pubblici abbracciano il Calendario Vecchio, a confusione de' 
nostri Greci ostinati, che non vogliono a Venezia abbracciare il nuovo, con 
scandalo di ttuta questa gran Città, e con poco decoro del Rito Greco.ll 
(φ. lv) 

IV. I privati Latini tanto5 Nobili che Plebei in Levante comunicano 
insieme nelle funzioni della Chiesa Greca, e vicendevolmente si maritano 
Latini con Donne Grece, e Greci con Donne Latine. 

V. In questa Ser(enissi)ma Dominante con Pubb(lic)o Decreto, si è 
ottenuto Bolla di6 Leon X per erigersi una Chiesa, e fu eretta quella di S. 
Giorgio, con ordine positivo dell' uno e dell' altro foro, che ella sia per i 
Greci Cattolici, cioè per quelli Greci, che osservano il loro rito uniti alla 
Chiesa Latina neh" istessa fede, e con tale supposizione che il Greci di 
Venezia siano veramente Cattolici, vengono eglino7 fatti Guardiani delle 
Scuole dell Santissimo e nelle Contrade ove stanno sono ammessi nelle 
Processioni dei Giubilei, del Venerdì Santa e nelle Comunioni a moribondi. 

Eposte in breve8 queste verità9 capitali, che non ammettono eccesione 
tutto ciò, che instantemente si supplica da S(ua) S(antitâ) in nome di Gesù 
Cristo, si è, che chiunque ο prattica, ο insegna particolarmente in Venezia 
contro il dogma, e l'uso constante, e sacrosanto della Chiesa Greca unita 
alla Latina, come ha pratticato et insegnato il Prete Fociano, che presentemente 
si trova nelle Carceri, sia tolto da questa Chiesa di S. Giorgio e particolarmente 
dove è necessaria non solo Γ unione della fede, ma anco quella della Carità. 

E indegno pretesto quello, che vantano alcuni di voler osservare il lor 
Rito, come vien loro permesso da S(ua) S(antitâ) e da Pontefici Romani. In 

2. Από Cosi fra... di Cipro a Candia παραλείπει η CI. 
3. C2: C(avalier)e. 
4. C2: Dottore. 
5. C2: cosi Nobili come. 
6. C2: Papa. 
7. C2: essi publicamente. 
8. C2: brevità. 
9. Εδώ σταματάει η Copia. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 175 

questo proposito V(ostra) V(ostra) E(ccelenza) E(ccelenza) si degnino, che 
sia suggerito altra cosa essere presso Greci il rito, altra il dogma, ο sia 
Fede. Già si sa che a Greci vien concesso il vivere, e devono, nel loro rito 
Greco, ma Cattolico, al che il Papa stesso obbliga gli alunni del Colleggio 
Greco di Roma, con doppio giuramento di osservarlo in ogni luogo et in 
favore di questi Greci uniti alla Santa Chiesa Cattolica Romana i II (φ.2) in 
virtù del Concilio Fiorentino, che professano il rito Greco nella sua purità, 
senza gli errori di Focio, e di Marco d' Effeso sono statte rilasciate le Bolle 
e Brevi di Leon X, e di Clemente VII, ma il dire come dice, e professa il 
sudetto prigione, che i Latini sono Eretici, et iscomunicati; il dire che i 
Latini non fanno sacramento neh' Altare, perchè si servono dell' Azimo; il 
dire, che non sono veramente battezzati, il dire, che tutti gli Ecclesiastici di 
rito Latino sono empj, e scellerati; Il dire che i loro Santi sono nemici di 
Dio; Il dire che non vi è Purgatorio, che le anime de' Beati, e de' Santi non 
sono ancora nel Cielo, né meno vedono la faccia di Dio, risservandogli ciò 
dopo Γ estremo giudizio; Il dire, che le parole Dominicali: Hoc est enim 
corpus Dei, non sono la vera forma del Sacramento; che lo spirito Santo 
non procede dal Figlio, che la Chiesa di Gesù Cristo qui in terra non ha 
verun capo universale visibile, per togliere al Papa la Sovrana auttorità 
datagli da Dio, come sucessore di S. Pietro, negandola a S. Pietro medesimo; 
Il dire, che il lume veduto dagli Apostoli cogli occhi corporali nella trasfi­
gurazione di Gesù Cristo era un lume increato etc.; Iscomunicar tutti li 
Cattolici che lo vogliono Lume creato, come visibile. 

Queste et altre Bestemie, che dice il Prete sopraccennato, che dicono, e 
insegnano i Greci Fociani, non dir che s' osservi il rito Greco, ma bensì a 
maledire le Cattoliche verità, e le potestà Sacrosante della Chiesa, e de 
Principi Latini; E di nuovo per le viscere di Gesù Cristo si prega, e si 
supplica, quanto si può la benignissima carità di V(ostra) V(ostra) E(ccellence) 
E(ccellenza) ad impiegare Γ auttorità, che Dio le ha dato per conserll(cp. 
2v)vare illesa questa povera Chiesa dì S. Giorgio de' Greci, e mantenerla 
neh' ordine in cui fu da p(rinci)pio fondata, e beneficata dalla pietà pubblica, 
a gloria di Dio, e di S. Serenità, et a comedazione, e salute perpetua di 
V(ostra) V(ostra) E(ccellenza) E(ccellenza). 

Melettio Arcivescovo 
di Filadelfia 

3. ΣΧΟΛΙΑ 

Στην Informazione della Nazion Greca αρ. 1 (No 357, σχετικά με το 



176 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

περιεχόμενο της Informazione του Μελετίου οι συντάκτες της αναφέρουν 

χαρακτηριστικά απευθυνόμενοι προς τον Principe: Se la saviezza di V(ostr)a 

Ser(eni)tà osserverà il contenuto di questa informatione la confusione de 
asserta historia fa conoscer la falsità delle sue assertion!, e la falsità del 
contenuto il torbido suo animo di stabilire gl ' incommodi à V(ostra) S(ereni)tà 
nel Levante, e diminuire il commercio di Venetia (φ. 9v). Παρακάτω κρίνεται 

αυστηρά το περιεχόμενο της αναφοράς. 

Ο ισχυρισμός του Μελετίου ότι η ελληνική εκκλησία δεν χαρακτη­

ρίστηκε ποτέ scismatica είναι αβάσιμος. Για παράδειγμα στη Βούλλα του 

πάπα Ιννοκεντίου ΙΑ, όταν παραπονείται για την εκλογή «σχισματικού» 

επισκόπου από τους Έλληνες της Βενετίας, εννοεί τον Μεθόδιο Μορώνη 

(εξελέγη) στις 19 Δεκεμβρίου 1677): ut scismaticum episcopum eligant, 

και παρακάτω: templum in quo libera facultas adsit Grecorum scismaticorum 

errores impune et publice profitendi. Καθώς και σ τ ο Υ π ό μ ν η μ α του π α π ι κ ο ύ 

Νούντσιου της 3ης Ιουνίου 1678 προς τη Βενετική Γερουσία σχετικά με 

την υπαγωγή της ελληνικής εκκλησίας στα καθολικά εκκλησιαστικά 

δικαστήρια όπου αναφέρει: e se bene a poco a vi s'è introdotto lo scisma, è 
opera del' antica pietà della Repubblica Serenissima di dar bora mano che 
da Sua Santità se ne svellano le radici a si separi la zizania dal puro grano, 
come sia giunto il tempo della messa61. 

Για την πρόθεση του Μελετίου να επιβάλει το νέο ημερολόγιο στους 

Έλληνες της Βενετίας αναφέρονται τα ακόλουθα από τον Νικόλαο Κο­

μνηνό Παπαδόπουλο σε επιστολή του προς τον Χρύσανθο Νοταρά62: ό 

μισάδελφος τώρα πάσχει να βάλη τό νέον καλενδάριον εις τον "Αγιον 

Γεώργιον άλλα δεν προκύπτει τίποταις, δτι θέλει νά τό βάλη χωρίς ε'ιδησιν 

των πατριαρχών. Η επιστολή είναι αχρονολόγητη, έχει τοποθετηθεί μεταξύ 

των επιστολών του 1701. Ο Μ. Γεδεών την θεωρεί μεταγενέστερη. Η 

61. Βλ. Γ. Σ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Βούλλαι παπών περί των Ελλήνων ορθοδόξων της Βενετίας. 
Θησαυρίσματα 7 (1970), σσ. 251 και 253. Βλ. και Ν. Μοσχονά, Ελληνικές παροικίες 
της Βενετίας. ΙΕΕ, Εκδοτική 'Αθηνών, τόμος Ι, σ. 239: όπου αναφέρεται ότι η Διάταξη 
του Συμβουλίου των Δέκα που δίνει το δικαίωμα στους Έλληνες της Βενετίας να 
τελούν τις ιερουργίες τους στον ναό του Αγίου Βλασίου με την προϋπόθεση να ανα­
γνωρίζουν την ένωση. Η Διάταξη αυτή είναι ιδιαίτερα σημαντική, διότι χαρακτηρίζονται 
επίσημα οι Έλληνες ως μη καθολικοί: sectatores Grece (sic) hérésie errantes a lege 
Catolica και scismatici. Άλλωστε για τον λόγο ότι αποκαλύφθηκε ότι οι Έλληνες 
στην πλειονότητα ήταν «σχισματικοί» δε-ν χορηγήθηκε τελικά η άδεια ανέγερσης του 
ναού που είχε παραχωρηθεί το 1479. 

62. Βλ. Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, Νικόλαος Παπαδόπουλος Κομνηνός (1651-1740), Εκκλησι­
αστικός Φάρος 'Αλεξανδρείας, 11 (1913) σ. 99 και Μ. ΓΕΛΕΩΝ, Τυπάλδου-Στάη συμμορία, 
'Εκκλησιαστική αλήθεια, 33 (1913) σ. 289. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 177 

φράση όμως της επιστολής: οτανελθη έκεϊο νέος πρεσβευτής των "Ενετών, 

αν εννοεί τον Soranzo, ο οποίος ήταν φίλος του Μελετίου, και είναι 

γνωστό ότι πήγε στην Κωνσταντινούπολη το 1699, τότε η επιστολή του 

Παπαδόπουλου θα πρέπει να είναι προγενέστερη, την εποχή της Lettera 

και της επιστολής του Μελετίου προς τον πατριάρχη Καλλίνικο Β' (2 

Σεπτεμβρίου 1699) όπου συνιστά ένθερμα τον πρεσβευτή που ή γαληνότατη 

αριστοκρατία των ενετών αποστέλλει εις αυτήν τήν αύλήν63. 

Το Consiglio του Trento που αναφέρει ο Μελέτιος είναι η Σύνοδος 

που συνεκάλεσε η καθολική εκκλησία (1545-1563) με το σκοπό τη συ­

στηματοποίηση των δογμάτων της, ώστε να ανταποκριθεί στις νέες κα­

ταστάσεις που προέκυψαν από τη μεταρρύθμιση. Οι ορθόδοξοι δεν μετείχαν, 

συζητήθηκαν όμως και θέματα που είχαν σχέση με τον ανατολικό κόσμο. 

Ο Μελέτιος αναφέρεται εδώ στην τροποποίηση του κανόνος που διατυ­

πώθηκε στις 20 Ιουλίου 1563 και απαγόρευε τη διάλυση του γάμου. Οι 

Βενετοί που αντιλήφθηκαν τις συνέπειες που θα προέκυπταν από την 

εφαρμογή του στις βενετοκρατούμενες περιοχές και στους Έλληνες ορ­

θοδόξους της Βενετίας προχώρησαν στην τροποποίηση του, στις 11 Αυ­

γούστου 1563. Ο Μελέτιος αναφέρει εδώ και το όνομα του συγκεκριμένου 

Procuratore του Αγίου Μάρκου και αργότερα Δόγη: Nicolò Daponte ο 

οποίος συνετέλεσε σ' αυτή την τροποποίηση64. 

Ο Μελέτιος αναφέρει τη Βούλλα του πάπα Λέοντος Χ της 18 Μαΐου 

1514 με την οποία χορήγησε στους Έλληνες της Βενετίας την άδεια 

οικοδόμησης του Ναού. Ακολούθησε και δεύτερη: 1514, 3 Ιουνίου, που 

επεκύρωσε την πρώτη και τρίτη: 1521, 18 Μαΐου, που χορηγούσε προνόμια 

στους Έλληνες ενωτικούς. Ο Πάπας Λέων Χ, ο τελευταίος πάπας της 

Αναγέννησης, είναι γνωστό ότι επέδειξε ενδιαφέρον για τους Έλληνες. 

' Ιδρυσε το Ελληνικό Γυμνάσιο της Ρώμης όπου δίδαξαν ο Ιανός Λάσκαρης 

και ο Μάρκος Μουσούρος. Οι λόγιοι αυτοί εργάστηκαν και για την 

έκδοση των Βουλλών65. 

Σχετικά με τον Prete Fociano che presentemente si ritrova nelle carceri, 

έχουμε πληροφορίες από την επιστολή του καθηγητή Νικολάου Κομνηνού 

63. Βλ. Μ. ΓΕΔΕΩΝ ό.π., σ. 267. Και ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ/Αναφορά ' Ελλήνων 
της Βενετίας, ό.π., σ. 100. 

64. Βλ. Ζ. ΤΣΙΡΠΑΝΛΗΣ, Ή σύνοδος του Trento καί ô ελληνικός κόσμος της 'Ανατολής, 
ΙΕΕ 'Εκδοτικής 'Αθηνών, τόμος Ι ', σ. 123. 

65. Βλ. Μ. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ, Ή εν Βενετία ' Ελληνική Κοινότης καί οι μητροπολΐται Φιλα­
δέλφειας, Έπετηρίς της 'Εταιρείας Βυζαντινών Σπουδών, τόμος 27 (1996 - 1970), σ. 
175-178. Για τις Βούλες βλ. Γ. Σ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Βοϋλλαι παπών περί των 'Ελλήνων 
ορθοδόξων της Βενετίας, Θησαυρίσματα 7 (1970) σ. 228 - 266. 



178 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Παπαδόπουλου προς τον Χρύσανθο Νοταρά, της 23/12 Μαρτίου 1706. 

Αναφέρει εκεί: Άναμένομεν τό καρδιναλίκι του Φιλαδέλφειας, όπου 

κρατιέται εις τήνΡώμην απόστολος της 'Ελλάδος δια ταϊς άνδραγαθίαις 

τον. Τώρα εκαμεν να βάλουν εις την φυλακήν ενα κακόμοιρον ίερομόναχον 

ονόματι Σωτήρι 'Αθήναιον, όπου εκαμεν εις την Βενετίαν τόν θεολόγον 

της φωτιανής θρησκείας διά να ζήση καί νά γλυτώση την πτωχείαν του 

και είναι ένας γάιδαρος αληθής, ή πρόφασες διά ταϊς όποιες τόν έβαλε 

εις βάσανα, είναι νά έβλασφήμησε τόναγιον Άντώνιον di Padova καί νά 

θορυβή τό γένος με φωτιαναϊς αιρέσεις, κάμνωντας σύναξες εις τό κελί 

του καί τέλος θέλει είναι νά τόν εξορίσουν από την Βενετίαν. άμή ή 

αλήθεια είναι κάτι ζηλοτυπία διά ενα παιδί μιας πολίτισσας δούλης του 

παπα Κυπρίωτου66, τό όποιον διά τήν άγάπην του Σωτήρι, όπου τόν έδίδασκε 

ελληνικά άγκαλά καί ολίγα, άφήκε τόν πανιερώτατον φίλον του πρώτον, 

όθεν σκάνδαλα. Καί ό Σωτήρης, όπου πάντα ήτον ό αυτός καί όμως είχεν 

ένταλμα νά έξαγορεύη καί συλλειτούργα μετ ' αυτόν, εγινεν ευθύς βλά­

σφημος καί αιρετικός. Σε μεταγενέστερη επιστολή 18 Δεκεμβρίου (χωρίς 

έτος, η αναφορά όμως εκεί της πληροφορίας ότι έγινε Ιησουίτης ο ανεψιός 

του Μελετίου, γεγονός που συνέβη στις 7.12.170667, μας υποχρεώνει να 

την χρονολογήσουμε post 7.12.1706) ο Παπαδόπουλος αναφέρει: Έν τω 

μεταξύ ό μαύρος Σωτήρις στέκει εις τήν φυλακήν καί τόν κατηγορούν ως 

βλάσφημον καί κήρυκα της φωτιανής κακοδοξίας, τήν οποίαν ή αυθεντία 

συγχωρεί μέν νά κρατιαϊται άπό τους φωτιανοΰς, άλλα δέν συγχωρεί νά 

κηρύττεται. Ο Μ. Γεδεών σχολιάζει σχετικά με τον ιερομόναχο Σωτήρη, 

ότι πρόκειται για τον Γρηγόριο Σωτήρη εξ 'Αθηνών68. Πρόκειται για τον 

γνωστό λόγιο κληρικό, ιδρυτή και διδάσκαλο της ομώνυμης Σχολής 

στην Αθήνα και αργότερα (1722) μητροπολίτη Γάνου και Χώρας. Το 

1728 έγινε μητροπολίτης Μονεμβασίας69. Στην υπόθεση του φυλακισμένου 

66. Βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων Ορθοδόξων, σ. 181: 1672: Γεώργιος Κύπριος και 1680, 
Γεώργιο Γιαφούνης Κύπριος. Βλ. και Μ. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ -1. ΣΚΟΥΛΑΣ, Τά ληξιαρχικά 
βιβλία της ελληνικής αδελφότητας Βενετίας. Α' Πράξεις γάμων (1599-1815), Βενετία 
1993, σ. νβ: 25 (Γεώργιος Γιαφούνης, Κύπριος ιερεύς, πρώτη μνεία 15 Ιανουαρίου 1673 
και τελευταία μνεία 15 Νοεμβρίου 1702). 

67. Βλ. Ζ. ΤΣΙΡΠΑΝΛΗΣ, Τό ελληνικό Κολλέγιο της Ρώμης καί οί μαθητές του (1576 -1700), 
Θεσσαλονίκη 1980, σ. 703, αρ. 679. 

68. ό.π., σ. 298. 
69. Βλ. Τ. ΓΡΙΤΣΟΠΟΥΛΟΣ, Διάγραμμα της Ιστορίας των σχολείων των 'Αθηνών κατά τήν 

Τουρκοκρατίαν. Αθηναϊκά 29 (1964) σ. 3 κ.ε. και Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Ή Φλαγγίνειος 
Σχολή, σ. 145 -146, όπου πολλά στοιχεία για τη δράση του. Χρημάτισε επόπτης του 
Φλαγγινιανού από το 1699 - 1702. Υποψήφιος εφημέριος της εκκλησίας του Αγίου 
Γεωργίου της Βενετίας: 28 Αυγούστου 1699, 13 Σεπτεμβρίου 1699, 22 Απριλίου 1703 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 179 

ιερομόναχου που κατηγορήθηκε από τον Μελέτιο και καταδικάστηκε 

από την Inquisizione αναφέρονται και οι δύο Informazioni della Nazion 

Greca. Ο Μελέτιος αναφέρει εδώ ότι ο φωτιανός ιερέας που βρίσκεται 

στη φυλακή δίδασκε δόγματα αντίθετα με τα δόγματα της ελληνικής 

εκκλησίας της ενωμένης με την καθολική εκκλησία. Αυτά που αναφέρει 

ότι εδίδασκε είναι ακριβώς οι γνωστές διαφορές της ορθόδοξης με την 

καθολική εκκλησία στις οποίες δεν διστάζει ο Μελέτιος να αποκαλέσει 

βλασφημίες και παρακαλεί το Συμβούλιο των Δέκα να χρησιμοποιήσουν 

την εξουσία τους για να προστατεύσουν και να κρατήσουν αλόβητη την 

εκκλησία των Ελλήνων. 

Η APOLOGIA ΤΟΥ ΑΒΑΤΕ FARDELLA 

Το επόμενο έγγραφο του ίδιου φακέλου (No 362), είναι η Apologia 

dell' Eccellente Don Abate Fardella lettore in Padova. Αναφέρεται στο 

προηγούμενο έγγραφο, την Informazione του Μελετίου Τυπάλδου, και 

αποτελεί την ανασκευή των φιλοκαθολικών επιχειρημάτων του, από τον 

καθηγητή του πανεπιστημίου της Padova Micelangeìo Fardella. Είναι 

αχρονολόγητο, ωστόσο από εσωτερικά στοιχεία προκύπτει ο terminus 

post quem, το 1706. Άλλωστε τότε χρονολογείται και η αχρονολόγητη 

επίσης Informazione10. 

Εκδίδω το κείμενο ολόκληρο. Στον φάκελο υπάρχουν δύο αντίγραφα, 

κατά την παραβολή επισημάνθηκαν μερικές διαφορές. Συμπληρώνω τις 

παραλείψεις και επισημαίνω στο υπόμνημα κάποιες αξιόλογες διαφορές. 

Της έκδοσης προτάσσω το περιεχόμενο της Απολογίας. Μετά το 

και 3 Μαΐου 1705, αλλά απέτυχε. Παράλληλα σπούδαζε στην Πάδοβα: Artisti, 1701, 
Sottiri Gregorio del Panagioti d'Atene. Βλ. Γ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Ai έγγραφαί των 'Ελλήνων 
σπουδαστών της Παδούης, Θησαυρίσματα 8 (1971), σ. 201. Βλ. επίσης Leggisti: 1702 
ως το 1706 συνεχώς. Του ίδιου, Αϊ πράξεις έγγραφης τών 'Ελλήνων σπουδαστών του 
Πανεπιστημίου της Παδούης, Μέρος Β' Leggisti, Έπετηρίςτής 'Εταιρείαςβυζαντινών 
σπουδών, 38 (1971) σ. 122 κ.ε. 

70. Η ανάθεση της Απολογίας, της ανασκευής δηλαδή των επιχειρημάτων ενός κειμένου 
με θεολογικό περιεχόμενο, σε ένα σοβαρό πρόσωπο του αντίθετου δόγματος φαίνεται 
ότι ήταν σύνηθες για την εποχή. Την ίδια περίπου εποχή ο «λατινόφρων» Ν. Κομνηνός 
Παπαδόπουλος γράφει στον Χρύσανθο Νοταρά στις 28 Ιανουαρίου 1706 m.v. (1707) 
ότι του ανέθεσαν να «απολογηθεί» και να ανατρέψει την ομολογία που έστειλε το 
ορθόδοξο πατριαρχείο της Κωνσταντινουπόλεως στον ιερομόναχο Ιωάννη Στάη απε­
σταλμένο του Μελετίου για περιοδεία στα βενετοκρατούμενα μέρη. Βλ. Μ. ΓΕΔΕΩΝ, 
Τυπάλδου - Στάη συμμορία (1686 -1712); Εκκλησιαστική 'Αλήθεια, τόμος 33 (1913) σ. 
291. 



180 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

κείμενο ακολουθούν τα σχόλια. Ιδιαίτερα ασχολούμαι με τον συγγραφέα 
της Απολογίας και διατυπώνω μερικές υποθέσεις στις οποίες με οδήγησαν 
στοιχεία από το περιεχόμενο, και όσα προέκυψαν από την έρευνα, τα 
οποία και επισημαίνω. 

1. ΤΟ ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΟ 

Είναι συνήθεια καθιερωμένη για καθένα που επιδιώκει κάτι που δεν 

το δικαιούται, να εγκαταλείπει την αλήθεια που αποτελεί τη θεμελιώδη 

βάση κάθε νόμιμης και δίκαιας απαίτησης και να προσκολλάται στις 

πλάνες και στο δόλο, μοναδικό καταφύγιο των φιλόδοξων, για να φθάσει 

στην κορυφή των σχεδίων τα οποία μηχανεύεται. 

Δεν κάνει διαφορετικά και ο άγνωστος συγγραφέας της Informazione, 

ο οποίος εξέθεσε δημόσια τις σκέψεις του εναντίον του ελληνικού Γένους 

για να φθάσει στο σκοπό του, όπου τον ωθεί η παρόρμηση του συμφέροντος 

και της φιλοδοξίας. Χρησιμοποιεί παρατηρήσεις που είναι μακριά από 

την αλήθεια και στηρίζονται όλες στο ψεύδος, πεπεισμένος ότι θα μπορέσει 

να εξαπατήσει με τέτοιες απατηλές παρατηρήσεις την αλάνθαστη σοφία 

του Γαληνότατου Πρίγκιπα. 

Υποστηρίζει ότι η άδεια για την ανέγερση της εκκλησίας του Αγίου 

Γεωργίου δόθηκε όχι για τους Έλληνες πιστούς στο οικουμενικό πατρι­

αρχείο της Κωνσταντινουπόλεως αλλά μόνο για τους ουνίτες, αυτούς που 

έμειναν πιστοί στη σύνοδο της Φλωρεντίας και οι οποίοι μετά την πτώση 

της Κωνσταντινουπόλεως, έφθασαν εδώ κυνηγημένοι από τους οπαδούς 

του Μάρκου Εφέσιου. Πότε συνέβη αυτό μπορεί να το διαβεβαιώσει 

εκείνος που έχει διαβάσει στους λατίνους συγγραφείς την κατάσταση 

και την εξέλιξη αυτής της περίφημης ένωσης, που όπως όλοι διαβεβαιώνουν 

διήρκεσε όσο και το ταξίδι των Ελλήνων από τη Φλωρεντία στην Κων­

σταντινούπολη71. Μετά τη σύνοδο ο Μάρκος Εφέσιος πληροφόρησε με 

γράμμα τους πατριάρχες ότι δεν οφείλουν να τη θεωρούν ισχύουσα, γιατί 

η υπογραφή της έγινε με δόλο και απειλές. Γι ' αυτό πρότεινε στον 

πατριάρχη να γράψει στον αυτοκράτορα να παραιτηθεί από τη διαδικασία 

της ένωσης, με απειλή αφορισμού και αναθέματος, και να θεραπεύσει 

αυτή τη σοβαρή αταξία που προκάλεσε το έργο του. Από αυτή την ενέργεια 

προέκυψε ώστε όλοι οι επίσκοποι και κληρικοί να αναιρέσουν τις υπογραφές 

τους στη σύνοδο της Φλωρεντίας, να συγκληθεί νέα Σύνοδος στο ναό της 

Αγίας Σοφίας και να διαλυθεί η ένωση αφού αναιρέσουν σε όλα τα σημεία 

τη σύνοδο της Φλωρεντίας. Επομένως πώς διατείνεται ο συγγραφέας ότι 

71. Η Copia είναι στο πρώτο πρόσωπο: lo può attestare... ho letto. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 

διατηρήθηκε η ένωση και η σχέση των πατριαρχών με τη δυτική εκκλησία; 

Αφού ο πατριάρχης απείλησε τον αυτοκράτορα με αφορισμό και 

συγκάλεσε σύνοδο στη Κωνσταντινούπολη και διέλυσε τη συμφωνία της 

Φλωρεντίας, πώς έμειναν οι Έλληνες ενωμένοι με την λατινική εκκλησία; 

Το ίδιο προκύπτει και από επιστολή του Νικολάου V, διαδόχου του 

Ευγενίου IV, στην οποία με διάφορες απειλές για την αναίρεση της 

συμφωνίας της συνόδου γράφει: μεγάλο γεγονός είναι αυτό, ολόκληρη η 

Δύση δέχτηκε τους όρους της συνόδου της Φλωρεντίας, όλα τα έθνη, 

όπως οι Ισπανοί, οι Γάλλοι, οι Γερμανοί, οι Έλληνες μόνοι δεν θέλουν 

να συμφωνήσουν. Αυτοί μόνο μένουν πεισματικά ne primi loro sentimenti. 

Αυτά τα έγραφε πριν από την πτώση της Κωνσταντινουπόλεως, που βλέπει 

ο συγγραφέας σταθερή των ένωση; που βλέπει το πλήθος των Ελλήνων 

που δεν κατόρθωσε να πείσει ο Μάρκος Εφέσιος; 

Αφού αποδείχτηκε αναληθής ο παραπάνω ισχυρισμός, ας δούμε πόσο 

είναι ψευδές και αυτό που με πονηρία προσθέτει. Λέει ότι οι πιστοί στη 

ένωση εξεδιώχτηκαν από τους οπαδούς του Μάρκου Εφεσίου μετά την 

άλωση και ήλθαν στη Βενετία για ανακούφιση και ελευθερία, διατηρώντας 

πάντοτε αγάπη και αφοσίωση στον Πρίγκιπα. Και φέρνει ως μάρτυρες τα 

δύο Regni της Κύπρου και του Χάνδακα. Προκαλεί μιά ανάρμοστη σύγχυση 

αυτός που διαδίδει πράγματα που δημιουργούν διχόνοια ανάμεσα στους 

υπηκόους οι οποίοι ζουν υποταγμένοι στον Πρίγκιπα. (Κατά τη γνώμη 

του) οι Έλληνες που δεν είναι ουνίτες δεν είναι πιστοί στον Πρίγκιπα. 

Είναι μεγάλη προσβολή αυτή για τους υπηκόους, γιατί ο Πρίγκιπας 

γνωρίζει εκ πείρας πόσο είναι σταθεροί και αφοσιωμένοι οι Έλληνες σ' 

αυτό το Augusto Dominio. Δεν αρνούμαι ότι είναι έξοχη η αφοσίωση και 

η πίστη των Κυπρίων και των Κρητικών, αλλά αυτό οφείλεται στο ότι 

είναι υποταγμένοι στον Επίσκοπο της Ρώμης; Απέχει αυτό τόσο από το 

ότι αυτή είναι η αιτία, όσο από τη γνώση των γεγονότων συνάγεται το 

αντίθετο. Υπάρχουν ακόμη και σήμερα άξιες ευγνωμοσύνης κρητικές 

οικογένειες και θα διατηρηθεί στους μεταγενέστερους η αφοσίωση που 

έδειξαν στον Πρίγκιπα, παρά τα επωφελή σχέδια του βαρβάρου εχθρού. 

Εγκατέλειψαν μετά την πτώση [της Κρήτης] την πατρίδα τους και ακο­

λούθησαν τις ένδοξες σημαίες αυτής της Δημοκρατίας μονάχα γιατί ήταν 

αφοσιωμένοι και πιστοί στον Πρίγκιπα. Αν τους ρωτούσαμε ποία ένωση 

είχαν με τη λατινική εκκλησία θα απαντούσαν ομόφωνα, όχι μονάχα 

αυτοί που έχουν την τύχη να ζουν στην Serenissima Dominante αλλά και 

οι άλλοι που ζουν στα Νησιά, την Κεφαλονία, την Κέρκυρα και τα 

Κύθηρα, ότι τιμούν στα πλαίσια της παγκόσμιας εκκλησίας τη λατινική, 

δεν έχουν όμως μ' αυτή comunicazione imaginabile. Και ποίος μπορεί να 

αρνηθεί πως η αφοσίωση των Κρητών στον Πρίγκιπα ήταν ασύγκριτη. 



182 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Δεν είναι πιστοί και αφοσιωμένοι στον Πρίγκιπα, οι Κερκυραίοι και δεν 

έδωσαν δείγματα της αφοσίωσης τους όταν χρειάστηκε; Και όμως αυτοί 

δεν ανήκουν στην καθολική εκκλησία και δεν συμφωνούν με τη σύνοδο 

της Φλωρεντίας. Οι καινούργιοι υπήκοοι του Μωρέα τί εξάρτηση έχουν 

από την καθολική εκκλησία, αφού υπάγονται στην Κωνσταντινούπολη, 

διατηρούν το rito και το δόγμα τους και όμως δεν τους αμφισβητήθηκε 

ποτέ η αφοσίωση τους στον Πρίγκιπα και, πριν ακόμη γευθούν τον γλυκό 

ζυγό της Δημοκρατίας [της Βενετίας], την έδειξαν κατά τον πόλεμο με 

τους Τούρκους, ακολούθησαν το γενναίο παράδειγμα με την ίδια πίστη 

οι ελληνικοί πληθυσμοί των γειτονικών πόλεων. Αν και δεν ήταν υπήκοοι 

δεν δίστασαν να ακολουθήσουν τις σημαίες όλοι από τη Λειβαδιά, τη 

Θήβα και την Αθήνα. Όλοι αυτοί έχουν πνευματικό αρχηγό τον πατριάρχη 

της Κωνσταντινουπόλεως. Είναι αναληθές λοιπόν ότι οι Έλληνες που 

δεν αποδέχτηκαν την ένωση με τη λατινική εκκλησία δεν είναι πιστοί 

στον Πρίγκιπα και ακόμη πιο αναληθής γίνεται ο ισχυρισμός του συγ­

γραφέα, όταν φανερές είναι οι εκδηλώσεις της ευγνωμοσύνης της Βενετικής 

Δημοκρατίας προς τους Έλληνες υπηκόους για την αφοσίωση τους και 

γι ' αυτό τους ανέθεσαν σοβαρές θέσεις, όπως την άμυνα των φρουρίων 

τους, την διεύθυνση των πλοίων τους, σε Έλληνες ναυάρχους τη διοίκηση 

των στόλων τους. Τίμησε και παρασημοφόρησε Έλληνες με τίτλους 

κομητών, ιπποτών, τους έκαμε αξιωματικούς του στρατού, συνταγματάρχες 

του ιππικού, διοικητές του στρατεύματος ακόμη και αρχιστρατήγους 

στις μάχες. 

Δεν σταματούν εδώ οι απάτες του συγγραφέα, προχωρεί και σε άλλα 

ψεύδη. Λέει ότι η ελληνική εκκλησία δεν αποκλήθηκε ποτέ σχισματική 

επειδή οι Έλληνες είναι ενωμένοι με τη λατινική εκκλησία. Έτσι αυτός 

μόνος με αναισθησία και σκάνδαλο τολμά αυτό που δεν έπραξε η εκκλησία. 

Ο πάπας, κεφαλή της εκκλησίας, δεν θα ονομάσει τους Έλληνες σχι­

σματικούς, δεν θα τους θεωρήσει μέλη αποκομμένα από το σώμα των 

πιστών, αλλά θα ανεχθεί να επιμένουν στις παλαιές του γνώμες (antiche 

opinioni), ή για να δείξει τον σεβασμό του σ' ένα έθνος τόσο ευσεβές ή 

για να τιμήσει μια εκκλησία που έχει τόσες χιλιάδες μαρτύρων και Πατέρων 

(Dottori), ενώ αυτός (ο συγγραφέας) ως εχθρός του ονόματος των Ελλήνων 

τολμά με δημόσια Informazione να ονομάζει τους Έλληνες ασεβείς, 

βλάσφημους, σχισματικούς και αιρετικούς. Αλλά η πρόταση του εμφα­

νίζεται ψευδής στους σοφούς. Θα αδικούσε ο πάπας τους Έλληνες ουνίτες 

αν αποκαλούσε σχισματικούς αυτούς που δεν αποδέχτηκαν την ένωση, 

αυτοί (οι ουνίτες) δεν έχουν να κάμουν με αυτούς που είναι ανεξάρτητοι 

από τη Ρώμη, λοιπόν αποκαλώντας αυτούς σχισματικούς εκείνοι δεν 

υβρίζονται και θα ήταν δυνατό να λυπηθούν όταν η ονομασία θα έπεφτε 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 183 

σε όλη το Γένος των Ελλήνων χωρίς διάκρισι: uniti και indipendenti. 

Αλλά αν τους αποκαλέσει, δεν νομίζω ότι αδικεί ούτε τους Άγγλους, 

ούτε τους Γερμανούς καθολικούς όταν ο Ποντίφηκας αφορίζει αυτούς 

που ακολουθούν την αίρεση του Καλβίνου και του Λουθήρου, όπως το 

κάνει με πολλή ζέση, καθώς και την ελληνική εκκλησία δημόσια, η 

οποία δεν αφορίζεται υπό το όνομα του έθνους και επειδή πάντοτε τείνει 

να εξαίρει αυτούς που ακολουθούν την καθολική πίστη. 

Στην Ανατολή αφορίστηκαν στις συνόδους οι Νεστοριανοί ή οι 

οπαδοί της αίρεσης του Σαβελλίου και Ευτυχίου και τόσοι άλλοι αιρετικοί. 

Αν αυτό προσέβαλλε το ελληνικό έθνος γιατί αυτοί ήταν Έλληνες ορθό­

δοξοι, έπρεπε, ένεκα των άλλων Ελλήνων ορθοδόξων, να φεισθούν των 

κεραυνών, των αναθεμάτων και αφορισμών, επειδή η επίπληξη έπεφτε σε 

αποστάτες και όχι σε ορθοδόξους; 

Δεν ευσταθεί επομένως ο ισχυρισμός του συγγραφέα ότι χάρη των 

Ελλήνων ενωτικών δεν απεκλήθησαν σχισματικοί οι Ανατολικοί. Άλλες 

είναι οι φροντίδες της Αυλής της Ρώμης σ' αυτό το θέμα, όχι αυτές που 

ονειρεύεται ο συγγραφέας. 

Θα ήθελα να ξέρω που είναι αυτοί οι Έλληνες που ο συγγραφέας 

ονομάζει καθολικούς ή αληθινούς ουνίτες. Παραπάνω υπαινίχθηκε ότι 

ήταν οι Έλληνες της Κωνσταντινουπόελως οι οποίοι μετά την άλωση 

κατέφυγαν άλλοι στη Βενετία, άλλοι στην Τοσκάνη, στη Ρώμη, στη 

Σικελία ή στη Νεάπολη. Τώρα ρωτάω γι ' αυτούς τους Έλληνες καθολικούς, 

που ήλθαν στην Ιταλία ασπάζονται οι λατίνοι το παλαιό ημερολόγιο ή 

για άλλους Έλληνες καθολικούς που είναι στην Ανατολή; 

Δεν θα μπορούσα να ειπώ γι ' αυτούς τους Έλληνες που ήλθαν στη 

Ιταλία, γιατί αυτοί ήλθαν μετά την άλωση, το 1453, και η διόρθωση του 

ημερολογίου έγινε το 1582, δηλαδή περισσότερο από 120 χρόνια αργότερα. 

Και αν αυτό γίνεται για χάρη αυτών από τους λατίνους που βρίσκονται 

στην Κωνσταντινούπολη, τη Σμύρνη, τη Χίο και άλλες ελληνικές πόλεις 

συνάγεται ότι το ίδιο συμβαίνει και με τους λατίνους που βρίσκονται στο 

Μωρέα και στα τέσσερα Νησιά. 

Και εδώ τον παρακαλώ να μου ειπεί, από ποία σημεία αντιλαμβάνεται 

ότι οι Έλληνες του Μωρέα και των Νήσων είναι καθολικοί, όπως τους 

θεωρεί; Αυτοί οι Έλληνες δεν συμφωνούν με τη σύνοδο της Φλωρεντίας. 

Είναι στο σύνολο τους πιστοί στις antiche opinioni, δεν υπάγονται στον 

καθολικό επίσκοπο, εξαρτώνται από τον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως, 

αυτόν αναγνωρίζουν ως πνευματικό αρχηγό οι ιερείς τους και απ' αυτόν 

έχουν τις επικυρώσεις της χειροτονίας τους. Τον πατριάρχη μνημονεύουν 

στις λειτουργίες τους, απ' αυτόν δέχονται την communione των Αγίων 

τους, όπως η Κεφαλονιά το 1622 για τον Άγιο Γεράσιμο και η Ζάκυνθος 



184 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

το 1703 για τον Άγιο Διονύσιο. 

Αυτοί οι Έλληνες δεν είναι ουνίτες, επομένως πώς θα μπορούσε να 

είναι αληθές ότι γι ' αυτούς τους Έλληνες δέχονται οι λατίνοι το παλαιό 

ημερολόγιο στην Ανατολή. Δεν ντρέπεται λοιπόν να προσθέτει ότι οι 

Λατίνοι δέχονται το παλαιό ημερολόγιο ενώ οι Έλληνες της Βενετίας 

από πείσμα δεν δέχονται το νέο και αυτό αποτελεί σκάνδαλο στη μεγάλη 

αυτή πολιτεία και pocco decoro del Rito Greco? 

Εάν εγνώριζε τους λόγους του γεγονότος δεν θα κατεδίκαζε τους 

' Ελληνες ως πείσμονες, αλλά θα τους επαινούσε ως καλώς διατεθειμένους 

για το κοινό καλό του Γένους και για τον Πρίγκιπα. Δεν υπάρχει αμφιβολία 

ότι η Γαληνότατη Δημοκρατία, όταν αποφάσισε να ακολουθήσουν οι 

αντιπρόσωποι της στην Ανατολή το παλαιό ημερολόγιο, πήρε την άδεια 

από την εκκλησία της Ρώμης στην οποία ανήκει και την τηρεί ως σήμερα. 

Γι ' αυτό και οι Έλληνες της Βενετίας που υπάγονται πνευματικά στο 

πατριαρχείο της Κωνσταντινουπόλεως εζήτησαν και αυτοί την άδεια να 

ακολουθήσουν το νέο ημερολόγιο. Ο Γαβριήλ Σεβήρος, ο πρώτος μη­

τροπολίτης τους, άνθρωπος ξεχωριστής αρετής και μεγάλης αξίας είναι 

αυτός που μιά - δυό φορές υπέβαλε στον οικουμενικό πατριάρχη την 

παράκληση των Ελλήνων. Την πρώτη φορά δεν πήρε απάντηση, τη δεύτερη 

με δυσαρέσκεια του είδε να απορρίπτονται οι προτάσεις του. 

Υπάρχει ως σήμερα τυπωμένη η επιστολή του πατριάρχη Ιερεμία, 

απάντηση σ' αυτή την πρόταση. Αν λοιπόν από την πλευρά τους οι 

Έλληνες έκαμαν αυτό που έπρεπε για να πάρουν την άδεια, γιατί άδικα 

να τους αποκαλεί πείσμονες; Ότι απ' αυτό δημιουργήθηκε σκάνδαλο 

και αταξία σ' αυτή τη μεγάλη πόλη, δεν ακούστηκε ποτέ, ούτε αποτέλεσμα 

αταξίας και μεγάλη σύγχυση, θα επακολουθούσε μεγάλη βλάβη της δημό­

σιας ωφέλειας, εάν επετρέπετο στους Έλληνες να διακυβερνηθούν με το 

νέο ημερολόγιο. 

Ο αριθμός των ξένων Ελλήνων που συντρέχουν εδώ στη Βενετία με 

τα εμπορεύματα τους είναι μεγαλύτερος από αυτό των (μονίμων) κατοίκων. 

Έρχονται πρόθυμα γιατί βρίσκουν μια εκκλησία δική τους, αν δεν υπήρχε 

θα απέφευγαν τις φασαρίες του ταξιδιού για να μην είναι υποχρεωμένοι 

να υποκύπτουν στη σύγχυση. Αν έλθουν λοιπόν στη Βενετία και γιορτάζουν 

το Πάσχα, όταν γυρίσουν στην πατρίδα θα είναι υποχρεωμένοι να κάμουν 

τη σαρακοστή και για δεύτερη φορά το Πάσχα; Πολύ κουτοί και απλοϊκοί 

θα έλεγαν ότι οι Έλληνες της Βενετίας το κάνουν από πείσμα. Δεν 

οφείλεται λοιπόν σε πείσμα των Ελλήνων ούτε σε ασέβεια ότι κρατούν 

το παλαιό ημερολόγιο, αλλά σε σοφή οικονομία που αφορά το δημόσιο 

και ιδιωτικό συμφέρον. Αυτές και άλλες ελαφρότητες του συγγραφέα δεν 

αξίζει να τις εξετάσουμε. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 185 

Αυτό που περισσότερο αξίζει να συζητηθεί είναι η πονηρή άποψη 

που εκθέτει γύρω από την ίδρυση του ναού του Αγίου Γεωργίου σ' αυτή 

τη Γαληνότατη Πολιτεία, όπου λέγει ότι η άδεια αυτή της Γαληνότατης 

Πολιτείας και το παπικό Θέσπισμα δόθηκε για τους ουνίτες και γ ι ' 

αυτούς έχει ιδρυθεί, αποκλείοντας όλους τους άλλους που τηρούν τις 

antiche opinioni και assistono all' Altare. 

Πόσο αυτό είναι ψευδές το αποδεικνύει η λογική. Από ποίους Έλληνες 

διατείνεται ο συγγραφέας ότι θεμελιώθηκε η εκκλησία του Αγίου Γεωργίου; 

Από αυτούς, που όντες ουνίτες εξεδιώχθηκαν από την Κωνσταντινούπολη 

μετά την άλωση; ή από αυτούς που ήλθαν στην Κύπρο και την Κρήτη και 

ήταν σύμφωνοι με τη σύνοδο της Φλωρεντίας. Όσον αφορά το πρώτο, 

βλέπει ο σώφρων αναγνώστης πόσο είναι ψεύδος σε όλες τις προτάσεις 

του. Η Κωνσταντινούπολη έπεσε στους βαρβάρους το 1453 και η εκκλησία 

του Αγίου Γεωργίου ιδρύθηκε το 1514, δηλαδή 61 χρόνια αργότερα, πως 

λοιπόν ιδρύθηκε γι ' αυτούς που ήλθαν από την Κωνσταντινούπολη, από 

τους οποίους είναι πολύ πιθανό ότι ζούσαν ελάχιστοι. Εξ άλλου στο 

Θέσπισμα δεν αναφέρεται τίποτε σχετικό. Όσο για το δεύτερο και γι ' 

αυτό ψεύδεται. Οι Κύπριοι και οι Κρητικοί δεν έφθασαν στη Βενετία 

παρά μετά την απώλεια των πατρίδων τους, οι πρώτοι το 1571 και οι 

δεύτεροι το 1669, χρονολογίες πολύ μεταγενέστερες από την ίδρυση της 

εκκλησίας. Άρα δεν ευσταθεί τίποτε από αυτά. 

Αλλά αν ήθελε κανείς gratis et amore να του παραχωρήσει κάτι για 

μην καταστεί εντελώς γελοίος για όσα αναγινώσκονται εδώ και παραδεχθεί 

ότι τα Θεσπίσματα για την ίδρυση της εκκλησίας έγιναν για τους Έλληνες 

της Κύπρου, της Κρήτης, του Μωρέα, των νήσων, καθώς και άλλων 

μερών της Ελλάδος, πως θα αποδείξει ότι αυτοί οι Έλληνες ήταν ουνίτες, 

εξαρτώμενοι από την εκκλησία της Ρώμης; Αν ήταν, γιατί δεν εμνημόνευαν 

τον Πάπα, όπως κάνουν οι Έλληνες καθολικοί της Καλαβρίας, της 

Σικελίας, της Μάλτας, της Ρώμης και του Λιβόρνο; Γιατί οι Ιερείς τους 

υπάγονταν στους επισκόπους οι οποίοι εξαρτόνταν από τον πατριάρχη 

της Κωνσταντινούπολης και όχι από τη Ρώμη. Δεν θα μπορούσα να 

απαντήσω άλλο εδώ παρά ότι αυτό το έκαμαν οι Έλληνες καθολικοί 

εκείνου του καιρού και αργότερα απεσχίσθησαν από τον πάπα και υπή­

χθησαν στο πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως. Αλλά αυτή η μεταβολή 

θα γινόταν σιωπηρά χωρίς σύγχυση, χωρίς θόρυβο; και σε ποια γωνιά 

του κόσμου ζούσε ο πάπας που δεν αντελήφθη το γεγονός; και δεν αντι­

στάθηκε και δεν διαμαρτυρήθηκε; πώς επέτρεψε στην καρδιά της Ιταλίας 

να του αρπάξουν μια εκκλησία που υπαγόταν σ' αυτόν, χωρίς να απειλήσει 

τους Έλληνες και χωρίς να τους εμποδίσει; Και δεν θα υπήρχε ιστορικός 

συγγραφέας που τουλάχιστον ακροθιγώς θα το ανέφερε; Εκπλήσσομαι 



186 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

πώς τουλάχιστον ο Informatore δεν μελέτησε το Θέσπισμα του Συμβουλίου 

των Δέκα και δεν έβγαλε συμπέρασμα αν ήσαν Έλληνες indifferenti 

αυτοί που ίδρυσαν την εκκλησία και απ' αυτούς του αρχαίου δόγματος. 

Σύμφωνα με αυτό οι Έλληνες ήταν υποχρεωμένοι να εκλέγουν 2 εφημέριους 

καθολικούς. Αν ήταν ουνίτες τί ανάγκη υπήρχε να τους επιβάλλεται αυτή 

η εκλογή καθολικών ιερέων. Αν ήταν καθολικοί: omne simile appétit 
suum simile. Βγαίνει λοιπόν το συμπέρασμα ότι οι ιδρυτές δεν ήταν 

ουνίτες όπως υποθέτει ο συγγραφέας. Μα θα μου ειπείτε, ότι στο μεταξύ 

απεσχίσθησαν. Τους μετράει με τα δικά του μέτρα, ως ασταθείς και ανή­

συχους (inquieti). Σ' ένα τόσο μικρό χρονικό διάστημα να κάμουν μια 

τόσο σημαντική μεταβολή σε μια πόλη όπου δεν επιτρέπονται τέτοιοι 

νεωτερισμοί, να είναι δηλαδή ουνίτες το 1514 και το 1534 να έχουν 

αποσχιστεί και να υπαχθούν σε άλλο αρχηγό. Το 1569 βγήκε ένα άλλο 

Ψήφισμα σύμφωνα με το οποίο επιτρεπόταν στους Έλληνες να ζουν 

ελεύθεροι και σύμφωνα με το δικό τους rito και με τις δικές τους antiche 

opinioni, και να μη δικάζονται από την Ιερά Εξέταση. Ποίες είναι αυτές 

οι ορίηίοηίτων Ελλήνων; ακριβώς αυτές που υποστήριζαν οι διαφωνούντες 

με τη σύνοδο της Φλωρεντίας, οι διαφορές που χωρίζουν τους Έλληνες 

από τους Λατίνους. Αν επομένως οι Έλληνες ιδρυτές της εκκλησίας 

εκείνη την εποχή ήταν ουνίτες και υπάγονταν στον επίσκοπο της Ρώμης 

και είχαν την ίδια πίστη, πως είναι δυνατόν να ασκούν την παλαιά πίστη 

τους, που τους χώριζε από τους καθολικούς; Συνεπάγεται επομένως ότι με 

τον όρο antiche opinioni υπονοεί σύμφωνα με το ορθόδοξο τυπικό (rito) 

γιατί ο συγγραφέας υπαινίσσεται, και σ' αυτό δεν ψεύδεται, ότι για τους 

Έλληνες άλλο είναι rito και άλλο dogma, και το Ψήφισμα σοφά διακρίνει 

το ένα από το άλλο και με διαφορετικούς όρους rito και antiche opinioni. 

Αλλά και η εξαίρεση από το δικαστήριο της Ιεράς Εξέτασης που αναφέρεται 

στο Decreto του Πρίγκιπα, δεν υποδηλώνει ότι οι Έλληνες ιδρυτές της 

εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου υπάγονταν στο Πατριαρχείο; 

Αφού είναι τόσο φανερή η αλήθεια, που δεν δέχεται εξαίρεση, πώς 

προχωρεί ο απερίσκεπτος informatore και παρακαλεί τη σεβαστή Κυ­

βέρνηση να αποκλείει από την εκκλησία του Αγίου Γεωργίου αυτούς που 

υπερασπίζονται τα αρχαία δόγματα; Δεν είναι αυτοί στους οποίους ο 

Πρίγκιπας επέτρεψε να ζουν σύμφωνα με τις antiche opinioni και να μην 

δικάζονται από την Ιερά Εξέταση; Λοιπόν γιατί να εξαιρεθούν; γιατί να 

τους απαγορευθεί η ελεύθερη άσκηση της θρησκείας τους και να εισαχθεί 

νεωτερισμός στην εκκλησία τους; 

Ο Γαληνότατος Πρίγκιπας κοινοποίησε την οργή του στον αρχιερέα 

του Χάνδακα το 1578 όταν εκείνος σκέφτηκε να υποχρεώσει τους Έλληνες 

που προορίζονταν για το εκκλησιαστικό στάδιο σε καθολική ομολογία. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 187 

Τον απέτρεψε από κάθε νεωτερισμό στο θέμα της θρησκείας και του 

διατύπωσε την απόφαση, οι Έλληνες να ασκούν ελεύθερα το rito τους 

και την πίστη τους. 

Αυτός (ο συγγραφέας) με την πρόταση του του αποκλεισμού των 

Ελλήνων (ορθοδόξων) από την εκκλησία του Αγίου Γεωργίου δημιουργεί 

αταξία και σύγχυση, βλάπτει το δημόσιο συμφέρον, την ειρήνη και τη 

δικαιοσύνη του Πρίγκιπα. Θα πεισθεί άραγε ποτέ η δημόσια σύνεση να 

εισακούσει τις κακοήθεις συστάσεις του, προς μεγάλη δυσαρέσκεια όλου 

του Γένους, που ταπεινά ικετεύει τη δημόσια απόδειξη (fede) και τη 

διατήρηση των προνομίων του. Δεν ντρέπεται που για να ικανοποιήσει 

τη φιλοδοξία του υποτιμά το Γένος, για να εξάψει το μίσος των απλοϊκών 

να ονομάζουν τους Έλληνες σχισματικούς, να τους επιφορτίζει πλάνες, 

να τους καταλογίζει τέτοιες βλασφημίες, που θα μπορούσε να τις ειπεί 

μονάχα αυτός που τις έχει εφεύρει εναντίον της αλήθειας. Και όχι μόνον 

τις έχει εφεύρει αλλά και ασκήσει εναντίον ενός λαού που έχει αισθήματα 

αφοσίωσης και λατρείας προς τον ευσεβέστατο Πρίγκιπα του. Και πότε 

οι Έλληνες θεώρησαν θεμιτό να ονομάζουν τους λατίνους αιρετικούς, 

όπως τους καταλογίζει ο συγγραφέας; Ας ειπεί ανοιχτά που το διάβασε; 

Σε συνόδους πρόσφατα συγκληθείσες ή σε κάποιο Έλληνα συγγραφέα; 

Αν στις διακηρύξεις συνόδων, σε ποίο μέρος έχουν συγκληθεί; Αν υπονοεί 

τη σύνοδο που ανέφερε ότι συνήλθε στη Αγία Σοφία με σκοπό να ακυρώσει 

τη σύνοδο της Φλωρεντίας, σ' αυτή δεν αποκάλεσαν τους λατίνους αιρε­

τικούς ή αφορισμένους. Αν εννοεί την άλλη που συνήλθε στη Μολδαβία 

υπό τον πατριάρχη Παρθένιο εναντίον του Λουθήρου και του Καλβίνου, 

δεν διακρίνεται εκεί ούτε σκιά αφορισμού εναντίον των λατίνων. Αυτή 

λοιπόν την κατηγορία δεν τη διάβασε στις Συνόδους, τα έχει διαβάσει σε 

κάποιο συγγραφέα. Γιατί να επιρρίπτει σέ όλους το παράπτωμα ενός; Αν 

και περισσότεροι από ένας συγγραφείς λατίνοι δράττονται της ευκαιρίας 

για να είναι αρεστοί στην Αυλή της Ρώμης να αποκαλέσουν τους Έλληνες 

αιρετικούς. Και γι ' αυτό πρέπει να καταδικάσουμε όλους τους λατίνους 

και την εκκλησία της Ρώμης η οποία ποτέ δεν χρησιμοποίησε αυτή την 

έκφραση; 

Προσθέτει ακόμη ότι οι Έλληνες δεν κοινωνούν από το μυστήριο 

της ευχαριστίας των Λατίνων γιατί ιερουργούν με τον Άζυμο. Αυτό 

είναι εσφαλμένο και καταρρίπτεται από τα γεγονότα. Εδώ στη Βενετία οι 

Έλληνες κάτοικοι και στην Πάδοβα οι νέοι φοιτητές κοινωνούν στις 

λατινικές εκκλησίες. Το ίδιο κάνουν και οι Έλληνες των Νήσων, της 

Ανατολής, οι Αλβανοί και οι Δαλματοί του ελληνικού rito που υπηρετούν 

στην Ιταλία. Επί πλέον στις λατινικές εκκλησίες οι Έλληνες μετέχουν 

στην εκφορά του Επιταφίου, ανάβουν κεριά μπροστά στις πόρτες τους 



188 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

την Μεγάλη Παρασκευή κατά την εκφορά του. Πώς λοιπόν μπορεί να 

λένε ότι οι λατίνοι δεν κάνουν λειτουργία, αφού μετέχουν στη λατρεία; 

Τουλάχιστον ας έρριχνε μια ματιά στους Έλληνες συγγραφείς που αυτός 

αποκαλεί σχισματικούς, όπου θα έχει αδιάψευστες αποδείξεις για το πώς 

οι Έλληνες θεωρούν το μυστήριο της θείας ευχαριστίας των λατίνων. Ο 

Νικόλαος Καβάσιλας, ο Νείλος Θεσσαλονίκης, ο Δημήτριος επίσκοπος 

Βουλγαρίας και τόσοι άλλοι λένε: «Δεν μπορούμε να επιβεβαιώσουμε ότι 

τα άζυμα δεν είναι καθαγιασμένα». Αυτοί δεν αρνούνται το μυστήριο αν 

και nel anima loro λένε ότι οι λατίνοι όφειλαν να μην αλλάξουν την 

αρχαία συνήθεια και να διαφοροποιήσουν αυτό που σταθερά κρατούσαν 

τόσοι άγιοι Ποντίφηκες ως τον Αλέξανδρο Α' ο οποίος είναι ο πρώτος 

που αγίασε το άζυμο, όπως διαβάζουμε στο Palatino. Ιδού πόσο ψευδής 

είναι η κατηγορία. Τελικά είναι ακόμη κτηνώδες (bestiale) αυτό που 

ασεβώς συνεχίζει να διατείνεται ο συγγραφέας, ότι οι Έλληνες δεν θεωρούν 

τους Λατίνους βαπτισμένους. Τόσο Λατίνοι, άνδρες και γυναίκες στην 

Ανατολή που περνούν από το ένα rito στο άλλο λόγω γάμου, δεν ξαναβα-

πτίζονται. Ποτέ δεν ακούστηκε τέτοια ασέβεια (βλασφημία) ότι μερικοί 

από αυτούς ξαναβαπτίζονται. Οι Έλληνες που δεν είναι ουνίτες και 

βρίσκονται σε δημόσια υπηρεσία θα βαπτίσουν τα παιδιά τους alla latina, 

γιατί δεν έχουν εκκλησίες (δικές τους) στα μέρη που βρίσκονται. Ποίοι 

απ' αυτούς, όταν γυρίσουν στην Ελλάδα τα ξαναβαπτίζουν; Θα το έπρατταν 

αν δεν θεωρούσαν τους Λατίνους βαπτισμένους. Οι Λουθηρανοί, οι Καλ-

βινιστές αιρετικοί και αφορεσμένοι από την ελληνική εκκλησία θεωρούνται 

βαπτισμένοι και δεν θα θεωρούνται οι Λατίνοι; 

Ποίοι συγγραφείς το αναφέρουν; Δεν είναι αυτό μια αληθινή συκο­

φαντία; Αλλοίμονο στους Έλληνες αν είχαν κάμει με τους Λατίνους το 

ίδιο που έκαμαν αυτοί στην Πολωνία όταν ενώθηκαν με τη λατινική 

εκκλησία και τους βάπτισαν φανερά. Εναντίον τους θα είχε εκπέμψει 

αναθέματα η εκκλησία, κατάρες ο λαός και ύβρεις ανυπόφορες ο όχλος. 

Και όμως οι Λατίνοι το διέπραξαν και κανείς δεν τους πείραξε. Και οι 

' Ελληνες που δεν το πράττουν ούτε το λέγουν, ούτε το πιστεύουν υβρίζονται 

με τόση αναίδεια. 

Λέγει εξ άλλου ο Informatore ότι οι Έλληνες αποκαλούν ασεβείς 

και ανόσιους τους λατίνους ιερείς. Ποίοι Έλληνες; όχι ασφαλώς οι 

κάτοικοι της Βενετίας, οι οποίοι τιμούν και σέβονται τους λατίνους ιε­

ρωμένους τους συναναστρέφονται, συζητούν και τους έχουν φίλους. Αν 

κάποιος συγγραφέας το λέει αναφέρεται σε λατίνους ιερωμένους οι οποίοι 

χωρίς τη χάρη του Χριστού, γράφουν κατά των Ελλήνων και τους υβρίζουν 

πολύ περισσότερο από τους Λουθηρανούς και τους Καλβινιστές. Αναφέρεται 

σ' αυτούς που τολμούν να ειπούν ότι ο κλήρος της Κωνσταντινουπόλεως 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 189 

είναι μια φατρία Εβραίων και κατοικία δαιμόνων. Αναφέρεται σε μερικούς 

πιο σύγχρονους οι οποίοι για να απολαύσουν τιμές από την Αυλή της 

Ρώμης ονομάζουν τους Έλληνες με νεώτερες εκφράσεις: Φωτιανούς, 

sontutori, καταστροφείς, μαλθακούς, και γράφουν βιβλία όπου περιέχονται 

περισσότερες ύβρεις από στοιχεία όπου στηρίζουν τις απόψεις τους. Γι ' 

αυτούς τους θεολόγους μιλάει κάποιος Έλληνας συγγραφέας γιατί ε­

ξοργίζεται από τις ύβρεις του εναντίον των Ελλήνων. Στους άλλους που 

δεν τους στεναχωρούν και δεν τους προσβάλλουν, τους τιμά, όπως ομο­

λογούν τόσοι λατίνοι ιερωμένοι που ζουν στα Νησιά και τον Μωρέα και 

που δέχονται από τους Έλληνες εκτός από τον σεβασμό, όχι λίγες ελεη­

μοσύνες. Ότι οι Έλληνες εκτιμούν τους Λατίνους ιερείς, ο συνετός 

αναγνώστης το συνάγει από την ευλάβεια που εκδηλώνουν οι Έλληνες 

στους Λατίνους Αγίους που λέγει ο Informatore, ότι τους ονομάζουν 

εχθρούς του Θεού. Τους λατρεύουν, αλλά υπό όρους, γιατί ο χωρισμός 

των εκκλησιών τους αποκλείει από την τέλεια εκείνη γνώση που απαιτείται 

για να μπορούν να τους λατρεύουν υπεράνω των άλλων. Δεν τους κακο­

λογούν, ούτε μιμούνται σ' αυτό τη διαστροφή μερικών οι οποίοι όταν 

μιλούν για τους νέους Έλληνες Αγίους, εκφράζονται με περιφρόνηση 

που δεν θα έκαναν ποτέ ούτε για μωαμεθανούς προφήτες. 

Απατάται που λέει ότι οι Έλληνες αρνούνται το Καθαρτήριο, επειδή 

η ελληνική εκκλησία αδιάκοπα προσεύχεται για τις ψυχές των νεκρών 

και κάνει κάθε ημέρα αναφορά των νεκρών στη λειτουργία, ψάλλει κάθε 

Σάββατο μνημόσυνα των νεκρών και προσφέρει στην αναίμακτη θυσία 

για τους νεκρούς. Επομένως δεν αρνείται στις ψυχές έναν τόπο, όπου 

είναι δυνατόν να δεχτούν ανακούφιση από τις τιμωρίες με την ελεημοσύνη 

και άλλα έργα ευσέβειας που κάνουν γι ' αυτούς οι πιστοί. Το σημείο της 

ερώτησης συνίσταται σ' αυτό: αν ο τόπος είναι ιδιαίτερος ή σ' αυτόν 

υπάρχει πυρ. Και σ' αυτό διαφωνούν οι Έλληνες με τους Λατίνους, που 

δεν είναι δόγμα. Δόγμα είναι το ότι πρέπει να γίνονται ελεημοσύνες, 

θυσία, παρακλήσεις για τους νεκρούς και σ' αυτό συμφωνούν οι Έλληνες 

με τους Λατίνους. 

Ψεύδεται ακόμη και στο άλλο σημείο που λέγει ότι κατά τους Έλληνες 

τα κυριακά λόγια δεν είναι forma του μυστηρίου. Αυτή είναι μια άλλη 

συκοφαντία, μία πονηρή πλάνη. Αυτοί βεβαιώνουν ότι τα λόγια του 

Ιησού Χριστού και η επίκληση του Αγίου Πνεύματος συντελούν το μυ­

στήριο της Ευχαριστίας. Έτσι διδάσκει ο Άγιος Βασίλειος, ο Ιωάννης 

Δαμασκηνός, ο Ιωάννης Χρυσόστομος στη λειτουργία του και όλοι οι 

μεγάλοι διδάσκαλοι της εκκλησίας, μεγάλοι Άγιοι που σέβονται οι 

Έλληνες και οι Λατίνοι. 

Αν φαίνεται στον ωραίο νου του Informatore ότι αυτοί σφάλλουν 



190 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

έτσι επίσης θεωρεί ότι σφάλλουν και οι μεγάλοι διδάσκαλοι της αγιότητος 

και της ασύγκριτης αρετής που υποστηρίζουν ότι το φως που είδαν οι 

Απόστολοι κατά τη Μεταμόρφωση του Χριστού ήταν άκτιστο, ίδιο μ' 

αυτό που βλέπουν στους ουρανούς οι μακάριοι και δεν είναι κτιστό, και 

(θεωρεί) ότι αυτό που το πιστεύουν και οι Έλληνες είναι πλάνη τόσων 

μεγάλων Αγίων διδασκάλων τόσης αρετής και αξίας. 

Αλλά δεν τελειώνουν ακόμη οι κατηγορίες του συγγραφέα. Φορτώνει 

επί πλέον στους Έλληνες δύο άλλες κατηγορίες που πράγματι αποτελούν 

διαφορές αλλά δεν πρέπει γι ' αυτό να θεωρούνται αιρετικοί και βλάσφημοι, 

όπως εκθέτει με πονηρία και μοχθηρία. Η πρώτη αφορά το πρωτείο του 

πάπα και την κακεντρέχεια εκείνου (του συγγραφέα). Κατηγορεί τους 

Έλληνες για πλάνες, αυτός που χωρίς καμμία κατηγορία αποδέχεται τη 

γαλλική Εκκλησία. Μου λέει, τον παρακαλώ, τι λένε οι Έλληνες για 

τον πάπα, που δεν λένε το ίδιο και οι Γάλλοι. Αν οι Έλληνες δεν τον 

αποδέχονται αλάθητο, ούτε και οι Γάλλοι τον θεωρούν έτσι. Αν οι Έλληνες 

λένε ότι δεν είναι υπεράνω των συνόδων, το ίδιο βεβαιώνουν και οι 

Γάλλοι. Αν οι Έλληνες δεν του αναγνωρίζουν την παγκόσμια appellazione 

της Εκκλησίας, το ίδιο κάνουν και οι Γάλλοι. Αν οι Έλληνες ισχυρίζονται 

ότι αυτός δεν έχει απόλυτη δικαιοδοσία επάνω σε όλους τους επισκόπους, 

το ίδιο ισχυρίζονται και οι Γάλλοι. Αν οι Έλληνες θεωρούν ότι υπόκειται 

στις συνόδους, συμφωνούν και οι Γάλλοι. Τέλος αν οι Έλληνες του 

παραχωρούν ότι είναι ο αρχηγός της Χριστιανικής Δημοκρατίας, πρώτος 

σε αξίωμα πρωτοκαθεδρία στις συνόδους, πρώτος να αναγινώσκει τις 

αποφάσεις, αυτά ακριβώς του παραχωρούν και οι Γάλλοι. Επομένως γιατί 

αυτή η διαφορά; Θέλουν σχισματικούς τους Έλληνες και τους Γάλλους 

τους θεωρούν καθολικούς. Δεν αποτελεί αυτό αποτέλεσμα μεγάλου μίσους 

και μοχθηρής αντιπάθειας; 

Το άλλο σημείο της διαφοράς που αναφέρεται στην Informazione 

είναι αυτό της εκπορεύσεως του Αγίου Πνεύματος. Λέγει ότι οι Έλληνες 

ισχυρίζονται ότι το Άγιο Πνεύμα δεν εκπορεύεται και εκ του Υιού. 

Δόξα τω Θεω που τελικά βγήκε από το στόμα του μια αληθινή πρόταση. 

Έτσι λοιπόν οι Έλληνες γενικώς το λένε και το επιβεβαιώνουν, ότι ο 

Υιός δεν είναι πηγή ούτε αιτία του Αγίου Πνεύματος. Και αυτό ισχυριζό­

μενοι δεν καταδικάστηκαν ποτέ από σύνοδο, ούτε κατηγορήθηκαν ως 

σχισματικοί. Αυτή η γνώμη υποστηρίζεται από ολόκληρη την Ανατολική 

Εκκλησία για τόσους αιώνες με την αυθεντία των πιο διάσημων διδασκάλων 

και των πιο αξιοσέβαστων Αγίων του Χριστιανισμού. Λοιπόν αδικεί τους 

Έλληνες ο Informatore ονομάζοντας τους βλάσφημους της καθολικής 

πίστης, αιρετικούς και φωτιανούς. Είναι γνωστό στη Ρώμη και στον 

Πρίγκιπα, είναι γνωστό σε όλη την εκκλησία, ότι οι Έλληνες, τόσο οι 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 191 

βενετοί υπήκοοι όσο και οι ξένοι γενικά δεν συμφωνούν με τη σύνοδο 

της Φλωρεντίας, δεν υπάγονται στον Ποντίφηκα ζουν σύμφωνα με το rito 

τους, με το αρχαίο δόγμα και δεν τους καταδικάζουν γι ' αυτό ούτε τους 

αποκλείουν από την Κοινωνία, όπως προτείνει ο συγγραφέας, να απομα­

κρύνονται από την εκκλησία του Αγίου Γεωργίου, από το Άγιο Βήμα 

και κατά συνέπεια να εκδιώκονται από την Γαληνότατη Dominante. 

Η λατινική εκκλησία δεν έφθασε ποτέ στο σημείο αυτό της ολέθριας 

απόφασης να αποκαλεί τους Έλληνες σχισματικούς, να αφορίσει τον 

πατριάρχη, να τους αφαιρέσει με δικαστική απόφαση την εξουσία, να 

εμποδίσει την επικοινωνία μαζί τους, το δικαίωμα απόφασης, να τους 

στερήσει εκείνη την ευπείθεια και τα δικαιώματα που απαιτούν τα αξιώματα 

τους. Τα γεγονότα αποδεικνύουν ακριβώς το αντίθετο. Οι πάπες θεωρούν 

όλους τους Έλληνες γενικά καθολικούς, θεωρούν τους επισκόπους της 

Ανατολικής Εκκλησίας αληθινούς και νόμιμους ποιμένες και γι ' αυτό ο 

Λέων Χ απηύθυνε προς τους Έλληνες θέσπισμα ως Καθολικούς, στη 

Σύνοδο του Trento και τέλος ο πάπας Γρηγόριος Χ έστειλε ως προς 

νόμιμους και αληθείς πατριάρχες θέσπισμα προσκαλώντας τους να δεχθούν 

τη διόρθωση του ημερολογίου. 

Έτσι έπραξε πάντοτε η Augusta και ένδοξη Δημοκρατία, έτσι χρη­

σιμοποίησε ο ποντίφηκας τους Έλληνες, μολονότι δεν ήταν ενωμένοι 

με την καθολική Εκκλησία. Δεν τους αντιμετώπισε ως σχισματικούς, δεν 

απέφυγε ποτέ την επικοινωνία μαζί τους και ως αληθινή απόδειξη της 

πατρικής του ευλογίας, διέταξε κάθε φορά και μέχρι σήμερα, οι αντιπρό­

σωποι του στη Δαλματία, στα Νησιά και στον Μωρέα να επικοινωνούν 

με τους Έλληνες, να μετέχουν στις τελετές τους, να παρακολουθούν τις 

λειτουργίες τους και να δέχονται τις ευλογίες των επισκόπων τους. Το 

ίδιο ελπίζει από την βασιλική εύνοια και τώρα το πιστότατο Γένος των 

Ελλήνων στη Βενετία, αναστατωμένο από αυτόν που θα ήθελε να θυσιάσει 

στις μάταιες και φιλόδοξες ιδέες του το καλό, την ευπρέπεια και την 

ηρεμία τους. 

2. ΤΟ ΚΕΙΜΕΝΟ 

Βενετία, Αρχείο Ελληνικής Κοινότητας, Busta: Arcivescovi di Filadelfia 

con processi. No 362/2 

Copia [post 1706-ante 1709] 

Apologia all' Informazione presentata da Monsignor Melettio Tipaldo 

Arcivescovo di Filadelfia, contro Greci, dell' Eccellente Dr Abate Fardella 

Lettore in Padova. 



192 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

E costume solenne di ogni ingiusto pretendente, abbandonare la verità, 
e la base fondamentale di ogni legittima e ragionevole pretesa, ed appigliarsi 
agli inganni e falsità, unico reffuggio degli ambiziosi2, per arrivare a capo di 
quei dissegni, che va machinando; e cosi non altrimenti si scorge aver 
operato Γ ignoto autore dell' informazione, esposta a Pubblici rifflessi 

contro la Nazion Greca per giungere a quel fine, ove lo spinge lo stimolo 

dell' interesse, e dell' ambizione. Si serve di certe considerazioni lontane 

dalla verità, e tutte fondate sulla falsità, persuadendosi di poter impegnare3 

con tali fraudolenti notizie Γ infallibile sapienza del Serenissimo Principe. 

Rappresenta egli in primo luogo, che la Chiesa di S. Giorgio sia stata 

concessa dalla Pubblica clemenza a soli Greci dipendenti dalla Chiesa 

Romana, e non a quelli, che vivono rassegnati al Patriarca Eucumenico di 

Costantinopoli, e per provare ciò suppone, che i Greci ricovrati in questa 
Serenissima Dominante, siano stati reliquie di quei Greci, che rimasero 
uniti alla Chiesa Latina secondo Γ accordato del Concilio4 di Fiorenza, 

dopo la presa di quella gran Metropoli; Quando ciò sia stato lo5 può 
attestare, chi nelli auttori Latini, ha letto lo stato, e gli progressi di quella si 
celebre unione, che quasi tutti affermano, che tanto tempo durò: quanto il 
viaggio de' Greci da Fiorenza in Costantinopoli6, dopo il Concilio Marco 
d' Effeso, partecipò con Lettere alli tre Patriarchi d' Oriente non doversi 
tener II (φ. 3v) più valida Γ unione nata nel sinodo di Fiorenza per esser 

stati obbligati li Vescovi Greci alla sottoscrizione dalle minacele, e con la 

violenza, e perciò sogiunge, che i Patriarchi scrissero all' Imperatore con 
denunziarli scomuniche et anatema, acciò dessistesse dalla propagazione 
dell' unione, e rimediasse a si grave disordine, nato per opera sua, dal che 
ne segui che tutti li Vescovi, e Clerici, ritrattando le sottoscrizioni fatte in 
Fiorenza radunorono sotto Γ Imperator Costantino un nuovo Concilio nel 

tempio di S. Soffia, et in esso dichiararono sciolta Γ unione, e derogato in 

tutte le sue parti Γ accordo fatto nel concilio Fiorentino; ora se Γ esito dell' 

unione descritto dal Palavicino, come falsamente asserisce Γ autore dell' 

Informazione, eh' essa duro fino alla presa di Costantinopoli, se i tre 

Patriarchi minacciavano scomuniche all' Imperatore, a causa della medesima, 

2. C(opia)2: disperati. 
3. C2: ingannar. 
4. C2: post Concilio: Fiorentino scacciati da Constantinopoli da parteggiani di Marco d' 

Efesso dopo la perita di questa gran Metropoli. 
5. C2: lo può... che nelli auttori Latini ho letto. 
6. C2: Palavicino Gesuita scrivendo di questa materia dice che arrivati i Greci in Constantinopoli 

doppo il Cosilio Marco d' Efesso. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 193 

come fatta per disordine; come dice, che mantenero ferma Γ unione, e 
palese Comunione colla Chiesa Occidentale? Se il Concilio congregato in 
Costantinopoli distrasse Γ accordato tutto, in quello di Fiorenza, come 
rimasero li Greci uniti alla Chiesa Latina? 

Lo stesso si deduce ancora per una Lettera scritta a Greci da Nicolò 
Quinto, che fu successore di Eugenio Quarto. In questa doppo varie minacele, 
che scrissero loro per aver sciolto Γ accordato nel Concilio, prorompe finalmente 
in queste espressioni. Gran fatto è questo: tutto Γ Occidente ha ricevuto la 
definizione del Concilio Fiorentino, tutte le Nazioni Γ hanno abbracciato 
Spagnoli, Francesi, Alemani et i Greci soli non vogliono sottomettersi all' 
accordato; essi soli restano ostinati ne' primi loro sentimenti. Ciò scrive 
prima della presa di Constantinopoli; dove dunque e la ferma e costante 
unione delle due Chiese segnata7 dall' autore? Il (φ. 4) Dove quella grande 
supposta moltitudine de' Greci sopra quali non potè fare impressione il 
Metropolitano Effesino? 

Veduto questo a chiara intelligenza essere totalmente alieno dalla verità, 
vediamo ancora quanto è falso ciò che maliziosamente si fa lecito di soggi­
ungere. Dice lui che tutti quelli, che rimasero uniti alla Chiesa Latina, 
scacciati dalli Ecclesiastici del partito di Marco d' Effeso, dopo la presa di 
Costantinopoli, vennero a ritrovare ricovero e libertà nel seno di questa 
Augusta Repubblica, conservando sempre amore e fedelità verso il Serenissimo 
Principe; et adduce per Testimoni li due Regni di Cipro e Candia. 

Un bel ingegno torbido è questo, che procura disseminar discordia fra 
sudditi e disunire con gelosia i Popoli, che vivono rassegnati al loro Principe8? 

Grande ingiuria lui fa all' amore de' Sudditi, ma la fa maggione alla 
cognizione infallibile del Principe, che sa per esperienza quanto sia benemerita 
la Fede9, quanto costante Γ amore de' Sudditi Greci, verso questo Augusto 
Dominio. 

Non vedo10 già che distinta non sii stata la fedeltà de Sudditi Ciprj e 
Cretensi; ma ciò segui forse, perch' essi inclinavano il Capo al Vescovo di 
Roma, e perchè vivevano uniti alla Chiesa Latina? Tanto è lontano, che da 
tal causa di fatto sia nato un cosi degno effetto, quanto è certo, che dalla 
notizia de' fatti si raccoglie Γ opposto. 

7. C2: sognate. 
8. C2: Dunque al parere di esso i Greci che non sono unitti alla Chiesa Romana non sono 

fedeli al loro Principe. 
9. C2: fedelità. 

10. C2: nego. 



194 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Vi sono" ancora oggi le famiglie benemerite Cretensi, e viverà sempre 
comendata ne' posteri la fedeltà mantenuta al loro gloriosissimo Principe, 
ad onta de' vantaggiosi progetti del barbaro nemico12. Abbandonata, doppo 
resa la Patria, seguirono le insegne gloriose di questa Repubblica, sol per 
non lasciar mai Γ essere fedeli al loro Principe. Ora questi si domandino 
qual unione hanno mai avuta con la Chiesa Romana, e risponderanno 
unanimi, e concordi non men questi, che hanno la sorte di vivere sin nella 
Dominante, che quelli, che abitano Γ Isole di Ceffalonia Corfù e Zerigo di 
venerarsi nella Chiesa universale la Chiesa Latina ma non aver con essa 
comunicazione imaginabile, e come si può negare, che la fedeltà e Γ amore 
de' Sudditi Cretensi verso il Principe non sia incomparabile? E poi dove si 
lascia la divozione degli altri Greci soggetti al Veneto13 Dominio di Corfù. 
che per tanti secoli, si gloriano d'inclinar il Capo alla Veneta Maestà? Non 
sono essi fedelissimi al loro Principe, non hanno dato segno d' intiera 
fedeltà colle sostanze e colla vita, quando lo richiese il Pubblico servizio, 
come fecero e fanno li Spartani, e Cimarioti? eppur essi non si professano 
alla Chiesa Latina, né stanno all' accordo del Concilio di Fiorenza. 

I nuovi Sudditi della Morea, che dispendenza hanno dalla Chiesa 
Romana rassegnati alla Costantinopolitana osservano il rito, mantengono 
il dogma, e per questo furono mai in sospetto di fede appresso il suo 
Principe, anche prima di gustare il giogo soave di questo clementissimo 
Governo, mostrarono la loro fedeltà innata nella Guerra decorsa, quando 
posposta alla gloria delle Pubbliche armi la propria salute, impugnorono la 
spada contro Γ empio Trace, seguirono il generoso esempio con pari fede i 
Popoli Greci delle circonvicine Città, anco non Suddite, né dubitarono di 
seguire le Pubbliche insegne molti di Levadia, di Tebe, e tutti quelli d' 
Atene?14 eppur questi riconoscono per loro capo spirituale Ecumenico il 
Patriarca di Costantinopoli. 

Έ falso dunque, che i Greci non mantengono fedele Γ unione con la 
Chiesa Latina, non la mantengono al loro Principe, e tanto più falsa si fa 
conoscere Γ asserzione del debole autore, quanto chiare si scorgono le 
dimostrazioni della Pubblica II (φ. 5) gratitudine verso la fede de' Sudditi 
Greci quanto è palese la cognizione che ha della medesima la Pubblica 
mente la quale perchè li conosce fedeli, e non dubita della loro divozione 

11. C2: vivono. 
12. C2: inimico. 
13. C2: Imperio? De Corfioti che giurarono volontario vassallagio alla Republica? di quei del 

Zante, Cefalonia, Cerigo. 
14. C2: e pur questi sono e dirito a di Dogma differente questi. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 195 

continuamente fida a Soldati Greci la diffesa delle sue Piazze a Marinari 
Greci la direzione delle sue Navi, a Greci Ammiragli la condotta delle sue 
Armate, onora e freggia i Greci con titoli di Conti e K(avalie)ri, li fa 
Capitani di Soldatesche, Collonelli di Squadre, Governatori d' Arme, e 
perfino Sargenti Maggiori di Battaglia. 

Non cessano però qui Γ imposture dell Autore; si va più inoltrando15 

con rimprovero di mendace; dice che la Chiesa Greca non è mai stata 
dichiarata scismatica a contemplatione de' Greci, restarono uniti colla 
Chiesa Latina, sicché con stupore e scandalo solo esso ardisce ciò che la 
Chiesa non si muove a fare. Il Papa che si reputa Capo della Chiesa non 
dichiara li Greci scismatici, non li considera membri recisi del corpo de' 
Fedeli, li tollera pertinaci nello loro antiche opinioni, ο per mostrare la sua 
pietà verso una Nazione tanto benemerita con fede, ο per comprobare 
riverenza verso una Chiesa, che vanta tante migliaja de' Martiri, e de' 
Dottori, e costui come nemico del nome Greco, ardisce con Pubbliche 
Informazioni chiamar li Greci empi, bestemiatori, scismatici, Eretici. 

Ma si noti quanto mendace comparisse ai rifflessi de' Dotti la sua 
proposizione; Che torto farebbe il Papa a Greci uniti, se dichiarasse scismatici 
li Greci, che non stanno all' accordo del Concilio di Fiorenza; già essi non 
hanno che fare con gl' altri, che si professano indipendenti da Roma? 
dunque dichiarandosi questi Scismatici, essi non riceverebbero offesa. Allora 
potrebbero dolersi quando la dichiarazione cadesse universalmente sopra 
tutta II (φ. 5ν) la Nazione Greca, senza distinguere li uniti dalli indipendenti, 
ma fatta la dichiarazione non vedo che si faccia torto16 né agli Inglesi 
Cattolici, né alli Alemani Cattolici, quando il Pontefice scommunica quelli, 
che sono della seta di Calvino, e di Lutero, come fa lo stesso con tutto il 
fervore anche la Chiesa Greca pubblicamente, che non si scomunica sotto 
nome di Nazione, e poi perchè sempre intende di eccettuare quelli della 
Cattolica Credenza. 

Neil' Oriente furono scomunicati ne' Concili17 li Nestoriani, quelli 
della seta di Eutichio, i seguaci di Sabelio e tanti altri Eretici; Se ne offese 
forse la Nazione Greca, perche questi erano Greci, ο forse in riguardo degli 
altri Greci Ortodoxi dovevano risparmiare fulmini degli anatemi, e delle 
scomuniche, perchè la censura cadeva sopra gli apostati, non sopra gli 
Ortodoxi? 

15. C2: e senza temere il... 

16. C2: come non si fa torto. 

17. C2: i Ariani. 



196 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Non sussiste dunque la falsa asserzione dell' autore, che in riguardo 
de' Greci uniti non si dichiara Scismatica la Chiesa Orientale, altri sono i 
Riguardi della Corte di Roma in questo particolare, non quelli, che sogna Γ 
auttore. 

Manco aveva a sussistere Γ altro suo punto dire, che a causa de Greci 

Cattolici, i Latini abbracciarono in Levante il Calendario Vecchio. 

Io vorrei sapere quali, e dove sono quelli Greci che Γ auttore chiama 

Cattolici ο vero uniti. Di sopra lui accenno esser i Greci della Communione 

Cattolica, quelli che sono stati scacciati da Costantinopoli dopo la perdita 

dell' Imperio, i quali si ricoverarono altri in Venezia, altri in Toscana, altri 

in Roma, in Sicilia, in Napoli. Ora dimando per questi Greci Cattolici, che 

sono venuti in Italia abbracciarono i Latini in18 ordine il Calendario Vecchio, 

ο per altri Greci Cattolici, che sono in Levante? non mi potrà dire d' averlo 
Il (φ. 6) ricevuto per li Greci ricoverati in Italia, perchè essi passarono in 
queste parti dopo la presa di Costantinopoli Γ anno 1453, e la correzione 

del Calendario segui Γ anno 1582, che si computano più di cento venti anni 
dopo; e poi se vi fossero in grazia19 de medesimi non abbracciano i Latini 
che sono in Costantinopoli, nelle Smirne, in Scio, et altri paesi della Grecia, 
ne segue dunque, che sia stato accettato da Latini a contemplazione de' 
Greci Cattolici, che sono in Morea, e nelle quattro Isole del Serenissimo 
Dominio. 

E qui lo prego mi dica, da quali segni comprenda, che i Greci della 
Morea, e delle Isole sia quelli Cattolici, che lui si figura? Detti Greci non 
stanno all' accordato del Concilio Fiorentino; universalmente tegnono le 
loro antiche opinioni, non portano20 alcuna obbedienza al Vescovo di Roma, 
dipendono nel spirituale dal Patriarca Costantinopolitano, quello riconoscono 
i loro prelati per Capo, da quello hanno le Bolle delle loro ordinazioni, 
quello commemorano nelle messe, da quello ricevono21 la comunicazione22 

de' loro Santi, come fece Γ Isola di Ceffalonia Γ anno 1622 per S. Gerassimo, 

e Γ Isola del Zante per S. Dionisio Sicuro Vescovo d' Egina Γ anno 170323. 

Dunque detti Greci non sono delli uniti, e come dunque può esser 
vero, che per tali Greci abbino ricevuto i Latini in Levante il Calendario 
Vecchio, ne' si arrossisce poi di soggiungere di averlo i Latini abbracciato a 

18. C2: in oriente. 
19. C2: degli uniti perchè al presente in gratia de. 
20. C2: prestano. 
21. C2: i tesori spirituali della Chiesa a da quella chiedono. 
22. C2: canonizatione. 
23. CI: 1709. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 197 

confusione de' Greci ostinati che in Venezia non vogliono abbracciare il 
Nuovo, con scandalo di questa gran Città, e poco decoro del Rito Greco. 

Se sapesse i motivi del fatto non condanarebbe i Greci come ostinati 
anzi piuttosto li lodarebbe24, come ben intenzionati al comodo comune 
della Nazione ed alli vantaggi del Principe. Il (φ. 6v) Non v' é dubbio 
alcuno, che quando il Serenissimo Dominio stabile, che i Rappresentanti 
seguissero in Levante il Calendario vecchio, abbia prima domandata la 
dipensa dalla Chiesa Romana alla quale nel spirituale è rassegnato, e perchè 
li fu concessa Γ abbraccio, e lo fa mantenere sino al giorno d' oggi, (Regis 
ad exemplum), e però anche la Nazione Greca in Venezia, essendo soggetta 
nel spirituale al Patriarca di Costantinopoli implorò da quella sede Γ indulto 
per i Greci abitanti. Monsignor Gabriel Severo il suo primo Metropolita, 
uomo di singoiar virtù, e di sommo merito, fu quello, che una, e due volte 
umiliò all' Ecumenico Patriarca le suppliche della Nazione. La prima volta 
nemmeno ebbe risposta; la seconda riceve risposta, ma con dispiacere di 
veder riggetate le sue instanze. 

Si vede sino al giorno d'oggi alle stampe lettera Patriarcale di Monsignor 
Geremia in tal proposito. Se dunque dal conto loro hanno fatto li Greci, 
quanto dovevano, e quanto potevano per ottener la dispensa, perchè ingi­
ustamente imputarli per ostinati? Che da ciò poi ne nasca scandalo, e 
disordine in questa gran Città, né si è mai udito, né seguito disordine anzi 
confusione molta, né seguirebbe con pregiudizio sommo della Pubblica 
utilità se qui si permettesse a Greci il diriggersi col Calendario Nuovo. 

Il numero de' Forastieri Greci, che da tutte le parti concorrono in 
Venezia colle loro merci, supera quello delli abitanti; vengono volontieri, 
perchè sanno di averne una Chiesa, ove si coltiva il loro Rito, con quell' 
ordine, che si prattica ne' loro Paesi che se ciò non fosse, risparmiarebbero 
a se stessi i disturbi del viaggio, per non aver da soccombere in quelli della 
confusione. Ora posta la innovazione del Calendario qual giudizio non 
formarebbero, se per esempio arrivassero in Venezia II (φ. 7) e trovassero 
celebrarsi la Pasqua25, indi ritornando ne' loro Paesi fossero di nuovo 
obbligati continuar la Quaresima, e far un altra volta la Pasqua? direbbero 
certamente come troppo idioti, e semplici in questa materia, che i Greci di 
Venezia vivono a capriccio, che come apostati, [che come apostati] ed 
iscomunicati non si devono pratticare: dunque non è ostinazione de' Greci, 

24. C2: commendarebbe. 
25. C2: mentre essi non ha vesserò meno pricipiato la Quadragesima? overo facessero qui la 

Pasqua, e ritornando ne loro Paese. 



198 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

né poco decoro del Rito il continuare Γ antico Calendario anzi è prudente 
Economica, riguardo che si ha all' interesse Pubblico e al comodo privato. 

Questa però, et altre simili leggerezze dell' auttore poco sono da con­
siderarsi. Quel che più preme è il punto da lui maliziosamente esposto circa 
la fondazione della Chiesa di S. Giorgio in questa Serenissima Dominante, 
dove dice, eh' essa sia stata permessa a soli Greci uniti alla Chiesa Latina, a 
quali furono rilasciati i Decreti dell' Eccellentissimo Senato, e le Bolle de' 
sommi Pontefici, e che perciò26 fu fondata con esclusione di tutti quelli, che 
difendono Γ antico dogma, e particolarmente di quelli, che assistono all' 
Altare. 

Quanto ciò sia falso lo dimostra evidente la ragione. Da quali Greci 
pretende Γ Auttore, che sia stata fondata la Chiesa di S. Giorgio? Da quelli, 
che per esser uniti furono scacciata (sic) da Costantinopoli, dopo la perdita 
dell' Imperio? ο da quelli di Cipro ο di Candia, che come dice stetero, all' 
accordato nel Concilio. Se dai primi veda il saggio Lettore quanto esso è 
buggiardo in tutte le sue proposizioni. Costantinopoli fu presa da Barbari Γ 
anno 1453, e la Chiesa principiò a eriggersi nel 1514 sessanta un anno 
doppo; dunque come fu eretta da quelli di Costantinopoli, che probabilmente 
si può dire, che in quel tempo nissuno, ο pochi vivessero? oltre di che li 
Pubblici Decreti nemeno fanno menzione di loro; Se da secondi anco da 
questo egli è mendace. I Ciprioti e i Cretensi non II (φ. 7v) si ricovrono in 
questa Augusta Dominante, sennon doppo la perdita delle loro Patrie. 
Segui Γ una Γ anno 1571: Γ altra Γ anno 1669, tempi molto posteriori alla 
fondazione di detta Chiesa; dunque nemeno da questi fu edificata. 

Ma se si volesse gratis, et amore donargli qualche cosa per non renderlo 
affatto ridicolo nell' opinione di chi legge e concedergli, che i Decreti per Γ 
erezione della Chiesa di S. Giorgio furono rilasciati a Greci di Cipro, di 
Candia, della Morea, e delle Isole, et altri luoghi della Grecia, come mai 
proverà, che essi erano di questi, che lui chiama uniti di quelli che dipendono 
dalla Chiesa di Roma? s' erano tali, perchè non commemoravano nella 
messa il Pontefice come fanno i Greci Latini in Calabria, in Sicilia, in 
Malta, in Roma, e Livorno? Perchè venivano27 i loro Sacerdoti da Vescovi 
dipendenti dalla Sede Costantinopolitana, e non piuttosto dalli dipendenti 
di Roma per li Greci uniti? Altro qui non mi potrà rispondere, se non che 
tutto ciò si faceva allora da Greci Cattolici di quel tempo; ma che dopo si 
smembrorono dalla Chiesa Latina, si tolsero dall' obbedienza del Pontifice, 

26. C2: dare la Chiesa conservarsi illesa su Γ ordine in cui. 
27. C2: ordonati. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 199 

e si soggetorono al Patriarca di Costantinopoli: Et una mutazione di tanta 
rilevanza segui tacitamente con tanta quiete senza confusione, senza strepito? 
Ed in qual angolo remoto del Mondo viveva allora28 il Papa, che non ebbe 
notizia del fatto, che non si29 lagnò, che non si oppose? come lasciò, che nel 
cuore dell' Italia gli fosse rapita una Chiesa a lui soggetta senza minacciare30 

a Greci, et a chi doveva impedire? e non si trova auttore, che di ciò ne parli, 
e non vi è storico, che almeno alla sfugita lo tochi? mi stupisco come 
almeno Γ Informatore non abbi fatto rifflessione sopra il Decreto dell' 
Eccellentissimo Consiglio di Dieci del 1543 e da II (φ. 8) quello congetturare 
se furono Greci indifferenti i Fondatori della Chiesa di S. Giorgio, e di 
quella dell' antico dogma. Vengono con esso obbligati li Greci di quel 
tempo ad elegere due Capellani Cattolici. Se quelli Greci Cattolici erano 
uniti, che bisogno imponerli31 Γ obbligo di eleger due Capellani Cattolici? 
Se quelli Greci erano Cattolici, erano degli uniti. Dunque si sa, che omne 
simile appétit suum simile. 

Convien dunque dedurre, eh' essi fondatori non fossero tali, come Γ 
auttore li suppone uniti alla Chiesa Latina; ma mi dirà, che nel mentre si 
disunirono. Bisogna che esso li misuri, come si vuol dire col suo braccio, 
volubili come lui et inquieti; in cosi poco spazio di tempo far una mutazione 
tanto notabile, et in una Città dove non sono né permesse, né tollerate le 
innovazioni, essere uniti nel 1514, e nel 1534 considerarsi disgiunti sotto 
altra obbedienza, sotto altro capo, se lo persuada chi può. 

Nel 1569 esse dal Consiglio Eccellentissimo di Xci e Zonta un altro 
Decreto, con cui viene permesso, che vivono li Greci liberamente, e nel loro 
rito, e con le loro antiche opinioni e che non possino esser molestati dal 
Tribunale dell Inquisizione. 

Quali sono32 queste opinioni de' Greci? quelle appunto, che sostenta, 
chi non sta all' accordato dal Concilio Fiorentino: quelle differenze, che in 
materia di dogma versano33 fra Greci e Latini. 

Se dunque i Greci Fondatori et i Greci di quel tempo erano uniti, e 
soggetti al Vescovo di Roma, ο dell' istessa credenza, come potevano prof-, 
fessare Γ opinioni antiche che non solo34 li separano dalla Chiesa Latina, 

28. C2: ritirato. 
29. C2: reclamo. 
30. C2: scommuniche. 
31. C2: Γ obligatione di ellegere sacerdoti cattolici uniti? Non si sa che... 
32. 2 questi antiche opinioni. 
33. C2: vertono. 
34. C2: solamente. 



200 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

ma li soggettano per necessità all Chiesa Orientale. Il (φ. 8ν). 
Né occore dire, che vivere nelle antiche opinioni sia vivere nel Rito, 

perchè Γ informatore stesso suggerisce; et in questo non è buggiardo, altra 
cosa essere appresso Greci il Rito, et altra il Dogma, et il Decreto medesimo 
saggiamente distingue Γ uno dall' altro mentre con diversi termini esprime 
rito et antiche opinioni. 

E poi chi non sa che tutti quelli sono Cattolici Romani, siano Greci, 
siano Latini, e35 che riconoscono il Pontefice per loro Capo, devono neces­
sariamente essere soggetti al Tribunale dell' Inquisizione. Dunque se il 
Principe con suo Decreto esime li Greci da quel Tribunale, non si deduce 
con evidenza, che ciò lo fa, perchè i Greci fondatori erano di quelli, che 
neu' opinione s' uniformano alla Chiesa Costantinopolitana? 

Posta questa infallibile verità, che non admette eccezione, come si 
avvanza Γ incauto Informatore a supplicare quelli del Serenissimo Governo, 
che escludino dalla Chiesa di S. Giorgio, quelli che diffendono le opinioni 
antiche? Non sono questi unifformi al dogma de' Greci Fondatori? Non 
sono questi, che il Principe vuole, che osservino il loro Rito, che vivono 
colle loro opinioni che non sijno soggetti all' Inquisizione? Dunque perchè 
volerli esclusi? Perchè pretendere che il sii tolto il libero esercizio della 
Religione, che vi sia introdotta innovazione nella loro Chiesa? 

Il Serenissimo Principe cornino la sua indignazione all' Arcivescovo di 
Candia nel 1578, perchè pensò obbligare li Greci destinati al Sacerdozio 
alla proffessione della Fede Romana: gli protestò che si rimova da ogni 
innovazione in materia di Religione, gli espresse di esser Pubblica volontà, 
che i Greci in ogni luoco, ove si trovano, Il (φ. 9) possano liberamente 
esercitar il Rito loro, vivere con le loro opinioni; Et esso col supplicar Γ 
esclusione de' Greci dipendenti36 della Chiesa di S. Giorgio tenta d'introdurre 
disordine, di causare sconvoglimenti, di pregiudicare le Pubbliche utilità, la 
pace comune, la giuridiszione del Principe? Si persuaderà mai la Pubblica 
sapienza di esaudire le perniciose instanze, con sommo scontento d'intiera 
Nazione, che umiliata implora la Pubblica Fede, la preservazione de' suoi 
Privileggi? 

Né si arrossisce poi per soddisfare alla sua ambizione, di screditar la 
Nazione, per eccitargli Γ odio de' più semplici, di chiamare li Greci Scismatici, 
addossargli errori, imputargli bestemie tali, che può ben dirle, chi ha saputo 
contro la verità inventarle; ma non già inventarle ma professarle, un Popolo 

35. C2: eo ipso. 
36. independent!. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 201 

fedele, una Nazione che ha sentimenti di vera pietà et un animo ripieno di 
fedeltà, e venerazione verso il suo Religiosissimo Principe. E quando mai i 
Greci si fecero lecito di chiamar Eretici i Latini come Γ imputa Γ autore? 

Dica apertamente dove ha letto una tal imputazione. Ne' Concilj ulti­
mamente congregati da Greci ovvero in qualche Greco Autore? Se ne 
Concilj, manifesti37 dove congregati: Siccome dissi di sopra in Costantinopoli 
nel tempio di S. Soffia per esterminar38 Γ accordato39 nel Concilio Fiorentino, 
in esso non si vedono i Latini dichiarati per Eretici, ο scomunicati: Se neh' 
altro, che si congregò in Moldavia sotto il Patriarcato di Partenio contro 
Lutero, e Calvino nemeno in questo si scorge minima ombra di scomunica 
contro i Latini. Dunque tal imputazione non Γ ha letta ne' Concilij. L' ha 
letta in qualche particular auttore. Perchè addossare a tutti ciò, eh' è 
mancamento d' uno solo? Anche più d' un40 auttore Latino si piglia la 
libertà per meritar presso la Corte di Roma, chiamar41 Eretici i II (φ. 9v) 
Greci; E per questo doveranno42 prendersela contro tutti i Latini, contro la 
Chiesa Romana, che mail li condannò, né mai venne a questa dichiarazione? 

Aggiunge che i Greci tengono non farsi dal Latino Sacramento dell' 
Altare perchè consacrano coli Asimo. Anche questa è una falsa imputazione 
che si convince con il fatto. Qui in Venezia li Greci abitanti et in Padova 
giovani studenti si vedono per copia43 nelle Chiese Latine umiliarsi al Sacrifizio 
Sacrifizio Sacratissimo dell' Altare; ascoltar la Messa quando non possono 
intervenire alla sua; il simile fanno44 li Greci dell' Isole in Levante, li Popoli 
Albanesi, i Dalmatini di Rito Greco, che militano in Italia nel Pubblico 
servizio. Di più, nelle Chiese Latine i Greci accettano il Guardianato delle 
Scuole del Santissimo, concorrono nell' esposizione del Santissimo, accendono 
Lumi innanzi le loro Porte nel Venerdì Santo quanto passa il Venerabile45. 
Dunque come possono dire che i Latini non faccino Sacramento mentre Γ 
adorano. Almeno avesse data un occhiata agli auttori Greci, che lui chiama 
scismatici che da medesimi avrebbe appreso senza mentire in qual concetto 
si tenga da Greci il Sacramento de' Latini. Nicolò Cabasila, ο Nilo Tessa-

37. C2: uno ne; fu congregato (come ho detto disopra). 
38. C2: esaminare Γ accordât fatto. 
39. C2: fatto. 
40. C2: ο degli auttori Latini. 
41. C2: li Greci Eretici. 
42. C2: essi invehire. 
43. C2: per lo più. 
44. C2: pratticano. 
45. C2: Santissimo. 



202 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

lonicense 4 6 , D e m e t r i o Vescovo di Bulgaria, e tant i altri a p e r t a m e n t e d i c o n o : 
" N o n p o s s i a m o asserire, che gli Azimi de Lat in i n o n s iano c o n s a g r a t i " Essi 
non negano il Sacramento bensì nell' animo loro dicono, che i Latini non 
dovevano mutare Γ antica consuetudine né alterar ciò, che constantemente 
hanno mantenuto tanti Santi Pontefici, sino ad Alessandro Primo che fu 
anche il primo che consagro in asimo, come si legge nel Palatino. Ecco 
dunque come falsa Γ imputazione. Il (φ. 10) Ma finalmente47 è ancora 
bestiale, ciò, che empiamente continua a suggerir Γ auttore, cioè, che da 
Greci non si tenghino i Latini battezzati. Quanti Latini Uomini e Donne in 
Levante passano dal Rito loro a quello de' Greci con Γ occasione, che s' 
accompagnano in Matrimonio; eppur mai s' udì tal empietà, che alcuno di 
essi sia stato ribbattezzato. Quanti Greci non uniti ritrovandosi in Pubblico 
servizio fecero battezzare i loro figli alla Latina per mancamento di Chiesa 
Greca nelle parti d'Italia? Eppure chi di quelli ritornato nella Grecia ardi 
ribbattezzarlo? Certo che indubitabilmente il farebbero, se tenessero i Latini 
per non veri battezzati. I Luterani, e Calvinisti Eretici della Chiesa Greca 
scomunicati si considerano da Greci ben battezzati; et i Latini, che non 
soggiaciono a tali censure non saranno tenuti alla stessa condizione48? E 
quali sono li auttori, che lo dicono? dove sono i registrati esempi, che Γ 
affermano. Non è questa una vera calunia? Guai a Greci se avessero fatto 
co' Latini, ciò che questi fecero nella Polonia49, quando s' unirono con la 
Chiesa Latina50, che apertamente li battezzavano. Contro di essi averebbe 
fulminato anatemi la Chiesa, imprecazioni il Popolo ingiurie insopportabili 
la plebe più vile. Eppure i Latini lo fecero, niuno li tonsò; Et i Greci che 
non lo fanno né lo dicono, né lo credono vengono cosi sfacciatamente 
imputati? 

Dice51 inoltre Γ Informatore, che li Greci chiamano Empi e Scelerati 
gli Ecclesiastici del Rito Latino. Quali Greci? non già quelli, che abitano in 
Venezia, li quali venerano, e rispettano i Religiosi Latini, li pratticano, li 
conversano, e li hanno per amici; e se qualche52 II (φ. lOv) auttore lo dice, 
parla di quelli Ecclesiastici Latini, che senza carità Cristiana, scrivendo 

46. CI: Campatiola, Nicolo Tessalonicense. 
47. C2: αντί finalmente: falcissimo. Παραλείπει το: bestiale. 
48. C2: per veramente battezzati; Ma che? 
49. C2: con Ruteni. 
50. C2: alla Chiesa Romana. 
51. C2: Ma ci è di più dice Γ Informatore, i Greci dicono che gli Eclessiastici del Rito Latino 

sono empi e scelerati. 
52. C2: Greco. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 20 ! 

contro Greci inveiscono contro di essi; più che se parlassero contro Luterani 
e Calvinisti. Parla di quelli, che ardiscomo dire, che il Clero Costantinopolitano 
è una Sinagoga di Ebrei, un' abitazione de' Demoni. Parla di alcuni altri 
più moderni, che per aquistar merito appresso la Corte Romana, con la 
novità dell' espressione chiamano i Greci Fociani, Sontutori53 Divoratori, 
Animali nati al ventre54, che ne' loro libri scrivono più ingiurie contro 
Greci, che ragioni in favor delle loro opinioni55. 

Di questi Religiosi parla qualche Greco56 perchè viene stimolato dalle 
loro ingiurie agli altri che non57 molestano che non gli offendono professa 
tutta la venerazione, come ben lo confessano tanti sacerdoti Latini, che 
vivono nelle Isole58, e nel Regno di Morea, e che oltre il rispetto conseguiscono 
da Greci non poche Elemosine. Che se li Greci per li sacerdoti Latini 
formano tanta stima, giudichi il Lettore prudente quanta sia la divozione 
professata da loro alli Santi Latini, che con onore59 dice Γ Informatore 
essere chiamati da essi nemici di Dio. Li venerano60, ma li venerano condi­
zionatamente perchè la separazione della Chiesa toglie loro, questa perfetta 
notizia, che si richiede per poterli assoluttamente venerare sopra gli altri61. 
Non sparlano di Loro, né imitano in ciò la perversità di alcuni, che discorrendo 
de' unovi Santi Greci, parlano con più sprezzo, che non farebbono de' 
Proietti Maomettani: 

Falla62 in ciò, che dice, che i Greci negano il Purgatorio, perchè la 
Chiesa Greca incessantemente prega per le anime II (φ. 11) defonte fa ogni 
giorno commemorazione nella Messa de Morti, canta ogni Sabbato Γ Offizio 
de Morti offerisce all' Altissimo63 Γ incruento Sacrifici (sic)64 all' Altare per 
i Morti; dunque non nega all' anime de' morti un luoco; ove possono 
ricevere sollievo delle pene65 dall' Elemosine e dalle altre opere di Pietà, che 
fanno per essi i Fedeli. Il punto della questione consiste in questo; se il loco 

53. C2: poratori. 
54. CI: Amolinati, Altentre. 
55. C2: della verità. 
56. C2: e parla. 
57. C2: lo. 
58. C2: tanti religiosi che nelle Isole. 
59. C2: con orrenda bestemia. 
60. C2: i Greci. 
61. C2: li Altari. 
62. C2: Falsa. 
63. CI: δυσανάγνωστο. 
64. C2: sacrificio dell Altare. 
65. C2: dalle preci. 



204 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

sia distinto, ο se in esso vi sia fuoco66; et in ciò controversano67 i Greci colli 
Latini, il che non è Dogma. Dogma è bene che si debbano far Elemosine, 
Sacrifici, Orazioni per li Defonti, et in ciò li Greci, si accordano con i 
Latini. 

Mendace è ancora68 neh' altro punto, che dice che i Greci tengono che 
le parole Domenicali, non siano la forma del Sacramento; Questa è una sua 
calunia, un impostura maligna; Loro affermano che la parola69 di Gesù 
Cristo, e Γ invocazione dello Spirito Santo, facino il Sacramento venerabile 
dell' Altare. Cosi Γ anno da S. Basilio, cosi Γ insegna nel libro de fide 
ortodossa S. Gio(vanni) Damasceno, cosi Γ insegna nella sua Litturgia S. 
Gio(vanni) Crisostomo70, tutti tré gran Dottori della Chiesa, Gran Santi, e 
riveriti con pari riverenza da Greci, e Latini. Se poi pare al beli' ingegno 
dell' informatore, che quelli gran Santi fallino, come pare a lui che fallino 
ancora altri grandissimi Dottori71 di Santità e di virtù incomparabile che 
sostentano, che il Lume visto dagli Apostoli nella trasfigurazione di Gesù 
Cristo essere stato lume increato, uguale a quello che in Cielo vedono i 
Beati, e non creato72; in questo senza punto di dipiacere si contentano li 
Greci di fallare con Santi di tanta virtù, di tanto merito. 

Ma non finiscono ancora Γ imputazioni dell' Auttore. Ne II (φ. 1 lv) 
addossa di più ai Greci due altre che veramente formano le principali 
differenze tra le due Chiese, ma però non vagliano a farli considerare per 
Eretici e Bestemiatori come maliziosamente espone. 

La prima è il primato del Papa73 [a cui dice che i Greci negano la 
sovrana autorità data gli di Dio come successore di S. Petro]. Grande è la 
malignità di esso. Imputa ai Greci per errori, ciò che senza imputtazione 
alcuna insegna e difende la Chiesa Gallicana. Mi dica in grazia che cosa 
dicono i Greci del Papa, che lo stesso non sostentino i Francesi? Se li Greci 
non lo vogliono infallibile, né anco i Francesi lo riconoscono per tale. Se i 
Greci dicono eh' egli non è sopra i Consigli il medesimo affermano ance i 
Francesi. Se i Greci non li danno Γ universale appellazione della Chiesa, lo 

66. CI: foco. 
67. C2: controvertono. 
68. C2: Γ auttore dell Informazione. 
69. C2: Loro affermono che le parole di Gesù. 
70. C2: με διαφορετική σειρά τους πατέρες: S Basilio, Crisostomo, Gio Damasceno. Venerati 

αντί riveriti. 
71. C2: gravissimi auttori. 
72. C2: creatura. 
73. CI: παραλείπει από: a cui dice... di S. Pietro. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 205 

stesso negono li Francesi. Se li Greci sostentano eh' egli non a assoluta 
giurisdizione sopra gli altrui Vescovi tanto anche pretendono i Francesi. Se 
li Greci lo bramano sottoposto alli Concilj in cui ancora i Francesi conven­
gono. Finalmente se li Greci li danno, eh' egli sia Capo della Republica 
Cristiana, primo in Dignità, primo in sedere in Concilio, primo nel pronunciare 
la sentenza, questo e non più gli accordano i Francesi, Dunque perchè 
questa differenza? Vogliono Scismatici li Greci, e quelli della Chiesa Gallicana, 
che dicono lo stesso74 si reputano Cattolici? Non è questo un effetto di odio 
sviscerato, d' una maliziosa antipatia? 

L' altro punto proposto di differenze dall' Informazione è quello della 
Processione. In questo dice, che i Greci sostentano, che lo Spirito Santo 
non proceda dal Figlio75. 

Ringraziato sia il Cielo, che finalmente dalla sua Bocca è uscita una 
proposizione vera; sicché tutti i Greci II (φ. 12) universalmente lo dicono, e 
lo attestano che il Figlio non è causa, non è fonte, non è origine dello 
Spirito Santo. 

E cosi dicendo non sono mai stati condannati da Concilij né imputati76 

Scismatici. Questa opinione è sostenuta da tutta la Chiesa Orientale per 
tanti secoli con Γ auttorità de' più celebri Dottori, de' Santi più venerabili 
del Cristianesimo. Dunque come forma dei Greci concetto cosi ingiusto Γ 
Informatore, chiamandoli Bestemmiatori della Cattolica verità, Eretici Fociani. 

λ E noto a Roma, è noto al Principe, è noto a tutta la Chiesa77, che Greci 
cosi Sudditi, eh' esteri in universale non stanno all' accordato del Concilio 
Fiorentino, non sono soggetti al sommo Pontefice, vivono nel loro Rito 
venerabile, con le loro antiche opinioni né per questo li condannano, ο 
escludono da loro Stati della Comunione, come insinua Γ Autore dell' 
Informazione: alla pubblica maturità, che siano levate (sic) dalla Chiesa di 
S, Giorgio, levati dall' Altare e per conseguenza scacciati da questa Serenissima 
Dominante78. 

Non è venuta mai la Chiesa Latina a questa perniciosa deliberazione 
di dichiarare li Greci Scismatici, di scomunicare li loro Patriarchi, di togliere 
loro con giuridica sentenza la Podestà di proibire che non si comunichi con 
loro, che non gli si venda ο quell' obbedienza, ο quei diritti che a79 lor gradi 

74. C2: professano d' un odio inveterato d' una maliziosa antipatia, 
75. C2: filliolo? 
76. C2: per Eretici ne dichiarati Scismatici. 
77. C2: latina. 
78. C2: Patria. 
79. C2: a loro grado competono nonostante qualunque. 



206 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

c o m p e t o n o , notorietà di fatto, che vi fosse incontrario; anzi li sommi Pontefici 
h a n n o sempre tenuti8 0 li Greci universa lmente Cat tol ic i , h a n n o cons idera to 
li Vescovi81 di Or iente come veri e legitt imi Pas tor i , e perciò Leone X m o 
m a n d o u n breve ai Greci come Cat tol ic i al Conci l io di T r e n t o , ed II (φ. 12v) 

u l t i m a m e n t e G r e g o r i o X m o mandò 8 2 come a Legit t imi, e veri Pat r iarchi 
Brevi e Legati invi tandoli a ricevere la correzione del Ca lendar io . 

Cosi a sempre fatto questa Augusta e gloriosa Republica, cosi a trattato 
li Greci il Principe, con tutto che non uniti alla Chiesa Latina; non si83 a 
mai tenuti per Scismatici, non si è mai contenuto dal non84 comunicare con 
li mede(si)mi, anzi per vero segno della85 Paterna sua Predilezione a comandato 
in ogni tempo, e sino al giorno d' oggi, che i suoi86 Rappresentanti nella 
Dalmazia, neh" Isole, e nella Morea comunichino con Greci, intervenghino 
nelle loro solennità, ascoltino le loro messe, ricevino le Benedizioni87 da 
Loro Vescovi. Lo stesso spera dalla sua Reggia Clemenza anche al presente 
la fedelissima Nazione Greca in Venezia, perturbata da chi vorrebbe sagrificare 
alle sue vane ed ambiciose Idee il bene, il decoro, e la quiete della mede(si)ma. 
Fine. 

3. ΣΧΟΛΙΑ 

Ο συντάκτης της Apologia, ο οποίος σύμφωνα με τον τίτλο της είναι 

ο καθηγητής του πανεπιστημίου της Padova, Abate Fardella, δεν αναφέρει 

πουθενά το όνομα του Μελετίου και δίνει την εντύπωση ότι αγνοεί ποιος 

είναι ο συντάκτης της. Τον αποκαλεί: l'ignoto autore, il debole autore, Γ 

incauto Informatore, mendace, και άλλοτε ειρωνικά: il buon autore, un 

bel ingegno turbido, αναφέρεται στις leggerezze dell'autore, ή χαρακτηρίζει 

τους ισχυρισμούς του bestiali και θεωρεί ότι falla ή falsa in ciò che dice. 

Αξίζει να σημειώσουμε ότι από την αρχή κατηγορηματικά χαρα­

κτηρίζει αυστηρά τον «άγνωστο» Informatore και επιμένει ότι ο λόγος 

της σύνταξης και της διάδοσης αυτής της Informazione είναι η φιλοδοξία 

80. C2: trattato... come Cattolici. 
81. C2: Patriarchi. 
82. C2: mandando un breve ai Greci per Γ errettione della Chiesa di S. Giorgio li chiamano 

figlio li diletti Clemente VII nella Bolla rilasciata a favore de Greci li suppose universalmente 
Cattolici. Paolo III con lettere benigne invitò li Patriarchi Greci. 

83. C2: li. 
84. C2: di αντί dal non. 
85. C2: Clementissima sua Paterna Predilatione. 
86. C2: publici. 
87. C2: la Penedizione. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 207 

του: il stimolo dell interesse e dell'ambizione. Δεν είναι η πρώτη φορά που 

αποδίδονται οι ενέργειες του Μελετίου στη φιλοδοξία του. Όλοι όσοι 

έγραψαν ως τώρα γι ' αυτόν επισημαίνουν ότι τα φιλόδοξα σχέδια του να 

γίνει καρδινάλιος ή ακόμη και πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, τον 

οδήγησαν στη diabolica frode. (Βλ. Informazione della Nazion greca, αρ. 

1). 

Η Informazione κυκλοφόρησε ανώνυμα και αχρονολόγητη δεν υπάρχει 

όμως αμφιβολία ότι είναι έργο του Μελετίου, γεγονός που ήταν γνωστό 

και στην εποχή του. Στην Informazione della Nazion Greca, αρ. 1, αναφέ­

ρονται τα ακόλουθα: Due scritture circolari si vedono una con titolo d' 

Informazione et Γ altra di Lettera, la seconda sottoscritta da questo Mon-

s(igno)re la prima senza sottoscrittione, si conoscono però d' un istesso 
auttore mentre sono gemelle, ne si diversificano, che nelle brevità, e difusione. 
Και παρακάτω σχετικά με το περιεχόμενο της Informazione αναφέρει: Se 

la savienzza di V(ostr)a Ser(eni)tà osserverà il contenuto di questa Infor­
mazione la confusione de asserte historia fa conoscer la falsità delle sue 
assertion!, e la falsità del contenuto il torbido suo animo di stabilire gl' 
incommodi à V(ostr)a Ser(enit)à nel Levante e diminuire il commercio di 
Venetia. Η ίδια πηγή μας βοηθεί να ορίσουμε τον terminimi post quem, 

δηλαδή το έτος 1707, χρονολογία που έχει συνταχθεί η Informazione αρ. 

1. 

Από τα παραπάνω προκύπτει ότι δεν είναι δυνατόν ο συντάκτης της 

Apologia να μην εγνώριζε ποιος ήταν ο Informatore. Υποθέτω ότι, υπο-

κρινόμενος πως απευθύνεται προς έναν άγνωστο, διευκόλυνε το έργο του 

ώστε ελεύθερος να τον κρίνει αυστηρά και να εκφράσει την αγανάκτηση 

του, γεγονός που θα ήταν δύσκολο αν απεκάλυπτε ότι γνωρίζει πως απευ­

θύνεται στον ευρύτατα γνωστό στους κύκλους της Βενετίας, ορθόδοξο 

μητροπολίτη Φιλαδέλφειας. 

Σχετικά με την άδεια ανέγερσης της εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου 

υπονοεί τις γνωστές Βούλλες του πάπα Λέοντος Ι ': α) 1514, Μαΐου 18: 

Άδεια ανέγερσις ναού και χορήγησης προνομίου απ' ευθείας εξάρτησης 

από την Αγία Έδρα, β) 1514, Ιουνίου 3, επικύρωση της προηγουμένης 

και γ) 1521, Μαΐου 18, χορήγηση προνομίων στους Έλληνες ενωτικούς72. 

Σχετικά με τη Σύνοδο της Αγίας Σοφίας που αναφέρει εδώ, πρόκειται 

για την Σύνοδο του 1450 της οποίας έχουν διασωθεί τα πρακτικά. Οι 

γνώμες των ιστορικών διαφέρουν, άλλοι αρνήθηκαν και την ύπαρξη αυτής 

72. Βλ. Γ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Βοϋλλαι παπών περί των 'Ελλήνων 'Ορθοδόξων της Βενετίας, 
Θησαυρίσματα 7 (1970), σσ. 238 - 245. 



208 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

της Συνόδου, άλλοι αμφισβητούν μονάχα τη γνησιότητα των πρακτικών, 

άλλοι δέχονται και τη Σύνοδο και τα πρακτικά ως γνήσια. Συνυφασμένη 

με την ύπαρξη της Συνόδου είναι και η ύπαρξη του πατριάρχη Αθανασίου 

ο οποίος, σύμφωνα με τα πρακτικά εξελέγη από τη Σύνοδο και αντικατέ­

στησε τον ενωτικό πατριάρχη Γρηγόριο Γ'73. 

Οι autori latini στα έργα των οποίων μελέτησε τα σχετικά με lo stato 

e gli progressi di quella celebre unione δεν κατονομάζονται. Στην copia 

της Apologia που υπάρχει στον ίδιο φάκελο (Βενετία ΑΕΚ, αρ. 362) 

υπάρχει η ακόλουθη φράση που παραλείπεται εδώ: Palavicino Gesuita 

scrivendo di questa materia dice. Το πιθανότερο είναι ότι πρόκειται για 

τον Pallavicino Pietro Sforza, Ιησουίτη, καρδινάλιο (1607-1667), καθηγητή 

της θεολογίας και συγγραφέα θεολογικών έργων από τα οποία τα κυριώτερα: 

α) Assertionum theologicarum Sfortiae Pallavicini sacrae theologiae professons 

in Collegio Romano S. J. Romae 1649-1652. (τόμοι 8). Πρόκειται για μια 

σύνοψη ολόκληρης της θεολογίας, β) Istoria del concilio di Trento ove 

insieme rifintasi con autorevoli testimonianze un Istoria falsa divulgato 

nello stesso argomento sotto nome di Petro Soave Poiana. Roma 1656-1657. 

Έχει γράψει και άλλα έργα που αναφέρονται στο αλάθητο του πάπα και 

την άμωμο σύλληψη. Το τελευταίο έργο του: Arte della perfezione cristiana, 

Roma 1665. Παρακάτω (φ. 3ν) θα αναφερθεί το όνομα του Pallavicino και 

στις δύο copie, πάντοτε σχετικά με την έκβαση της Συνόδου της Φλωρεντίας 

και τη Σύνοδο της Αγίας Σοφίας: ora se Γ esito dell' unione descritto dal 

Palavicino. 

Ο Νικόλαος E' (1389-1455), πάπας Ρώμης (1447-1455), ουμανιστής, 

ίδρυσε τη βιβλιοθήκη του Βατικανού και έκαμε τη Ρώμη κέντρο της 

Αναγέννησης. Ο αυτοκράτορας Κωνσταντίνος ΙΑ' Παλαιολόγος υπό 

την απειλή της πολιορκίας της Κωνσταντινουπόλεως από τους Τούρκους, 

έστειλε πρεσβεία και ζήτησε τη βοήθεια του πάπα, ο οποίος επέβαλε ως 

όρο την ένωση των εκκλησιών. Ο αυτοκράτορας παρά την αντίδραση 

του κλήρου και του λαού του ζήτησε να στείλει τους κατάλληλους κλη­

ρικούς να βοηθήσουν για την πραγματοποίηση της. Έτσι τον Δεκέμβριο 

του 1452 οι απεσταλμένοι του πάπα καρδινάλιοι με ένα μικρό αριθμό 

λατινοφρόνων τέλεσαν ενωτική λειτουργία στην Αγία Σοφία και επικύ­

ρωσαν την ένωση. Η επικύρωση αυτή δεν ίσχυσε και δεν στηρίχθηκε 

από τον λαό. Άλλωστε ένα μήνα ενωρίτερα, τον Νοέμβριο του 1452 

ιεράρχες στη Κωνσταντινούπολη είχαν καταδικάσει την ένωση όπως 

είχαν κάνει το 1443 οι πατριάρχες Αλεξανδρείας, Αντιοχείας και Ιερο-

73. Βλ. ΗΘΕ στη λέξη: 'Αθανάσιος Πατριάρχης, από τον Χ. ΠΑΤΡΙΝΕΛΗ. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 209 

σολύμων στα Ιεροσόλυμα74. 

Δεν αναφέρει ο συγγραφέας που βρίσκεται δημοσιευμένη η επιστολή 

του πάπα Νικολάου Ε'. 

Στο φ. 6, όπου αναφέρει τη χρονολογία της αγιοποίησης του Αγίου 

Διονυσίου Ζακύνθου από παραδρομή αναφέρει 1709 αντί του σωστού που 

παραδίδει η άλλη copia: 1703. 

Σχετικά με τις προσπάθειες του Μελετίου για την επιβολή του νέου 

ημερολογίου στην ελληνική Κοινότητα της Βενετίας, παραπέμπει ο 

συγγραφέας της Apologia σε δημοσιευμένη σχετική επιστολή - απάντηση 

του πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ιερεμία Β; (του τρανού) προς τον 

τότε μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Γαβριήλ Σεβήρο την 6η Ιουλίου 1590. 

Αναφέρει: si vede sino al giorno d' oggi alle stampe lettera patriarcale di 

Monsignor Geremia in tal proposito. Η σχετική επιστολή δημοσιεύτηκε 

από τον πατριάρχη Ιεροσολύμων Δοσίθεο στον Τόμο Αγάπης κατά λατίνων. 

Ιάσιο 1698, σ. 540-54175. 

Αναφέρονται (φ. 7ν-8) τα ακόλουθα θεσπίσματα του Συμβουλίου των 

δέκα: α) θέσπισμα του 1514: πρόκειται για το δουκικό θέσπισμα της 30 

Απριλίου 1514 του δόγη Lorendan, σύμφωνα με το οποίο οι Έλληνες 

της Βενετίας, ύστερα από άδεια της Αγίας Έδρας ή της τοπικής εκκλη­

σιαστικής αρχής, είχαν το δικαίωμα να αγοράσουν οικόπεδο στη Βενετία 

και να κτίσουν δικό τους ναό, αφιερωμένο στον Άγιο Γεώργιο. (Επακο­

λούθησαν οι δύο αλλεπάλληλες Βούλλες του πάπα Λέοντος Ι ' σύμφωνα 

με τις οποίες παρεχωρείτο άδεια οικοδομής του ναού), β) θέσπισμα του 

1534: Υπάρχουν δύο θεσπίσματα του 1534. Το πρώτο, της 30 Μαρτίου και 

το δεύτερο της 30 Μαΐου του ίδιου έτους, Τα προκάλεσε η εμφάνιση στη 

Βενετία του φιλοκαθολικού Αρσένιου Αποστόλη, πρώην μητροπολίτη 

Μονεμβασίας, τον οποίον είχε τιμωρήσει το πατριαρχείο με αφορισμό. 

Ήλθε από τη Ρώμη στη Βενετία με τις καλές συστάσεις του πάπα. Το 

πρώτο θέσπισμα τον επέβαλε, λόγω της αξίας και της οσιότητάς του, 

στους επιτρόπους του ναού του Αγίου Γεωργίου ως κήρυκα του θείου 

λόγου. Σύμφωνα με το δεύτερο, επέτρεπαν στον Αποστόλη, παρόντος του 

πατριαρχικού βικαρίου, να εκλέγει δύο ιερείς καθολικούς για να λειτουργούν 

στην εκκλησία των Ελλήνων. 

Παρακάτω αναφέρει θέσπισμα του 1569. Το θέσπισμα αυτό μας είναι 

γνωστό και από τις Informazioni della Nazion Greca: α) Informazione αρ. 

74. Βλ. ΙΕΕ, Εκδοτικής Αθηνών, τόμ. Θ', Ό ' Ελληνισμός κατά την υστεροβυζαντινή 
περίοδο, Μ. ΑΝΑΣΤΟΣ, Θεολογία, σ. 381. 

75. Βλ. και Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Χρυσόβουλλα καί γράμματα των Οικουμενικών πατριαρχών, 

Βενετία 189.3, σ. 20 - 24. 



210 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

1, (φ. 13ν): oltre gl' altri citati decretti 1569-17 Zugno e 1578-20 Agosto et, 
altri, che alla Nazione sono ignoti che nelle memorie di V(ostra) S(ereni)tà 
pur troppo si conservano che certamente considera questa Chiesa greca di 
Venetia unita a quelle di Levante, β) Informazione αρ. 2 (φ. 21): Li posteriori 
decretti dimostrano qualsiila benigna e sempre adorata Pub(li)ca volontà. 
1569:17 Giugno. Decretto dell'Ecc(ellent)o Cons(igli)o di Xci con la giunta 
scritto con Ducali al Duca, Capit(ol)o e Con(siglier)i in Candia e Successori 
palesa con qual occhio benigno venghi della pub(li)ca potestà rimirata 
questa fedelissima Natione. (Παραθέτει το κείμενο)... Vi dicemo col Con-
s(igli)o N(ost)ro di Xci e Zonta che essendo sempre statto comportato, che 
li Greci vivano liberamente nelli stati nostri et etiam in questa Città secondo 
li Riti e opinioni loro antique, dobbiate neh avvenire usare ogni diligenza 
maggiore, acciò che non siano da quel Tribunale dell'Inquisitione introdotte, 
novità le quali sogliono per il più partorire scandali, e disturbi; e specialmente 
dal predetto Tribunale dell'Inquisitione non sieno molestatili Greci, purché 
vivano secondo li Riti et antiche opinioni loro, e che non entrino in questo 
nuove heresie. γ) Informazione αρ. 3 (φ. lv-2): anzi Γ anno 1569:17 Giugno 
in decretto dell' Eccellentissimo Consiglio di Xci e Zonta viene espresso 
essere satto sempre comportato che i Greci vivano liberamente nelli stati 
del Serenissimo Dominio et in questa Città, secondo i Riti et Opinioni loro 
antiche, e medicamente che dal Tribunale dell'Inquisitione non siano molestati 
le Greci. 

Οι παραπάνω Informazioni αναφέρουν και το δουκικό θέσπισμα του 
1578: 20 Αυγούστου, το οποίο απευθύνθηκε επίσης προς τους Rappresentanti 
nella Città e Regno di Candia non occasione, che quell' Arcivescovo non 
voleva che fossero ordinati Pretti Greci, se non sottoscriviveva di sottoporsi 
al Rito della Chiesa Romana, per il che ne erano nate alteriazioni di 
somma importanza, perciò vien scritto a detti Rapresentanti: Voi dovete 
sapere la diligenza, che in ogni tempo havemo usato, perchè in quel Regno, 
e neh' altri luoghi nostri dove s'attrovano Greci gli sia osservato li loro 
Rito, acciò che senza alcun impedimento possino continuar in quello, che 
hanno fatto per tanto spatio d'anni. (Informazione αρ. 2, φ. 22v-23, επίσης 
αρ. 1, φ. 13ν και αρ. 3, φ. 2). 

Ο συντάκτης της Apologia προκαλεί τον autore να ειπεί που έχει 
διαβάσει, σε επίσημα κείμενα, όπως τα πρακτικά συνόδου, να αποκαλούν 
οι ορθόδοξοι τους λατίνους αιρετικούς. Αναφέρει την σύνοδο της Αγίας 
Σοφίας που συνήλθε με σκοπό να ακυρώσει τη σύνοδο της Φλωρεντίας, 
εκεί δεν απεκλήθησαν οι λατίνοι αιρετικοί. Εννοεί την σύνοδο του 1450. 

Αναφέρει επίσης τη σύνοδο υπό τον πατριάρχη Παρθένιο που συνε­
κλήθη στη Μολδαβία. Εννοεί ασφαλώς τον πατριάρχη Παρθένιο Α' 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 211 

(1639-1644) τον Γέροντα, που συνεκάλεσε στην Κωνσταντινούπολη και 

το Ιάσιο τοπικές συνόδους στις οποίες αποκηρύχτηκε η λουκάρειος ο­

μολογία ως καλβινική. 

Σχετικά με την παρατήρηση ότι οι ορθόδοξοι Έλληνες στην Βενετία 

και την Πάδοβα προσέρχονται στις καθολικές εκκλησίες και μετέχουν 

στις λειτουργίες όταν δεν μπορούν να πάνε στις δικές τους, είναι γνωστό 

ότι οι φοιτητές της Πάδοβας που δεν είχαν ορθόδοξη εκκλησία εξομο-

λογούντο και κοινωνούσαν από καθολικούς ιερείς. Αλλά και στη Βενετία 

ήταν συνηθισμένο να εξομολογούνται οι ορθόδοξοι από λατίνους ιερείς76. 

Αναφορικά με το μυστήριο της θείας ευχαριστίας των λατίνων και 

πως το θεωρούν οι ορθόδοξοι ο συγγραφέας παραπέμπει στους πατέρες 

της ορθόδοξης εκκλησίας Νικόλαο Καβασίλα, Νείλο Θεσσαλονίκης και 

τον Δημήτριο επίσκοπο Βουλγαρίας. Χρονολογικά προηγείται ο Νείλος 

Καβάσιλας μητροπολίτης Θεσσαλονίκης, διάδοχος του Γρηγορίου Παλαμά 

(1360), Αποδέχτηκε τις απόψεις των ησυχαστών και διακρίθηκε στην 

πολεμική κατά λατίνων. Έγραψε πολλά έργα περί των διαφορών των 

δύο εκκλησιών. Ο Νικόλαος Καβάσιλας (πέθανε το 1371) ανεψιός του 

προηγουμένου. Ένθερμος οπαδός του Παλαμά, είναι ο σημαντικότερος 

εκπρόσωπος της μυστικής θεολογίας της εποχής του. Τα κυριότερα έργα 

του: Περί της εν Χριστώ ζωής καί Ερμηνεία της θείας λειτουργίας. (Το 

τελευταίο βλ. PG 150,493-725). Όσο για τον Δημήτριο επίσκοπο Βουλ­

γαρίας, πρόκειται για τον Δημήτριο Χωματιανό, αρχιεπίσκοπο Αχρίδος 

(1217-1235), ονομαστό κανονολόγο. Έργα του: η Συλλογή νομοκανονικών 

πραγματειών, έκδοση J. Pitra, Analecta Sacra. Παρίσι-Ρώμη 1891, και 20 

Έρωταποκρίσεις κανονικαί, έκδοση Μ. Γεδεών, Άρχεΐον 'Εκκλησια­

στικής 'Ιστορίας, Α', Κωνσταντινούπολις 1911, σσ. 209-228. Άλλα έργα 

του παραμένουν ανέκδοτα. 

Σχετικά με την καθιέρωση του αζύμου άρτου από τους καθολικούς 

αναφέρει τον πάπα Αλέξανδρο Α'. Πρόκειται για τον άγιο πάπα, για τον 

οποίο δεν υπάρχουν σύγχρονες του πληροφορίες. Κατά την μαρτυρία του 

Ειρηναίου θεωρείται ο 5ος επίσκοπος Ρώμης μετά τον Άγιο Πέτρο. Του 

αποδίδουν δύο κανόνες σχετικούς με τη λειτουργία: η μία αφορά την 

εισαγωγή του quid pridie στον κανόνα της λειτουργίας και η άλλη τον 

αγιασμό77. 

76. Βλ. Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, Ή Φλαγγίνειος Σχολή, σ. 220 - 221 και σημ. 6. Βλ. επίσης και 

Α. ΣΤΕΡΓΕΛΛΗΣ, Τα δημοσιεύματα των Ελλήνων σπουδαστών τού" Πανεπιστημίου της 
Πάδοβας τόν 17ο καί 18ο αι., Αθήνα 1970, σ. 52. 

77. Βλ. Dictionnaire de théologie catholique, τόμ. 1, Παρίσι 1923, σ. 707 - 709. 



212 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Αξίζει να σημειωθεί η αναφορά στις περιπέτειες των ορθοδόξων 

πληθυσμών της Ρουθηνίας και της Ουκρανίας που αναγκάστηκαν κάτω 

από την καταπίεση από των καθολικών αρχών της Πολωνίας και τις 

πολυάριθμες αποστολές των Ιησουϊτών να προσχωρήσουν στην ουνία. 

Όπως είναι γνωστό, η επίσημη εκκλησιαστική ένωση έγινε στη σκηνο­

θετημένη σύνοδο του Μπρέστ το 1590, ερήμην του ορθοδόξου λαού, και 

την εφαρμογή της ανέλαβαν να επιβάλουν με τη βία οι πολωνικές αρχές78. 

Ο ΣΥΓΓΡΑΦΕΑΣ ΤΗΣ APOLOGIA 

Ο τίτλος του χειρογράφου της Apologia μας πληροφορεί ότι συγ­

γραφέας της είναι ο Eccellente Dr Abate Fardella, Lettore in Padova. 

Πρόκειται για τον Σικελό Michelangelo Fardella, καθηγητή της Α­

στρονομίας και των Μετεώρων στη σχολή των Artisti του πανεπιστημίου 

της Padova από τις 13 Ιουλίου 1693, και αργότερα, από τον Μάρτιο του 

1700 ως το θέρος του 1709, καθηγητή της πρώτης έδρας της φιλοσοφίας. 

Τα βιογραφικά στοιχεία του Fardella θα μας βοηθήσουν να σχημα­

τίσουμε μια ολοκληρωμένη εικόνα του βίου και της δράσης του. Μας 

ενδιαφέρει εδώ κυρίως η εποχή που είναι καθηγητής στο Πανεπιστήμιο 

της Padova, προκειμένου να αναζητήσουμε τα σημεία επαφής του, αν 

υπάρχουν, με τους ορθοδόξους της Βενετίας που δικαιολογούν αυτή την 

ενέργεια του: να απολογηθεί εκ μέρους τους και να ανασκευάσει με γνώση 

και πάθος που εγγίζει τα όρια της αγανάκτησης την Informazione του 

Μελετίου. 

Ο Michelangelo Fardella γεννήθηκε το 1650 στο Trapani. Σπούδασε 

ανθρωπιστικά γράμματα και φιλοσοφία. Από την ηλικία των 15 ετών σπού­

δασε θεολογία κοντά στους Φραγκισκανούς, στο Τάγμα των οποίων προ-

σεχώρησε αργότερα. Σε ηλικία 20 ετών ήταν καλός ιεροκήρυκας και δίδαξε 

φιλοσοφία. Μετά τρία χρόνια μπήκε στις τάξεις της ιεροσύνης και γύρισε 

στη Messina για να σπουδάσει μαθηματικά με τον διάσημο Α. Borelli. Ο 

ίδιος ο Fardella υπογραμμίζει ότι σ' αυτή τη συνάντηση οφείλει τη γνωριμία 

του με τον Δημόκριτο μέσα από τον Gassendi που τον οδήγησε κατά του 

Descartes τη φιλοσοφία του οποίου χαρακτηρίζει: sogno e delirio. Εγκατέλειψε 

τη σχολαστική φιλοσοφία και οδηγήθηκε σε μια σύλληψη atomistica, 

πειραματική και αντιμεταφυσική. Το 1676 δίδαξε μαθηματικά στο πανεπι­

στήμιο της Catania και το 1676 δίδαξε μαθηματικά στο Κολλέγιο di S. 

78. Βλ. Χ. ΠΑΤΡΙΝΕΛΗΣ. Σχέσεις του πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως και των άλλων 
πατριαρχείων της Ανατολής με τους Ρώσους, ΙΕΕ, Εκδοτικής Αθηνών, τόμ. Ι ', σσ. 112 
-113. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 213 

Paolo της Ρώμης, ενώ παράλληλα πήρε το διδακτορικό δίπλωμα του στη 

θεολογία από το πανεπιστήμιο της Ρώμης. Σπούδασε για τρία χρόνια στο 

Παρίσι όπου γνώρισε πολλούς από τους γνωστούς φιλοσόφους. Το 1680 

τον κάλεσαν στη Ρώμη και δίδαξε ηθική και θεολογία στη Μονή των 

Αγίων Κοσμά και Δαμιανού. Είχε σχέσεις με γνωστούς επιστήμονες, κυρίως 

μαθηματικούς, μέλη της Φυσικομαθηματικής Ακαδημίας καθώς και γνωστούς 

Ιησουίτες μαθηματικούς. 

Το 1681 εκλήθη και δίδαξε στη Modena στο Studio di S. Carlo, φυσική, 

γεωμετρία και μεταφυσική. Αναφέρεται ότι ο Fardella ήταν ο πρώτος που 

έρριξε στη Modena τους σπόρους της filosofia moderna. Εκεί βρισκόταν 

από το 1679 και ο αδελφός του Tommaso, όπου εργαζόταν ως παιδαγωγός. 

Το 1683 με την ευκαιρία της γενικής συνάντησης του Τάγματος του ήλθε 

στη Ρώμη, πήρε μέρος στη πολεμική που ξεκίνησε ο Ιησουίτης G. F. 

Vanni όπου τάχτηκε με το μέρος των novatores. Ίδρυσε μια Ακαδημία της 

πειραματικής φιλοσοφίας. Το 1684 πήγε στο Capodistria μαζί με τον αδελφό 

του, όπου εργάστηκε ως ελεύθερος διδάσκαλος της φιλοσοφίας και των 

μαθηματικών. 

Το 1685 γύρισε για λίγο στη Ρώμη όπου επεδίωξε θέση καθηγητή των 

μαθηματικών στο πανεπιστήμιο και απέτυχε. Ξαναγύρισε στο Capodistria. 

Το 1687 ήλθαν και οι δύο αδελφοί στη Βενετία φιλοξενούμενοι της 

οικογένειας του ευγενούς Almoro Dolfm. Εργάστηκε ως παιδαγωγός του 

γιου της οικογένειας Leonardo. Συνεδέθη και με άλλες οικογένειες ευγενών, 

όπως τους Foscarini και με ένα μεγάλο κύκλο μορφωμένων και αριστοκρατών 

της Βενετίας, οι οποίοι ευνοούσαν τις νέες ιδέες που μετέβαλλαν τον πα­

ραδοσιακό τρόπο διδασκαλίας. Αυτό βέβαια δεν εμπόδισε να κατηγορηθεί 

το 1689 ο Fardella ως αιρετικός στο δικαστήριο της Ιεράς Εξέτασης και να 

σχηματισθεί δικογραφία εναντίον του με την κατηγορία του αιρετικού. Η 

υπόθεση κινήθηκε από τον F. Caminetti. Η δίκη δεν είχε συνέχεια χάρη 

στην ευνοϊκή κατάθεση του Domenico Ripetta. Αφορούσαν οι κατηγορίες 

τόσο θέματα δογματικά (όπως ότι δεν δέχεται την μετουσίωση, την αξία 

της εξομολόγησης, ότι θεωρεί την αφιέρωση στη αγνότητα ασύμφωνη 

προς τη φύση, ότι ο πάπας έχει αρπάξει την εξουσία από τους ιερείς, και 

ότι δεχόταν την περίπτωση λάθους του πάπα, αρνείτο την αξία της θείας 

λειτουργίας και των πρακτικών της ευσέβειας). Αφορούσαν επίσης και τη 

συμπεριφορά του: κατείχε βιβλία αιρετικών, επαινούσε τον Καλβίνο, δεν 

σεβόταν την νηστεία του κρέατος. Καίρια για την διάσωση του Fardella 

ήταν η παρέμβαση του ευγενούς Βενετού Dolfin που διαβεβαίωσε το δικα­

στήριο ότι ήταν καλός καθολικός και απέδωσε τις κατηγορίες του Caminetti 

σε αντιζηλία του, αφού ήταν συνυποψήφιοι για μια έδρα στο πανεπιστήμιο 

της Padova. Έτσι η δικογραφία μπήκε στο αρχείο. Ο βιογράφος του 



214 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Fardella σημειώνει ότι οι κατηγορίες αυτές, όπως προέκυψε αργότερα, δεν 

ήταν εντελώς αβάσιμες. Η αλληλογραφία του με τον Leibniz αποκάλυψε 

τον κρυπτολουθηρανισμό του που δεν φάνηκε ποτέ στα έργα του καθώς 

και την πρόθεση του να αφήσει την Ιταλία και να περάσει στη Γερμανία. 

Ο Leibniz του πρόσφερε την έδρα της φιλοσοφίας curiosa στο πανεπιστήμιο 

του Wolfebüttel. Δεν τη δέχτηκε γιατί στο μεταξύ διορίστηκε καθηγητής 

στο Πανεπιστήμιο της Padova. 

Το 1691 τύπωσε στη Βενετία τα έργα του Universae philosophiae systema 

και Universae usualis mathematicae theoria. Πρόθεση του Fardella ήταν 

αυτά τα δύο έργα του να αποτελέσουν τη βάση μιας φιλοσοφίας "architet­

tonica" σε δύο μέρη: το ένα φιλοσοφία και το άλλο μαθηματικά, 4 τόμους 

το καθένα, Το έργο δεν ολοκληρώθηκε ποτέ. Το Universae philosophiae 

systema περιέλαβε από όλο το φιλοσοφικό σύστημα μονάχα τη Λογική. 

Το 1693-1694 συνέβησαν δύο σημαντικά γεγονότα για τον Fardella: 

Πήρε την άδεια από τη Ρώμη να αποχωρήσει από το Τάγμα των Φραγκι-

σκανών και να περάσει στην τάξη των ιερέων (prete secolare) και στις 13 

Ιουλίου 1693 έγινε καθηγητής της Αστρονομίας και των Μετεώρων στο 

πανεπιστήμιο της Πάδοβας. Αυτή την εποχή ασχολήθηκε με το θέμα της 

ψυχής κατά τον Αυγουστίνο και με θέματα της καρτεσιανής φιλοσοφίας, 

της φιλοσοφίας του Malebranche και του Leibniz. Το 1698 τύπωσε στη 

Βενετία το έργο του Animae humanae natura ab Augustini délecta. 

To 1700 έγινε καθηγητής της πρώτης έδρας της φιλοσοφίας, αγωνίστηκε 

για την ανανέωση της διδασκαλίας των μαθηματικών στο πανεπιστήμιο 

και πρωτοστάτησε στην πρόσκληση διάσημων μαθηματικών και όπως 

παρατηρεί ο βιογράφος του, ήταν al centro di importanti relazioni accademiche 

e politiche. 

To 1709 άφησε την Πάδοβα και πήγε στη Βαρκελώνη με την ελπίδα 

να επιτύχει μια εκκλησιαστική θέση που θα του επέτρεπε να ξαναγυρίσει 

στη Σικελία. Το 1712 υπέστη ένα "accidente apoplettico". Όταν βελτιώθηκε 

η κατάσταση της υγείας του ήλθε στη Νάπολη για "aria salubre". Πέρασε 

λίγους μήνες στην Πάδοβα (1713-1714). Τα τελευταία χρόνια της ζωής του 

είχε μια αξιόλογη συγγραφική δραστηριότητα. Συνέγραψε δύο μικρές ερ­

γασίες με τον τίτλο: Pensieri scientifici και Lettera antiscolastica που τυπώθηκαν 

πρόσφατα (Napoli 1986). Πέθανε στη Napoli στις 5 Ιανουαρίου 1718. Η 

αποδοχή των μοντέρνων ιδεών, η διδασκαλία του, ιδιωτική και δημόσια, 

τα συγγράμματα του που είχαν ευρωπαϊκή απήχηση δικαίωσαν την καλή 

φήμη που απελάμβανε79. 

79. Βλ. Dizionario biografico degli Italiani, τόμ. 44, Ρώμη 1994. Το εκτενές άρθρο υπογράφει 
F. Α. MESCHINI. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 215 

Ιδιαίτερα σημαντικό για τις πληροφορίες που μας παρέχει σχετικά 

με την εποχή που μας απασχολεί, είναι το έργο του André Robinet, Γ 

Empire leibnizien, Τεργέστη 199180. Ο Fardella είχε φιλικό δεσμό με τον 

γερμανό φιλόσοφο Leibniz. Γνωρίστηκαν όταν ο τελευταίος επισκέφτηκε 

τη Βενετία κατά τη διάρκεια του Iterum Italicum, τον Μάρτιο του 1689 

και τον Φεβρουάριο-Μάρτιο του 1690, και η αλληλογραφία τους αποτελεί 

πολύτιμη πηγή πληροφοριών τόσο για τις προσπάθειες και την υποστήριξη 

της υποψηφιότητας του ίδιου του Fardella για την έδρα του καθηγητή 

της πρώτης έδρα της φιλοσοφίας στο Πανεπιστήμιο της Padova, όσο και 

για τους αγώνες του για την ανανέωση της διδασκαλίας των μαθηματικών 

στο Πανεπιστήμιο και μάλιστα των μαθηματικών d' avant garde, που είχε 

διδαχτεί από τον Leibniz. 

Από το 1704-1707 ο Φαρδέλλα προτείνει στους Riformatori και στηρίζει 

την υποψηφιότητα του γνωστού Ελβετού μαθηματικού Jacob Hermann: 

nelle matematiche discipline versatissimo e molto ora celebre in tutta Γ 

Alemagna. Οι προσπάθειες του στέφτηκαν τέλος με επιτυχία και κατέλαβε 

ο Hermann την έδρα των μαθηματικών του Πανεπιστημίου της Padova 

τον Απρίλιο του 1707. Οι επιτυχημένες αυτές προσπάθειες, τόσο για τη 

δική του υποψηφιότητα όσο και του Hermann (Intrigues pour la nomination 

de Jacob Hermann, είναι ο τίτλος του σχετικού κεφαλαίου του έργου του 

Robinet81) αποκαλύπτουν τις σχέσεις του Fardella με τους κύκλους των 

ευγενών της Βενετίας και κυρίως με την οικογένεια του Almore Dolfin, 

στην υψηλή προστασία των οποίων οφείλει, όπως αναφέραμε, και την 

απαλλαγή του από τις σοβαρές κατηγορίες εναντίον του και τη διάσωση 

του από την αυστηρή τιμωρία της Ιεράς Εξέτασης82. 

Όπως προκύπτει από τη βιογραφία του, την αλληλογραφία, τη διδα­

σκαλία και τα έργα του ο Fardella είναι κυρίως φιλόσοφος μαθηματικός, 

τον απασχολούν τα σύγχρονα μαθηματικά και η φυσική. 

80. Θα ήθελα να ευχαριστήσω και από αυτή τη θέση την καθηγήτρια του πανεπιστημίου 
της Ρώμης, φίλη μου, Άλκηστη Πρωΐου που είχε την καλοσύνη να μου προμηθεύσει 
το βιβλίο του Α. Robinet. 

81. ό.π., σ. 83. 
82. Στην υποστήριξη του Almoro Dolfin, με τον οποίο τον συνέδεσε και φιλία, οφείλει ο 

Fardella την εκλογή του στη θέση του καθηγητή της Αστρονομίας και των Μετεώρων 
στο πανεπιστήμιο της Padova, στις 13 Ιουνίου 1693. Παιδαγωγός του γιου του Leonardo, 
τον είχε συνοδέψει στην Padova όταν το 1691 έγινε Capitano (στρατιωτικός διοικητής) 
της πόλης, θέση που κράτησε ώς το 1693. Εκεί ο Fardella είχε την ευκαιρία να επιβληθεί 
στους πνευματικούς κύκλους της Padova και να δημιουργήσει καλές σχέσεις. Βλ. Α. 
ROBINET, ό.π., 8 -10. 



216 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

Από όλα τα παραπάνω στοιχεία και κυρίως από την αλληλογραφία 

του δεν προκύπτει νομίζω κάποια μαρτυρία που να μπορεί να μας δώσει 

απάντηση στο αρχικό μας ερώτημα, από που δηλαδή αυτή η ενημέρωση 

του Fardella στα θέματα της ορθοδοξίας, τις διαφορές με την καθολική 

εκκλησία, τις προσπάθειες για την ένωση και κυρίως την ιστορία της 

ελληνικής Κοινότητας και συγκεκριμένα γεγονότα της σύγχρονης του 

ελληνικής ιστορίας. Αναφέρεται με άνεση στις παπικές Βούλλες και τα 

δουκικά θεσπίσματα που περιόριζαν ή επέτρεπαν στους Έλληνες ορθο­

δόξους να ζουν ελεύθερα σύμφωνα με το δόγμα τους. Ακόμη ο συντάκτης 

της Apologia γνωρίζει με λεπτομέρειες τα σύγχρονα ιστορικά γεγονότα 

του ελληνικού χώρου, όσα συμβαίνουν στα βεντοκρατούμενα μέρη αλλά 

και στις πρόσφατες βενετικές κτήσεις: την Πελοπόννησο. Όλα αυτά 

δημιουργούν σοβαρά ερωτηματικά και οδηγούν στην υπόθεση ότι ίσως 

δεν συνέταξε ο ίδιος την Apologia αλλά για κάποιους λόγους που δεν 

γνωρίζουμε ακόμη, δέχτηκε να υπογράψει με το κύρος του αυτό το κείμενο, 

με το σκοπό να βοηθήσει τους ορθοδόξους Έλληνες αυτές τις δύσκολες 

για την Κοινότητα της Βενετίας ώρες. Ποίος είναι όμως εκείνος που τον 

έπεισε να το κάμει; Θα πρέπει να τον αναζητήσουμε στον κύκλο του, και 

να είναι ένα πρόσωπο με κύρος, που θα διαφωνούσε με τις ενέργειες του 

Μελετίου και θα τον αντιπαθούσε, ενώ θα ενδιαφερόταν για τους Έλληνες 

ορθοδόξους που εδοκιμάζοντο. Ίσως θα μπορούσαμε επίσης να υποθέσουμε 

ότι δεσμευόταν από σοβαρούς λόγους να υπογράψει ο ίδιος αυτή την 

Apologia. Ο Fardella, όπως είναι γνωστό, δεν είναι φανατικός καθολικός. 

Είχαν διατυπωθεί εναντίον του, όπως αναφέραμε, σοβαρές κατηγορίες 

τόσο για θέματα δογματικά όσο και για αιρετικές θεωρίες του. Μολονότι 

διέφυγε την τιμωρία από το εκκλησιαστικό δικαστήριο, από τους βιογρά­

φους του επισημαίνεται ότι οι μελλοντικές του ενέργειες απέδειξαν ότι οι 

κατηγορίες εναντίον του δεν ήταν αβάσιμες, αντίθετα μάλιστα αποκαλύ­

πτουν τον κρυπτολουθηρανισμό του. (Oggi quelle accuse non appaiono 

infondate: la corrispondenza con Leibniz ha rilevato, infatti, il criptolute­

ranismo del Fardella, mai emerso nei suoi scritti, e la conseguente intenzione 

di lasciare Γ Italia per transferirsi in Germania. E lo stesso Leibniz, consciuto 

e frequentato a Venezia fra febraio e il marzo del 1690, a prendere a cuore 

le difficoltà e il travaglio interiore del filosofo siciliano e il suo interesse 
giunse fino a procurergli una cattedra di philosophia curiosa nelF Accademia 
di Wolfenbüttel, opportunità che verrà lasciata cadere dal F., nonostante 
seri preparativi, solo allorché verrà chiamato all' università di Padova83. To 

83. Dizionario biografico degli Italiani, 1994, τόμ. 44, Róma 1944, σ. 777. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 217 

ίδιο επισημαίνει και ο Α. Robinet: Dans la correspondance qui s'ensuivra, 

(με τον Leibniz) Fardella professa ouvertement son' "Agustinisme", en 

émettant des critiques anticatholiques véhémentes84. To 1693 εγκατέλειψε 

το Τάγμα του και όπως είχε εμπιστευθεί στο φίλο και προστάτη του 

Dolfin, εσκόπευε να φύγει για την Γερμανία και να ανταποκριθεί στη 

πρόσκληση του Leibniz για το Wolfenbüttel. Η εκλογή του στο πανεπι­

στήμιο της Padova ανέστειλε αυτή του την απόφαση. Έτσι, υποθέτω, 

όταν συνέταξε ή υπέγραψε την Apologia δεν θα πρέπει να είχε σοβαρό 

πρόβλημα συνείδησης. Άλλωστε αυτό πρέπει να συνέβη μετά το 1706 

και ίσως λίγο πριν εγκαταλείψει τη θέση του στην Padova, χωρίς μάλιστα 

να προειδοποιήσει σχετικά85. 

Αναζήτησα στην αλληλογραφία του στοιχεία που θα αποκάλυπταν 

πιθανές σχέσεις του με ελληνικούς κύκλους και προέκυψαν τα ακόλουθα: 

Στην επιστολή του προς τον φίλο του Magliabechi, στις 10 Απριλίου 

169986, όπου του ζητεί να τον βοηθήσει να πάρει την πρώτη έδρα της 

φιλοσοφίας στο Πανεπιστήμιο, γιατί έχει αρχίσει να χάνει τις ελπίδες 

του, αναφέρει ότι: ο cavaliere Lorenzo Soranzo, επικεφαλής των Riformatori, 

di genio tardo e difficile, είναι αντίθετος προς τους «εκκλησιαστικούς» 

(καθηγητές) επομένως και στην υποψηφιότητα του Fardella, ενώ υπστηρίζει 

την υποψηφιότητα και τις πανουργίες d'un certo Greco professore [Nicolo 

Calliachi] qui dell' umane lettere, ο οποίος δεν έχει τα προσόντα γι ' αυτή 

τη θέση αλλά είναι έμπιστος του Soranzo και χρησιμοποιεί την δολιότητά 

του για να του πάρει τη θέση. 

Και τα δύο αυτά πρόσωπα έχουν στενούς δεσμούς με τον Μελέτιο. Ο 

Lorenzo Soranzo είναι φίλος του. Όταν τον Μάρτιο του 1699 (μόλις ένα 

μήνα μετά την επιστολή του Fardella) επιλέγεται από τον Δόγη Valier ως 

πρεσβευτής του στη Κωνσταντινούπολη, ο Μελέτιος τον συνιστά θερμά 

στον πατριάρχη Καλλίνικο. Τον συνοδεύει ως γραμματέας του ο Ηλίας 

Μηνιάτης, διάκονος και γραμματέας του Μελέτιου, άνθρωπος του στενού 

περιβάλλοντος του87. Όσο για τον Κρητικό καθηγητή Νικόλαο Καλλίακη: 

πρόκειται για μια από τις σημαντικότερες προσωπικότητες των Ελλήνων 

84. ό.π., σ. 2. 
85. Βλ. Α. ROBINET, ό.π., σ. 47 - 48: La panique est complète à Γ Université où Fardella, 

prudent, n' a déposé ni demande de congé, ni demission. Il n' assure pas ses cours à la 
rentrée de novembre 1709, Déjà il avait été malade durant Γ année universitaire 1708 
-1709... Après la rentrée de novembre 1709, il est mentionné absent "per esser fuori di 
città, non ha mai letto". 

86. ό.π., σ. 39. 
87. Βλ. Μ. ΓΕ Δ Ε Ω Ν , Τυπάλδου - Στάη συμμορία, ό.π., σ. 267. 



218 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

λογίων της Βενετίας88, με αξιόλογη παρουσία στη δημόσια ζωή της Α­

δελφότητας. Ήταν καθηγητής στο Πανεπιστήμιο της Padova από το 

1676 ως το 1686 της φιλοσοφίας οπότε πέρασε στην έδρα που ιδρύθηκε 

γ ι ' αυτόν: Ad Humanitatem graecam et Italianam. Πέθανε το 1707. Ο 

Καλλιάκης ήταν ο πρώτος διδάσκαλος του Φλαγγινιανού επομένως και 

του Μελετίου Τυπάλδου ο οποίος υπήρξε από τους πρώτους μαθητές του. 

Μια άλλη ένδειξη του δεσμού Καλλιάκη-Μελετίου είναι νομίζω και η 

υποστήριξη της υποψηφιότητας του ανεψιού και κληρονόμου του Καλλιάκη 

Μάρκου - Αντωνίου Μαδερού89 (βιβλιοφύλακα της Μαρκιανής) με συ­

στατική επιστολή του προς Riformatori, όταν εκείνος το 1703, ήταν υπο­

ψήφιος για την έδρα της Αστρονομίας και των Μετεώρων. (Την έδρα 

αυτή κατείχε ο Φαρδελλα ως το 1700). 

Αναφέραμε παραπάνω τον αγώνα του Fardella για την εκλογή του 

μαθηματικού Jacob Hermann στο Πανεπιστήμιο της Padova, που διήρκεσε 

από το 1704-1707. Ο Hermann σε επιστολή του της 19 Οκτωβρίου του 

1707 προς τον J. Bernoulli90 (που τον διαδέχτηκε αργότερα στην ίδια 

έδρα) αφού εκφράσει την αγάπη και την ευγνωμοσύνη του για τον cele­

berrimo abbate Μ. Angelo Fardella, meo hospite e amico και του εκθέσει 

με ενθουσιασμό τα σχετικά με τη διδασκαλία του και τα έργα του Fardella, 

θα αναφερθεί γενικότερα στο Πανεπιστήμιο και θα αναφέρει τους διαπρεπείς 

καθηγητές. Μεταξύ των 54, θα αναφέρει τα ονόματα τριών καθηγητών 

της ιατρικής, τους Dominico Guglielmini και Bernardino Ramazzini 

(γνωστούς μαθηματικούς, φίλους του Leibniz, καθηγητές ο πρώτος του 

Πανεπιστημίου της Bologna και ο δεύτερος της Modena που με πρόταση 

και προσπάθειες του Fardella μετεκλήθησαν στο Πανεπιστήμιο της Πά-

δοβας, το 1698 ο πρώτος και το 1700 ο δεύτερος)91 και του διαδόχου του 

Fardella, Vallisnieri. Είναι και οι τρεις στενοί φίλοι του Fardella. Μεταξύ 

των τριών διάσημων καθηγητών in humanioribus uteris αναφέρει και τον 

Έλληνα καθηγητή Νικόλαο Κομνηνό Παπαδόπουλο92. Το γεγονός αυτό 

μας οδηγεί στην υπόθεση ότι και ο Fardella θα είχε σχέσεις με τον 

Παπαδόπουλο, αφού ο προστατευόμενος του Hermann τον ξεχωρίζει. Αν 

μάλιστα αξιολογήσουμε την πληροφορία ότι, την εποχή που ο Fardella 

88. Βλ. Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, ό.π., σ. 90 - 94, όπου και η σχετική βιβλιογραφία. 

89. ό.π., σ. 253 - 254. 
90. Βλ. Α. ROBINET, ό.π., σ. 133 κ.ε. 

91. ό.π., σ. 51 - 60 και 60 - 65. 
92. Βλ. Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, Νικόλαος Κομνηνός Παπαδόπουλος (1651 -1740), 'Εκκλη­

σιαστικός Φάρος 'Αλεξανδρείας 11 (1913) σ. 532 κ.ε. Όπου η πληρέστερη βιογραφία 
του και η αλληλογραφία του με τον Χρύσανθο Νοταρά. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 219 

αγωνιζόταν να καταλάβει την πρώτη έδρα της φιλοσοφίας με αντίπαλο 

τον Έλληνα καθηγητή Καλλιάκη, τον τελευταίο τον υποστήριζε μια 

ομάδα μέσα στο Πανεπιστήμιο που συμφωνούσε με τον Riformatore Lorenzo 

Soranzo και δεν ήθελε κληρικούς καθηγητές: un groupe "laic", ασφαλώς 

θα υπήρχε και μια αντίθετη, οι φιλοκληρικοί, μεταξύ των οποίων ασφαλώς 

θα μετείχε και ο Αβάς Νικόλαος Παπαδόπουλος. 

Από τις βιογραφίες του Fardella και του Παπαδόπουλου προκύπτουν 

στοιχεία που στηρίζουν, νομίζω, την υπόθεση ότι θα έπρεπε να έχουν 

συναντηθεί και παλαιότερα. Κατά την εποχή που ο Παπαδόπουλος ζούσε 

στη Ρώμη, μέλος του Τάγματος των Ιησουϊτών από το 1670 ως το 1686, ο 

Fardella ήλθε αρκετές φορές εκεί και είχε στενές επαφές με γνωστούς 

Ιησουίτες μαθηματικούς. Όταν αργότερα ο Fardella ήλθε στο Capodistria 

όπου εδίδαξε ως δημόσιος καθηγητής (1684-1687), θα έλθει εκεί και ο 

Παπαδόπουλος το 1687, (όταν έφυγε από το Τάγμα των Ιησουϊτών) για να 

διδάξει στο Κολλέγιο των ευγενών93. Τον ίδιο χρόνο γυρίζουν και οι δυο 

στη Βενετία. Ο Παπαδόπουλος ένα χρόνο αργότερα θα γίνει καθηγητής 

στο Πανεπιστήμιο της Padova, ενώ ο Fardella θα μείνει στη Βενετία ως 

το 1693 οπότε θα γίνει και αυτός καθηγητής στο ίδιο Πανεπιστήμιο. Την 

εποχή που ο Fardella βρίσκεται στη Βενετία (1687-1693) ο Μελέτιος 

είναι μητροπολίτης Φιλαδέλφειας, δεν έχουμε κανένα στοιχείο για κάποια 

σχέση τους, άλλωστε ο Μελέτιος δεν έχει ακόμη εκδηλώσει τα σχέδια 

του. 

Πρέπει στο σημείο αυτό να επισημάνω ότι, στη βιογραφία του Fardella 

από τον Παπαδόπουλο94, αναφέρονται στοιχεία άγνωστα στους άλλους 

βιογράφους του, οι οποίοι αναφέρουν ότι, όταν ο Fardella σπούδαζε στη 

Messina μαθηματικά κοντά στον διάσημο μαθηματικό Alfonso Borelli95, ο 

93. Δεν είναι αρκετά σαφές στις βιογραφίες του, πότε ακριβώς πήγε στο Capo d'Istria ο 
Παπαδόπουλος. Το βέβαιο είναι ότι ενώ ήταν Ιησουίτης και καθηγητής της φιλοσοφίας 
στο Fermo, ανεκαλύφθησαν επιστολές του με περιεχόμενο επιβαρυντικό γι ' αυτόν. 
Επειδή προέκυψαν και άλλα σχετικά στοιχεία παλαιότερα και μεταγενέστερα, αποφα­
σίστηκε η απομάκρυνση του από το Τάγμα, γεγονός που έγινε στις 16 Μαΐου 1686. Για 
να διασωθεί η καλή φήμη του έγινε δεκτό να αναφέρεται στα χαρτιά του ότι απεχώρησε 
ipse petente. Μετά από αυτό τον κάλεσε ο δούκας της Τοσκάνης Κόσμος III και του 
έδωσε τη θέση του εφημερίου του S. Zanobi του Mugello. Ύστερα πήγε για λίγο στο 
Capo d'Istria, Recteur du Collège des Nobles. Βλ. E. LEGRAND, Β. Η. XVIIs. 5, σ. 412. 
Ο Παπαδόπουλος πρέπει να έμεινε εκεί μεταξύ 1687 και 1688 αφού στις 29 Δεκεμβρίου 
1688 εξελέγη καθηγητής του Πανεπιστημίου της Padova. 

94. Βλ. Ν. COMNENO PAPADOPOLI, Historia Gymnasii Patavini, I 1726, σ. 387. 
95. Η συνάντηση αυτή υπήρξε για τον Fardella πολύ σημαντική. Τον οδήγησε στη γνώση 

του Δημόκριτου που γνώρισε μέσα από τον Gassendi και έτσι πήρε θέση εναντίον της 



220 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

οποίος εξορίστηκε (1672) γιατί αναμίχτηκε στην αντιισπανική επανάσταση. 

Στο ίδιο κίνημα πήρε μέρος και ο Fardella. Τα επακόλουθα αυτής της 

ανάμιξης του συνέβησαν μεταξύ των ετών 1672-1676. Ο Παπαδόπουλος 

συμπληρώνει ότι ο Fardella εξορίστηκε μαζί με τον αδελφό του όταν οι 

Ισπανοί ξαναγύρισαν στην Μεσσήνα και τότε ήλθαν στην Βενετία. Από 

εκεί ακολούθησε τον αδελφό του που τον εξέλεξαν Rectore di justinopolitane 

Gymnasii, για λίγο χρόνο, στην Ίστρια. Το 1687 ήλθαν με τον αδελφό 

του στη Βενετία και μπήκαν στην υπηρεσία του Hermolao Dolfin. Όταν 

πέθανε ο αδελφός του ο οποίος ήταν ο παιδαγωγός του γιου του Hermolao, 

Leonardo, πήρε αυτός τη θέση του. Οι πληροφορίες του Παπαδόπουλου 

σχετικά με τον αδελφό του Fardella είναι περισσότερες από αυτές που 

μας δίνουν οι άλλοι βιογράφοι του. Πρόκειται για λεπτομέρειες που δεν 

θα μπορούσε να τις φανταστεί ο Παπαδόπουλος αν δεν γνωρίζονταν 

προσωπικά με τους αδελφούς Fardella, ίσως από την εποχή που συνέπεσαν 

στο Capodistria. 

Υποθέτω ότι ο κρητικός Νικόλαος Κομνηνός Παπαδόπουλος, καθη­

γητής του κανονικού δικαίου στο πανεπιστήμιο της Padova, συγκεντρώνει 

πολλές πιθανότητες να είναι ο συνεργάτης του Fardella στη σύνταξη της 

Apologia. Παρακάτω αναφέρω μια σειρά από στοιχεία που επεσήμανα 

μέσα στο κείμενο της Apologia τα οποία με οδηγούν προς αυτή την 

υπόθεση. 

α) Η επιμονή του συντάκτη της Apologia να αναφέρεται στον «άγνωστο 

συγγραφέα» αφού ήταν γνωστό, όπως προκύπτει από την Informazione 

του 1707, ότι ήταν έργο του Μελετίου. 

β) η αναφορά ότι: chi nelli auttori Latini, ha letto lo stato e gli progressi 

di quella celebre unione. Στην copia μάλιστα γράφει στο πρώτο πρόσωπο: 

lo può attestare, che, che neh auttori Latini, ho letto και αναφέρεται στον 

Palavicino. Ίσως τονίζεται εδώ με έμφαση ότι οι πηγές του είναι ιταλικές 

αφού υπογράφει ο Ιταλός καθηγητής. 

γ) Αναφέρει τη Σύνοδο της Αγίας Σοφίας που αναίρεσε τη Σύνοδο 

της Φλωρεντίας, πληροφορίες που διάβασε σε έργο του Palavicino, για 

να αποδείξει ότι η ένωση δεν διήρκεσε ως την πτώση της Κωνσταντινού­

πολης, όπως ισχυρίζεται ο άγνωστος συγγραφέας. Ο Παπαδόπουλος στην 

ανέκδοτη επιστολιμαία διατριβή του προς τον Χρύσανθο σχετικά με την 

φιλοσοφίας του Descatres. Απομακρύνθηκε από τη σχολαστική φιλοσοφία και κινήθηκε 
μέσα σε μια σύλληψη ατομιστική, εμπειρική και αντιμεταφυσική. Βλ. Dictionazrio 
biografico, τόμ. 1, σ. 776. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 221 

Σ ύ ν ο δ ο κ α ι τα π ρ α κ τ ι κ ά τ η ς 9 6 ε κ φ ρ ά ζ ε ι τ ις α μ φ ι β ο λ ί ε ς του και ε π ι σ η μ α ί ν ε ι 

τα αδύνατα σημεία των πρακτικών. Εδώ όμως ο Fardella είναι Ιταλός, 

μελέτησε επομένως τους λατίνους συγγραφείς, αναφέρει τον Palaviccino 

και χρησιμοποιεί την Σύνοδο ως μάρτυρα για να αναιρέσει τους ισχυρισμούς 

του συγγραφέα της Apologia. 

δ) Τα σχετικά με την αφοσίωση των Κρητικών και των Κυπρίων 

στον Πρίγκιπα, και των κατοίκων των βενετοκρατούμενων Νησιών και 

των νέων υπηκόων του Μωρέα, οι οποίοι συνεχίζουν να υπάγονται ως 

ορθόδοξοι στο Πατριαρχείο, χωρίς αυτό να τους εμποδίζει να είναι αφο­

σιωμένοι στη Βενετία, και τις λεπτομέριες των γεγονότων της σύγχρονης 

ελληνικής ιστορίας δεν είναι δυνατόν να τα εγνώριζε ο φιλόσοφος και 

μαθηματικός καθηγητής του πανεπιστημίου της Padova, Fardella. Ούτε 

πολύ περισσότερο, πόσο και πως ετίμησε τους Έλληνες υπηκόους του ο 

Πρίγκιπας για την αφοσίωση τους. 

ε) Σχετικά με τις προσπάθειες της επιβολής του νέου ημερολογίου 

στους Έλληνες της Βενετίας, ο Παπαδόπουλος σε επιστολή του προς 

τον Χρύσανθο, αχρονολόγητη αλλά μάλλον του 1700 αναφέρει: Τώρα 

πάσχει νάβάλη τό νέον Καλενδάριον είς τόν "ΑγιονΓεώργιον, άλλα δεν 

προκόπτει τίποτας, δτι θέλει νά τό βάλη χωρίς εϊδησιν των Πατριαρχών. 

ς) παρακάτω αναφέρεται η επιστολή του πατριάρχη Ιερεμία, που 

απάντησε αρνητικά στον μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Γαβριήλ Σεβήρο 

για το νέο ημερολόγιο και σημειώνει: si vede sino al giorno α" oggi alle 

stampe lettera patriarcale di Mosignor Geremia in tal proposito. Πρόκειται 

για την επιστολή που απηύθυνε ο πατριάρχης Ιερεμίας Β' ο Τρανός το 

1590 προς τον μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Γαβριήλ Σεβήρο και τους 

εφόρους της εκκλησίας του Αγίου Γεωργίου, απάντηση σε αναφορά τους 

με την οποία ζητούσαν: περιαιρεθήναι τινά τον τριωδίου καίδεχθήναι τό 

πάσχα όπερ έκαινοτόμησαν οί Ιταλοί. Το γράμμα αυτό είναι δημοσιευμένο 

στον Τόμο Αγάπης του Δοσιθέου (Ιάσιο 1689)97. Ο Παπαδόπουλος σε 

επιστολή του της 3 Σεπτεμβρίου του 170098, όπου είναι και η πρώτη 

γνωστή στην οποία καταφέρεται κατά του Μελετίου, παραπονείται γιατί 

ο Δοσίθεος τον οποίον τόσο σέβεται και τιμά (διατηρούν και αλληλογραφία) 

είναι τόσο αυστηρός μαζί του στο βιβλίο του. Παρακαλεί τον Χρύσανθο: 

«Κάμετε νά λάβωμεν τούτο τό βιβλίον καί πιστεύσατε, μά τόν Κύριον 

ΊησοΰνΧριστόν, ότι τίποτας μου θέλει κακοφανή». Παρατηρεί μάλιστα 

96. Αθήνα EBE, ΜΠΤ, χφ 247, 1. 

97. Βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ. Χρυσόβουλλα και γράμματα, Βενετία 1893, σ. 20 - 24. 
98. Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, ό.π., σ. 536. 



222 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

ότι «δεν με κόφτει άλλο παρά ή χαρά του Φιλαδελφέως, δπου έγέμωσε 

τόν κόσμον και έγράψαμεν εις τήν Ρώμην δτι τούτο είναι τό επωφελές 

των διδασκαλιών μου και των γραμμάτων μου, να κατηγορείται άδικώτερα 

και επιβρυστικώτερα ή ρωμαϊκή 'Εκκλησία καί τοιούτος είναι ό Πατρι­

άρχης περί του οποίου εγώ έγραψα τόσα ώστε δπου είχαν άποφασισμενον 

νά του γράψουν καί άνέμενον τόν άνεψιόν του να του κάμουν τιμήν». Το 

πιθανότερο είναι να έλαβε το βιβλίον όπου δημοσιεύεται και το γράμμα 

του Ιερεμία. 

ζ) Επισημαίνουμε την αναφορά σε λόγους καθαρά πολιτικού συμφέ­

ροντος της Βενετίας να προσελκύει τους Έλληνες εμπόρους με την 

ύπαρξη δικής τους εκκλησίας στη Βενετία. 

η) Αξίζει να σημειώσουμε την επιχειρηματολογία που χρησιμοποιεί 

ο συγγραφέας για να καταρρίψει τον ισχυρισμό του Informatore ότι η 

εκκλησία του Αγίου Γεωργίου έγινε για τους Έλληνες ουνίτες καθώς 

και το επιχείρημα που στηρίζει στο ίδιο το περιεχόμενο του θεσπίσματος 

του 1534. Αν οι Βούλλες του πάπα Λέοντος Γ αφορούσαν Έλληνες 

ουνίτες, τι χρειαζόταν το θέσπισμα του 1534 να καθορίζει ότι οι εφημέριοι 

έπρεπε να είναι καθολικοί; αφού omne simile appétit suum simile. Και 

παρακάτω θα αναφερθεί σε ένα ψήφισμα του 1569, γνωστό, από, όσο 

γνωρίζω μονάχα από τις Informazioni της Nazione Greca που αναφέραμε 

παραπάνω, το οποίο αφορά την εκκλησία της Κρήτης και αναφέρεται 

στην ελεύθερη άσκηση του δόγματος των ορθοδόξων και την εξαίρεση 

τους από το δικαστήριο της Inquisizione. 

θ) Σχετικά με τα άζυμα, αναφέρει ότι τα καθαγίασε ο πάπας Αλέξανδρος 

Α' όπως si legge nel Palatino ή Palatina (copia). Στην ανέκδοτη επιστολιμιαία 

διατριβή, που αναφέραμε παραπάνω: Περί της λεγομένης εν τη αγία 

Σοφία Συνόδου, ο Παπαδόπουλος αναφέρεται σε χειρόγραφο των πρακτικών 

της Συνόδου, που ανήκε στον Κρούσιο: δ μετά την τοΰΚρουσίου τελευτήν, 

είσενεχθέν εις τήν του Παλατινού εν Έϊδελβέργα Βιβλιοθήκην, εκείθεν 

μετετέθη προς τήν εν Βατικανώ Ρώμης. Ίσως εννοείται και εδώ η Παλατινή 

βιβλιοθήκη. 

ι) Σχετικά με τους Έλληνες που κατηγορεί ο Informatore ότι υβρίζουν 

τους καθολικούς ασεβείς και ανόσιους είναι χαρακτηριστικά τα επιχειρή­

ματα που χρησιμοποιεί εναντίον αυτής της κατηγορίας: Αυτή η κατηγορία 

δεν αφορά τους Έλληνες της Βενετίας. Αν κάποιος συγγραφέας το κάνει 

αυτό οφείλεται στο ότι εξοργίζεται από τις ύβρεις μερικών συγχρόνων 

λατίνων που καταφέρονται κατά των ορθοδόξων και τους υβρίζουν. Το 

ότι αναφέρεται εδώ και το επίθετο που κατά κόρον χρησιμοποιεί ο ίδιος 

ο Παπαδόπουλος: φωτιανοί, ίσως θα μπορούσαμε να υποθέσουμε ότι το 

κάνει επίτηδες για να μην τον υποψιαστούν. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 223 

ια) Στη δ ιαφορά περί της εκπορεύσεως του Αγίου πνεύματος σημειώνει : 

(φ. 1 Ir): Ringraziato sia il Cielo, che finalmente dalla sua bocca è uscita 
una propositione vera. Είναι χαρακτηριστικό ότι ο Παπαδόπουλος: εκ 

πεποιθήσεως αποδεχόμενος ως όρθήν την λατινικήν δόξαν περί της έκ-

πορεύσεως του 'Αγίου Πνεύματος, ην έστήριζεν επί του «τρισμεγίστου 

των διδασκάλων Αυγουστίνου»?9'γράφει στον πατριάρχη πλέον Χρύσανθο, 

στις 6 Μαΐου 1710: «πρό τοϋ πατριαρχεΰσαι εξήν τά των φωτιανώνμωρόλογα 

ύποκρίνεσθαι σιωπώντι, άλλα πατριάρχη ουδέ ή σιωπή άναμάρτητος». Ο 

Γεδεών παρατηρεί: έξέθηκεν δε δια μακρών την λατινικήν διδασκαλίαν 

περί της εκπορεύσεως του αγίου Πνεύματος καί εκ του υίοΰ, προκαλών 

τόν Χρύσανθον να πιστεύση ή ν ' άνασκευάση. Ό Χρύσανθος έχει ση­

μειώσει στην επιστολή: «Μωρός ό εμός διδάσκαλος καί λίαν άμαθης 

φαίνεται καίάθεόλογος εν ταύτη τη επιστολή... άφιλόσοφος καί σοφιστικός 

καί λίαν εξαπατημένος»100. Επανέρχεται στο θέμα της εκπορεύσεως του 

Αγίου πνεύματος και στην επομένη επιστολή του, της 28 Αυγούστου 

1711, και προκαλεί τον Χρύσανθο. Του γράφει ότι: «δεν εστάθη ποτέ 

αϊρεσις πλέον αχαμνή της διδασκαλίας του Πνεύματος εκ μόνου του 

Πατρός έκπορεύεσθαι». Και εκφράζει τη λύπη του διότι στη μέλλουσα 

ζωή δεν θα είναι «μετά του Χρύσανθου, ως κακοδοξοϋντος». Ο Χρύσανθος 

σημείωσε και σε αυτή την επιστολή τις αυστηρές κρίσεις του. 

Η αλληλογραφία του Παπαδόπουλου101 με τον αγαπητό μαθητή του 

στο Πανεπιστήμιο της Padova (από το 1697-1700) Χρύσανθο Νοταρά, 

αργότερα πατριάρχη Ιεροσολύμων (1707),·αποτελεί σημαντική πηγή 

πληροφοριών για τις κινήσεις του Μελετίου και κυρίως, αυτό που μας 

ενδιαφέρει εδώ, για τις αυστηρές κρίσεις και τις σχετικές ενέργειες του 

Παπαδόπουλου. Δεν πρέπει να μας διαφεύγει ότι ως το 1697 οι σχέσεις 

τους ήταν άριστες αφού ο «λατινόφρων» Παπαδόπουλος «προσεφώνησε» 

στον Μελέτιο το σπουδαιότερο έργο του Praenotiones Mystagogiae ex 

jure canonico, Patavii 1697102, ένα έργο που «τόν κατέστησε γνωστόν ώς 

φανατικώς προσκείμενον τη λατινική εκκλησία», αφού «αποτελεί λυσσώδη 

99. ό.π., σ. 235. 
100. Στην ίδια επιστολή ο Παπαδόπουλος πληροφορεί τον Χρύσανθο ότι έγραψε την 

άντίρρησιν κατά της φωτιανοπαλαμικής ομολογίας της προτεθείσης τω άκαταστάτφ 
Στάγη, εν ή καί τόν αίρεσιάρχην Σεβαστόν (εννοεί τόν Κυμινήτη) άνετρέψαμεν». 

101. Βλ. Χ. ΠΑΠΑΔΟΠΟΥΛΟΣ, ό.π., και Μ. ΓΕΔΕΩΝ, ό.π., όπου δημοσιεύονται αποσπάσματα 
των επιστολών του Παπαδόπουλου, από τα οποία και τα παραθέματα. Τα αναφέρω με 
χρονολογική σειρά και δηλώνω από ποία από τις δύο μελέτες προέρχονται. 

102. Ε. LEGRAND, Β. Η. XVII s. 3, αρ. 675, σ. 50 - 51. 



224 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

έπίθεσιν κατά τών 'Ελλήνων θεολόγων καί της ορθοδόξου εκκλησίας» 

και το οποίο έγινε γνωστόν «εν τη Ανατολή» ως «κατά Γραικών»103. Από 

το Σεπτέμβριο του 1700 όμως τα πράγματα μεταβάλλονται. Ο Παπαδόπουλος 

διαφωνεί με τις πράξεις του Μελετίου και τον κρίνει με μεγάλη αυστηρό­

τητα, ενώ παράλληλα φροντίζει να τον διαβάλλει στη Ρώμη. Παρακάτω 

επισημαίνω από την αλληλογραφία με τον Χρύσανθο τα παραθέματα που 

αναφέρονται στο θέμα που μας απασχολεί. 

Ο Παπαδόπουλος συχνά αναφέρεται τους αγώνες του για το Γένος που 

δημιούργησαν υποψίες εναντίον του στους κύκλους της Ρώμης: Στην επι­

στολή του της 3 Σεπτεμβρίου του 1700, όπου για πρώτη φορά κατηγορεί 

τον Μελέτιο ότι παρουσιάζει τον εαυτό του ως θύμα: δτι όσοι θόρυβοι καί 

στάσεις γίνονται άνάμεσονείς τους ρωμαίους αυτούς τους βαπτίζει διωγμούς, 

όπου του κάνουν διά νά είναι catholicus καί περιγελά τόν κόσμονμέ άψέλειαν 

καί ακόμη τελείαν εύτυχίαν, αν δεν ήμουν εγώ καί με του λόγου μου ό 

Βουβούλιος, όποΰβάνομεν εις ύποψίαν τά πράγματα. Στις 26Σεπτεμβρίου 

του 1700γράφει: Έγώ τήν έκαμα έγκύκλιον εις τους καρδινάλεις. (αναφέρεται 

στην επιστολή του Τζανδίρη) 1 0 4 καί έγένη ύποπτος. "Αν δεν ήμην εγώ 

πιστεύσατε δτι ήθελε τελειώσει νά άφανίση εδώ τό γένος μαςι05. Στις 25 

Μαρτίου 1701: Αναφέρει την απάντηση του στον καρδινάλιο που του δια­

βίβασε την επιθυμία του πάπα να συμφιλιωθεί με τον Μελέτιο. Απάντησε 

ότι δεν συναινείμετ ' αυτόν νά περιγελά την Ρώμην καί νά διώκει τό γένος 

του μέ πάσαν τυραννικήν τέχνην καί δυναστείαν, δ μοι, είπα, άθέμιτον, 

ουδέ εις τούτο υποτάσσομαι τω πάπα. χρή γάρ Θεώ μάλλον ύπείκειν ή 

άνθρώπφ m. Στην επιστολή της 30 Σεπτεμβρίου 1701107 γράφει: 'Εγώ τώρα 

έχω φαινομένην είρήνην μετ ' αυτού, άγκαλά καί ό δόλιος άνθρωπος δέν 

αφήνει παρά νά μέ ελέγχει εις τήν Ρώμην... πώς διδάσκω δτι ό πάπας 

υπόκειται τη οικουμενική καί δέν είναι άσφαλτος καί πώς τό πρωτεϊον δέν 

βεβαιώνεται μέ γραφικά ρητά. 'Όμως λέγω πώς έ'χομεν φαινομένην άγάπην. 

Έκ τοϋ άλλου μέρους ό τρισκατάρατος ζουρλαίνεται διά τόν θρόνον τής 

Κωνσταντίνου καίμέ παρακαλεί νά γράψω εις τήν Ρώμην νά κάμη ό πάπας 

νά πασχίσουν οί πρέσβεις νά βάλλουν άνω κάτω αυτού, αλλά εγώ δέν τό 

λογιάζω, ουδέ ό πάπας, οπού αγαπά τό γένος μας, είναι άνθρωπος νάμελετήση 

103. Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, ό.π., σ. 525 - 526. 

104. Πρόκειται μάλλον για τον γνωστό Κερκυραίο γιατρό Γεώργιο Ζανδίρη, διακεκριμένο 
μέλος της Αδελφότητας και Πρόεδρο της Κοινότητας το 1705 και 1713. Βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, 
σ. 188 και Α. ΚΑΡΑΘΑΝΑΣΗΣ, σ. 109 και σημ. 6. 

105. Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, ό.π., σ. 536. 

106. ό.π., σ. 100. 
107. Μ. ΓΕΔΕΩΝ, ό.π., σ. 290. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 225 

τοιαύτα». Παρακάτω συμβουλεύει τον καλλίτερο τρόπο για να στείλουν 

ομολογία πίστεως από το πατριαρχείο στον Μελέτιο. Αναφέρει ότι τον 

κατηγορούν στη Ρώμη ο Φιλίππων και ο Ρώσας ότι με παραίνεση δική του 

γράφει ο Δοσίθεος κατά λατίνων, ότι αυτός είναι η αιτία που ζητούν, 

ομολογία σχισματική από τον Μελέτιο και «ότι εγώ άλλα έτύπωσα καί 

άλλα πιστεύω». Στις 28 Ιανουαρίου 1706: Άν δεν είχα τό έμπόδιον, όπου 

μου έβαλαν νά απολογηθώ καί νά ανατρέψω την όμολογίαν του Στάι, 

ήγουν την σταλμένην τω Στάι, όπου τώρα ευρίσκεται εις τήνΜάλταν καί 

από εκεί εδωκεν εϊδησιν των πραγμάτων, μεγαλύνων τό ευσταθές του εις 

την πίστιν, ήθελα τελειώσει τά Ινστιτούτα». Ο Γεδεών παρατηρεί ότι η 

ομολογία θα πρέπει να εδόθη στον Στάη, όπως προκύπτει από το συνοδικό 

γράμμα του πατριάρχου Γαβριήλ, από τον Δοσίθεο στη Βλαχία, επομένως 

μεταξύ Φεβρουαρίου και Νοεμβρίου 1702: 'Αλλά τίνος ένεκα λόγου μετά 

τριετίαν μετά την εις τόνΣτάην άποστολήν της «ομολογίας» έδίδετο διαταγή 

τω Κομνηνω προς άνασκευήν{ϋ%. Στις 13 Μαΐου 1706: Ο Φιλαδέλφειας ό 

κακόμοιρος είναι ε'ξω του νου του ώς λυσσασμένος βλέπωντας πώς οι 

λατίνοι τόν περιγελούν καί δέν θέλουν νεοφύτους εν τή προφύρα μάλλον 

δέ λογιάζουν τίποτας διά τους γραικούς, οι όποιοι αν κοπιώσιν διά τόν 

αιώνα τούτον δυστυχέστατοι είσί τών εν άνθρώποις. μή γένοιτο, Κύριε. 

'Εγώ ουδέ στέργομαι ώς λατίνος από γραικούς, ουδέ ώς γραικός από λατίνων, 

όμως έπαποθανοΰμαι τή άληθεία, ότι μία είναι ή ψυχή καί τί κερδήσομεν 

χάνωντάς την»|09. Την 15Μαρτίου του 1708, ό Παπαδόπουλος γράφει στο 

Χρύσανθο: Περί του Φιλαδέλφειας ουδέν πλέον καί άφροντίστως έχω κα­

θόσον άφορα τους Γραικύλους "°. Στις 9 Μαΐου 1710: Ήμεΐς εξ ίσου 

108. ό.π, σ. 291. 

109. ό.π, σ. 299. 

110. Το απόσπασμα αναφέρει ο Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, ( Ελλήνων ορθοδόξων αποικία, σ. 87 και σημ. 

76). Η επιστολή αυτή μαζί με δύο άλλες: της 12 Ιουλίου 1797 και 15 Φεβρουαρίου 1708, 

βρίσκονται στο Αρχείο του. Δεν υπάρχουν μεταξύ των επιστολών του Μετοχίου του 

Παναγίου Τάφου, όπου η αλληλογραφία του Χρύσανθου, από όπου δημοσιεύει ο Χ. 

Παπαδόπουλος. Η ύπαρξη των τριών αυτών επιστολών, που αποδέκτης τους είναι ο 

Χρύσανθος, στα χέρια του Βελούδη με οδηγούν στην ακόλουθη υπόθεση. Μήπως 

πρόκειται για τις τρεις επιστολές που ο Παπαδόπουλος έγραφε στο Χρύσανθο, μετά 

τον θάνατο του Μελετίου (στις 7 Νοεμβρίου 1713) ότι βρέθηκαν στα χαρτιά του Μελετίου; 

Η σκληρή αυτή παρατήρηση περί: «Γραικύλων» με τους οποίους δεν πρόκειται στο 

εξής να ασχοληθεί, γράφεται ακριβώς την εποχή που χρονολογούμε την Apologia. Αν 

είναι πράγματι ο Παπαδόπουλος ο συντάκτης της, ίσως με τον τρόπο αυτό ήθελε να 

απομακρύνει κάθε υποψία απ' αυτόν. Από καλή σύμπτωση (;) το γράμμα έπεσε στα 

χέρια του Μελετίου και θα πρέπει να τον καθησύχασε, αφού ο Παπαδόπουλος ομολογούσε 

στον Χρύσανθο ότι παραιτείτο οριστικά από τον πόλεμο μαζί του. 



226 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ ΣΤΑΜΑΤΗ 

αδόκιμοι παρά λατίνοις καί έ'λλησιν, ότι προς αμφότερους φιλαλήθεις τά 

δοκοοντα μη καλώς γίνεσθαι τε καί δογματίζεσθαι φανερώς άθετοΰντες ' " . 

Την Ι Αυγούστου 1713: «Εις την Ρώμηνμέ έχουσιν ώς σχισματικόν διότι 

διαφεντεύω τό γένος μας δταν θλίβεται αδίκως, καθώς τό επιτιμώ σκληρός 

εν τοις περί δογμάτων»112. Στις 7 Νοεμβρίου του 1713, γράφει μετά τον 

θάνατον του Μελετίου, πληροφορεί τόν Χρύσανθο ότι βρέθηκαν στα χαρτιά 

του τρία γράμματα τα δικά του και ένα του Χρύσανθου τα οποία είχε 

κρατήσει ο Μελέτιος. Ό θάνατος του εν άγίοις πατρός καί θαυματουργού 

νυν Ένετίησι εφανέρωσε πού απέκλιναν των εμών γραμμάτων προς την 

ύμετέραν Μακαριότητα πολλά, επειδή καί εν τοΐςχαρτίοις αυτού ευρέθησαν 

τρία των εμών καί ένα της υμετέρας Μακαριότητος προς έμέ, καθώς μαρτυρεί 

μοι έκ των κληρονομικών αυτού επιτρόπων φίλος μου καί συγγενής συγ­

κλητικός άνήρ. 'Εγώ δέν είδον τό ίσον της αυτού καθαιρέσεως καί αφορισμού 

παρά πρό ολίγων ήμερων, δταν μοϋ έστάλθη από Ζακύνθου, όθεν δέν τό 

έλαβα πρότερον, ότι κοινή φήμη διατεθρύλληται πώς έγώ έστάθηκα ό 

αρχηγός τοΰ έργου καί τής σκηνής ταύτης ό χορηγός. Διά τούτο καί 

πολλά έρέθησαν εις τήνΡώμην καί πολλά έψιθυρίσθησαν κατ ' εμού. Αυτή 

γαρ μου ή ειμαρμένη γέγονε καίεσται εις τέλος, νά μή μοϋ πιστεύουσιν οί 

ρωμαίοι λαλοϋντος τά περί τής πατρώας πίστεως αληθή καί νά μέ καταδι-

κάζωσιν οι λατίνοι ότι δέν συμβάζομαι μέ τους εχθρούς τών Ρωμαίωνχη. 

Ό λ α τα παραπάνω στοιχεία που επεσήμανα, τόσο στο περιεχόμενο 

της Apologia όσο και στην αλληλογραφία του Παπαδόπουλου δεν απο­

τελούν βέβαια αποδείξεις, ούτε αποκαλύπτουν ότι ο Παπαδόπουλος συμ­

μετέχει στη σύνταξη της Apologia. Ωστόσο τα θεωρώ αρκετά για να 

δημιουργήσουν κάποιες σοβαρές υποψίες για την αληθινή ταυτότητα 

του συγγραφέα της και να μας οδηγήσουν προς την κατεύθυνση του 

Νικόλαου Κομνηνού Παπαδόπουλου114. 

Η υπόθεση στην οποία έχω οδηγηθεί από την ως τώρα έρευνα και 

την εκθέτω εδώ, με κάθε επιφύλαξη, είναι η ακόλουθη: Ο Νικόλαος 

Κομνηνός Παπαδόπουλος συνέταξε την Apologia. Ως «λατινόφρων» βέβαια 

δεν ήταν δυνατόν να υπογράψει ένα τέτοιο κείμενο, σε μια εποχή μάλιστα 

που, όπως ο ίδιος αναφέρει, έχουν δημιουργηθεί αρκετές υποψίες σε 

βάρος του στη Ρώμη. Ολόκληρος ο βίος και οι πράξεις του φανερώνουν 

την αληθινή αγάπη του για το Γένος του, τη βαθειά ελληνικότητα του. 

111.Χ. ΠΑΠΑΔΌΠΟΥΛΟΣ, ό.π., σ. 234. 
112. ό.π.,.σ. 238. 
113. ό.π., σ. 240. 
114. Για μια ακόμη φορά γίνεται φανερή η έλλειψη μιας σύγχρονης ολοκληρωμένης 

βιογραφίας του. 



ΑΝΕΚΔΟΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ ΤΟΥ ΜΕΛΕΤΙΟΥ ΤΥΠΑΛΔΟΥ 227 

Δεν πρέπει να μας διαφεύγει ότι απομακρύνθηκε από το Τάγμα των Ιησουϊτών 

(έμεινε α π ό τ ο 1670-1686) γ ι α τ ί α π ο κ α λ ύ φ θ η κ α ν δ ο γ μ α τ ι κ ά ύ π ο π τ ε ς θέσεις 

του κ α ι ε π ι σ τ ο λ έ ς τ ο υ : qui n ' étaient de bon règle115. Ό τ α ν έγινε κ α θ η γ η τ ή ς 

στη Padova, θέση που κράτησε για 40 χρόνια, ήταν ο προστάτης των 

Ελλήνων φοιτητών. Για αρκετά χρόνια διηύθηνε τα ελληνικά Κολέγια 

της Βενετίας (Το Collegio Greco-Παλαιόκαπα και το Κωτουνιανό) και, 

το κυριότερο, ήταν ο Καθηγητής-Προστάτης της Nazione Oltramarina, 

του ελληνικού φοιτητικού Σωματείου της Padova116. Διαφώνησε με τις 

πράξεις του Μελετίου και δεν έπαυσε, παρόλες τις υποδείξεις του πάπα, 

να τον κατηγορεί και να τον πολεμάει. Δεν συμφωνούσε με την βίαιη 

αυτή ένωση των ορθοδόξων της ελληνικής εκκλησίας της Βενετίας με 

την καθολική εκκλησία και τις καταπιέσεις που εφάρμοζε ο Μελέτιος. 

Σε μια πολύ κρίσιμη στιγμή, όταν εκκρεμούσε στο Συμβούλιο των Δέκα 

η υπόθεση η σχετική με την αναβίωση των πιεστικών Θεσπισμάτων του 

1534 και 1542, τότε προφανώς (μέσα στο 1708), αποφάσισε να αντιδράσει. 

Συνέταξε ο ίδιος την Apologia111 στην ανώνυμη Informazione, που ήταν 

ωστόσο γνωστό ότι συντάκτης της ήταν ο Μελέτιος, και ζήτησε από τον 

φίλο και συνάδελφο του Abate Fardella να την υπογράψει. Και εκείνος 

προφανώς υποχρεωμένος στον Παπαδόπουλο, που όπως φαίνεται τον 

είχε στηρίξει πρόσφατα και στον αγώνα εκλογής του καθηγητή Hermann 

στην έδρα των μαθηματικών, δέχτηκε να το κάμει. Άλλωστε και φανατικός 

καθολικός δεν ήταν ο ίδιος, αφού είχε κατηγορηθεί ως φιλοκαλβινιστής 

και όχι άδικα όπως φάνηκε αργότερα, και σε λίγο εγκατέλειπε το Πανε­

πιστήμιο της Padova. 

115. Βλ. Ε. LEGRAND, Β.Η. XVII s, 5, σ. 411. 
116. Βλ. ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΜΠΟΜΠΟΥ - ΣΤΑΜΑΤΗ, Τά Καταστατικά του Σωματείου (Nazione) των 

' Ελλήνων φοιτητών του Πανεπιστημίου της Πάδοβας (17ος - 18ος αι.), Αθήνα 1995, σ. 
43. 

117. Επισημαίνω ότι και η γλωσσική διατύπωση του κειμένου της Apologia δεν φαίνεται 
να έχει συνταχτεί από Ιταλό λόγιο, σύμφωνα με παρατήρηση της φιλολόγου Domenica 
Minniti, που είχε την καλωσύνη να ιδεί μαζί μου το κείμενο της Apologia, και την 
ευχαριστώ. 



!28 ΒΑΣΙΛΙΚΗ ΣΤΑΜΑΤΗ - ΜΠΟΜΠΟΥ 

RIASSUNTO 

TESTI INEDITI DI MELEZIO TIPALDO: LA LETTERA E L' INFOR­
MAZIONE. L' APOLOGIA DELL' ABATE FARDELLA 

Vengono qui pubblicati e commentati testi inediti del Metropolita di Fila­
delfia, Melezio Tipaldo: La Lettera all' Provveditore Generale del Peloponneso 
Polo Nani (Ottobre 1697), il quale aveva richiesto a Melezio informazioni 
riquardanti lo stato della chiesa nelle regioni greche che erano sotto il dominio 
veneziano. Una traduzione della Lettera e' stata edita in passato da E. Tsitselis. 
Qui viene pubblicato e commentato il testo nell' originale. Il manoscritto 
proviene dall' Archivio Nani (47 volumi), appartenuto a Lord Guilford e 
facente parte della sua biblioteca di Corfù, de lui donata all' Accademia Ionia. 
Nella vendita all' asta, successiva alla morte di Lord Guilford (1827), Γ archivio 
Nani passo nelle mani di altri collezionisti e nel 1979 venne infine acquistato 
dalla Biblioteca Nazionale greca. La relazione di Melezio riveste un' importanza 
patricolare poiché, oltre al fatto di costituire il primo testo pubblicato di 
questo autore, rivela le sue simpatie nei confronti della Chiesa Cattolica, simpatie 
dalle quali furono dettate alcune sue iniziative che ebbero esito catastrofico per 
le sorti della Comunità Greco-ortodossa di Venezia. Vengono utilizzate inoltre 
alcune informazioni tratte da sue lettere inedite, nonché da fonti pubblicate in 
passato. La personalità di Melezio ne risulta illuminata; si spiegano altresì 
molte iniziative da lui intraprese. 

Vengono pubblicati e commentati due documenti dell' Archivio della 
Comunità Greca di Venezia, contenuti nel fascicolo "Arcivescovi di Venezia 
con processi". Si tratta dell' Informazione presentata da Monsignor Tipaldo 
contro i Greci e dell' Apologia del docente dell' Università di Padova, Abate 
Fardella. L'Apologia costituisce una confutazione particolarmente appassionata 
e cincostanziata delle tesi anti-ortodosse di Tipaldo. Questo fatto, insieme con 
gli elementi interni al testo e con le informazioni relative alla biografia di 
Fardella ed ai suoi eventuali rapporti con gli ambienti ortodossi di Venezia, 
consentono di esprimere delle riserve sull' identità dello scrittore dell' Apologia. 
Una ricerca più approfondita conduce alla formulazione dell' ipotesi che redattore 
della stessa fosse Niccolò Comneno Papadopulo, docente presso Γ ateneo 
patavino. Vengono segnalati gli elementi che sorreggono tale ipotesi, desunti 
sia dal testo che dalla corrispondenza del Papadopulo con il suo discepolo 
Crisanto Notara. 

VASSILIKI BOBOU STAMATI 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

