
  

  Eoa kai Esperia

   Vol 4 (2000)

  

 

  

  CITÉS-PORT DE L'ADRIATIQUE: COEXISTENCE
OU VIE EN COMMUN DE LEURS HABITANTS?
PROPOSITION DE RECHERCHE 

  ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING   

  doi: 10.12681/eoaesperia.47 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING Ο. (2000). CITÉS-PORT DE L’ADRIATIQUE: COEXISTENCE OU VIE EN COMMUN DE LEURS
HABITANTS? PROPOSITION DE RECHERCHE. Eoa Kai Esperia, 4, 9–21. https://doi.org/10.12681/eoaesperia.47

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 20/01/2026 09:54:21



ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING ΕΩΑ ΚΑΙ ΕΣΠΕΡΙΑ 4 (1999 - 2000) 

CITÉS-PORT DE L'ADRIATIQUE: COEXISTENCE 
OU VIE EN COMMUN DE LEURS HABITANTS? 

PROPOSITION DE RECHERCHE* 

J'ai décidé à écrire cette communication après avoir fait des raisonnements1, sur 
les problèmes de vie en commun ou de collaboration dans l'Adriatique, une région, 
où étaient fréquents l'émigration des peuples qui habitaient sur ses deux rives ou 
les déplacements des populations de l'intérieur, qui étaient facilités par des 
facteurs géographiques et socio-politiques, ou qui étaient favorisés par les 
conditions politiques et militaires de l'époque. 

En commençant par ce point de départ et en suivant, dans la mesure du possible, 
les données de la bibliographie courante, j'ai choisi en particulier les principales 
stations: villes-ports en tant que pôles d'attraction des habitants de la péninsule des 
Balkans. Les villes-ports offrent, à mon avis, le signe que, dans leur petit univers, se 
reflètent les problèmes de l'intérieur du pays, les cultures s'y assemblent ou s'y 
heurtent, les idéologies s'y façonnent ou s'y développent. En formulant mes 
arguments, je ne me référerai pas aux routes maritimes commerciales qui traversent 
l'Adriatique2 et grâce auxquelles, avec l'aide également des réseaux routiers conti­
nentaux qui y aboutissent1, se développait jusqu'au 19ème siècle une partie du 
marché international de l'époque; depuis longtemps ces questions ont été l'objet de 
recherche. Je vais étudier la composition de la population après les déplacements 

* Le texte est un raport présenté au colloque sur: "Les Balkans et l'espace Adriatique" (Aix-en-Provence, 7-
8 Juin 1996). Les actes de ce colloque ne sont pas publiés jusqu 'aujourd'hui. 
1. Quand, il y a six ans (Février 1994), nous nous sommes rencontrés à Athènes entre collègues italiens et 

grecs, à l'occasion d'une rencontre organisée par l'Institut italien et le Departement d'Histoire et 
d'Archéologie de l'Université d'Athènes, qui avait pour objet: "Echanges Sociaux et Economiques en 
Adriatique", nous avions exprimé l'espoir de voir se développer un réseau de collaboration comme celui 
qui fonctionne activement entre les collègues qui étudient l'histoire vénitienne en particulier, de même 
qu'entre les chercheurs italiens, serbes et croates. D'ailleurs, cette collaboration c'est une dette que nous 
avons envers les habitants des côtes de l'Adriatique qui, pendant des siècles, ont filé la trame de ces 
relations multiples; communication à un niveau culturel, commercial et économique, social et religieux. 

2. ANTONIO Di VITTORIO, Il commercio tra Levante Ottomano e Napoli nel secolo XVIII, Napoli 
1979, p. 99-100; ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Η ελληνική παροικία της Τεργέστης, 1750-1830, 
Αθήνα 1986, vol. II, p. 547-558, cartes 5,6. 

3. ARNO MEHLAN, Die Handelsstrassen des Balkans während der Türkenzeit, Südostforschungen 4 
(1939) 243-296. 



10 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

des habitants les conduisant à certains relais importants de l'Adriatique. Je choisis 

des endroits précis et en particulier Trieste, Ancóne, Senigallia et en partie Raguse 

et Venise, pour des raisons que je vais bientôt expliquer. Je ne m'étends pas sur les 

déplacements qu'on pourrait qualifier d'émigrations de populations, pendant la 

longue durée des siècles, du 13ème au 15ème siècle jusqu'à nos jours4. Les scènes 

que nous a montrées la télévision, il y a quelques années, avec des émigrés albanais 

et croates qui essayiaient désespérément de débarquer dans des ports italiens de 

l'Adriatique occidentale, nous ont certainement, pour un grand nombre d'entre 

nous, transportés par la pensée aux émigrations des Grecs, des Albanais, de même 

que des habitants slaves des côtes dalmates et de l'intérieur du pays vers la péninsule 

italienne, pendant les premiers siècles de l'histoire des temps modernes. Il est bein 

connu, grâce à la bibliographie5 que la foule des slaves qui quittait la Dalmatie après 

1463 et la chute de la Bosnie aux mains des Ottomans était si nombreuse que les 

autorités locales des côtes italiennes juste en face essayaient de trouver des moyens 

pour empêcher une telle concentration de population sur leurs territoires. Quittant 

la péninsule des Balkans, chassés par des épidémies, pourrés par des raisons 

économiques (imposées par des changements dans les cultures agricoles ou à cause 

de mauvaises récoltes ou par ce que les cultivateurs de l'Est de la péninsule 

italienne, de la région des Marche ou de Romagnia par example recherchaient de la 

main d'oeuvre agricole, ou en raison des invasions turques, ils arrivaient en grand 

nombre (pas toujours calculabe avec précision) dans des lieux d'installation 

définitive ou provisoire, dans les régions de l'Est de la péninsule italienne. La 

bibliographie récente nous en informe suffisamment6. 

4. Voir brèvement: G. GABRIELLI, Gl'italo-greci e le loro colonie, Studi Bizantini 1(1925) 97-121; Ζ. 
TSIPRANLIS, Memorie storiche sulle comunità e chiese greche in terra d'Otranto (XVI sec), La 
Chiesa Greca in Italia dall'VIIIalXVIsecolo, voi. II, p. 845-877. 

5. Italia felix. Migrazioni slave e albanesi in Occidente. Romagna, Marche, Abruzzi secoli ΧΙΥ-ΧΙΊ, par les 
soins de SERGIO ANSELMI (Quaderni di Proposte e Ricerche, No 3), Ancona 1988, p. 255. 

6. Le livre, oeuvre collective, publié en 1978 par les soins de SERGIO ANSELMI et intitulé Le Marche et 
l'Adriatico Orientale: economia, società, cultura dal XIII sec. al primo Ottocento (Deputazione di storia 
patria per le Marche), Ancona 1978, l'oeuvre récente Italia felix., et encore le volume: Sette città jugo­
slave tra Medioevo e Ottocento. Skoplije, Sarajevo, Belgrado, Zagabria, Cettigne, Lubiana, Zara, (par les 
soins de Sergio Anselmi), (Quaderni di Proposte e Ricerche, No 9), Ancona (Ostra Vetere) 1991, 
résument les derniers résultats et déductions fruits d'un travail de collaboration sur ce sujet. Quand sera 
terminée la recherche menée par Antonio di Vittorio sur Adriatico e il mondo danubiano-balcanico: 
scambi, mercati, consumi (sec. XIV.-XX), (Italia felix, p. 9) alors nous aurons les résultats de recherches 
qui couvrent, chronologiquement et géographiquement, un spectre plus large d'échanges et de 
collaboration. Entre temps les études de: F. W. CARTER, Dubrovnik (Ragusa). A classical city-state, 
London / New York 1972; ANTONIO Di VITTORIO (par les soins de), Ragusa e il Mediterraneo: Ruolo 
e funzioni di una repubblica marinara tra medioevo ed età moderna (Atti del Convegno internazionale di 
studi sul tema, Bari, 21-22 Ott. 1988), Bari 1990 et RENZO PACI, La "scala" di Spalato e il commercio 
veneziano nei Balcani fra Cinque e Seicento, Venezia 1971 et d'autres, dont il serait ennueyeux 



CITÉS - PORT DE L'ADRIATIQUE 11 

Au début du 19ème siècle Anne Louise Germaine Necker, Madame de Staël 

dans Corinne ou l'Italie, oeuvre issue d'un de ses voyages en Italie dans les années 

1804-1805, décrivait Ancóne de la façon suivante: «La foule des Grecs qui 

travaillent devant leurs boutiques, assis à l'orientale, la variété des habitudes des 

Levantins qu'on rencontre dans les rues, lui donnent un air original et intéressant 

(...) La religion grecque (orthodoxe) (culto greco), la religion catholique et la 

religion juive coexistent en paix dans la ville d'Ancóne»7. 

L'écrivain triestin Umberto Saba en quelques mots faisait la remarque suivante, 

au début de notre siècle. «(...) A Trieste, complexe dans son étrange unité, il y avait 

l'Autriche, il y avait l'Italie, il y avait les Balkans, il y avait le Proche Orient»8. 

A la fin du 18ème siècle, le plus riche Grec de Trieste, Dimitrios Kartsiotis, 

associait son destin (familial et financier) à Maria Voinovic, descendente de la 

riche famille serbe des Voinovic, suivant l'exemple d'assez nombreux riches Grecs 

de l'étranger de son temps, cependant il veillait, dans son testament9, à laisser sa 

fortune aux descendnats grecs mâles de toute sa branche familiale à lui. Au début 

du 20ème siècle, dans le testament d'Enrico Salem10, qui appartenait aux familles 

dirigeantes de la Riunione Adriatica di Sicurtà, on rencontre les modèles en matière 

de civisme, culture et civilisation qui composaient la société cosmopolite des Juifs 

de Trieste et, tout proportionnellement, de ses autres habitants: c'est-à-dire l'"ita-

lianità", "la foi en la religion de Moïse", "la defence de l'entité financière de la 

fortune familiale", "la reconnaissance de la collaboration avec les représentants des 

autres colonies étrangères": Il laissait donc 1.000 couronnes en faveur de la Lega 

Nazionale (qui se battait pour l'italianità de Trieste), il pensait à ceux qui avaient la 

d'énumérer ici les noms, ont développé des recherches sur les relations de Raguse (Dubrovnik) et de 
l'intérieur du pays avec l'Adriatique occidentale. Par ailleurs, les recherches sur les Grecs et les 
Albanais du Sud de l'Italie, reprennent vie dernièrement, principalement dans le domaine linguistique 
et ethnographique: ST. CARATZAS, L'origine des dialectes néogrecs de l'Italie méridionale, Paris 
1958; M. SCIAMBRA, Indagini storiche sulla comunità greco-albanese di Palermo, Grottaferrata 1963; 
TITOS GIOHALAS, Επόψεις του Ελληνισμού των αλβανικών κοινοτήτων της Σικελίας, Πρακτικά της 
Ακαδημίας Αθηνών, Αθήνα 1974, vol. 49; SERGIO SALVI, Le lingue tagliate. Storia delle minoranze 
linguistiche in Italia, Milano 1975; VINCENZO GIURA, Storie di minoranze. Ebrei, Greci, Albanesi 
nel Regno di Napoli, Napoli 1984. 

7. ERCOLE SORI, La società urbana, en: Rosario Pavia-Ercole Sori (éd.), Le città nella storia d'Italia, 
Ancora, Bari 1990, p. 172. 

8. BENJAMIN BRAUDE, The Jews of Trieste and the Levant trade in the eighteenth century, en: 
Ciacomo Todeshini - Pier Cesare loly Zorattini (éd.), // mondo ebraico, Gli ebrei tra Italia nord-orientale 
e Impero asburgico dal Medioevo all'Età contemporanea, Pordenone 1991, p. 349. 

9. ΧΡΙΣΤΙΝΑ ΚΟΥΛΟYPH, Η βιβλιοθήκη της σχολής Καρτσιώτη στον Άγιο Ιωάννη Κυνουρίας. Από 
την προεπαναστατική σχολική βιβλιοθήκη, Άστρος 1991, p. 28-39. 

10. GIULIO SAPELLI, Riflettendo sulla "Presenza ebraica" nel ceto dirigente della Riunione Adriatica di 
Sicurtà", en: Il mondo ebraico, op. cit., p. 501. 



12 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

même religion que lui, il laissait des sommes d'argent à l'Asile de Pauvres de la 

ville, à la communauté juive, de même qu'à la communauté grecque. 

Dans la città nuova de Trieste", jusqu'au milieu du 19ème siècle, seule l'église 

de Sant'Antonio rappelait au visiteur du port qu'il se touvait dans une ville à la 

population par excellence catholique; on trouvait l'église de Saint Nicolas des 

Grecs orthodoxes12, l'église de Saint Spiridion des Serbes orthodoxes13, la synago­

gue juive14 et les temples des protestants (di confessione Augustana ed Helvetica)15; 

le visiteur de Raguse n'avait cependant pas la même impression, car à Raguse, les 

fidèles de l'église orthodoxe, jusqu'au 18ème siècle encore, célébraient leur culte 

seulement dans des lieux privés, et à la suite à la pression exercée par la Russie16. La 

politique stratégique différente qui a fait naître et se développer les deux villes-

ports à travers les temps a imposé d'autres objectifs et perspectives de tolérance 

pour les religions, les langues et les cultures. 

À Venise nous rencontrons, à part de Ghetto des Juifs17, les quartiers Campo dei 

Greci, Riva dei Schiavoni, Fondaco dei Tedeschi, et ainsi de suite, restes d'une langue 

collaboration et coexistence1". Dans la petite ville de Senigallia, ville-port par euphé­

misme, la Strada dei Greci ou le Quartiere dei Levantini son traversés par des rues aux 

noms révélateurs: via Cipro, di Rodi, di Corinto, Corfu, Smirne, Samos, et autres'". 

Mon but n'est pas de continuer à citer la liste des témoignages de ce genre sur 

11. ELIO GODOLI, Le città nella storia d'Italia. Trieste, Bari 1984, p. 57-144. 
12. MARCO POZZETTO et autres, // Nuovo Giorno. La comunità Greco-orientale di Trieste: Storia e 

Patrimonio artistico-culturale, Udine 1982; ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Παροικία Τεργέστης, op. cit., vol. 
1, p. 197-238. 

13. MIODRAG AL. PURKOVIC, Istorija srpske pravoslavne crkvene opstine u Trstu, Trieste 1960; 

GIORGIO MILOSSEVICH - MARISA BIANCO-FIORIN, I Serbi a Trieste. Storia, Religione, Arte, 

Udine 1978; DEJAN-DJORDJE MILOSEVIC, Chronic der Serben in Triest, Belgrad 1987. 

14. G. CERVANI - L. BUDA, La comunità israelitica di Trieste nel sec. XVIII, Udine 1973; MARIO 
STOCK, Nel segno di Geremia. Storia della comunità israelitica di Trieste dal 1200, Udine 1979; je ne 
puis pas me consulter le livre de: LOIS DUBIN, The Jews of Trieste in the Age of Absolutism and 
Enlightenment (Ph.D Thesis pas publiée), Harvard University 1988; v. aussi: TULLIA CATALAN, La 
comunità ebraica di Trieste (1781-1914). Politica, società e cultura. Trieste, Lint 2000. 

15. LIANA de ANTONELLIS - MARTINI, Portofranco e comunità etnico-religiose nella Trieste 
settecentesca, Milano 1968, p. 153-161. 

16. CARTER, Dubrovnik (Raguse), op. cit. p. 22. 
17. BRIAN PULLAN, Rich and poor in Renaissance Venice. The social Institutions of a Catholic State, to 

1620, Oxford 1971, p. 479,486-489. 
18. BRINHILDE IMHAUS, Les émigrés balkaniques (Grecs, Dalmates, Albanais) à Venise de 1204 à 

1453, (Ph. D Thesis) Université de Toulouse - Mirail 1877; MANOUSSOS MANOUSSAKAS, I Greci 
a Venezia, // Veltro. Rivista della civiltà italiana, an XXVII, 3-4 (mai - août 1983) 441-450; du même, Επι­
σκόπηση της ιστορίας της Ελληνικής Ορθόδοξης Αδελφότητας της Βενετίας (1498-1953), Τα Ιστορικά 
11(1989)243-264. 

19. ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Λησμονημένοι ορίζοντες Ελλήνων εμπόρων: το πανηγύρι στη 
Senigallia (18ος -αρχές 19ου αι.), Αθήνα 1989, p. 34-35. 



CITÉS - PORT DE L'ADRIATIQUE 13 

des histoires, des anecdotes ou des coutumes, mais, en prenant comme point de 

départ cette série d'illustrations, mon but est de vous présenter les problèmes qui 

me préoccupent et pour lesquels je constate, en observant la bibliographie 

contemporaine, que certains ont retenu l'attention des chercheurs et d'autres non. 

Ces 10-15 dernières années, les scientifiques qui étudient les phénomènes de 

croissance sociale et économique des villes de l'Adriatique et en particulier des 

villes-ports importantes, ont fixé leur intérêt sur la présence des divers étrangers y 

habitant, que des raisons principalement économiques avaient poussés à s'y 

installer. Des livres sur les Serbes et les Grecs de Trieste ont vu la lumière du jour 

dans le passé2". En lisant des études, qui se sont publiées récemment sur les Juifs 

d'Italie du Nord21 et de la région des Marche22 et d'autres régions (Venise, Raguse)23 

nous entrions en général des connaissances et nous partageons la réflexion et les 

questions que se posent les chercheurs sur la présence de chacun des groupes 

ethniques et religieux qui se décidèrent ou trouvèrent leur intérêt à lier leur destin 

pendant longtemps à ces régions. Cependant, on ne se questionne pas sur le 

problème de la coexistence ou de la vie en commun de leurs habitants qui pro­

venaient de différentes ethnies ou religions24, ou bien on y répond de façon in­

complète. Le fait qu'ils aient participé à la croissance économique d'une région, en 

même temps que d'autres étrangers qui se sont installés définitivement dans ces 

villes, que ce la peut-il signifier par rapport aux questions posées par la recherche 

contemporaine? Que cela peut-il signifier pour la formation de la société à travers 

les temps, au niveau de la culture, de la langue, de la conscience ethnique (les 

étrangers, juifs, grecs ou serbes par ex., parmi d'autres qui se battent pour l'ita­

lianità de Trieste au début du 20ème siècle, à quelle "nationalité" vont ils apparte­

nir?). Suffit-il d'avoir des données sur les populations pour pouvoir suivre les 

trames sociales et autres de la population? Quand Nicolas Tomadakis, il y a des 

20. Voir ici n. 12,13. 
2 1 . / / mondo ebraico., op. cit. 
22. La presenza ebraica nelle Marche. Secoli XIII - XX (par les soins de SERGIO ANSELMI - VIVIANA 

BONAZZOLI), (Quaderni monografici di Proposte e Ricerche n. 14), Ancona 1993. 
23. Je ne puis pas me consulter les livres: Gli Ebrei e Venezia, secoli XIV-XVIII. Atti del Convegno 

internazionale organizzato dall'Istituto di storia della società e dello stato veneziano della Fondazione 
Giorgio Cini, Venezia, Isola de San Giorgio Maggiore, 5-10 giugno 1983, (par les soins de GAETANO 
COZZI, Milano 1987; J. TADIC, J evreji u Dubrovniku do polovine XVII stoljec a, Sarajevo 1937, cité 
par CARTER, Dubrovnik, op. cit. p. 402. 

24. Des contributions intéressantes sont celles de ANNA MILLO, L'elite del potere a Trieste; una 
biografia collectiva 1891-1938, Milano 1989; REGINA NASSIRI, "Der Triester Handelstand - der 
belebende Geist und die Seele Triests (...)"; Das Triestiner Wirtschaftsbürgertum um 1900; eine 
Analyse von Verlassenschaftsakten (Dipl. Arbeit zur Erlangung des Magistergrades an der 
Geisteswissenschaftsfakultät der Universität Wien), Vienna 1994. 



14 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

années, écrivait, en exagérant bien sûr, que Trieste est occupé par les Grecs à la 

veille de la Révolution de 1821, alors que sa population grecque ne dépassa jamais 

les 3-4% de la population totale25 et que les pourcentages de Juifs à Trieste26, 

Ancóne27 et Venise, dans les périodes florissantes pour eux, se trouvaient à peu près 

au même niveau (4 à 6%) (en tenant compte toujours des persécutions et des 

réinsertions qui avaient lieu à travers les temps sur les côtes de l'Adriatique) et que 

le prourcentage des autres étrangers (Anglais, Français, Allemands) s'élevait à 5-

6%, alors comment peut-on, en se fondant seulement sur de simples données 

statistiques, avoir une réflexion sur des problèmes de collaboration multiple, de 

coexistence ou même encore de vie en commun? Et, toute façon, où mettrions-

nous les limites finales de la coexistence et les caractéristiques de la vie en 

commun? Un exemple pourrait convaincre. À la foire annuelle de Senigallia, qui 

durait quinze jours, on ne pourait parler de vie en commun pour les commerçants, 

levantins et autres, qui ébalaient sur le sol, sur les stands et dans leurs barques, leur 

marchandise, même si leur présence à intervalles réguliers mais brefs, avait pour 

résultat que les autorités municipales étendent les limites de la ville28. Cependant il 

est indiscutable que les commerçants avaient une vie commune. Mais quand des 

étrangers vivaient pendant longtemps dans des villes-ports (Raguse, Venise, 

Ancóne) et développaient entre eux des échanges commerciaux, jusqu'à quel point 

nous est- il permis de parler de vie commune sociale et culturelle? Les raisons et le 

moment dans le temps ou ont eu lieu les déplacements de ces populations vers leurs 

nouveaux lieux d'installation d'une part et, d'autre part, les conjonctures écono­

miques et culturelles dans lequelles ces villes se sont développées à travers les 

siècles, doivent être examinés simultanément afin de pouvoir donner quelques 

réponses. Ainsi, il n'est pas possible d'étudier en même temps les facteurs qui ont 

poussé Grecs et Serbes à une vie commune religieuse et communautaire sur les 

côtes dalmates du 14ème-16ème siècle2" et les problèmes de coexistence religieuse 

et communautaire qui surgissent à Trieste au 18ème siècle30 et à Venise bien plus 

25. ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Παροικία Τεργέστης, op. cit., p. 123-132. 

26. MARCO POZZETTO. Gli uomini che hanno "fatto" Trieste, La Bora, an IV, n. 5, (1980) 20-21: 

CARLO GATTI, Gli Ebrei a Trieste tra settecento e ottocento. Note demografiche, en: // mondo 

ebraico., p. 311-326. 

27. ERCOLE SORI, Una "comunità crepuscolare": Ancona tra Otto e Novecento, en: La presenza ebraica., 
op. cit., p. 191,195. 

28. Ampliazione di Senigaglia. Cronaca e documenti 1746-1763, par les soins de S. ANSELMI, EDOARDO 
FAZI, RENZO PACI, Senigallia 1975. 

29. DUSAN Lj. KASIC, Die griechisch-serbische Kirchensymbiose in Norddalmatien von XV bis zum XIX 
Jahrhundert, Balkan Studies, 15 (1974) 21-48. 

30. GIUSEPPE STEFANI, I Greci a Trieste nel settecento, Trieste 1960, p. 165-273; ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-

HERING, Παροικία Τεργέστης, op. cit., p. 92-107. 



CITÉS - PORT DE L'ADRIATIQUE 15 

tôt31. Que signifie la vie religieuse en commun pour les sociétés ou habitent ces 

étrangers, pour la croissance de leurs colonies elles-mêmes, pour leur dévelop­

pement en tant qu'individus et leur insertion dans les sociétés ou ils vivent et enfin 

pour la fameuse place que souligne l'historiographie nationale, à savoir combien ils 

ont participé à la préparation de la conscience nationale de leurs compatriotes 

établis à l'étranger, sur leurs lieux de départ (en particulier en ce qui concerne les 

Serbes et les Grecs) ou pour les courants du sionisme etc. 

Schématiquement, on peut examiner les problèmes de coexistence ou de vie en 

commun sous les axes suivants: 

a) Coexistence ecclésiastique et religieuse au niveau de la communauté (en 

particulier pour les Serbes et les Grecs orthodoxes jusqu'à la fin du 18ème siècle). 

La coexistence plus ou moins harmonieuse pour des problèmes de procédure, de 

célébration, de culte, de language et autres, ne serait pas toujours due à leur bonne 

volonté mais à la politique des états qui les invitaient ou les accueillaient. Je rappelle 

simplement que le terme Greco jusqu'à la fin du 18ème siècle signifiait orthodoxe, 

pas obligatoirement et uniquement Grec en tant que nation32. Ainsi, si sur les côtes 

dalmates (à Zadar, Sibenic, Skradin par exemple) on remarque, tout au moins dans 

les premiers siècles de l'histoire moderne, une vie en commun en gros sans em­

bûches sous la même église pour Grecs et Serbes, cela est dû surtout au fait que les 

Serbes étaient les plus forts du point de vue de la population et ceux qui rédisaient 

au même endroit pendant la plus longue période et au fait que les Grecs n'ont 

jamais atteint des niveaux menaçant l'indépendance des fondations religieuses ou 

autres. La prérocité de l'époque, pendant laquelle la question nationale ne s'était 

d'ailleurs pas développé, peut avoir aidé à la continuation des conditions de vie en 

commun dont les résultats apparurent également dans le domaine de la peinture 

religieuse. La politique de l'Église Catholique, soit venant directement de l'État de 

la Papauté, soit indirectement affaiblie par fois dans des circuits de l'administration 

vénitienne, limitait par ailleurs, par exemple dans le cas d'Ancóne33, ou bien facili­

tait, dans le cas de Venise, la possibilité d'une longue croissance autonome commu­

nautaire, économique et autre, des différentes religions (Grecs, Serbes, Juifs). 

31. ΦΑΝΗ ΜΑΥΡΟΕΙΔΗ, Συμβολή στην ιστορία της ελληνικής αδελφότητας Βενετίας στον ΙΣΤ' αιώνα. 

Έκδοση του Β' Μητρώου Εγγράφων (1533-1562), Αθήνα 1971, p. 68-70; IMHAUS, Les émigrés 
balkaniques., op. cit.; ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΜΟΣΧΟΠΟΥΛΟΣ, Οι Έλληνες της Βενετίας και Ιλλυρίας (1768-

1791). Η Μητρόπολη Φιλαδέλφειας και η σημασία της για τον Ελληνισμό της Β. Αδριατικής, Αθήνα 

1980, p. 141 ff. 

32. OLGA KATSIARDI-HERING, Das Habsburgerreich: Anlaufpunkt für Griechen und andere 
Balkanvölker im 17-19. Jahrhundert, Österreichische Osthefte 38, Heft 2 (1996) 43-45. 

33. ΖΑΧΑΡΙΑΣ ΤΣΙΡΠΑΝΛΗΣ, Εκλογή Μητροπολίτη Ιταλίας από τους Έλληνες της Αγκώνας (1543-

1548), Δωδώνη 2 (1973) 63-76; ΓΕΩΡΓΙΟΣ ΠΑΠΑΓΕΩΡΓΙΟΥ, Συμβολή στην ιστορία της ελληνικής 

παροικίας της Αγκώνας κατά τον 19ο αι.,Δωδώνη 4 (1975) 293-340. 



16 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

Mais même quand deux groupes de nation et de religion différentes finissent 

par se séparer (comme dans le cas de Trieste à la fin du 18ème siècle), combien 

avons-nous le droit à d'accorder à cette séparation une importance exclusivement 

nationale et de ne pas y reconnaître tout d'abord des problèmes linguistiques? 

Comment pouvait - il être absurde que les Serbes préfèrent leur langue de messe, 

de même que les Grecs? 

Et, de toute façon, même si les choses sont ainsi (et je crois que le nationalisme 

du 19ème et du 20ème siècle a accordé trop d'importance à de telles "séparations")34 

que cela signifiait - il ensuite pour la vie des individus isolés? Et comment expliquer 

en même temps les mariages mixtes, la collaboration à un niveau politique et 

militaire en 1787 (rappelons - nous par exemple le soutien de Jove Curtovic' pour 

la petite flotte de Lambros Katsonis pendant la guerre entre Russes et Turcs en 

1787-1792", quelques années seulement après la séparation des deux commu­

nautés), des entreprises à base financière commune (commerciales, maritimes et 

d'assurances)? 

D'un autre côté, les persécutions des Juifs, en particulier à Ancóne36 et un peu 

moins à Trieste37 (où, à partir de 1755, ils vivaient en dehors du ghetto et où ils 

jouissaient, au contraire de leurs semblables dans le reste du Royaume des Habs­

bourg, des mêmes libertés à peu prés que les autres étrangers ont contribué d'une 

part aux fluctuations de leur population mais aussi à la différenciation à chaque fois 

de l'image sociale; séphardites, marannes et askénazy vivaient ensemble, ou 

rivalisaient sur le plan économique, culturel, linguistique, influençant et influencés 

par leurs racines culturelles et par l'environnement hospitalier ou non de leur 

nouveau lieu d'installation. 

b) Les diverses collaborations à caractère économique représentent un 

deuxième axe à étudier. Jusqu'à présent, les études s'y rapportant, les unes de 

façon plus partielle, ont examiné le rôle économique de chacun des groupes 

nationales et religieux et peut-être également leur participation à la croissance 

économique plus générale des villes où ils se sont installés. Cependant, on n'a pas 

d'étude systématique dont l'objectif serait de retrouver la collaboration au niveau 

des entreprises commerciales, des compagnies maritimes et d'assurances (là ou 

bien sûr les archives nous le permettent; et elles nous le permettent pour Trieste, 

34. Comme exemple je cite l'étude récente effectué par l'académicien serbe DEJAN MEDAKOVIC, 
Chronik der Serben in Triest, op. cit., p. 88-98. 

35. ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Μύθος και ιστορία. Ο Λάμπρος Κατσώνης, οι χρηματοδότες του και 

η πολιτική τακτική, Ροδωνιά, Τιμή στον Μ. Ι. Μανονσακα, vol. Ι, Ρέθυμνο 1994, p. 195-214. 

36. VIVIANA BONAZELLI, Le comunità israelitiche, en: La provincia di Ancona. Storia di un territorio, 
par les soins de S. ANSELMI, Bari 1987, p. 127-143. 

37. GERVANI, La comunità israelitica., op. cit. 



CITÉS - PORT DE L'ADRIATIQUE 17 

peut-être pour Venise mais en tout cas pas pour Ancóne où une grande partie des 

archives a été détruite pendant la seconde guerre mondiale). Est-ce un hasard ou 

un signe du sérieux avec lequel les habitants de Trieste décidaient de faire face aux 

dangers de la navigation en mer et autres, quand ils participaient en 1829 à la 

Banque Adriatique des Assurances (qui a ouvert la voie à la Riunione Adriatica di 

Sicurtà) avec 44% aux Grecs, 2 1 % aux Italiens, 22, 28% divers, 8,64% aux Juifs et 

3,7% aux "Illyriens"38? Une recherche assidue dans le riche domaine des 

assurances nous donnerait, j 'ai des raisons de le supposer, des images semblables 

pour tout le 19ème siècle. Mais ici aussi nous nous posons la question. Est-il 

possible de supposer que n'importe quelle collaboration à contenu économique, 

qui en tout cas avait lieu principalement entre les couches économiquement 

puissantes, signifiait obligatoirement qu'il y avait une forme de vie en commun 

nécessaire pour faire face aux nouvelles perspectives, aux nouveaux marchés, aux 

nouvelles techniques? Là où il n'y a pas de telles collaborations, est-ce que les 

entreprises ne prospèrent pas de la même façon? 

c) La troisième axe est celui de l'évolution de l'urbanisme et de l'architecture 
des villes avec la participation des étrangers aussi. Dans le cas de Trieste, où la 

nouvelle ville a été construite principalement par des étrangers (par étrangers on 

entend aussi des colonisateurs italiens et des Autrichiens, des Juifs, des Grecs, des 

Serbes et autres39), le phénomène de la vie en commun, tant par le voisinage 

quotidien de tous ces groupes sans quartiers distincts que, aussi, par la tendance 

d'unification dans les styles de l'architecture qu'ils adoptaient pour la construction 

de leurs bâtiments), où la participation d'étrangers (à part les Slaves et en partie les 

Juifs, qui cependant habitaient généralement dans le ghetto) n'était pas si 

fortement sensible. Raguse a prospéré à des époques plus précoces, avant que les 

tactiques modernes d'urbanisme ne connaissent leur croissance ou plutôt, dans la 

plupart des domaines, elle donnait l'image d'un monde plus "homogénéisé"; en 

cela, elle pourrait être l'exemple brillant de la coexistence de Latins et de Slaves, 

qui cependant avaient en général les mêmes croyances4". 

d) Le quatrième paramètre est celui des relations familiales. Des études qui 

ont été effectuées jusqu'à présent à ce sujet ont démontré que des mariages 

mixtes4', qui pouvaient amener à des changements de dogme ou de religion (dans le 

38. OLGA KATSIARDI-HERING, Griechen, Serben und Juden in Triest. Koexistenz oder Symbiose? 
Zibaldone 15 (mai 1993) 26. 

39. POZZETTO, Gli uomini che hanno "fatto" Trieste., op. cit.; LAURA TULLZUCCA, Architettura 
neoclassica a Trieste, Trieste 1974. 

40. CARTER, Dubrovnik., op. cit., p. 446-485; HENRIK BIRNBAUM, Dubrovnik - a Place of Cultural 
Transition and Transformation, Südostforschungen 54 (1995) 1-22. 

4L ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Παροικία της Τεργέστης, op. cit., ρ. 129-130. 



18 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

cas par ex. de mariages de juifs avec des catholiques ou autres) étaient d'autant plus 

fréquents qu'on avançait dans le 19ème siècle et avaient lieu même beaucoup plus 

réquents qu'on avançait dans le 19ème siècle et avaient lieu même beaucoup plus 

tôt dans les couches économiques supérieures. Progressivement, l'assimilation 

sociale qui conduit à l'image cosmopolite des groupes sociaux locaux, sans 

cependant qu'en même temps ne se perde complètement la spécificité "nationale" 

dans laquelle est élevé chacun des groupes séparés au cours du 19ème siècle, est 

inévitable. Les habitants de Trieste sont tout d'abord ou à la fois des Triestins et 

ensuite ou en même temps des Italiens, des Autrichiens, des Juifs, des Serbes, des 

Grecs, des Slovènes et c'est en tant que, tels qu'ils se sont comportés même pen­

dant la crise de 1976. C'est cette image que créaient les conditions politiques de la 

naissance et de la croissance de la ville en question avec la tolérance et la protection 

des Habsbourg. Cependant, combien est-il possible de soutenir la même chose 

pour les habitants d'Ancóne du 18ème et du 19ème siècle provenant de diverses 

ethnies, à l'exception des Slaves, ceux qui depuis des siècles avaient été transférés 

et presque assimilés tant en ville que dans toute la région des Marche42? Les Juifs et 

surtout les multiples groupes successifs qui de temps à autre ont été appelés ou s'y 

sont réfugiés, lesquelques Grecs et autres commerçants européens, combien se 

sont-ils insérés dans la société d'Ancóne où les rythmes de croissance (écono­

miques et autres) étaients fixés pour beaucoup par la sévère politique du pape? 

Je voudrais insister davantage sur le paramètre, parce que c'est juste ces 

dernières années que la recherche s'est tournée vers ce domaine. Est-ce que les 

éléments démographiques sont suffisants pour nous donner cette dimension de la 

vie en commun? Dernièrement je me suis occupée des testaments et des archives 

concernant les fortunes des Triestins défunts et surtout des étrangers de 

provenance diverse, à la fin du 18ème siècle (recherche qui se trouve encore au 

stade de la recherche de témoignages43) et cela me conduit à être persuadée qu'à un 

niveau personnel et familial les mentalités dans cette vie en retrait ne sont pas si 

solidifiés, du moins dans les couches socio-économiques supérieures. Comment 

expliquer par ex. les dons ou les legs à des fondations religieuses, communautaires, 

philantropiques par des représentants d'autres dogmes ou l'intérêt pour l'organi­

sation en commun de manifestations artistiques et philanthropiques44? 

e) J'ai laissé en dernier l'axe culturel, non pas parce qu'il est moins important 

mais parce que, à l'exemple de Venise et de Raguse, il été du moins jusqu'à présent, 

l'objet d'une recherche plus assidue. Je pense qu'à ce sujet il n'est pas utile que 

42. Italia felix, op. cit. 
43. À comparer les études de MILLO et de NASSIRI (ici n. 24). 
44. SAPELLI,op.cit. 



CITES - PORT DE L'ADRIATIQUE 19 

j'ajoute quoi que ce soit à toutes les très nombreuse déductions connues jusqu'à 

présent, concernant le domaine de l'art (principalement de la peinture), de la 

littérature, de la typographie et de l'édition45. 

Mais dans le domaine culturel je pense qu'on pourrait intégrer la probléma­

tique que fait naître aujourd'hui la linguistique et en particulier le domaine des 

rapports des langues entre elles (Sprachkontakten), qui étudie, entre autres, non 

seulement le vocabulaire emprunté, la syntaxe et la structure, mais aussi les 

influences structurelles des langues les unes sur les autres par le fait que les mêmes 

personnes communiquaient avec différentes langues au niveau du cercle étroit de 

la famille, des membres du foyer familial dans son sens le plus large, au niveau du 

travail, de l'administration et autres. Ainsi de l'étude du dialecte vénitien ou 

triestin pouvait-on peut-être tirer des conclusions qui expliqueraient des emprunts 

à la lointaine, géographiquement, parlant langue grecque moderne et sans aucun 

doute aux langues slaves voisines4'1. Constantin Economou, professeur à l'Univer­

sité de Vienne au début de notre siècle, qui a fait d'importantes études sur le fonction­

nement du cerveau et qui était originaire de Trieste, mentionne qu'il parlait grec 

avec son père, allemand avec sa mère, français avec sa soeur Sophie et son frère 

Dimitri et triestin avec son frère Léonidas47. 

Ce serait trop long si j'essayais d'approcher la littérature triestine ou quelques 

unes des oeuvres de Goldoni par example, et autres, dont l'étude montrerait le 

caractère cosmopolite de l'environnement ou ils vivaient, environnement qui devait 

sa spécificité aussi à la cohabitation des hommes et des mentalités. Peut-être que 

les états nationaux déchiquetés et que les nationalismes de la région des Balkans 

nous conduisent au déclin de cette culture cosmopolite de l'Adriatique? 

Je n'ai pas abordé les problèmes qui apparaissent dans ces villes-ports et qui 

sont relatifs aux differentiations ethniques et aux confrontations. Cependant, je 

dois, en conclusion, souligner que dans les villes-ports, pôles centraux de la vie 

sociale et économique de l'intérieur d'un pays48, qui souvent est habité par des 

populations des nations différentes de celles qui se concentrent sur les villes 

littorales névralgiques, les confrontations nationales apparaissent intenses entre le 

port développé sur le plan économique et intérieur du pays agricole ou en tout cas 

45. Armeni, Ebrei, Greci stampatori a Venezia (Catalogo della mostra par les soins de Scilla Abbiati), 
Venezia 1989. 

46. Comment expliquer l'example du gaidero < gaidaros (âne) en grec moderne dans l'idiome triestin, 
quand bien sûr les sympathiques petits ânes ne représentaient même pas l'objet d'échanges commerciaux 
à Trieste? [MARIO DORI A, Dizionario del dialetto triestino, La Bora, an IV, η. 5 (1980) 36]. 

47. NASSIRI,op.cit.,p.61. 

48. Voir ANDREAS MORITZ, Das triester Hinterland. Zur wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung 
vom Beginn des 19. Jahrhunderts bis zur Gegewart. Wiener Archiv für Geschichte des Slawentums und 
Osteuropas, vol. 7, Wien / Köln / Graz 1969. 



20 ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

envie de développement. 

Enfin, je voudrais proposer que, pour traiter les questions mentionnées ci-

dessus, il y ait une collaboration entre les chercheurs: a) principalement au niveau 

méthodologique: terminologie plus exacte, par ex. que l'on considère également 

des propositions ethnologiques et sociologiques pour définir des notions telles que: 

parenté, types de parenté, vie en commun, communication, assimilation etc. 

comme a évolué récemment la discussion sur la notion de culture et b) au niveau de 

la recherche de solutions pour des questions pratiques précises dont pour 

beaucoup d'entre elles j 'ai déjà parlé. 

À la place d'un épilogue, je préférerais laisser notre écrivain croate contem­

poraine Slavenska Drakulic parler par le biais d'un de ses récents textes49: "Hier, 

j'étais à Trieste. Naturellement, je devais passer la nouvelle frontière slovène mais 

cela m'inquiétait moins que la proximité de la frontière italienne. Dans ma 

conscience, la Slovénie, même si elle ne m'appartient plus, n'est cependant pas un 

pays étranger, ennemi. Je m'en souviens exactement. La dernière fois, je me tenais 

au même passage de la frontière à Kozina, il y a trois étés, dans une file inter­

minable d'autos venant de Zagreb, Belgrade, Nis, Skopje et Sarajevo. Sous le toit 

de tôle brûlante de la voiture, j 'ai été prise de ce léger tremblement bien connu et 

de ce sentiment désagréable à l'estomac dont souffrait tout vrai "Jugo" quand il 

approchait de la frontière italienne. C'était la peur que le douanier ne découvre les 

lires clandestines ou achetées au marché noir ou encore les dinars que les 

commerçants triestins ou les commerçants du change nous échangeraient sur la 

route en lires à un prix défavorable pour nous (...)". 

49. SLAVENSCA DRAKULIC, Wie wir die Freiheit gegen Schuhe eintauschten, en: HELMUT EISEN-
DLE (ed.), Triest, die Stadt zwischen drei Welten, München 1994, p. 64. 



CITES - PORT DE L'ADRIATIQUE 21 

ΠΕΡΙΛΗΨΗ 

ΠΟΛΕΙΣ - ΛΙΜΑΝΙΑ ΣΤΗΝ ΑΔΡΙΑΤΙΚΗ: 

ΣΥΝΥΠΑΡΞΗ Ή ΣΥΜΒΙΩΣΗ ΤΩΝ ΚΑΤΟΙΚΩΝ ΤΟΥΣ; 

ΠΡΟΤΑΣΗ ΓΙΑ ΕΡΕΥΝΑ 

Στη σύντομη αυτή μελέτη διατυπώνονται σκέψεις που αφορούν στη συνύπαρξη 

ή συμβίωση των κατοίκων της Αδριατικής, κυρίως στους νευραλγικούς σταθμούς 

πόλεις-λιμάνια, ως πόλους έλξης των κατοίκων της Βαλκανικής Χερσονήσου από 

τη μία και, από την άλλη, ως κέντρα διεξαγωγής του εμπορίου ή τουριστικά θέρε­

τρα, προκειμένου για τον 20ό αίωνα. Με αφετηρία συγκεκριμένα παραδείγματα, 

στα οποία αποκρυσταλλώνεται η συμβίωση Ιταλών, Σέρβων, Εβραίων, Ελλήνων 

στις πόλεις-λιμάνια της Τεργέστης, Βενετίας, Αγκώνας, Senigallia, Ραγούζας 

(Dubrovnik) διατυπώνονται οι 5 άξονες γύρω από τους οποίους, κατά τη γνώμη μου, 

πρέπει να κινηθεί η μελλοντική έρευνα προκειμένου να δοθούν οι πρώτες απαντή­

σεις στο σύνθετο πρόβλημα. 

Οι άξονες αυτοί, που αναπτύσσονται εδώ διαγραμματικά, είναι: α) εκκλησια-

στική-θρησκευτική συμβίωση ή συνύπαρξη σε κοινοτικό επίπεδο- β) οι ποικίλες 

οικονομικού περιεχομένου συνεργασίες· γ) η πολεοδομική και αρχιτεκτονική εξέλι­

ξη των πόλεων με τη συμμετοχή και των ξένων δ) οι οικογενειακές σχέσεις· ε) πο­

λιτισμικές σχέσεις και παραγωγή. 

ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

