
  

  Ἑῶα καὶ Ἑσπέρια

   Τόμ. 6 (2006)

  

 

  

  ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ
ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ ΣΤΟ ΕΠΙΣΤΟΛΟΓΡΑΦΙΚΟ
ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 

  ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ   

  doi: 10.12681/eoaesperia.73 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΒΛΑΧΑΚΟΣ Π. Κ. (2006). ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ ΣΤΟ
ΕΠΙΣΤΟΛΟΓΡΑΦΙΚΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ. Ἑῶα καὶ Ἑσπέρια, 6, 191–204.
https://doi.org/10.12681/eoaesperia.73

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 23:10:18



ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ ΕΩΑ ΚΑΙ ΕΣΠΕΡΙΑ 6 (2004-2006) 

ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ 
ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ ΣΤΟ ΕΠΙΣΤΟΑΟΓΡΑΦΙΚΟ ΕΡΓΟ ΤΟΥ 

ΝΙΚΗΦΟΡΟΥ ΓΡΗΓΟΡΑ 

Η αποκρυστάλλωση της γνώσης των Επτά Σοφών της αρχαιότητας, 
κυρίως με τη μορφή αποφθεγμάτων, σχετικά με τον τρόπο ζωής και συμπε­
ριφοράς των ανθρώπων καθώς και με τις ηθικές, κοινωνικές και θρησκευτι­
κές αξίες της ζωής, είναι γνωστό ότι αποτέλεσε ένα vitae ducem από τους 
αρχαίους χρόνους μέχρι τις μέρες μας1. Η σχετική αναφορά των Επτά 
Σοφών στον Πρωταγόρα του Πλάτωνος2 αποτελεί απόδειξη ότι τον 5ο 
αιώνα π.Χ. είχε συντελεστεί γι' αυτούς ο θρύλος στα βασικά του σημεία3. 
Από το 2ο π.Χ. αιώνα ξεκίνησαν να καταγράφονται έργα για την ιστορία 
της ελληνικής φιλοσοφίας, με πρώτο πιθανόν τον περιπατητικό φιλόσοφο 
και βιογράφο Σωτίωνα από την Αλεξάνδρεια, το έργο του οποίου δημιούρ­
γησε έναν τύπο για τη σειρά των μεταγενέστερων έργων που γράφτηκαν4. 
Τις βιογραφίες και τις απόψεις των Επτά Σοφών διέσωσε ο Διογένης ο 
Λαέρτιος στο πρώτο βιβλίο του έργου του «Βίοι και γνώμαι των εν φιλοσο­
φία εύδοκιμησάντων» ή «Φιλοσόφων Βίοι και δογμάτων συναγωγή», που 
γράφτηκε πιθανότατα στις πρώτες δεκαετίες του 3ου μ.Χ. αιώνα5. Τα απο-

1. Για τους Επτά Σοφούς της αρχαιότητας βλ. Ο. BARKOWSKI, Sieben Weisen, Realencyclopädie 

2A2 (1923) 2242-2264. A. MOSSHAMER, The Epoch of the Seven Sages, California Studies in 

Classical Antiquity 9 (1976) 165-180. Οι Επτά Σοφοί, εισαγωγή, μετάφραση, σχόλια, Δ. 

ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Θεσσαλονίκη 2004, όπου και οι σχετικές πηγές και βιβλιογραφία (στο εξής: 

ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί). 

2. ΠΛΆΤΩΝ, Πρωταγόρας. J. BURNET (εκδ.), Platonis Opera, vol. 3, Oxford 1903 (ανατ. 1968) 

343a. 

3. Ι. ΣΥΚΟΥΤΡΉΣ, Πλουτάρχου, Των Ε π τ ά Σοφών Συμπόσιον, Νέα Εστία 20 (1936) 1325 -1334 

(αναδημοσίευση στο ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί, ό.π., σ. 212 κ.ε.). 

4. Α. LESKY, Geschichte der griechischen Literatur, München Ί971 (= Ιστορία της αρχαίας 

ελληνικής λογοτεχνίας, μτφρ. Α. ΤΣΟΠΑΝΑΚΗΣ, Θεσσαλονίκη s1983), σ. 956 (στο εξής: LESKY, 

Ιστορία). ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί, ό.π., σ. 13. 

5. ΔΙΟΓΈΝΗΣ ΛΑΈΡΤΙΟΣ, Βίοι και γνώμαι τών εν φιλοσοφία εύδοκιμησάντων ή Φιλοσόφων Βίοι 

και δογμάτων συναγωγή, Diogenis Laertii, Vitae philosophorum, recognovit brevique 

adnotatione critica instruxit H. S. LONG, Oxford 1964 (ανατ. 1966) (στο εξής: ΔΙΟΓΈΝΗΣ 

ΛΑΈΡΤΙΟΣ). ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί, ό.π., σ. 41 κ.ε., όπου το αρχαίο κείμενο, μετάφραση και 

σχολιασμός. 



192 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

φθέγματα επίσης κατέγραψε ο πολιτικός και φιλόσοφος του 4ου / 3ου π.Χ. 

αιώνα, Δημήτριος ο Φαληρεύς, καθώς και ο Σωσιάδης, όπως μας τα διέσω­

σε ο Ιωάννης Στοβαίος στο Ανθολόγιο του τον 5ο μ.Χ. αιώνα6. Οι 

«Παράλληλοι Βίοι» επίσης και τα «Ηθικά» του Πλουτάρχου, καθώς και το 

έργο «Των Ε π τ ά Σοφών Συμπόσιον» περιέχει σημαντικές πληροφορίες για 

τη ζωή και τις απόψεις τους7. 

Οι συγκεκριμένοι συγγραφείς, Πλούταρχος, Διογένης Λαέρτιος, Ιωάννης 

Στοβαίος, διαβάστηκαν αρκετά και χρησιμοποιήθηκαν από βυζαντινούς 

συγγραφείς8. Σχετικά με την πρόσληψη και αξιοποίηση των Επτά Σοφών 

από τη βυζαντινή γραμματεία, απ' όσο γνωρίζω, δεν υπάρχει μέχρι τώρα 

ειδική μονογραφία. Από σχετική έρευνα που επιχειρήσαμε, ωστόσο, μέχρι 

τώρα σε αρκετές βυζαντινές πηγές, διαπιστώθηκαν πολλές σχετικές αναφο­

ρές τόσο στο έργο των εκκλησιαστικών συγγραφέων, εφόσον πολλές από τις 

απόψεις τους έρχονταν σε απόλυτη συμφωνία με τις χριστιανικές αντιλή­

ψεις, αλλά και στους θύραθεν συγγραφείς. 

Ο Νικηφόρος Γρηγοράς9, ο οποίος είναι πλέον γνωστό ότι είχε ευρύτατη 

κλασική παιδεία και είχε διαβάσει πολύ τόσο τον Πλούταρχο, όσο και 

6. ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί, ό.π., σ. 183-184 κ.ε. 

7. ΣΥΚΟΥΤΡΉΣ, Πλουτάρχου, Των Ε π τ ά Σοφών Συμπόσιον, ό.π., σ. 212 κ.ε. 

8. Για τη σχέση της κλασικής παράδοσης και του Βυζαντίου και την επίδραση της κλασικής 

γραμματείας στη λογοτεχνική παραγωγή του Βυζαντίου βλ. τον τόμο Byzantium and the 

Classical Tradition, Birmingham 1981, όπου και ειδικές εργασίες. Για τη στροφή των λογίων 

στη φιλολογική έρευνα βλ. Ν. G. WILSON, Scholars of Byzantium, London 1983 [βιβλιοκρισία 

P. SPECK, Klio 68 (1986) 615-625] (=μτφρ. Ν. ΚΟΝΟΜΗΣ. Αθήνα 1991). Για το θέμα της γλωσ­

σικής και υφολογικής εξάρτησης του Ιωάννη Καντακουζηνού από το Θουκυδίδη βλ. Η. 

HUNGER, Thukydides bei Johannes Kantakuzenos. Beobachtungen zur Mimesis, Jahrbuch der 

Österreichischen Byzantinistik 25 (1976) 81-93. 

9. Για τη ζωή και το έργο του Νικηφόρου Γρήγορα βλ. σχετ. R. GUILLAND, Essai sur Nicéphore 

Grégoras, Paris 1926 (στο εξής: GUILLAND, Essai). NIKEPHOROS GREGORAS, Rhomäische 

Geschichte, Historia Rhomaike [iiberzetzt und erläutert von JAN LOUIS VAN DIETEN, Teilen 1-

3 (Kapitel I-XVII)], Stuttgart 1973 -1988,1, σ. 1-62 (στο εξής: J. L. VAN DIETEN, Nikephoros 

Gregoras). H. HUNGER, Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner, τ. Ι, München 

1978, σ. 453-465 (=Βυζαντινή Λογοτεχνία, τ. Α'-Γ, μτφρ. Λ. Γ. ΜΠΕΝΆΚΗΣ, Ι.Β. ΑΝΑΣΤΆΣΙΟΥ, 

Γ. Χ. ΜΑΚΡΗΣ, Τ. ΚΟΛΛΙΑΣ, ΚΑΤΕΡΊΝΑ ΣΥΝΕΛΛΗ, Ι. ΒΑΣΣΗΣ, ΙΩΆΝΝΑ ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ-ΑΓΟΡΑΣΤΟΥ, 

ΕΛΕΥΘΈΡΙΑ ΠΑΠΑΠΑΝΝΗ, ΣΠ. ΤΡΩΙΑΝΝΟΣ, Δ. ΓΙΆΝΝΟΥ, Αθήνα 1987 -1994, τ. Β', σ. 297-311) 

(στο εξής: HUNGER, Βυζαντινή Λογοτεχνία, τ. Β'). SOFHIA MERGIALI, L'enseignement et les 

lettrés pendant l'époque des Paléologues (1261-1453), Athens 1996, κυρίως τις σ. 73-79 (στο 

εξής: MERGIALI, Enseignement). Δ. ΜΌΣΧΟΣ, Πλατωνισμός ή χριστιανισμός; Οι φιλοσοφικές 

προϋποθέσεις του Αντιησυχασμού του Νικηφόρου Γρήγορα (1293-1361), Αθήνα 1998 (στο 

εξής: ΜΌΣΧΟΣ, Πλατωνισμός). Ε. FRYDE, The Early Paleologan Renaissance (1261-ca. 1360) 

[The Medieval Mediterranean 27], Leiden-Boston-Köln 2000, σ. 357-373. Π. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ 193 

άλλους αρχαίους και μεταγενέστερους συγγραφείς10, κάνει συχνές αναφορές 

των σχετικών απόψεων των Επτά Σοφών στο έργο του, προκειμένου συνή­

θως να θεμελιώσει προσωπικές του απόψεις. Ιδιαίτερα στο επιστολογραφι-

κό του έργο, όπου αποκαλύπτονται σημαντικά στοιχεία για την κοινωνική, 

πολιτική και εκκλησιαστική κατάσταση του 14ου αιώνα11, υπάρχουν σημα­

ντικές αναφορές σε ορισμένους από τους Επτά Σοφούς της αρχαιότητας. Οι 

συζητήσεις που διεξάγονται μέσα από τις Επιστολές του με επιφανείς πολι­

τικές και πνευματικές προσωπικότητες της εποχής του δίνουν μια περισσό­

τερο συγκροτημένη και ολοκληρωμένη εικόνα της αρχαιογνωσίας του, 

καθώς και των επιστημονικών του γνώσεων και παρατηρήσεων12. Στη 

συγκεκριμένη εργασία θα επιχειρήσουμε να εξετάσουμε ποιες σχετικές από­

ψεις των Επτά Σοφών αναφέρει ο Νικηφόρος Γρηγοράς στις Επιστολές 

του13, συνδυάζοντας τις παράλληλα με τα γεγονότα και το κλίμα της εποχής. 

Νικηφόρος Γρηγοράς (φυσική γεωγραφία και ανθρωπογεωγραφία στο έργο του), 

Θεσσαλονίκη 2003, σ. 58-69 (στο εξής: ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Νικηφόρος Γρηγοράς). Ο ΙΔΙΟΣ, Άγιος 

Δημήτριος, εγκωμιαστικοί λόγοι επιφανών βυζαντινών λογίων (Συμεών, Νεόφυτος, 

Γρηγοράς, Παλαμάς, Αρμενόπουλος), Θεσσαλονίκη 2004, σ. 161-200 (στο εξής: ΒΛΑΧΑΚΟΣ, 

Άγιος Δημήτριος). Στα συγκεκριμένα βιβλία αναφέρεται το σύνολο σχεδόν της βιβλιογρα­

φίας σχετικά με την ζωή και το έργο του. 

10. Για την αρχαιογνωσία του Νικηφόρου Γρήγορα βλ. σχετ. GUILLAND, Essai, ό.π., σ. 77-78.1. 

SEVCENCO, Theodore Metochites, The Chora and the intellectual Trends of his Time, στο: 

Kariye Djami, P. UNDERWOOD (εκδ.), vol. 4, Princeton-NJ. 1975, σ. 42 κ.ε. (στο έξης: 

SEVCENCO, Theodore Metochites). MERGIALI, Enseignement, ό.π., κυρίως τις σ. 73 κ.ε. 

ΜΌΣΧΟΣ, Πλατωνισμός, ό.π., σ. 17-38,138. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Νικηφόρος Γρηγοράς, ό.π., κυρίως τις 

σ. 222-224, όπου εντοπίζονται οι πηγές των γεωγραφικών του πληροφοριών από τους αρχαί­

ους συγγραφείς. Ο ΙΔΙΟΣ, Η εικόνα της Ηράκλειας του Πόντου μέσα από το έργο του 

Νικηφόρου Γρήγορα, στο: Πρακτικά ΣΤ Πανελληνίου Σννεόρίου για τον ελληνισμό της 

Μικράς Ασίας, Θεσσαλονίκη 2002, σ. 30-40 (στο εξής, ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Ηράκλεια). Ο ΙΔΙΟΣ, Άγιος 

Δημήτριος, ό.π., σ. 161-200, όπου στο σχολιασμό του εγκωμιαστικού του λόγου επισημαίνο­

νται και οι επιδράσεις της αρχαιότητας. 

11. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Νικηφόρος Γρηγοράς, ό.π., σ. 71-72, όπου και σχετική βιβλιογραφία. 

12. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Νικηφόρος Γρηγοράς, ό.π., σ. 72. 

13. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, Ρ.Α.Μ. LEONE (εκδ.), Nicephori Gregorae Epistulae, vol. 

I- II, Roma 1982 -1983 (στο εξής: ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί). Η πρώτη έκδοση από 

τον S. BEZDEKI, Nicephori Gregorae Epistolae XC, Ephemeris Dacoromana 2 (1924) 239-377, 

περιλαμβάνει 90 επιστολές. Ακολούθησε η έκδοση του R. GUILLAND, Correspondance de 

Nicéphore Grégoras, Paris 1927. η οποία περιλαμβάνει 161 επιστολές, ορισμένες από τις οποί­

ες εκδίδονται με γαλλική μετάφραση, ενώ για τις υπόλοιπες ο εκδότης παραθέτει σύντομη 

περίληψη. Σημαντικός είναι ωστόσο ο σχολιασμός του εκδότη, καθώς και η καταγραφή των 

προσωπικοτήτων, με τις οποίες αλληλογραφεί ο συγγραφέας, σ. 293-389 (στο εξής: 

GUILLAND, Correspondance). Σχετική βιβλιοκρισία της έκδοσης του R. Guilland, όπου γίνο­

νται ιδιαίτερες παρατηρήσεις από τον Η. GRÉGOIRE, Byzantion 3 (1926) 468 - 478. 



194 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

Παράλληλα θα επιχειρήσουμε να διερευνήσουμε τις πηγές του και να απο­

τυπώσουμε τη στάση του συγγραφέα απέναντι σε ορισμένα προβλήματα της 

εποχής του με αφορμή τις σχετικές του αναφορές. 

Από τους Επτά Σοφούς της αρχαιότητας, οι περισσότερες αναφορές στο 

επιστολογραφικό έργο του Νικηφόρου Γρήγορα είναι για το Σόλωνα. 

Υπάρχουν επίσης δύο αναφορές στο Θαλή το Μιλήσιο και από μία στον 

Πιττακό και τον Περίανδρο τον Κορίνθιο. 

Ο αρχαίος σοφός και νομοθέτης Σόλων ο Αθηναίος προβάλλεται για το 

νομοθετικό του έργο σε μια επιστολή του συγγραφέα στον πρωτασηκρήτη, 

πιθανόν το Λέοντα Βαρδαλά14, τον οποίο επαινεί ως αδιάφθορο και σοφό 

δικαστή και τονίζει τη συμβολή του στην άσκηση του νομοθετικού του λει­

τουργήματος στην Κωνσταντινούπολη15.0 συγγραφέας κάνοντας αναφορές 

στη νομοθεσία της αρχαιότητας, μεταξύ άλλων, επισημαίνει ότι ο Σόλων 

κόσμησε την Αθήνα με πολλά δικαστήρια, με αποκορύφωμα τον Άρειο 

Πάγο που αποτελούσε το σπουδαιότερο δικαστήριο, όπου επικρατούσε η 

σύνεση και η σοβαρότητα16. 

Ο συγγραφέας παραλληλίζει επίσης την αποδημία από την Κωνσταντι­

νούπολη του άγνωστου για την ώρα παραλήπτη της επιστολής, αλλά επιφα­

νούς νομικού και λογίου, όπως μπορούμε να διαπιστώσουμε μέσα από το 

κείμενο της επιστολής17, με την αποδημία του Σόλωνος από την Αθήνα μετά 

τη δημοσίευση των νόμων του, για να τον ακολουθεί, όπως τονίζει, ο πόθος 

των Αθηναίων «καθάπερ έφόλκιον»18. 

Το νομικό, αλλά και κοινωνικό έργο του Σόλωνος, καθώς και του 

Λυκούργου και του Χαρώνδα, τονίζεται σε επιστολή του συγγραφέα στο 

μοναχό φιλόσοφο Ιωσήφ στη Θεσσαλονίκη19. Ο συγγραφέας επαινεί την 

14. Για τον Λέοντα Βαρδαλά βλ. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 374. Prosopographisches 

Lexikon der Palaiologenzeit, E. TRAPP, H.-V. BEYER, R. WALTHER, K. STURMSCHNABL (εκδ.), 

fase. 1-12, Wein 1976 -1994, αριθ. 2183 (στο εξής: PLP). 

15. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 15. 

16. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 15. 12-17. Για τις σχετικές πληροφορίες βλ. 

ΑΡΙΣΤΟΤΈΛΗΣ, Αθηναίων Πολιτεία, Η. OPPERMANN (εκδ.), Aristotelis, Leipsig 1928 (ανατ. 

Stuttgart 1968) 5 (στο εξής: ΑΡΙΣΤΟΤΈΛΗΣ, Αθηναίων Πολιτεία). ΑΡΙΣΤΟΤΈΛΗΣ, Πολιτικά, W 

D. Ross (εκδ.), Aristotelis Politica, Oxford 1957 (ανατ. 1964) 1273b 35. ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ, Σόλων, 

Κ. ZIEGLER (εκδ.), Plutarchi vitae parallelae, vol. 1.1, Leipsig 41969,17 (στο εξής : ΠΛΟΎΤΑΡ­

ΧΟΣ, Σόλων). 

17. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 17.1-6. 

18. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 17.4. Βλ. και ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ, Σόλων, ό.π., 25. 

19. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 22. Για τον Ιωσήφ φιλόσοφο, βλ. Μ. TREU, Der 

Philosoph Joseph, Byzantinische Zeitschrift 8 (1899) 1-64. B. TATAKIS, La philosophie 

byzantine, Paris 1949 (= Η βυζαντινή φιλοσοφία, μτφρ. ΕΥΑ ΚΑΛΠΟΥΡΤΖΗ, εποπτεία και 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ 195 

πρόνοια του Ιωσήφ να μελετήσει διεξοδικά το έργο του Αριστοτέλη και 

όσους από τους παλαιούς «την εκείνου διασαφοϋσιν άσάφειαν» με στόχο να 

δώσει τα αποτελέσματα της μελέτης του για το κοινό όφελος20. Και αναφε­

ρόμενος στην «Πολιτεία» του Πλάτωνος τονίζει ότι και ο Σωκράτης στο διά­

λογο του με το Γλαύκωνα αποβλέπει σε σωστά πρότυπα προκειμένου να 

θεμελιώσει σωστά την πολιτεία του, στο Λυκούργο, το Σόλωνα και το 

Χαρώνδα21, που κρίθηκαν πολύ αξιόλογοι, γιατί φάνηκαν ότι βοήθησαν 

τους Σπαρτιάτες, τους Αθηναίους και τους Σικελούς και στις δημόσιες υπο­

θέσεις και ξεχωριστά τον καθένα, και με τις πράξεις τους, όσο ζούσαν, αλλά 

και μετά το θάνατο τους με το νομοθετικό τους έργο22. Συνεχίζοντας, ο συγ­

γραφέας επισημαίνει, χρησιμοποιώντας εγκωμιαστικούς χαρακτηρισμούς 

για το δάσκαλο του Θεόδωρο Μετοχίτη, ότι και ο ίδιος ο δάσκαλος του, 

επειδή φοβήθηκε μήπως θάψει στη μνήμη τη σοφία των αρχαίων, πράγμα 

που θα πάθαινε και ο ίδιος ο Σωκράτης αν δεν υπήρχαν οι μαθητές του 

Πλάτων και Ξενοφών, φρόντισε με πολύ μεγάλο ενδιαφέρον να διασωθούν 

για τις μελλοντικές γενεές23. 

Σε μια επιστολή του στο δάσκαλο του Θεόδωρο Μετοχίτη24, όπου κάνει 

μια διεξοδική περιδιάβαση σε πνευματικές και πολιτικές προσωπικότητες 

της αρχαιότητας, τονίζει μεταξύ άλλων ότι πολλοί επειδή ενοχλούν με το 

β ι β λ ι ο γ ρ α φ ι κ ή ενημέρωση Λ. Μ Π Ε Ν Ά Κ Η Σ , Α θ ή ν α 1977, σ. 221-222). G U I L L A N D , 

Correspondance, ό.π., σ. 338-342. S T . RuNCiMAN,The Last Byzantine Rennaisance, Cambridge 

1970 (= Η τελευταία βυζαντινή αναγέννηση, μτφρ. Λ. Κ Α Μ Π Ε Ρ Ι Δ Η Σ , Α θ ή ν α 1980, 79, 85, σ. 

106-107). R. C R I S C U O L O , Note suü' "Enciclopedia" der filosofo Giuseppe, Byzantion 44 (1974) 

225-281. PLP αριθ. 9078- The Oxford Dictionary of Byzantium (prepared at D u m b a r t o n 

Oaks), vol. 1-3, A. P. K A Z H D A N , A L I C E - M A R Y T A L B O T , A. C U T L E R , T. E. G R E G O R Y , N A N C Y P. 

SEVCENCO, New York-Oxford 1991, vol. 2.1074, "Joseph Rhakendytes" , ό π ο υ και η σχετική 

βιβλιογραφία (στο εξής: ODB). 

20. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έ π ι σ τ ο λ α ί , ό.π., αριθ . 22.48-52. 

21. Π Λ Ά Τ Ω Ν , Πολιτεία, J. B U R N E T (εκδ.), Platonis Opera, vol. 4, Oxford 1902 (ανατ. 1968), 399 d-e. 

22. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έ π ι σ τ ο λ α ί , ό.π., αριθ. 22.60-65. 

23. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έ π ι σ τ ο λ α ί , ό.π.. αριθ . 22.75-94. 

24. Για τη γνωριμία του Νικηφόρου Γρήγορα με το Θ ε ό δ ω ρ ο Μετοχίτη και τη δ ιδασκαλία του 

α π ό α υ τ ό ν βλ. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , 'Ρωμαϊκής Ι σ τ ο ρ ί α ς Λόγοι, L. S C H O P E N - 1 . M. B E K K E R 

(εκδ.), Nikephori Craegorae Historia Bizantina, I-III, Bonnae 1829-1855, τ. I, 321 κ.ε. (στο 

εξής: Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Ι σ τ ο ρ ί α ) . G U I L L A N D , Essai ό.π., σ. 6-7 - Η. H U N G E R , Theodoras 

Metochites als Vorläufer der Humanismus in Byzanz, Byzantinische Zeitschrift 45 (1952) 5. H. 

H U N G E R , Βυζαντινή Λογοτεχνία, τ. Β', ό.π., σ. 298. Η. B E C K , T h e o d o r a s Metochites: Die Krise 

des byzantinischen Weltbildes im 14. Jahrhundert, München 1952, σ. 76. SEVCENCO, Theodore 

Metochites, ό.π., σ. 29. E V A D E V R I E S - V A N D E R V E L D E N , Théodore Métochite, une 

Réévaluation, Amsterdam 1987, σ. 82 κ.ε. (στο εξής : D E V R I E S - V A N D E R V E L D E N , Théodore 

Métochite). M E R G I A L I , Enseignement, ό.π., σ. 67. 



196 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

ήθος τους δεν συμφωνούν με τους άρχοντες, όπως και ο Σόλων έδωσε την 

εντύπωση ότι δεν συμφωνούσε με τον Κροίσο, ούτε και τα λόγια του ήταν 

σύμφωνα με την άποψη του Κροίσου25. Όταν όμως έφυγε ο Σόλων και μαζί 

του και η ασυμφωνία του χαρακτήρα του, θυμήθηκαν πολύ καλά τα λόγια 

του, τόσο ο ίδιος ο Κροίσος, όσο και ο Κύρος ο νικητής του26. Το σχετικό 

παράδειγμα τονίζεται από το συγγραφέα για να επισημάνει ότι, αντίθετα 

απ' ό,τι έκανε ο Κροίσος που απομάκρυνε από την αυλή του το Σόλωνα, 

χωρίς να αντιληφθεί τις πνευματικές και ηθικές αξίες που έκρυβε μέσα του, 

ο αυτοκράτορας Ανδρόνικος Β' Παλαιολόγος κατάλαβε πολύ καλά τους 

κρυμμένους θησαυρούς που είχε μέσα του ο δάσκαλος του Θεόδωρος 

Μετοχίτης και τον ανέβασε στο ύψιστο αξίωμα, χωρίς να το μετανιώσει ή να 

κατηγορήσει τον εαυτό του για τη συγκεκριμένη επιλογή του27. Με το συγκε­

κριμένο παράδειγμα, ο συγγραφέας εκφράζει μια επαινετική κρίση τόσο για 

το δάσκαλο του Θεόδωρο Μετοχίτη, καθώς και για τον αυτοκράτορα 

Ανδρόνικο Β' Παλαιολόγο, ο οποίος ως γνωστόν είχε δείξει εξαιρετικό 

ενδιαφέρον για τα γράμματα και τις τέχνες και είχε μετατρέψει τα ανάκτο­

ρα σε φυτώριο και κέντρο συνάθροισης των λογίων της εποχής28. 

Το παράδειγμα του Σόλωνος επίσης για την προάσπιση της δημοκρατίας 

στην Αθήνα, τονίζεται σε επιστολή του Γρήγορα μετά το 1347 στο λόγιο 

Μητροφάνη29, τον οποίο παρακινεί να προασπίσει την ορθοδοξία και την 

εκκλησία, επειδή ως γνωστόν ο συγγραφέας μετά το 1347 αναλαμβάνει 

πλέον την πνευματική ηγεσία των αντιησυχαστών με τη συγγραφή των 

Αντιρρητικών προτέρων30, μετά την αποχώρηση του Γρηγορίου Ακίνδυνου, 

25. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έπιστολαί , ό.π., αριθ . 24°. 59. Για τη σχετική συνάντηση και συζήτη­

ση ανάμεσα στον Κροίσο και το Σόλωνα, βλ. Η Ρ Ό Δ Ο Τ Ο Σ , Ίστορίαι , τ. Α'-Θ', Herodot i 

historiae. Recognovit brevique adnotat ione critica instruxit C. H U D E , t. I-II, Oxford Ί 9 2 7 

(ανατ. 1975), 1.30. Δ Ι Ό Δ Ω Ρ Ο Σ Σ Ι Κ Ε Λ Ι Ώ Τ Η Σ , 'Ιστορία, F . V O G E L - Κ.Τ. F I S C H E R (εκδ.) (post I. 

B E K K E R and L. D I N D O R F ) , Diodori bibliotheca historica, 5 vol., Leipsig 31898-1906 ( α ν α τ . 

Stuttgart 1964), 9.2. 26-28 (στο εξής: Δ Ι Ό Δ Ω Ρ Ο Σ Σ Ι Κ Ε Λ Ι Ώ Τ Η Σ , Ι σ τ ο ρ ί α ) . ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ, Σόλων, 

ό.π., σ. 27-28. 

26. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έπιστολαί , ό.π., αριθ. 24α. 59 

27. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Έ π ι σ τ ο λ α ί , ό.π., αριθ. 24°. 59 

28. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Α Σ , Ι σ τ ο ρ ί α Ι, ό.π., 310. G U I L L A N D , Essai, ό.π., σ. 8. H U N G E R , Β υ ζ α ν τ ι ν ή 

Λογοτεχνία, τ. Β', ό.π., σ. 298. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Νικηφόρος Γρηγοράς, ό.π., σ. 60. 

29. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Ά Σ , Έπιστολαί , ό.π., αριθ . 147. PLP, αριθ. 18047. 

30. Βλ. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Ά Σ , Λόγοι 'Αντιρρητικοί, H.-V. B E Y E R (εκδ.), Nikephoros Gregoras, 

Antirrhetika Ι (Einleitung, Textausgabe, Übersetzung und Anmerkungen) , Wien 1976. Βλ. και 

H.-V. B E Y E R , Eine Chronologie der Lebensgeschichte des Nikephoros Gregoras, Jahrbuch der 

Österreichischen Byzantinistik 27 (1978) 136, ο οποίος προσδιορίζει τη σ υ γ γ ρ α φ ή των 

Αντιρρητικών Π ρ ο τ έ ρ ω ν ανάμεσα στο τέλος του 1346 και τις αρχές Φεβρουαρίου 1347 (στο 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ 197 

ο οποίος είχε ήδη καταδικαστεί στη σύνοδο του 134131. Ο συγγραφέας λοι­

πόν, προκειμένου να πείσει το λόγιο Μητροφάνη να πάρει φανερά θέση απέ­

ναντι στα όσα διαδραματίζονται σχετικά με την ησυχαστική έριδα, του 

υπενθυμίζει τί έκανε ο Σόλων, όταν αντιλήφθηκε ότι κινδυνεύει η δημοκρα­

τία στην Αθήνα32. Πήρε ασπίδα και δόρυ και κάθισε μπροστά στο σπίτι του, 

για να δείξει φανερά τη γνώμη του απέναντι στους εχθρούς της δημοκρα­

τίας, επειδή δεν ήθελε να συμμαχήσει έμπρακτα με αυτούς33. Η συγκεκριμέ­

νη επιστολή, ωστόσο, στο Μητροφάνη είναι περιληπτική και δεν παρέχει 

λεπτομέρειες, για να σχηματίσουμε μια σαφέστερη αντίληψη. Παρά τη δια­

βεβαίωση του συγγραφέα ότι θα ξαναγράψει περισσότερο αναλυτικά στο 

Μητροφάνη34, δεν μας έχει διασωθεί άλλη επιστολή, ώστε να πληροφορη­

θούμε αναλυτικότερα για τα σχετικά συμβάντα. 

Στην επιστολή του στο μητροπολίτη Δυρραχίου Γρηγόριο, μέσα από την 

οποία εκφράζει το θαυμασμό του για την προσωπικότητα του, αναφέρει 

χαρακτηριστικά: «αν δέ και βουλής κοινωνήσαι δέη και απορρήτων, 

οίχέσθων Περικλεΐς τε καί Νέστορες και Λυκοϋργοι και Σόλωνες. Σύ γαρ και 

ψυχής άθυμούσης ιατρός αληθής και προς γε στάθμη και κανών καί γνώμων 

κράτιστος, όπόσα δή σκεμμάτων δεΐται»35. 

εξής: BEYER, Chronologie). Ο ΜΌΣΧΟΣ, Πλατωνισμός, ό.π., σ. 52-53, μετά από λεπτομερή διε­

ρεύνηση του θέματος καταλήγει στο συμπέρασμα, ότι το κείμενο δημοσιεύτηκε το 1350 και 

συνεπώς μέχρι τότε, παρά τις γνωστές πεποιθήσεις του, ο Νικηφόρος Γρηγοράς δεν είχε 

τοποθετηθεί δημόσια με τον εμπαθή τρόπο, με τον οποίο εκφράζεται στους Αντιρρητικούς 

Προτέρους. Με βάση επομένως τα νέα δεδομένα και το περιεχόμενο της επιστολής, όπου 

παρακινεί τον παραλήπτη της Μητροφάνη να τοποθετηθεί δημόσια απέναντι στα όσα συμ­

βαίνουν στην Εκκλησία, πρέπει να θεωρήσουμε το 1350 ως terminus post quem για τη χρο­

νολόγηση της επιστολής. 

31. Για το Γρηγόριο Ακίνδυνο βλ. GUILLAND, Essai, ό.π., σ. 26-27. ΤΑΤΑΚΗΣ, Φιλοσοφία, ό.π., σ. 

246-247. Β. ΔΕΝΤΑΚΗΣ, Ακίνδυνος Γρηγόριος, Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαίδεια 

1(1962) 1207 -1208. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 293-297. ODB, vol. 1.45. PLP αριθ. 

495. ΜΌΣΧΟΣ, Πλατωνισμός, ό.π., σ. 46 κ.ε., όπου και η σχετική βιβλιογραφία. 

32. Η συγκεκριμένη πράξη του Σόλωνος για την προάσπιση του δημοκρατικού πολιτεύματος, 

έχει διασωθεί σε αρκετές αρχαίες και μεταγενέστερες πηγές. Βλ. ΑΡΙΣΤΟΤΈΛΗΣ, Αθηναίων 

Πολιτεία, ό.π., 14. 2. ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ, Σόλων, ό.π., 30.7. ΔΙΌΔΩΡΟΣ ΣΙΚΕΛΙΏΤΗΣ, ό.π., 9.21. 

ΑΙΛΙΑΝΌΣ, Ποικίλη 'Ιστορία, R. HERCHER (εκδ.), Claudi Aeliani de natura animalium libri 

xvii, varia historia, epistolae, fragmenta, vol. 2, Leipsig 1866 (ανατ. Graz 1971, σ. 3-172) 8.16. 

11-15. ΔΙΟΓΈΝΗΣ ΛΑΈΡΤΙΟΣ, ό.π., 1.50. 

33. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 147.14-18. Για το σχετικό παράδειγμα βλ. και 

ΛΥΠΟΥΡΛΗΣ, Επτά Σοφοί, ό.π., σ. 33-34. 

34. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 147.41-44. 

35. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 132.17-21. PLP αριθ. 4547. 



198 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

Μια ακόμη αναφορά του Σόλωνος υπάρχει σε επιστολή του στο φίλο του 

αρχικά και αργότερα αντίπαλο του36, αξιωματούχο της βυζαντινής αυλής 

Δημήτριο Καβάσιλα37. Ο συγγραφέας αναφερόμενος στα προτερήματα του 

φίλου του τονίζει ότι, αν μιμούνταν όλοι τη ζωή σου, αμέσως θα έβγαιναν 

προς τα έξω και η δική μου ζωή και η δική σου και ελάχιστα θα διέφερε το 

ανθρώπινο γένος, ώστε η μία να ονομάζεται ευγενής, η άλλη ευτελής, όλοι 

ωστόσο θα ζουν με ισονομία και αμέσως θα γίνει η πολιτεία του Πλάτωνος ή 

μάλλον του Σόλωνος και του Λυκούργου και του Νουμά38. Από αυτούς, οι δύο 

πρώτοι απομάκρυναν στη Σπάρτη και την Αθήνα την έκλυτη και διεφθαρμέ­

νη ζωή από την τρυφή και την απερισκεψία, όπως και ο Νουμάς στη Ρώμη, 

και προσάρμοσαν το πολίτευμα σύμφωνα με τον τρόπο ζωής των Δωριέων, με 

αποτέλεσμα οι πόλεις τους να κυριαρχούν στην ξηρά και την θάλασσα, μέχρι 

τότε που η ιδεολογία της νομοθεσίας τους ήταν ζωντανή39. Όταν όμως χάθη­

κε εκείνη, τότε συνέβη να σβήσει αμέσως και η δύναμη της πόλης τους40. Έτσι 

λοιπόν και ο παραλήπτης της επιστολής προσφέρει ένα άνετο πολίτευμα στις 

πόλεις, διδάσκοντας τους «άφθόγγοις φωναΐς», κοπιάζοντας λίγο ή καθόλου, 

να κυριαρχούν στην ξηρά και τη θάλασσα, όποιοι το επιθυμούν41. 

Μια τελευταία αναφορά του Σόλωνος γίνεται στην επιστολή του 

Νικηφόρου Γρήγορα στο λόγιο Δημοκλή42, για την προσωπικότητα του οποί­

ου ελάχιστα γνωρίζουμε και δεν μπορούμε να αντιληφθούμε τίποτε σχετικό 

με αυτόν μέσα από το περιεχόμενο της43. Στη συγκεκριμένη επιστολή, γραμ­

μένη σε μια περίοδο απογοήτευσης του Νικηφόρου Γρήγορα, εκφράζεται 

ένας έντονος σκεπτικισμός από το συγγραφέα σχετικά με την ωφελιμότητα 

της επιστήμης44. Ο συγγραφέας αναρωτιέται: «Τι πρέπει να πούμε για το 

Λυκούργο, το Σόλωνα, το Δράκοντα και το Σωκράτη, και για όσους άλλους 

υπάρχουν, που μαθήτευσαν στον Αιγύπτιο Σώκχη;»45. 

Ο αρχαίος σοφός Θαλής ο Μιλήσιος μνημονεύεται δύο φορές στο επι-

36. Βλ. σχετικά GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 316-317. H.-V. BEYER, Demetrios Kabasilas, 

Freund und späterer Gegner des Gregoras (mit einer Tafel), Jahrbuch der Österreichischen 

Byzantinistik 36 (1986) 171-188. PLP αριθ. 10085. MERGIALI, Enseignement, ό.π., σ. 59-60. 

37. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 148. 

38. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 148.43-48. 

39. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 148.48-50. 

40. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ.148.51-53. 

41. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 148.53-56. 

42. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 333. PLP αριθ. 5356. 

43. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 139. 

44. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 333. 

45. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 139.11-13. Βλ. και ΠΛΟΎΤΑΡΧΟΣ, Σόλων, ό.π., 

26.1: χρόνον δέ τίνα και τοις περί Ψένωπιν τον Ήλιοπολίτην καί Σώγχιν τον Σαΐτην λογιω-

τάτοις ονσι των ιερέων σννεφιλοσόφησε. 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ L99 

στολογραφικό έργο του Νικηφόρου Γρήγορα. Το 1326 ο συγγραφέας, ως 

απεσταλμένος του αυτοκράτορα Ανδρόνικου Β' Παλαιολόγου, επιχειρεί ένα 

διπλωματικό ταξίδι στη Σερβία, για να πείσει το βασιλέα Στέφανο Γ Ούρεση 

να στείλει στο Βυζάντιο την πεθερά του Ειρήνη, η οποία ήταν κόρη του 

Θεόδωρου Μετοχίτη και μαθήτρια του Νικηφόρου Γρήγορα46. Παράλληλα 

όμως η πρεσβεία, επικεφαλής της οποίας ήταν ο συγγραφέας, θα συζητούσε 

και για άλλες υποθέσεις -πιθανότατα για τη συμμαχία Βυζαντίου και 

Σέρβων ενάντια στον εγγονό του αυτοκράτορα Ανδρόνικο Γ Παλαιολόγο-, 

για τις οποίες ο Νικηφόρος Γρηγοράς τηρεί απόλυτη μυστικότητα47. Το 

διπλωματικό ταξίδι, που στέφθηκε από επιτυχία, περιγράφει αναλυτικά ο 

συγγραφέας σε επιστολή του στο φίλο του Ανδρόνικο Ζαρίδη48, την οποία 

έχει ενσωματώσει και στο ιστοριογραφικό του έργο49. Ο συγγραφέας δεν 

έμεινε ικανοποιημένος από τη συμπεριφορά των Σέρβων την ώρα που ήταν 

να ξεπροβοδίσουν την Ειρήνη50. Αναφέρει ότι ο βασιλιάς των Σέρβων για να 

ολοκληρώσει τα καθήκοντα του απέναντι στην πρεσβεία ήθελε να ξεπροβο­

δίσει την πεθερά του με τιμές και με τον ανάλογο σεβασμό51. Αυτά τα έκανε 

46. Για το ταξίδι του Νικηφόρου Γρήγορα στη Σερβία βλ. GUILLAND, Essai, ό.π., σ. 11. ANGELIKI 

LAIOU, Constantinople and the Latins. The Foreign Policy of Andronicus II (1282-1328), 

Cambridge/Massachusetts 1972, o. 294 κ.ε. (στο εξής: LAIOU, Constantinople). J. L. VAN 

DIETEN, Nikephoros Gregoras Ι, ό.π., σ. 6 κ.ε - II, 1,178-183. Α. ΚΑΡΠΟΖΗΛΟΣ, Ταξιδιωτικές 

περιγραφές και εντυπώσεις σε επιστολογραφικά κείμενα, στο: Πρακτικά του Β' Διεθνούς 

Συμποσίου «Η επικοινωνία στο Βυζάντιο», Αθήνα 1993, σ. 529-531 (στο εξής: ΚΑΡΠΟΖΗΛΟΣ, 

Ταξιδιωτικές περιγραφές). Για τις ημερομηνίες του ταξιδιού βλ. BEYER, Chronologie, ό.π., σ. 

132 -133. Τη χρονολογία του ταξιδιού δέχεται το σύνολο σχεδόν των ερευνητών. Η LAIOU, 

Constantinople, ό.π., σ. 295, υποστηρίζει ότι το ταξίδι πραγματοποιήθηκε το Μάρτιο του 1327. 

Βλ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Γεωγραφικά στοιχεία από την περιοχή της Βισαλτίας και των Σερρών στο 

έργο του Νικηφόρου Γρήγορα, στο: Πρακτικά Β' Επιστημονικού Συμποσίου «Η Νιγρίτα - η 

Βισαλτία οια μέσου της ιστορίας», Θεσσαλονίκη 2000, σ. 122, όπου και σχετική βιβλιογραφία. 

47. LAIOU, Constantinople, ό.π., σ. 295. 

48. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 32b. Η περιγραφή του ταξιδιού υπάρχει αυτού­

σια και στην επιστολή, αριθ. 32", όπου όμως υπάρχει διαφορετική εισαγωγή και απευθύνε­

ται στο φίλο του Αθανάσιο. Για το θέμα βλ. σχετικά J. L. VAN DIETEN, Nikephoros Gregoras 

II, 1, ό.π., σ. 180-183. ΚΑΡΠΟΖΗΛΟΣ, Ταξιδιωτικές περιγραφές, ό.π., σ. 529-530. Για τον 

Ανδρόνικο Ζαρίδη βλ. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 387-388. PLP αριθ. 6461. 

MERGIALI, Enseignement, ό.π., σ. 34-35, 52,81. J. L. VAN DIETEN, Nikephoros Gregoras II, 1, 

ό.π., σ. 178-183. Στ. ΚΟΥΡΟΥΣΗΣ, Το Επιστολάριον Γεωργίου Λακαπηνού - Ανδρόνικου 

Ζαρίδου (1299 -1315 ca.) και ο ιατρός - ακτουάριος Ιωάννης Ζαχαρίας (1275 ca. - 1328), 

Μελέτη φιλολογική, εν Αθήναις 1984 -1988, σ. 82-83. 

49. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Ιστορία Ι, ό.π., σ. 373 - 383. 

50. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 32 a. 230 -239,32b. 204 -212. 

51. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΆΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 32a. 231-233,32b. 204 -205. 



200 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

πολύ βιαστικά και όπως έπρεπε, σύμφωνα με την άποψη του, στην πραγ­

ματικότητα όμως, σύμφωνα με την αντίληψη του Νικηφόρου Γρήγορα, ήταν 

πολύ λιγότερα απ' όσα έπρεπε52. Ο συγγραφέας προσθέτοντας και το από­

σπασμα από τον «Προμηθέα Δεσμώτη» του Αισχύλου αναφέρει: «Αλήθεια 

ήταν σοφός εκείνος που πρώτος σκέφτηκε και είπε»53, είτε ο Θαλής ο 

Μιλήσιος, είτε ο γιος του Αρίστωνος ο Πλάτων, είτε και οι δύο και το πήρε 

ο ένας από τον άλλον, «να μακαρίζεις τον εαυτό σου από τα μύχια της καρ­

διάς σου, γιατί δεν γεννήθηκες βάρβαρος, αλλά Έλληνας. Να λοιπόν που 

έφτασα κι εγώ στο σημείο να διατυπώσω ανάλογες σκέψεις, αντλώντας τες 

με σιγουριά από την εμπειρία μου»54. Το σχετικό απόφθεγμα του Θαλή του 

Μιλήσιου, το οποίο προφανώς αντλεί από το Διογένη το Λαέρτιο55, ο οποίος 

αναφέρει ότι το απέδιδε στο Θαλή ο Έρμιππος στους Βίους του, τονίζει ιδι­

αίτερα τη διάκριση Ελλήνων και βαρβάρων το 14ο αιώνα και προβάλλει την 

ελληνική συνείδηση του συγγραφέα. Ο συγγραφέας και στο ιστοριογραφικό 

του έργο κάνει συχνά διάκριση ανάμεσα στους «Ρωμαίους» και τους «βαρ­

βάρους», αλλά και ανάμεσα σε «Έλληνες» και «βαρβάρους»56. Η επίδραση 

της αρχαιότητας είναι χαρακτηριστική στη διάκριση Ελλήνων και βαρβά­

ρων το 14ο και 15ο αιώνα57 και δείχνει τη στενή εξάρτηση του Βυζαντίου 

από αυτήν στους τελευταίους αιώνες, καθώς και μια συγκροτημένη προ­

σπάθεια των βυζαντινών λογίων για την ιδεολογική του προάσπιση, απένα­

ντι στις απειλές που το έχουν περιζώσει. 

Σε μια επιστολή του επίσης στο συμπατριώτη του, ηγούμενο της Μονής 

Χορταΐτων, Μάξιμο58, επιχειρεί έναν έπαινο στην ιδιαίτερη πατρίδα του, την 

52. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 32 a. 232 -235,32b. 204 -206. 

53. ΑΙΣΧΎΛΟΣ, Προμηθεύς Δεσμώτης, G. MURRAY (εκδ.), Aeschyli tragoediae2, Oxford 1955 

(ανατ. 1960), Prometheus vinctus 103-145, στ. 887 -889. 

54. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 32a.240-245,32b. 213-218. 

55. ΔΙΟΓΈΝΗΣ ΛΑΈΡΤΙΟΣ, Βίοι, ό.π., 1. 33. Βλ. και ΘΕΌΔΩΡΟΣ ΜΕΤΟΧΙΤΗΣ, Υπομνηματισμοί και 

σημειώσεις γνωμικαί, CH. G. MÜLLER - Μ.Τ. KIESSLING (εκδ.), Lipsiae 1821, κεφ. 36, σ. 227, 

όπου υποστηρίζει ότι το είπε ο Πλάτων. Βλ. σχετικά και J. L. VAN DIETEN, Nikephoros 

Gregoras II, 1, ό.π., σ. 185, σχόλ. 181. 

56. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Ιστορία II, ό.π., σ. 590.3-6, 1099.3-5, III 207.5. Βλ. και ΒΛΑΧΑΚΟΣ, 

Νικηφόρος Γρηγοράς, ό.π., σ. 197-198. 

57. Πα σχετικές αναφορές στους τελευταίους βυζαντινούς ιστορικούς βλ. σχετικά Η. DITTEN, 

Βάρβαροι, Έλληνες und Ρωμαίοι bei den lezten byzantinischen Geschichtsschreibern, στο: 

Actes du Xlle Congrès International d'études byzantins, t. II, Beograd 1964, σ. 273-299, όπου 

και η προηγούμενη βιβλιογραφία. 

58. Για τον ηγούμενο της Μονής Χορταΐτων Μάξιμο βλ. GUILLAND, Correspondance, ό.π., σ. 357. 

PLP αριθ. 16785- Για τη Μονή Χορταΐτων βλ. Α. ΒΑΚΑΛΟΠΟΥΛΟΣ, Η παρά την 

Θεσσαλονίκην βυζαντινή μονή του Χορταΐτου, Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπονδών 15 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ 201 

Ηράκλεια του Πόντου59. Ο συγγραφέας αρχίζει την επιστολή του με το από­

φθεγμα του Θαλή του Μιλήσιου, ο οποίος μακάριζε την τύχη του, γιατί δεν 

γεννήθηκε θηρίο, αλλά άνθρωπος60. Ο συγγραφέας τηρεί μια κριτική στάση 

απέναντι στο σχετικό απόφθεγμα του Θαλή, πιστεύοντας ότι δεν αρκεί να 

γεννηθεί κανείς άνθρωπος, αλλά να είναι και αγαθός και να μακαρίζει τον 

εαυτό του, για όσα πέτυχε που αξίζει να μακαρίζεται61. Γι' αυτό και ο ίδιος 

μακαρίζει τον εαυτό του, γιατί γεννήθηκε στην Ηράκλεια του Πόντου, στη 

γη «τη βέλτιστη των ύφ' ήλίω»62. 

Σε μια σύντομη επιστολή του στον πατριάρχη, χωρίς ωστόσο να μπορού­

με να πούμε με βεβαιότητα αν πρόκειται για το δάσκαλο του Ιωάννη ΙΓ το 

Γλυκύ63 ή τον Ιωάννη Καλέκα, η οποία διακρίνεται για την αβρότητα και την 

ευγένεια της, ξεκινά με το απόφθεγμα του Πιττακού από τη Μυτιλήνη που 

πίστευε ότι ένα από τα ανέφικτα πράγματα είναι να βρει κανείς αγαθό 

άνθρωπο, ακόμη και αν τον αναζητήσει πάρα πολύ64. Και συνεχίζει με το 

απόφθεγμα του Περιάνδρου από την Κόρινθο, επισημαίνοντας ότι ο 

Περίανδρος, αν και θεωρούσε ότι είναι δύσκολο πράγμα να πετύχει κανείς 

εκείνα που επιθυμεί, θα θεωρούσε δυσκολότερο να βρει ποιος επιθυμεί εκεί­

να που του ταιριάζουν65. Ο συγγραφέας πιστεύει, ωστόσο, ότι στην εποχή 

του αυτά συμβαίνουν εύκολα, γιατί ο παραλήπτης της επιστολής, ο ανώνυ­

μος πατριάρχης, τα έχει επιτύχει και τα δύο, εφόσον είναι «αγαθός άνήρ 

εϊπερ τις ανθρώπων» και έχει την έφεση να ευεργετεί τους πάντες, βρίσκο­

ντας τί τους ταιριάζει να επιθυμούν66. 

(1939) 280-287. R. JANIN, Les églises et les monastères des grands byzantins, Paris 1975, σ. 414-
415. Βλ. επίσης ΒΛΑΧΑΚΟΣ, Ηράκλεια, ό.π., σ. 31-32, όπου και σχετική βιβλιογραφία. 

59. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 21. 

60. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 21.1-3. 
61. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 21.3-12. 
62. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 21.13-15. 
63. Ο Νικηφόρος Γρήγορος γνωρίστηκε με τον πατριάρχη Ιωάννη ΙΓ το Γλυκύ (1315 - 1319) 

μετά από μεσολάβηση του θείου του Ιωάννη, μητροπολίτη Ηράκλειας. Από αυτόν διδάχτη­
κε την αριστοτελική λογική και τελειοποίησε τις γνώσεις του στη ρητορική. Για την προσω­
πικότητα και το έργο του Ιωάννη του Γλυκέος βλ. και Στ. ΚΟΥΡΟΥΣΗΣ, Ο λόγιος οικουμενι­
κός πατριάρχης Ιωάννης ΙΓ ο Γλυκύς (συναγωγή ειδήσεων και ανέκδοτα αυτού έργα), 
Επετηρίς Εταιρείας Βυζαντινών Σπονδών 41 (1974) 297-405. Σύμφωνα με μια άλλη μαρτυ­
ρία του Νικηφόρου Γρήγορα, Ιστορία Ι, ό.π., σ. 270, ότι ο πατριάρχης Ιωάννης ο Γλυκύς ήταν 
πολύ σοφός, χρησιμοποιούσε πιστά περισσότερο από τον καθένα την κλασική γλώσσα και 
τους ξεπερνούσε όλους στη σύνεση, την κριτική ικανότητα και τη σεμνότητα, μπορούμε να 
πιθανολογήσουμε ότι ο παραλήπτης της επιστολής είναι μάλλον ο Ιωάννης ο Γλυκύς. 

64. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 74.1-2. 
65. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 74.2-5. 
66. ΝΙΚΗΦΌΡΟΣ ΓΡΗΓΟΡΑΣ, Έπιστολαί, ό.π., αριθ. 74.5-14. 



202 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

Από τις σχετικές αναφορές στο επιστολογραφικό έργο του Νικηφόρου 

Γρήγορα, διαπιστώνουμε ότι η πλειονότητα αναφέρεται στον αρχαίο σοφό 

και νομοθέτη Σόλωνα, τη ζωή και το έργο του οποίου γνώριζε με λεπτομέ­

ρεια ο συγγραφέας, μέσα από τα κείμενα «Βίοι» του Διογένη Λαέρτιου, 

καθώς και τα αποσπάσματα του Ιωάννη Στοβαίου, το έργο του Ηροδότου 

και του Πλουτάρχου, την πλατωνική «Πολιτεία», αλλά και τα «Πολιτικά» 

και την «Αθηναίων Πολιτεία» του Αριστοτέλη, τα οποία, όπως φαίνεται και 

από άλλες συχνές αναφορές, ο συγγραφέας τα είχε μελετήσει ιδιαίτερα. Ο 

συγγραφέας φαίνεται ότι δεν προτρέπει μόνο κάποιους φίλους του ν' ακο­

λουθήσουν το παράδειγμα του Σόλωνος, αλλά και ο ίδιος το ακολουθεί, 

όπως μπορούμε να συμπεράνουμε από τα γεγονότα. Μετά το τέλος της 

εμφύλιας σύγκρουσης ανάμεσα στον αυτοκράτορα Ανδρόνικο Β' Παλαι­

ολόγο και τον εγγονό του Ανδρόνικο Γ και την επικράτηση του τελευταίου 

στο θρόνο το 1328, ο αυτοκράτορας απομακρύνεται από τα ανάκτορα, ο 

δάσκαλος του Θεόδωρος Μετοχίτης εξορίζεται για ένα διάστημα στο 

Διδυμότειχο και ο Νικηφόρος Γρηγοράς χάνει την περιουσία του67. Ο ίδιος 

επισημαίνει χαρακτηριστικά στο ιστοριογραφικό του έργο: El δε και ημείς 

τω γηραιώ κατά το εικός προσκείμενοι βασιλεΐ ροθίοις τιοϊν ένετνχομεν τον 

χειμώνος εκείνου, καινον ούόέν. Οντε γαρ δίκαιον ην ημάς μηδεμιά προ-

σκεΐσθαι μερίοι τον Σόλωνος τοϋτο προτρέποντος κάί προς y ε των εικότων 

αν, τον ποιμένος παταχθέντος δεινά παθεϊν κατά το άνάλογον άπαν το ποί-

μνιον6*. (Αν ακόμη και εμείς οι ίδιοι, όπως είναι φυσικό, είμασταν με το 

μέρος του γηραιού βασιλιά και μας βρήκαν κάποια ορμητικά κύματα εκεί­

νης της καταιγίδας, τίποτε το παράδοξο. Γιατί από τη μια δεν ήταν δίκαιο να 

μην ανήκουμε σε καμιά παράταξη, εφόσον αυτό το προτρέπει ο Σόλων και 

από την άλλη ήταν εύλογο μια και χτύπησαν τον ποιμένα να υποστεί ανά­

λογες συμφορές ολόκληρο το ποίμνιο). Ο Σόλων, επομένως, προβάλλεται ως 

παράδειγμα δημόσιας συμπεριφοράς και νομοθέτη και η νομοθεσία του επί­

σης ως πρότυπο για τη δημιουργία ενός υγιούς πολιτεύματος. Ωστόσο ο συγ­

γραφέας, όταν απευθύνεται σε ορισμένες προσωπικότητες, οι οποίες διακρί­

νονται στην εποχή του για το νομοθετικό, το δικαστικό, αλλά και το υπόλοι­

πο πνευματικό τους έργο, πιστεύει ότι έχουν ξεπεράσει και έχουν βελτιώσει 

τη νομοθεσία συγκριτικά με το Σόλωνα και τους άλλους αρχαίους νομοθέ­

τες. Η συμπεριφορά επίσης του αυτοκράτορα Ανδρόνικου Β' Παλαιολόγου, 

67. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Ά Σ , Ι σ τ ο ρ ί α Ι, ό.π., 427-428. G U I L L A N D , Essai, ό.π., σ. 14. D E V R I E S - V A N 

D E R V E L D E N , Théodore Métochite, ό.π., σ. 102. Στο Θ ε ό δ ω ρ ο Μετοχίτη ε π έ τ ρ ε ψ α ν αργότε­

ρα την επιστροφή του στην Κωνσταντινούπολη. 

68. Ν Ι Κ Η Φ Ό Ρ Ο Σ Γ Ρ Η Γ Ο Ρ Ά Σ , Τστορία Ι, ό.π., σ. 427.4-9. 



ΠΡΟΣΛΗΨΗ ΚΑΙ ΑΞΙΟΠΟΙΗΣΗ ΤΩΝ ΕΠΤΑ ΣΟΦΩΝ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΟΤΗΤΑΣ 203 

ο οποίος είχε ως παράδειγμα προς αποφυγήν τη στάση του Κροίσου απένα­

ντι στο Σόλωνα και διέκρινε τα σημαντικά χαρίσματα του δασκάλου του 

Θεόδωρου Μετοχίτη, ανεβάζοντας τον στο ύψιστο αξίωμα, επαινείται από το 

Νικηφόρο Γρήγορα και δείχνει ότι ο αληθινός ηγεμόνας πρέπει να δίνει βάση 

στον πνευματικό και ψυχικό πλούτο και όχι μόνο στις υλικές απολαύσεις. 

Το σχετικό απόφθεγμα του Θαλή του Μιλήσιου, που θεωρούσε καλότυ­

χο τον εαυτό του, γιατί γεννήθηκε Έλληνας και όχι βάρβαρος, που φαίνεται 

ότι το αποδέχεται και ο ίδιος ο συγγραφέας, δείχνει την έντονη στροφή και 

επίδραση από την αρχαιότητα και προβάλλει την ελληνικότητα του 

Βυζαντίου. Η διάκριση Ελλήνων και βαρβάρων είναι χαρακτηριστική σε 

ολόκληρο το έργο του Νικηφόρου Γρήγορα και πιστεύουμε ότι αποτελεί μια 

προσπάθεια πνευματικής θωράκισης της βυζαντινής αυτοκρατορίας απένα­

ντι στους κινδύνους που την έχουν περιζώσει. Ωστόσο, στο σχετικό από­

φθεγμα του Θαλή που θεωρούσε τον εαυτό του καλότυχο γιατί γεννήθηκε 

άνθρωπος και όχι θηρίο, ο συγγραφέας ασκεί κριτική και πιστεύει ότι πρέ­

πει να είναι κανείς επιπλέον και αγαθός και να μακαρίζει τον εαυτό του για 

όσα πέτυχε και αξίζει να τον μακαρίζει γι' αυτά. 

Σχετικά με τα αποφθέγματα του Πιττακού από τη Μυτιλήνη και του 

Περιάνδρου από την Κόρινθο, που εμπεριέχονται στην επιστολή του στον 

ανώνυμο για την ώρα πατριάρχη, η οποία διακρίνεται για το ευγενικό ύφος 

της, πιστεύει ότι στην εποχή του αυτά δεν θεωρούνται ανέφικτα, εφόσον ο 

αποδέκτης της επιστολής τα έχει επιτύχει και τα δύο, δηλαδή να είναι αγα­

θός και να έχει την έφεση να ευεργετεί όλους, βρίσκοντας τι τους ταιριάζει 

να επιθυμούν. 

Ολοκληρώνοντας, μπορούμε να πούμε ότι ο Νικηφόρος Γρηγοράς χρησι­

μοποίησε αρκετές από τις απόψεις των Επτά Σοφών της αρχαιότητας στο 

επιστολογραφικό του έργο, με τις οποίες θεμελιώνει προσωπικές του από­

ψεις σε διάφορα προβλήματα της εποχής του, αλλά τις χρησιμοποιεί και για 

να εκφράσει τα ευγενή αισθήματα του απέναντι σε ορισμένες επιφανείς προ­

σωπικότητες. Πιστεύουμε, ωστόσο, ότι μια ειδική εργασία από ιστορικούς 

του δικαίου, σχετικά με τη δικαιοσύνη σε ολόκληρο το έργο του Νικηφόρου 

Γρήγορα, θα δείξει εκτός των άλλων πώς προσλαμβάνονται και αξιοποιού­

νται οι απόψεις και των άλλων σπουδαίων νομοθετών της αρχαιότητας. 



204 ΠΕΤΡΟΣ Κ. ΒΛΑΧΑΚΟΣ 

RÉSUMÉ 

PERCEPTION ET MISE EN VALEUR DES SEPT SAGES 
DE L'ANTIQUITÉ DANS L'ŒUVRE ÉPISTOLIER 

DE NICÉPHORE GRÉGORAS 

Dans l'œuvre épistolier de Nicéphore Grégoras, qui révèle des éléments 
importants pour la condition sociale, politique et ecclésiastique du XlVe 
siècle, il y a des références particulières à certains des Sept Sages de 
l'antiquité. Dans cet travail, on analyse les opinions des Sept Sages qui sont 
inclues à l'œuvre épistolier de Nicéphore Grégoras, en les combinant avec le 
climat et les événements de son ère. En même temps, on tent â rechercher ses 
sources et tracer l'attitude de l'écrivain vers certains problèmes de son ère 
sous prétexte les références particulières. 

Parmi les Sept Sages, Nicéphore Grégoras fait mention plus souvent de 
Solon, sa vie et son œuvre qu'il savait en détail à travers les textes de «Vies» 
de Diogene Laerte, ainsi que les extraits de Ioannis Stobaios, l'œuvre 
historique de Hérodote, l'œuvre de Plutarque, la «Politela» de Platon et les 
«Politica» et «Politeia des Athéniens» d'Aristote, qui a étudié scrupuleuse­
ment, comme il résulte des ses Epîtres et son œuvre d'écrivain. Solon s'est 
présenté comme exemple d'attitude publique et de législateur, et sa législation 
en tant que modèle pour la formation d'un régime vigoureux. Nicéphore 
Grégoras pense que certaines personnalités de son ère ont amélioré leurs 
législations, par rapport â Solon et les autres anciens législateurs. Il y a deux 
encore références à Thaïes le Milésien, une référence à Pittacos de Mytilène 
et une référence à Periandros de Corinthe. L'écrivain avec les références 
relatives établit ses opinions personnels dans des problèmes divers, mais il les 
utilise afin d'exprimer ses sentiments nobles vers certains personnalités 
réputées. 

PETROS K.VLACHAKOS 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

