
  

  Eoa kai Esperia

   Vol 5 (2003)

  

 

  

  ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

  Φλιορεντία Ευαγγελάτου-Νοταρά, Ι. Γ. Δελλής,
Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη, Στάθης Μπίρταχας, Νίκη
Τσελέντη, Κωνσταντίνα Μέντζου-Μεϊμάρη,
Τριανταφυλλίτσα Μανιάτη-Κοκκίνη, Βαρβάρα Κουταβά-
Δεληβοριά   

  doi: 10.12681/eoaesperia.65 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Ευαγγελάτου-Νοταρά Φ., Δελλής Ι. Γ., Μπόμπου-Σταμάτη Β., Μπίρταχας Σ., Τσελέντη Ν., Μέντζου-Μεϊμάρη Κ.,
Μανιάτη-Κοκκίνη Τ., & Κουταβά-Δεληβοριά Β. (2003). ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ. Eoa Kai Esperia, 5, 179–199.
https://doi.org/10.12681/eoaesperia.65

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 05/02/2026 07:15:22



ΕΩΑ ΚΑΙ ΕΣΠΕΡΙΑ 5 (2001-2003) 

Π Α Ρ Ο Υ Σ Ι Α Σ Η Ν Ε Ω Ν Β Ι Β Λ Ι Ω Ν 

Ειρήνη Χρήστου, Έργα και ημέρες δυτικών απεσταλμένων στην Κωνσταντινούπο­
λη. Από την εποχή της Εικονομαχίας ως το Σχίσμα (726-1054), [Το Βυζάντιο και οι ξέ­
νοι - 2], Ίδρυμα Γουλανδρή-Χορν, Αθήνα 2000, σελ. 62. 

Κείμενο διάλεξης που δόθηκε στο Ίδρυμα Γουλανδρή-Χορν, στις 16 Μαρτίου 
2000, στα πλαίσια της σειράς «Το Βυζάντιο και οι ξένοι». 

Η κ. Χρήστου ξεκινά την αφήγηση της με μια φράση του αυτοκράτορα Κωνσταντί­
νου του Πορφυρογέννητου σχετικά με την αντίληψη των Βυζαντινών για την υπεροχή 
του αυτοκράτορα τους έναντι των άλλων ηγεμόνων της εποχής και στη συνε'χεια προσ­
διορίζει τους λόγους για τους οποίους ορίζει τα συγκεκριμε'να χρονικά πλαίσια, που 
είναι λόγοι εκκλησιαστικοί και λόγοι συγκροτήσεως των δυτικών κρατών και μάλιστα 
της αυτοκρατορίας των Καρολιδών και των Οθωνιδών. 

Βασιζόμενη στις βυζαντινε'ς, κυρίως, πηγές, παρουσιάζει τις δημιουργηθείσες εξε­
λίξεις και στιγμιότυπα από τη διαμονή δυτικών πρεσβευτούν στην Κωνσταντινούπολη· 
οι περιπτο3σεις που αναφε'ρονται είναι οι περισσότερο χαρακτηριστικές και προέρχο­
νται από αποστολές των οποίων δεν ευοδοίθηκαν οι προσπάθειες για λόγους που η 
συγγραφεύς αναφέρει στα συμπεράσματα (σ. 52 κε.). 

Ξεκινώντας από την Εικονομαχία, εξηγεί σύντομα τη στάση του πάπα απέναντι 
στους εικονομάχους αυτοκράτορες, για να δο3σει, με κριτικό πνεύμα, την πληροφορία 
για την πρώτη πρεσβεία (έτος 731) της περιόδου που εξετάζεται και που αφορά στον 
ξυλοδαρμό και τη φυλάκιση TOJV παπικών απεσταλμένων. 

Με γοργό ρυθμό και γλαφυρό τρόπο η συγγραφεύς περιγράφει την πρεσβεία εκ 
μέρους του Καρόλου και του πάπα Λέοντος προς την Ειρήνη την Αθηναία για γάμο με­
ταξύ των δύο ηγεμόνων οι διπλο:>ματικές σχέσεις δεν πρόλαβαν να αναπτυχθούν λόγω 
της εξελίξεως των γεγονότων (ανάληψη εξουσίας από τον λογοθέτη του γενικού Νικη­
φόρο) και παραμένει ανοιχτό το ερώτημα για την τύχη των δυτικο5ν πρέσβεοον. 

Η συγγραφεύς εκθέτει εισαγο^γικά τα γεγονότα που προκάλεσαν την σύνοδο του 
861 που συγκλήθηκε με αφορμή την κανονικότητα της καθαίρεσης του πατριάρχη 
Ιγνατίου, την ανάδειξη του Φωτίου στον πατριαρχικό θρόνο και το θέμα των πρωτείων 
του πάπα. Παρουσιάζει τα διαδραματισθέντα στη σύνοδο, που έλαβε χο>ρα στην Κων­
σταντινούπολη, και καταλήγει κρίνοντας τις αποφάσεις της συνόδου και την στάση του 
πάπα απέναντι στους εκπροσώπους του. 

Ιδιαίτερα ασχολείται η κ. Χρήστου με τις δύο επισκέψεις στην Κοτνσταντινούπολη 
του Λιουτπράνδου, στην πρώτη το 949 ως διακόνου και στη δεύτερη το 968 0)ς επισκό­
που Κρεμόνας. Οι εντυποχτειςτου δυτικού απεσταλμένου, όπως καταγράφονται, είναι 
εκ διαμέτρου αντίθετες στις δύο αποστολές· στην προ5τη επίσκεψη ο θαυμασμός, στη 
δεύτερη κατηγορίες για τον αυτοκράτορα, την πρωτεύουσα, για τα πάντα. Η συγγρα­
φεύς δεν περιορίζεται να παραθέσει τις διαφορετικές για κάθε περίπτωση απόψεις 
του Λιουτπράνδου- σχολιάζει και ερμηνεύει τη στάση του, βασιζόμενη στην ιστορική 
πραγματικότητα της εποχής (π.χ. επιπτοίσεις από τον λιμό του 968). 

Η καταγραφή των πρεσβειών κλείνει με μία ενδιαφέρουσα αποστολή με την οποία 
και οριοθετείται χρονικά η μελέτη· πρόκειται για την επίσκεψη στην Κωνσταντινούπο­
λη των εκπροσώπων του πάπα Λέοντος Θ', επίσκεψη που κατέληξε στο σχίσμα των 
Εκκλησιών, το 1054. Εξηγείται, με τη ματιά του συγχρόνου ιστορικού και με γνώση της 



180 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

διεθνούς βιβλιογραφίας, η στάση των δυτικαίν απεσταλμένων και των Βυζαντινών οι 
μεν εκπροσωπούσαν ανερχόμενες δυνάμεις, οι δε, ευρισκόμενοι στο απόγειο της ακ­
μής τους, προστάτευαν την ιδεολογία τους. 

Τις συγκεκριμε'νες περιπτώσεις αποστολής και διαμονής δυτικών πρεσβευτούν 
στην Κωνσταντινούπολη η συγγραφεύς εντάσσει εύστοχα μέσα στα ιστορικά πλαίσια 
της εποχής, προσπαθώντας να ανασυγκροτήσει το πολιτικό κλίμα που επικρατούσε 
και να το συνδέσει με την αποστολή των συγκεκριμένων πρεσβειών. 

Τη μελέτη συμπληρώνει ενδεικτική βιβλιογραφία. 

Φλιορεντία Ευαγγελάτου-Νοταρά 

Τριανταφυλλίτσα Μανιάτη-Κοκκίνη, Αυτοκρατορικές και ηγεμονικές οωρεές 
προς ξένους και από ξένους στο βυζαντινό χώρο (12ος-15ος αι.), [Το Βυζάντιο και οι 
ξένοι - 5], Ίδρυμα Γουλανδρή-Χορν, Αθήνα 2003, σελ. 87. 

Πρόκειται για το κείμενο διάλεξης που δόθηκε στις 11 Μαΐου 2000, στα πλαίσια 
της θεματικής ενότητας «Το Βυζάντιο και οι ξένοι» (Νοέμβριος 1999 - Ιούνιος 2000). 
Η συγγραφεύς ασχολείται με το θέμα της παροχής προνομίων οικονομικής φύσης στα 
πλαίσια των σχέσεων του Βυζαντίου με γειτονικούς λαούς ή κατακτητές' πιο συγκεκρι­
μένα, προσδιορίζονται οι επαφές Βυζαντινών και «ξένων» στον ίδιο γεωγραφικό χώ­
ρο με κριτήριο τις «δωρεές» δημόσιων εσόδων. Διαπιστώνεται ότι από τα μέσα του 
11ου αι. δεν υφίσταται πλέον στο Βυζάντιο ο στρατός των στρατιωτοτν-γεωργών, που 
καλλιεργούσαν και, συνάμα, προστάτευαν τα στρατιωτικά κτήματα' οι στρατιώτες εί­
ναι πλεόν επαγγελματίες, Βυζαντινοί και ξένοι, και πληρώνονται από το κρατικό τα­
μείο, τα αποθέματα του οποίου δεν επαρκούν πάντοτε για να καλυφθούν οι σχετικές 
ανάγκες καθιός και οι αυτοκρατορικές παροχές χρηματικοόν ποσών και ετησίων προ­
σόδων, ως ένδειξη εύνοιας ή ανταμοιβής. Έτσι, κατά τους τελευταίους αιώνες, ο αυτο­
κράτορας καταφεύγει στη «δωρεά» προς πρόσωπα της επιλογής του, δηλαδή σε ένα 
ετήσιο εισόδημα προερχόμενο από κρατικές γαίες και φορολογικά δικαιώματα πάροι­
κων και που παραχωρείται για συγκεκριμένο χρονικό διάστημα. Για τις παραχωρή­
σεις αυτές συντάσσεται πρακτικόν από τους αρμόδιους υπαλλήλους. Η κ. Μανιάτη, με 
άνεση, αναφέρεται στη συνέχεια στους όρους οικονομία καί πρόνοια, στους οποίους, 
σύμφοινα με τα προαναφερθέντα, αποδίδει νέο τεχνικό περιεχόμενο, σε σχέση με πα­
λαιότερες εποχές. Οι «δωρεές» παραχοορούνται σε φυσικά πρόσωπα (προνοιάριοι) 
καθώς και σε μοναστήρια. Στις διάφορες «δωρεές» συγκαταλέγεται και το προνόμιο 
της φοροαπαλλαγής που εμφανίζεται υπό τους όρους ατέλεια καί εξκονσσεία. 

Η δωρεά αυτού του τύπου που είχε ως αποδέκτες όχι μόνο Ρωμαίους πολίτες αλλά 
και ομάδες ξένων ή μεμονωμένα πρόσωπα που εγκαταστάθηκαν μόνιμα ή προσωρινά 
στον χώρο του Βυζαντινού κράτους. Αντίστροφα, σε μέρη που, κατά τους ύστερους πά­
ντα αιώνες, κατακτήθηκαν από Σέρβους ή Τούρκους για κάποιο χρονικό διάστημα, ως 
δωρητής εμφανίζεται ο κατακτητής (ξένος ηγεμόνας) και ως αποδέκτες οι Έλληνες 
κάτοικοι της συγκεκριμένης περιοχής. Έτσι, παρατηρούμε ότι οι ξένοι ηγεμόνες προ­
σαρμόζουν τη στάση τους, ως προς τα κεκτημένα δικαιώματα των γηγενών, σύμφωνα 
με τις παραχωρήσεις και φοροαπαλλαγές της Βυζαντινής διοίκησης. Το γεγονός της 
ευνοϊκής μεταχείρισης Βυζαντινών από τους κατακτητές, σωστά ερμηνεύεται από τη 
συγγραφέα ως προσπάθεια εδραίωσης του κατακτητή σε εχθρικό περιβάλλον, ως προ­
σπάθεια δημιουργίας συμπαθούντων μεταξύ των κατακτηθέντων και, τέλος, ως αντα­
μοιβή όσων τους βοήθησαν στην κατάκτηση και εδραίωση. 

Η συγγραφεύς καταπιάνεται ιδιαίτερα με το καθεστώς των διαφόρων μονών, οι 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 181 

οποίες, σύμφωνα με τις πηγές, επωφελήθηκαν από τον εξεταζόμενο θεσμό. Μεταξύ των 
ξένων περιλαμβάνει μονε'ς σε βυζαντινό ε'δαφος που είχαν ιδρυθεί ή προστατεύονταν 
από ορθόδοξα κράτη (στο Άγιον Όρος π.χ. η μονή Χιλανδαρίου από τους Σέρβους, η 
μονή Ζωγράφου από τους Βουλγάρους, η μονή Παντελεήμονος από τους Ρώσους). 

Οι Βυζαντινοί αυτοκράτορες παρέχουν σε ξένους, που εγκαθίστανται μεμονωμένα 
στα εδάφη του Κράτους ή ενισχύουν ως ομάδες τον στρατό, μεγάλες ετήσιες προσό­
δους και προνόμια ή μικρότερες οικονομίες και φοροαπαλλαγές. Έτσι, παρατηρείται 
ότι ο αυτοκράτορας αντιμετοοπίζει τους ξένους ισότιμα με τους πολίτες του Κράτους, 
πράγμα που δημιουργεί συχνά την αντίδραση των λόγιων και της Εκκλησίας. 

Η κ. Μανιάτη καταλήγει ότι από την εξέταση των εγγράφων δεν προκύπτουν δια­
φορές από τις οποίες να διακρίνεται ο ξένος από τον Ριομαίο δικαιούχο οικονομίας 
καί έξκονσσείας· ο ξένος προσδιορίζεται στις πηγές από το όνομα του, συνήθως πα-
ρεφθαρμένο, και τον τίτλο, που πιθανόν έχει. 

Η συγγραφεύς, ασχολούμενη από χρόνια με τον θεσμό της πρόνοιας, παρουσιάζει 
το αντικείμενο της μελέτης με μεθοδικότητα, παραθέτοντας τις μαρτυρίες των πηγών, 
τις οποίες κατατάσσει και εξετάζει, για να καταλήξει σε πειστικά συμπεράσματα σχε­
τικά με τις οικονομικές παραχωρήσεις από τον Βυζαντινό αυτοκράτορα σε ξένους και 
από ξένους ηγεμόνες προς Βυζαντινούς πολίτες. 

Τη μελέτη συμπληρώνει ενδεικτική βιβλιογραφία. 

Φλωρεντία Ευαγγελάτου-Νοταρά 

Μεσαιωνική Φιλοσοφία: Σύγχρονη Έρευνα και Προβληματισμοί, Συλλογικό έργο, 
Παρουσία, Αθήνα 2000, σελ. 157 + Ευρετήριο ονομάτων (Α+Β): Αρχαίων και μεσαι-
(ονικών συγγραφέων - Νεότερων φιλοσόφων και σύγχρονων μελετητών. 

Στη νεότευκτη σειρά «Ελληνικό Βυζάντιο και Λατινική Δύση: Φιλοσοφία-Μελέ-
τες», της οποίας εμπνευστής και υπεύθυνος διευθυντής είναι ο πολλά προσενεγκοίν 
στην νεότερη ελληνική φιλοσοφική Γραμματεία Δρ. Λίνος Μπενάκης, επί σειρά ετών 
διευθυντής του Κέντρου Ερεύνης της Ελληνικής Φιλοσοφίας της Ακαδημίας Αθηνών, 
εκδόθηκε πρόσφατα ο πολύ ενδιαφέρον παραπάνω τίτλος στο πλαίσιο του ευρύτερου 
επιστημονικο-ερευνητικού κύκλου «Ελληνικό Βυζάντιο και Λατινική Δύση». Το έργο, 
που σε μεγάλο μέρος του αποτελείται από μεταφράσεις κειμένων διεθνώς γνωστών 
ερευνητιόν, είναι το αποτέλεσμα του αδιάπτοπου ενδιαφέροντος της «Ομάδας Εργα­
σίας για τη Σπουδή της Βυζαντινής φιλοσοφίας στην Ελλάδα», που δημιουργήθηκε με 
προποβουλία του Λ. Μπενάκη το 1995 και αποτελείται από νέους κυρίως ερευνητές του 
χοίρου της Βυζαντινής φιλοσοφίας αλλά και της Μεσαιωνικής φιλοσοφίας της Δύσης. 

Η αξία του έργου για την ελληνική φιλοσοφική πραγματικότητα αναδεικνύεται και 
με την απλή ακόμη αναφορά στα πέντε κεφάλαια του, που στεγάζονται σε δύο μέρη: 
Α' «Βυζάντιο» και Β' «Δυτικός Μεσαίο)νας». 

Μετά το κατατοπιστικό προλογικό σημείωμα που έχει συντάξει ο Λ. Μπενάκης, 
εξηγώντας τις συνθήκες γένεσης της «Ομάδας Εργασίας», ακολουθεί η «Εισαγωγή» 
(σ. 13-20), γραμμένη από τον ίδιο. Με πολύ σαφή τρόπο ο Λ. Μπενάκης αίρει το «ανά­
θεμα» που είχαν ρίξει κυρίως οι Γάλλοι Διαφωτιστές στους «Μέσους Χρόνους», και 
με καίριες αναφορές αποκαθιστά και νομιμοποιεί το ενδιαφέρον για τον φιλοσοφικό 
προβληματισμό της Μεσαιωνικής περιόδου. Επισημαίνει ακόμη τούτο το σημαντικό, 
ότι προηγήθηκε η Δύση στην έρευνα του Βυζαντίου, για να κατανοήσουμε και να ανα­
τιμήσουμε αργότερα εμείς οι Νεοέλληνες τη χιλιετή ιστορία του ελληνικού πολιτι­
σμού, για την οποία τον 19 αιώνα είχαν διατυπωθεί όχι μόνο υπερβολικές επιφυλάξεις 



182 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

αλλά και αντιρρήσεις. Στην «Εισαγ(ογή» του ο Λ. Μπενάκης, ως ο πλέον ειδικός ερευ­
νητής, προσθέτει πως το έργο της «ανέγερσης του οικοδομήματος της Βυζαντινής φι­
λοσοφίας βρίσκεται ακόμη σε εξέλιξη». 

Ο Λ. Μπενάκης είναι επίσης συγγραφέας του πρώτου κεφαλαίου: «Η Βυζαντινή 
φιλοσοφία στην σύγχρονη έρευνα» (σ. 23-42). Εδώ συμπυκνώνεται η ερευνητική 
εμπειρία του κ. Μπενάκη, που αφενός καταγράφει τα αποτελέσματα της έρευνας για 
τη Βυζαντινή φιλοσοφία και αφετέρου προβαίνει στον προσδιορισμό του περιεχομέ­
νου του όρου «Βυζαντινή φιλοσοφία» (σ. 27). Τονίζει, επίσης, τη συμβολή των έργων 
τόσο του Β. Τατάκη όσο και του Βιενέζου Herbert Hunger, στη σύλληψη και τον προσ­
διορισμό του περιεχομένου της «Βυζαντινής φιλοσοφίας». Καταγράφει σειρές εκδό­
σεων κειμένων, βιβλιογραφίες, μία από τις οποίες έχει συντάξει ο ίδιος, γενικές επι­
σκοπήσεις, αρθρογραφία σε Λεξικά και λημματογραφία σε Εγκυκλοπαίδειες. Τέλος 
αναφέρεται σε «χαρακτηριστικά γεγονότα»: συνέδρια, εταιρείες και εκδόσεις για τη 
μελέτη της «Βυζαντινής φιλοσοφίας». Το κεφάλαιο αυτό είναι ένας βιβλιογραφικός 
οδηγός απαραίτητος όχι μόνο για τον ερευνητή αλλά και γι' αυτόν που ενδιαφέρεται 
για τη διαμόρφωση του φιλοσοφικού στοχασμού στο Βυζάντιο. 

Το δεύτερο κεφάλαιο, «Η συνέχεια στην Ελληνική Φιλοσοφία από το τέλος της 
Αρχαιότητας ως την πτώση της Βυζαντινής Αυτοκρατορίας» (σ. 44-73), αποτελεί μελέ­
τη του ομότιμου καθηγητή της ιστορίας της φιλοσοφίας στο Πανεπιστήμιο του 
Αμβούργου Klaus (Dehler (μτφ. Π.-Μ. Παλαιολόγου). Το πρόβλημα που εξετάζεται 
εδώ είναι η συνέχεια ή η σχέση του στοχασμού που αναπτύχθηκε στο Βυζάντιο, στο 
πλαίσιο του Χριστιανισμού, με την αρχαία φιλοσοφία. Ο Oehler μελετά με συνοπτικό 
τρόπο την πρόσληψη της αρχαίας φιλοσοφίας από τον χριστιανισμό. Ειδικότερα, ανα­
φέρεται στα νεοπλατωνικά και τα αριστοτελικά στοιχεία που άντλησε ο χριστιανι­
σμός. Ο νεοπλατωνισμός, μάλιστα, όπως υποστηρίζει ο Oehler, «κατορθώνει να συν­
θέσει σ' ένα ενιαίο σύστημα το κομβικά σημεία της φιλοσοφικής και θρησκευτικής πα­
ράδοσης», ενώ ως εκλεκτικισμός συνδυάζει και οργανώνει στοιχεία πλατωνισμού και 
αριστοτελισμού στο πλαίσιο του βασικού χωρικού μεταξύ αισθητού και υπεραισθητού 
κόσμου, διάκριση που διδάσκει και ο χριστιανισμός. Ο Oehler στο συγκεκριμένο ερώ­
τημα: ελληνικός χριστιανισμός ή χριστιανικός ελληνισμός συμφωνεί με τη θέση του 
Adolf von Harnack περί «εξελληνισμού του ανατολικού χριστιανισμού». 

Στα τρία κεφάλαια του Β' μέρους του βιβλίου εξετάζεται το ερώτημα «Τι είναι με­
σαιωνική φιλοσοφία», όπως mutatis mutandis στο πρώτο μέρος το πλαίσιο του προ­
βληματισμού στηρίχθηκε στο ερώτημα: Τι είναι Βυζαντινή φιλοσοφία. 

Το πρώτο κεφάλαιο: «Τι είναι Μεσαιωνική Φιλοσοφία» (σ. 77-104) (μτφ. Ι. Α. Δημη­
τρακόπουλος) είναι γραμμένο από τον John Marenbon, λέκτορα στο Trinity College 
(Cambridge), ειδικά για την παρούσα έκδοση. Ο Marenbon είναι γνοχπός από τα θεμε­
λιώδη έργα του για τη Μεσαιωνική Φιλοσοφία: α) Early Medieval Philosophy (480-1150): 
an Introduction, London, N. York, 21988 β) Later Medieval Philosophy (1150-1350): an 
Introduction, London, N. York, 21991. Ο Marenbon σημειώνει ότι ο όρος «μεσαιωνική 
φιλοσοφία» δεν αφορά μόνο λατινικά κείμενα, αλλά και φιλοσοφικά κείμενα που γρά­
φτηκαν στα αραβικά, τα περσικά, τα εβραϊκά και τα αραβικά σε διάφορες χώρες, και τα 
ελληνικά κείμενα που γράφτηκαν από Χριστιανούς στο Βυζάντιο. Ο Marenbon, αφού 
προτείνει ως χρονική οριοθέτηση της Μεσαιωνικής φιλοσοφίας τον 8ο μ.Χ. αιώνα έως 
το 1500 περίπου, εκθέτει τον ευρύ προβληματισμό που έχει δημιουργηθεί σχετικά με το 
περιεχόμενο του όρου «μεσαιωνική φιλοσοφία». Στη συνέχεια αξιολογεί τις απόπειρες 
ορισμού που έχουν γίνει από διάφορους ερευνητές (ορθολογιστική απάντηση, η απάντη­
ση του σαφούς διαχωρισμού της φιλοσοφίας από τη θεολογία, η απάντηση της «χριστια­
νικής φιλοσοφίας», η απάντηση τιον φιλοσόφων, η αντι-αναχρονιστική απάντηση, η ανα­
λυτική απάντηση). Ο ίδιος υιοθετεί ως απάντηση στο ερώτημα «τι είναι μεσαιωνική φι-



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 183 

λοσοψία» την «ιστορική ανάλυση», όπως την χαρακτηρίζει, ενώ δεν παραλείπει να απα­
ντήσει σε κριτικές που έχουν ασκηθεί στη δική του άποψη. 

Το δεύτερο κεφάλαιο του Β' μέρους του βιβλίου, που έχει άμεση σχέση με τον προ­
βληματισμό του Marenbon, είναι ένα μελέτημα του J. Α. Aertsen, διευθυντού του 
Thomas-Institut της Κολωνίας: «Υπάρχει Μεσαιωνική Φιλοσοφία;» (μτφ. I.A. Δημη­
τρακόπουλος - Π.Μ. Παλαιολόγου) (σ. 107-137). Ο Aertsen, παρουσιάζει και αξιολο­
γεί από τη μια μεριά την άποψη του Ε. Gilson ότι η πρωτοτυπία της μεσαιωνικής φιλο­
σοφίας οφείλεται στην επίδραση της χριστιανικής αποκάλυψης, και από την άλλη τη 
«γλωσσολογική στροφή», η οποία εντοπίζει το κέντρο ενδιαφέροντος στα κείμενα της 
περιόδου των Μέσων Χρόνων που αναφέρονται στη λογική, τη σημασιολογία και τη 
φιλοσοφία της γλώσσας, και τη συνδέει με την αναλυτική φιλοσοφία. 

Στη συνέχεια ο Aertsen εκθέτει την άποψη του Γάλλου ιστορικού της φιλοσοφίας 
Α. de Libera, ο οποίος υποστηρίζει ότι η μεσαιωνική φιλοσοφία πρέπει να αναζητηθεί 
στη «Σχολή των Τεχνών», όπου εμφανίσθηκε το «ιδεώδες του φιλοσοφικού βίου», για 
να εστιάσει τις αναλύσεις στη δική του άποψη ότι η μεσαιωνική φιλοσοφία είναι ένα 
είδος υπερβατικού στοχασμού, μια «Scientia transcendens». 

Τρίτο κεφάλαιο αποτελεί η μελέτη του Carlos G. Steel, καθηγητή του Πανεπιστημί­
ου του Leuven: «Η μεσαιωνική φιλοσοφία ως έκφραση της εποχής της» (σ. 139-157) 
(μτφ. Ι. Α. Δημητρακόπουλος). Ο Steel υποστηρίζει πως η μεσαιωνική φιλοσοφία απο­
δεικνύεται «παιδί της εποχής της» και συνδέεται με συγκεκριμένες ιστορικές συνθή­
κες σε ευρισκόμενη ουσιαστική σχέση όχι μόνο με τον «σχολαστικισμό» αλλά και με τη 
χριστιανική πίστη και τη χριστιανική αίσθηση του κόσμου. Ο Steel έχει ως αφετηρία 
των αναλύσεων και της θέσης του τη διατύπωση του Hegel πως η φιλοσοφία είναι «η 
έκφραση της εποχής της στο πεδίο του στοχασμού». 

Το έργο είναι εξοπλισμένο κατά κεφάλαια με σημειώσεις και επιλεκτική βιβλιο­
γραφία. Προκαλεί το ενδιαφέρον όχι μόνο του ειδικού ερευνητή αλλά και του ανθρώ­
που που ενδιαφέρεται για την ιστορία των ιδεών. Είναι ευανάγνωστο και τα μεταφρα­
σμένα κείμενα είναι άριστα επεξεργασμένα και βιβλιογραφικά τεκμηρκομένα με 
πρωτοβουλία των μεταφραστούν. Εκείνο που πρέπει να τονίσουμε όλως ιδιαιτέρως εί­
ναι πως ένα τέτοιο έργο, όσο γνωρίζουμε, έλειπε από την ελληνική βιβλιογραφία'. Θί­
γει θεμελιώδη προβλήματα για το φιλοσοφικό στοχασμό μιας περιόδου, που πολλοί 
εξακολουθούν να τη θεωρούν σκοτεινή. Είναι αναμφίβολα μια πολύτιμη προσφορά 
στο ελληνικό κοινό. Εύχομαι η πρωτοβουλία αυτή του Λ. Μπενάκη με την «Ομάδα ερ­
γασίας» να συνεχισθεί. 

Ι. Γ. Δελλής 

Σπύρος Χρ. Καρύδης, Θεοδώρου Βρανιανίτη, δημοσίου νοταρίου πόλεως καί νή­
σου Κέρκυρας, οι σωζόμενες πράξεις (1479-1516), έκδοση Βιβλιοπωλείου Διονυσίου 
Νότη Καραβία, Αθήνα 2001, σελ. 133. 

Η έκδοση των πράξεων του νοταρίου της Κέρκυρας Θεοδώρου Βρανιανίτη αποτε-

1. Αξίζει ν' αναφέρουμε το συστηματικό και εγκυκλοπαιδικού χαρακτήρα έργο του Κ. Ι. Λογοθέ­
τη, Η φιλοσοφία των Πατέρων και του Μέσον αιώνος, τομ. Α', Εν Αθήναις 1930, τομ. Β', Εν 
Αθήναις 1933, του οποίου οι αναλύσεις θεμελιοόνονται στα κείμενα. Μετά από το έργο αυτό δεν 
έχω υπόψη μου κάποιο άλλο που να θέτει τις βάσεις τουλάχιστον για την ιστορία της φιλοσο­
φίας κατά τη Μεσαιωνική περίοδο. 



184 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

λεί μιά πολύ σημαντική κατάθεση του Σπύρου Καρύδη, και δεν είναι η πρώτη φορά, σε 
μια προσπάθεια που έχει ξεκινήσει από καιρό και πλουτίζεται όλο και περισσότερο. 
Είχα αρκετές φορές την ευκαιρία νά διατυπώσω τις ίδιες απόψεις που εκθέτει ο σ. 
στην εισαγωγή του, σχετικά με τη σπουδαιότητα των νοταριακών αρχείων για την ιστο­
ρική έρευνα και να επισημανθώ πόσο σημαντική είναι η προσφορά της δημοσίευσης 
μιας τέτοιας πηγής. 

Στην εισαγωγή (σ. 7-37), μέρος Α', ο συγγραφέας δίνει το ιστορικό πλαίσιο που 
καλύπτουν οι πράξεις του Βρανιανίτη, μια εποχή ταραχιύδη για την ιστορία της Κέρκυ­
ρας, όπως είναι ο 15ος αι. Η γενουατική επίθεση του 1432 και η πυρπόληση του μπόρ-
γκου που κατέστρεψε τα νοταριακά αρχεία,έγινε η αιτία μετά από αίτηση της Κοινό­
τητας, να αποδεχτεί η Βενετία την ίδρυση της Custodia, ξεχωριστού νοταριακού αρχεί­
ου, με προϊστάμενο τον Custode που εξέλεγαν οι Βενετοί. Τον επόμενο αιώνα, κατά 
την τουρκική πολιορκία του 1573 καταστράφηκε ακόμη μια φορά το αρχειοφυλακείο 
και τα νοταριακά κατάστοιχα, ανάλογη τύχη είχαν και κατά τις πολιορκίες του 1537 
και του 1716. Από την εποχή αυτή διασιόθηκαν, όπως ήταν φυσικό, ελάχιστα κατάστι­
χα ή σπαράγματα κατάστιχων. Το κενό αυτό στερεί από την ιστορική έρευνα τις πηγές 
αυτές πληροφοριών για τη ζωή στην Κέρκυρα αυτή την εποχή. Ο συγγραφέας, κατά τις 
έρευνες του στο Αρχείο της Κέρκυρας όπου διασώζεται ο θησαυρός των 3.262 φακέ­
λων με νοταριακά κατάστιχα από το τέλος του 15ου έως τα μέσα του 19ου αι., ενετόπι-
σε σπαράγματα του νοταριακού κατάστιχου του Θεοδοορου Βρανιανίτη, του έτους 
1479. Αργότερα ενετόπισε και άλλες πράξεις του ίδιου νοταρίου που επεξέτειναν τα 
χρονικά όρια της δραστηριότητας του Βρανιανίτη ως τις αρχές του 16ου αι. 

Στο μέρος Β' της εισαγωγής ο συγγραφέας, με τα διάσπαρτα στοιχεία που έχει με­
τά την έρευνα του στη διάθεση του και τον συνδυασμό τους, προσπαθεί να καθορίσει 
την προσουπικότητα, τα χρονικά όρια της δραστηριότητας και την οικογένεια του Βρα­
νιανίτη, γεγονός αρκετά δύσκολο, αφού, με διαφορά μιας περίπου γενεάς, ζει και ερ­
γάζεται στην Κέρκυρα και άλλος νοτάριος με το ίδιο όνομα. Από τις διάσπαρτες πρά­
ξεις προκύπτει ότι ο Θεόδωρος Βρανιανίτης άσκησε το επάγγελμα του τουλάχιστον 
από το 1497-1516. 

Στο μέρος Γ' της εισαγωγής παρουσιάζονται τα κατάστιχα από τα οποία έχουν δια­
σωθεί ελάχιστα φύλλα, τα σπαράγματα, οι πράξεις σε περγαμηνή καθώς και τα αντί­
γραφα των πράξεων του 1480-1500. Με τις τελευταίες αυτές γνωστές και δημοσιευμένες 
παλαιότερα, αφού σχετίζονται με την ιστορία των ιερών λειψάνων του αγίου Σπυρίδω­
νος και της αγίας Θεοδώρας, ο σ. ασχολείται διεξοδικά. Η πρώτη πράξη (17 Μαρτίου 
1480) αναφέρεται στη διανομή των άγιων λειψάνων μεταξύ των κληρονόμων του ιερέα 
Καλοχαιρέτη, ενώ η δεύτερη (17 Ιανουαρίου 1483) αναφέρεται στη δωρεά του λειψά­
νου της αγίας Θεοδώρας από τον Μάρκο Καλοχαιρέτη στην Κοινότητα της πόλης της 
Κέρκυρας. Οι πράξεις αυτές εντοπίστηκαν στο Αρχείο της Κέρκυρας σε ιταλική μετά­
φραση και τα στοιχεία που προέκυψαν από τη μελέτη τους βοήθησαν να λυθούν προ­
βλήματα που είχαν ανακύψει κατά τις παλαιότερες δημοσιεύσεις. Τις διάφορες και δια­
φορετικές απόψεις, πού είχαν διατυπωθεί παλαιότερα σχετικά με την ιστορία των λει­
ψάνου, εκθέτει και σχολιάζει εδώ ο συγγραφέας, δεδομένου ότι με τα νέα στοιχεία που 
διαθέτει τώρα δίνει λύση στο πρόβλημα τόσο της ταυτότητας του συντάκτη των πράξεων 
νοταρίου, όσο και της σωστής χρονολόγησης. Η έλλειψη αυτιύν των στοιχεύον οδήγησε 
τους παλαιοτέρους ερευνητές σε σύγχυση και προβληματισμό. Παρακάτω παρουσιάζε­
ται το περιεχόμενο των υπόλοιπων αντιγράφων πράξεων και ένα απόσπασμα της δια­
θήκης του Francesco Fiomaco που έχει συντάξει ο Βρανιανίτης (15 Δεκεμβρίου 1509). 

Τα κεφ. Ε', ΣΤ' και Ζ' αναφέρονται στη γραφή, τη γλώσσα, την ορθογραφία του 
νοταρίου και στα εκδοτικά. Οι πράξεις εκδίδονται κατά ενότητες ανάλογα με την πηγή 
από όπου προέρχονται και την χρονική περίοδο που καλύπτουν, σύμφχυνα με τη δι-



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 185 

πλωματική μέθοδο και τους κανόνες της και καλύπτουν τις σ. 39-111. Την έκδοση συ­
μπληρώνει γενικό ευρετήριο. Οι πέντε φωτογραφίες από τα προπότυπα των πράξεουν, 
που δίνονται στο τέλος, αποκαλύπτουν την κακή κατάσταση των χειρογράφων και 
υπογραμμίζουν τις δυσκολίες που αντιμετο^πισε ο εκδότης κατά την προσπάθεια της 
ανάγνωσης και της μεταγραφής των κειμένων. Οι πληροφορίες που προσφέρει στους 
ιστορικούς ένας δημοσιευμένος νοταριακός κώδικας, όταν μάλιστα είναι τόσο σπάνιες 
οι πηγές που έχουν διασωθεί για την εποχή αυτή στην Κέρκυρα, όπως αναφέραμε, και 
αυτό γίνεται κατά υποδειγματικό τρόπο, όπως η έκδοση που παρουσιάζεται εδώ, κα­
ταξιώνει τον μόχθο που απαιτεί μιά τέτοια έκδοση. 

Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη 

Παναγιώτα Τζιβάρα - Σπύρος Καρύδης, Ή βιβλιοθήκη της Μονής Παλαιοκα-
στρίτσας Κέρκυρας, Αθήνα 2001, σελ. 262 -Ι- πίνακες Α'- ΙΔ'. 

Στον πρόλογο του βιβλίου η Παναγιώτα Τζιβάρα και ο Σπύρος Καρύδης αναφέ­
ρουν ότι η εργασία τους αυτή εντάσσεται στην προγραμματισμένη «προσπάθεια κατα­
γραφής και παρουσίασης του πνευματικού πλούτου που σώζεται στους ναούς και τα 
μοναστήρια της Κέρκυρας». Αυτής της προσπάθειας ο προπος καρπός είναι ο κατάλο­
γος της Βιβλιοθήκης της Μονής της Παλαιοκαστρίτσας που παρουσιάζεται εδώ. 

Η εισαγωγή (σ. 19-43) αναφέρεται στην ιστορία του μοναστηρίου, στη θέση, το 
όνομα, το ιστορικό της ίδρυσης του. Η παλαιότερη μαρτυρία είναι η νοταριακή πράξη 
της 18 Σεπτεμβρίου 1469, που συνέταξαν οι διόδεκα κτήτορες του ναού, όλοι από την 
επαρχία του Αρχαγγέλου. Ο ναός ήταν και παρέμεινε έως τα μέσα του 20 αι. συναδελ­
φικός ή αδελφάτο. Περιελάμβανε τους κατοίκους 40 χωριιίιν της βορειοδυτικής Κέρ­
κυρας που ήταν χωρισμένοι σε τρία επί μέρους αδελφάτα, ανάλογα με τα εκκλησιαστι­
κά διαμερίσματα που ανήκαν. Η εκπροσώπηση τους στις γενικές συνελεύσεις ήταν 
απαραίτητη. Στη διοίκηση του ναού μετείχαν τρείς εκλεγμένοι κυβερνήτες ή κουμέσι-
οι, ένας από κάθε επαρχία. Είχαν τη φροντίδα του ναού και διαχειρίζονταν την περι­
ουσία του, μαζί με τον εκάστοτε ιερουργό. Την τυπική μορφή μοναστηριού είναι το πι­
θανότερο να έλαβε μετά τα μέσα του Που αι. σταδιακά, όπως προκύπτει από τα στοι­
χεία, το πρώτο από τα οποία εντοπίζεται τον Απρίλο του 1658. Δεν υπάρχει Τυπικό της 
μονής, τη θέση του εκάλυπτε η σύμβαση της αδελφότητας με τον εκάστοτε εφημέριο 
και ηγούμενο. Ο ναός τη Παλαιοκαστρίτσας δεν έχασε το συναδελφικό χαρακτήρα 
του όταν έγινε αργότερα μοναστήρι. Η αδελφότητα συνέχισε να έχει τον κύριο ρόλο 
στη λειτουργία της Μονής και να εκλέγεται από τη γενική συνέλευση ο εφημέριος-
ηγούμενος. Παρατίθεται ο πίνακας των γνίοστιυν ως πύρα 22 ιερουργοϊν, ο μεγαλύτε­
ρος αριθμός από τους οποίους (18) ήταν ιερομόναχοι. 

Το επόμενο μέρος της εισαγωγής αναφέρεται στη βιβλιοθήκη. Προτάσσονται τα 
στοιχεία που έφερε η έρευνα στο φως σχετικά με την ιστορία της. Η ίδρυση της ανάγεται 
στα μέσα του Που αι. Πηγές των πληροφοριών για το περιεχόμενο της βιβλιοθήκης απο­
τελούν οι καταγραφές-ινβεντάρια που το παλαιότερο είναι του έτους 1636, όπου κατα­
γράφονται Π τόμοι εκκλησιαστικοί βιβλίων. Καταγράφονται επίσης 4 βιβλία χερίσια, 
δηλαδή χειρόγραφα. Η επόμενη καταγραφή είναι του 1688. Η βιβλιοθήκη στο μεταξύ 
έχει εμπλουτιστεί με έργα Πατέρων της Εκκλησίας αλλά και έργα της κλασικής γραμμα­
τείας. Επισημαίνονται και άλλες καταγραφές: του 1771, 1774, 1817 και η τελευταία του 
1918. Πολλά από τα βιβλία που αναφέρονται στις καταγραφές είναι δύσκολο να ταυτι­
στούν, άλλα από αυτά έχουν χαθεί. Οι συγγραφείς διατυπώνουν τις απόψεις τους στον 
πίνακα που δημοσιεύουν μετά τον κατάλογο, και τον συνοδεύουν με σχετικά σχόλια. 



1«) ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

Το τελευταίο με'ρος της εισαγωγής αφιερώνεται στην παρουσίαση του περιεχομέ­
νου της βιβλιοθήκης και τις σχετικε'ς με τα χειρόγραφα και τα έντυπα παρατηρήσεις. 
Αξιολογούνται τα 39 χειρόγραφα και επισημαίνονται για το καθένα χωριστά τα στοι­
χεία που τα καθιστούν ιδιαίτερα ενδιαφέροντα. 

Σχετικά με τα χειρόγραφα αρ. 14 και αρ. 15 θα ήθελα να επισημάνω τα ακόλουθα. 
Παραδίδουν έργα του γνωστού επισκόπου Σταυρουπόλεως Κωνσταντίνου Τυπάλδου, 
σχολάρχη της σχολής της Χάλκης και ουσιαστικά ιδρυτή της (1844), όπου εδίδαξε επί 
20 χρόνια φιλοσοφία και θεολογία. Τα χειρόγραφα της βιβλιοθήκης Παλαιοκαστρί-
τσας διέσωσαν τις παραδόσεις τους από την εποχή που δίδαξε στην Κέρκυρα. Ο Kow-
σταντίνος Τυπάλδος διαδέχτηκε τον Θ. Φαρμακίδη στην Ιόνιο Ακαδημία (1825), της 
οποίας υπήρξε και ο έφορος από το 1837. Δίδαξε και στο Ιεροσπουδαστήριο, έφορος 
επίσης από το 1833'. Τα χφφ αρ. 14 και αρ. 15 της βιβλιοθήκης της Παλαιοκαστρίτσας 
διασώζουν παραδόσεις του Κωνσταντίνου Τυπάλδου αυτής της εποχής: Α την Καθό­
λου Χριστιανική Ηθική και Β' την Ηθική εφαρμοσμένη, καθώς και τα Στοιχεία 
εκκλησιαστικού δικαίου. Τα ίδια έργα παραδίδονται και από χειρόγραφα της βι­
βλιοθήκης των Ιακωβάτων της Κεφαλληνίας: αρ. 30 και αρ. 32 ), δεν φαίνεται όμως να 
είναι αντίγραφα2. Στο χφ της βιβλιοθήκης των Ιακωβάτων αρ. 30, που παραδίδει τα 
Στοιχεία του Κανονικού δικαίου αναφέρεται ότι έχει συνταχτεί: προς χρήσιν των 
φοιτώντων μαθητών3. Στο χφ της Παλαιοκαστρίτσας ο γραφέας του χειρογράφου, 
που δηλώνει την ταυτότητα του στο βιβλιογραφικό σημείωμα του τέλους του ίδιου έρ­
γου, ο ίεροσπονόαστής 'Ανάστασης Μαρτζοϋκος, έμμεσα μας πληροφορεί ότι το 
έργο αυτό διδασκόταν στο Ιεροσπουδαστήριο. Στο ίδιο χφ αρ. 14 της βιβλιοθήκης 
Παλαιοκαστρίτσας περιέχονται και τα Στοιχεία Ιεράς ερμηνείας, για τα οποία στο 
χφ των Ιακωβάτων αρ. 32, που το παραδίδει επίσης4, αναφέρεται: διδασκομένων εν 
τω Ίονίω πανεπιστήμια). 

Οι συγγραφείς επισημαίνουν από τα χειρόγραφα της Βιβλιοθήκης τα ακόλουθα 
στοιχεία: Το χφ αρ. 2, που παραδίδει την 'Ασκητική ακολουθία τού Θηκαρα και το 
χφ αρ. 4, που παραδίδει τα Κεφάλαια παραινετικά του αυτοκράτορα Βασιλείου. Τα 
χφφ αρ. 6 και αρ. 7 θεωρούν ότι μπορεί να συμβάλουν στη φιλολογική επεξεργασία νο-
μοκανονικών κειμένων. Το χφ αρ. 46 που παραδίδει το αντιρρητικό έργο του Ναθα­
ναήλ Χύκα, Περί των πρωτείων του πάπα. Οι συγγραφείς παρατηρούν ότι αξίζει να 
ερευνηθεί ο λόγος που υπαγόρευσε στον γραφέα του ιερέα Ιωάννη Τεντελέκα να το 
αντιγράψει για χάρη του επισκόπου Βουθρωτού και Γλυκέως. Τα χφφ αρ. 18 και αρ. 
19 περιέχουν το ποιητικό έργο του Κερκυραίου Δημητρίου Τζιλιμπάρη: Μετανοίας 
οδηγός. Είναι αντίγραφο του πρωτογράφου που βρίσκεται στη βιβλιοθήκη της ΙΕΕ 
αρ. 57. Το κείμενο εδώ προυσιάζεται διορθωμένο και χωρισμένο σε στίχους. 

Ακολουθούν οι παρατηρήσεις για τα έντυπα της Βιβλιοθήκης που είναι 419 τίτλοι 
(492 τόμοι). Το παλαιότερο είναι οι Επιστολαϊ Βασιλείου τού Μεγάλου, Λιβανίου 
τού σοφιστοϋ κτλ. τυπωμένο από τον Άλδο Μανούτιο, στη Βενετία το 1499. Από τα 
υπόλοιπα, τα 16 έντυπα είναι του Που αι., τα 48 είναι του 18ου αι. και τα 308 του 19ου 
αι. Τα περισσότερα βιβλία είναι θρησκευτικού περιεχομένου, ποσοστό 81,13%, ενώ 
μονάχα το 18,85% είναι έργα της κλασικής γραμματείας, φιλολογικά, φιλοσοφικά, 
ιστορικά, λεξικά και γραμματικές, σχολικά εγχειρίδια και διάφορα άλλα. 

1. Βλ. εκτενή βιογραφία στον Η. ΤΣΙΤΣΕΛΗ, Κεφαλληνιακά Σύμμικτα, Αθήνα 1904, τ. Α, σ. 669-690. 
2. Βλ. Κ. ΜΠΟΝΗ, 'Αρχείου Σύμμικτα, Τακτοποίησις και μελέτη του 'Αρχείου των Τυπάλδων-Ία-

κωβάτων εν Ληξουρίω της νήσου Κεφαλληνίας, ΕΕΕΠΑ, 'Αθήνα 1970, σ. 572. 
3. Ό.π.,σ.572. 
4. Ό.π.,σ.573. 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 187 

Παρακάτω αναφέρονται οι χειρόγραφες σημειώσεις και ενθυμήσεις που επιση­
μάνθηκαν στα χειρόγραφα και τα έντυπα της Βιβλιοθήκης. Οι πληροφορίες αυτές 
προσθέτουν στοιχεία στην ιστορία της Μονής, μας πληροφορούν για τους γραφείς των 
χειρογράφων, τους κτήτορες των βιβλίων της, την προέλευση τους. Επισημαίνονται 
στοιχεία που φωτίζουν βιογραφίες επωνύμων ιερωμένοι και μαρτυρούν την παρου­
σία τους στη Μονή. Ιδιαίτερα για τα χειρόγραφα, τα στοιχεία που προκύπτουν, παρου­
σιάζουν ιδιαίτερο παλαιογραφικό ενδιαφέρον. 

Προηγείται ο κατάλογος τιον χειρογράφων με αναλυτική για το καθένα παλαιο-
γραφική περιγραφή και τη σχετική για κάθε χφ βιβλιογραφία. Ακολουθεί ο κατάλογος 
των εντύπων. Προτάσσονται οι χρονολογημένες εκδόσεις (1499-1900). Καταγράφο­
νται ακόμη 5 αχρονολόγητα έντυπα και τέλος 24 αταύτιστες εκδόσεις. Την λεπτομερή 
αναγραφή του τίτλου του εντύπου συμπληρώνουν τα στοιχεία τους στις γνωστές βι­
βλιογραφίες. 

Στο Παράρτημα παρατίθεται πίνακας των βιβλίων που περιγράφονται στα ινβε-
ντάρια και τις κονσένιες του μοναστηριού και τις αντιστοιχίες τους με τα διασωθέντα, 
όπου αυτό είναι δυνατό. Τους πίνακες συμπληρώνουν σχετικά σχόλια. Την έκδοση συ­
μπληρώνει Γλωσσάρι (σ. 231-234), Γενικό Ευρετήριο (σ. 237-260), περίληψη στα αγ­
γλικά (σ. 261-262) και τέλος Πίνακες (Α'-ΙΔ') Πανομοιότυπα από χειρόγραφα της Βι­
βλιοθήκης. 

Ο Σπύρος Καρύδης και η Παναγιοατα Τζιβάρα δεν είναι η πρώτη φορά που μας 
προσφέρουν εργασίες που τις χαρακτηρίζει η επιστημονική ευσυνειδησία, καρπούς 
των ερευνητικών προσπαθειών τους και επίμονης και επίπονης συχνά εργασίας τους. 
Προσυπογράφω όσα αναφέρει ο παλαιογράφος Αγαμέμνων Τσελίκας στο προλογικό 
σημείωμα σχετικά με όσα απαιτεί η σύνταξη του καταλόγου της συλλογής χειρογρά­
φων και εντύπων μιας βιβλιοθήκης. Ακόμη συμφοτνώ με το ότι ο καταλογογράφος κα­
ταπιάνεται με ένα έργο που ξέρει ότι «δεν θα του αποφέρει συγγραφική δόξα» αφού 
δεν εκμεταλλεύεται ο ίδιος το πλούσιο υλικό της έρευνας του αλλά προσφέρει στην 
επιστημονική κοινότητα ενα πολύτιμο εργαλείο. Ωστόσο η διαδικασία της προετοιμα­
σίας του καταλόγου μιας βιβλιοθήκης ανταμοίβει το συντάκτη της με τη γοητευτική 
επαφή με τα χειρόγραφα και τα βιβλία που αποκαλύπτουν στον ερευνητή -βιβλιογρά-
φο, στην παράξενη γλώσσα τους, πολύ συχνά άγνωστες έως τότε πληροφορίες, και 
προσφέρουν αυτές οι στιγμές ξεχωριστή αίσθηση ικανοποίησης. Και ασφαλώς οι συ­
ντάκτες αυτού του καταλόγου θα βρέθηκαν πολύ συχνά σε αυτή τη θέση στο χώρο της 
βιβλιοθήκης του μοναστηριού της Παλαιοκαστρίτσας. Εύχομαι να συνεχίσουν και να 
ολοκληροόσουν με την ίδια επιτυχία το πρόγραμμα τους και για τις άλλες Βιβλιοθήκες 
της Κέρκυρας, όπως υπόσχονται στον πρόλογο. 

Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη 

Χρήστος Βαγιωνάκης - Όλγα Κατσίβελα - Δέσποινα Μιχάλαγα - Βάσω Μπελά -
βγένη - Μάριος Μπλέτας,Ανόρέας Αμάραντος: Νοταριακές Πράξεις, Αράκλι Κεφαλο-
νιάς (1548-1562), επιστημ. εποπτεία Ν.Γ. Μοσχονάς, [Εθνικό Ίδρυμα Ερευνούν/Ινστι­
τούτο Βυζαντινών Ερευνούν, Πηγές 5], Αθήνα 2002, σελ. 383. 

Η σπουδαιότητα της έκδοσης άμεσων ιστορικών πηγών, όπιος είναι οι νοταριακοί 
κώδικες, είναι προφανής και αυτονόητη. Ο πλούτος και η αμεσότητα τιον πληροφο­
ριών που παρέχουν αποτελούν εργαλεία χρησιμότατα στα χέρια των μελετητών της 
ιστορίας του δικαίου, καθώς και της κοινωνικής και οικονομικής ιστορίας. Τα τελευ­
ταία μάλιστα χρόνια, ολοένα και περισσότεορι ερευνητές έχουν στρέψει την προσοχή 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

τους προς αυτή την κατεύθυνση με αποτέλεσμα να διαθε'τουμε σήμερα μια σειρά από 
εκδόσεις ελληνόγλωσσων νοταριακών κωδίκων, που σώζονται σε διάφορα αρχεία του 
ελληνικού χώρου (της Κρήτης, των Κυκλάδων, της Κέρκυρας, των Κυθήρων κ.λπ.). 
Προσφάτως εγκαινιάστηκε μια ανάλογη προσπάθεια για την έκδοση των νοταριακών 
κατάστιχων της Κεφαλονιάς από τη διευθύντρια των Αρχείων Νομού Κεφαλληνίας 
Σταματούλα Ζαπάντη (Σ. ΖΑΠΑΝΤΗ, Γιάκονμος Σονριανός: Νυτάριος Κάστρου, κα­
τάστιχο 1570-1598, [Αρχεία Νομού Κεφαλληνίας 14, Πηγές III] Αργοστόλι 2001). Η 
συνέχιση της προσπάθειας αυτής φαίνεται να διασφαλίζεται με την έκδοση ενός ακό­
μη κεφαλονίτικου νοταριακού κατάστιχου. Συγκεκριμένα, μια ομάδα πέντε ερευνητών 
υπό την καθοδήγηση του διευθυντή ερευνών ΙΒΕ/ΕΙΕ Νίκου Μοσχονά προέβη στην 
επεξεργασία και έκδοση του πρωτοκόλλου του νοταρίου Ανδρέα Αμάραντου, ο οποίος 
έδρασε στην αγροτική περιοχή του Αρακλιού στη νοτιοδυτική Κεφαλονιά. 

Όπως τονίζουν οι ερευνητές στην εισαγωγή του τόμου, τα προβλήματα που ανέκυ­
ψαν κατά τη διάρκεια της έκδοσης υπήρξαν ποικίλα, με προεξέχον εκείνο της ανάγνω­
σης του κώδικα λόγω της ασυνέπειας στην ποιότητα της γραφής, αλλά και της ανορθο­
γραφίας του συντάκτη, που ως ιερέας είχε βέβαια σαφή γνώση της γραφής, ωστόσο 
όμως δεν κατείχε τους γραμματικούς κανόνες. Ως εκ τούτου, για την άνετη ανάγνωση 
και κατανόηση του κειμένου, κρίθηκε απαραίτητη η παρουσίαση του μονοτονικά. 

Ως προς το νομικό περιεχόμενο των πράξεων, στην πλειονότητα τους αφορούν σε 
ακίνητα ή ζώα, δηλαδή γεωργικό κεφάλαιο, όπως είναι αναμενόμενο στο περιβάλλον 
μιας κοινοονίας αγροτικής. Γίνονται μεταβιβάσεις της κυριότητας με πώληση ή με 
ανταλλαγή, συνάπτονται διαφόρων ειδών αγροληπτικές συμβάσεις, παραχωρούνται 
περιουσιακά στοιχεία με δωρεά, διαθήκη, σύσταση προίκας ή με διανομή της περιου­
σίας. Σημαντικό ρόλο παίζουν οι εκτιμητές, πρόσωπα που τους αναγνωρίζεται καθολι­
κά η εμπειρία και το κύρος, καθώς πριν από κάθε μεταβολή προηγείται η εκτίμηση της 
αξίας του πράγματος. Από τον ίδιο κύκλο προσώπων εκλέγονται και οι «αιρετοί κρι­
τές», οι οποίοι καλούνται να διαιτητεύσουν σε διαφορές. Οι πράξεις τους, «αιρετοκρι-
σίες», είναι δεσμευτικές για τους αντιδίκους με ποινή την επιβολή προστίμου. 

Αξίζει επίσης να επισημανθεί η χρήση του εκκλησιαστικού αφορισμού από τους ιε­
ρείς ως μέσου για τη διευκόλυνση των δικονομικών διαδικασιών. Η απειλή της επιβο­
λής πνευματικής ποινής ενεργεί ως κίνητρο τιμιότητας σε καταθέσεις μαρτύρων, σε 
απογραφές κληρονομητέων περιουσιών κλπ. 

Μέσα από τα κείμενα παρουσιάζεται ανάγλυφη η δικαιική πρακτική της εποχής, η 
κοινωνική διαστρωμάτωση, η οικονομική ζωή, τα ήθη και οι συνθήκες ζωής τιον κατοί­
κων στην περίκλειστη περιοχή του Αρακλιού. Ο χοίρος είναι απομονιομένος, ημιορει­
νός, σχεδόν αποκλειστικά αγροτικός. Κυριαρχούν οι γεωργικές ασχολίες, ιδίως η 
αμπελουργία και η ελαιουργία. Πρόκειται για μια μικρή κοινωνία, αυτάρκη, με ελάχι­
στες εξωτερικές σχέσεις, χαρακτηριζόμενη από τα μικρά μεγέθη των δοσοληψιών. 
Χαρακτηριστική είναι η μικρή έκταση των χωραφιών, τα λιγοστά ζώα, δέντρα ή άλλα 
αγαθά, η φτωχική οικοσκευή κλπ. Η ανταλλαγή αγαθών χωρίς τη μεσολάβηση του 
χρήματος είναι συχνή, επιβεβλημένη από τη στενότητα εξεύρεσης νομισμάτων. Χαρα­
κτηριστική είναι επίσης η συνύπαρξη νομισμάτων ποικίλης προέλευσης (δουκάτα, 
φλωρία, άσπρα), ενώ παράλληλα μας παρέχονται χρησιμότατες πληροφορίες για τις 
αντιστοιχίες τους και τα οικονομικά δεδομένα της εποχής. 

Τέλος, η καθ' όλα επιστημονική και επιμελημένη αυτή έκδοση συμπληρώνεται με 
ευρετήρια προσώπων, τοπωνυμιών, νομικών πράξεων κατ' αύξοντα αριθμό πράξης 
και κατά είδος, με χρονολόγιο των πράξεων, κατάλογο τόπων σύνταξης και ένα χρησι­
μότατο γλωσσάρι. 

Στάθης Μπίρταχας 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ m 

Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη, Ο Βικέντιος Ααμοόός. Βιογραφία - Εργογραφία 
1700-1754, Μορφοπικό Ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης, Αθήνα 1998. 

Το βιβλίο της Βασιλικής Μπόμπου-Σταμάτη για το Βικέντιο Δαμοοό. Βιογραφία -
Εργογραφία 1700-1754, εντάσσεται στον κύκλο των μονογραφιών και των εξειδικευ­
μένων μελετών για το ε'ργο των νεοελλήνων φιλοσόφων, συμβάλλοντας στη μελε'τη 
των θεμάτων TGJV σχετικών με τη νεοελληνική παιδεία και ειδικότερα με τη νεοελλη­
νική προσουπικότητα. 

Παρά το γεγονός ότι ο Βικέντιος Δαμοδός υπήρξε ξεχωριστή προσωπικότητα ανά­
μεσα στους λογίους της εποχής του, οι με'χρι τώρα πληροφορίες για τη ζωή του και το 
έργο του υπήρξαν αρκετά ελλιπείς. Η Β. Μπόμπου-Σταμάτη και παλαιότερα είχε 
ασχοληθεί με τη δημοσίευση αρχειακών τεκμηρίων σχετικών με την οικογένεια των 
Δαμοδο5ν στα Χαβριάτα της Κεφαλονιάς, όπως είναι διαθήκες της οικογένειας και άλ­
λες νοταριακές πράξεις, για τον αδελφό του Βικέντιου Ιωάννη, και μια πρώτη δημοσί­
ευση της Λογικής, έργου που περιέχεται στο χειρόγραφο κώδικα του Δαμοδού και 
βρίσκεται στη Βιβλιοθήκη του Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. Στο βιβλίο αυτό, μετά 
από συστηματική έρευνα στα Αρχεία της Ελληνικής Κοινότητας και τα Κρατικά Αρχεία 
της Βενετίας, στο Παλαιό Αρχείο της Πάδοβας, αλλά και στο Νοταριακό Αρχείο της 
Κεφαλονιάς, συγκέντρωσε νέα στοιχεία για το οικογενειακό και συγγενικό περιβάλ­
λον του Δαμοδού, για τις σπουδές του στο Φλαγγινιανό Φροντιστήριο στη Βενετία, 
τους δασκάλους του, συνθέτοντας έτσι τόσο το οικογενειακό όσο και το κοινωνικό 
περιβάλλον, στο οποίο αναπτύχθηκε και δημιούργησε ο Δαμοδός. 

Συγχρόνως, η συγγραφέας εμπλουτίζει τον αριθμό των γνοοστών έργων του επτα­
νησίου λογίου, αναζητώντας τίτλους των έργων του στους καταλόγους χειρογράφων 
βιβλιοθηκών και συλλογών, όπου συχνά δεν αναφέρεται το όνομα του. Έτσι, ο αριθ­
μός των χειρογράφων από το έργο του αυξάνεται στα εκατόν σαράντα και, δεδομένου 
ότι τις περισσότερες φορές πρόκειται για κώδικες που παραδίδουν περισσότερα του 
ενός έργα, πρέπει για κάθε έργο να ξεπερνούν τα διακόσια. Στη συνέχεια, προχώρη­
σε στην παραβολή με τα γνίοστά ήδη έργα και αφού έκανε για το καθένα έρευνα, που 
στηρίχτηκε σε εσωτερικά στοιχεία και άλλες μαρτυρίες, ταύτισε το περιεχόμενο τους. 
Επίσης, η Β. Μπόμπου-Σταμάτη εντόπισε ένα κώδικα που παραδίδει το αυτόγραφο 
του Δαμοδού, το μοναδικό αυτόγραφο μέχρι σήμερα. Τα χειρόγραφα τα κατέταξε σε 
ένα συγκεντρωτικό κατάλογο, ο οποίος συνοδεύεται από παλαιογραφική περιγραφή 
και άλλες παρατηρήσεις. Σημαντικό είναι, ότι τους περισσότερους κώδικες τους γνω­
ρίζει από αυτοψία. 

Από το έργο του Δαμοδού διαπιστώνεται η μέθοδος διδασκαλίας που ακολουθού­
σε στη Σχολή του. Όπως αναφέρει η συγγραφέας, όλα τα έργα του είναι γραμμένα σε 
διδακτικό ύφος και στα «Προοίμια» αναφέρει με σαφήνεια ότι η πρόθεση του είναι να 
διδάξει και να παροτρύνει τους μαθητές του στην καλύτερη κατανόηση όσοον διδάσκει. 

Ο Βικέντιος γεννήθηκε στα Χαβριάτα της Κεφαλονιάς και αρχικά σπούδασε στο 
Φλαγγινιανό Φροντιστήριο, που την περίοδο εκείνη ήταν σε πλήρη ακμή, λόγω της πα­
ρουσίας σημαντικιόν προσιοπικοτήτων, όποος ο Ιωάννης Χαλκείας, ο Απόστολος Μί-
χος και ο γνωστός Ζακύνθιος λόγιος Αντώνιος Κατήφορος, οι οποίοι επηρέασαν ση­
μαντικά τη διαμόρφοοση της προσωπικότητας του. Συνέχισε τις σπουδές του στο Πα­
νεπιστήμιο της Πάδοβας, όπου εκεί παρακολούθησε μαθήματα θεολογίας, φιλοσο­
φίας και νομικών. Για ένα διάστημα δίδαξε στο Φλαγγινιανό Φροντιστήριο και ασχο­
λήθηκε ιδιαίτερα με τη διδασκαλία της αριστοτελικής φιλοσοφίας. Ακολούθως επέ­
στρεψε στην πατρίδα του, στα Χαβριάτα της Κεφαλονιάς, όπου ασχολήθηκε με τη δι­
δασκαλία και την ίδρυση της Σχολής του, μιας από τις πιο σημαντικότερες σχολές που 
υπήρχαν στο νησί, και το συγγραφικό του έργο. 



190 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

Είναι γνωστό, ότι erta Επτάνησα κατά την περίοδο της βενετοκρατίας επικρατού­
σαν διαφορετικές συνθήκες διαβίωσης από τις υπόλοιπες τουρκοκρατούμενες περιο­
χές, με αποτέλεσμα οι κοινωνικές και πολιτιστικές εξελίξεις να ακολουθήσουν δια­
φορετική πορεία, γεγονός που φαίνεται στην εκπαίδευση. Τα πρώτα χρόνια της βενε­
τοκρατίας, η εκπαίδευση ήταν κυρίως ιδιωτική και τα παιδιά των ευγενών διδάσκο­
νταν ελληνικά και λατινικά, αλλά κυρίως τα ιταλικά, ενώ τα παιδιά των χωρικών δι­
δάσκονταν τα γράμματα από τους ιερείς από τα εκκλησιαστικά βιβλία. Από τα μέσα 
του 16 ο υ αιώνα, αρχίζουν να ιδρύονται τα πρώτα δημόσια σχολεία στην Κέρκυρα και 
στη Ζάκυνθο. Στην Κεφαλονιά, φαίνεται ότι από τον 17ον αιώνα δίδασκαν αρκετοί 
λόγιοι και ότι λειτουργούσαν δυο σχολεία, ένα στο Κάστρο του Αγίου Γεωργίου και 
ένα άλλο στο Ληξούρι, στα οποία δίδαξαν σημαντικές προσωπικότητες, όπως οι αδελ­
φοί Λιχούδη. Όμως, εκτός από τα ελληνικά σχολεία, υπήρχαν σχολεία και στα καθο­
λικά μοναστήρια, όπου οι καθολικοί παρέδιδαν μαθήματα στα παιδιά των ευγενών. 

Μέσα λοιπόν σ' αυτό το κλίμα, ο Δαμοδός ιδρύει τη Σχολή του, μια από τις πιο φη­
μισμένες σχολές της περιόδου αυτή, η οποία έφερε τη σφραγίδα της προσωπικότητας 
του. Στη Σχολή, που ήταν οργανωμένη σύμφωνα με τα πρότυπα του Φλαγγιανού Φρο­
ντιστηρίου, όπου είχε σπουδάσει ο ίδιος, δίδασκε όλο τον κύκλο των φιλοσοφικών μα­
θημάτων. Φαίνεται δε, ότι η ακτινοβολία της Σχολής του ήταν πολύ μεγάλη, γιατί, 
όπως αναφέρει ο Ηλίας Τσιτσέλης, έφθαναν στην Κεφαλονιά μαθητές από την ηπει­
ρωτική Ελλάδα για να σπουδάσουν κοντά στο Δαμοδό. Συχνά, με τους μαθητές του 
έκανε εκπαιδευτικούς περιπάτους και δεχόταν άλλους σοφούς για να συζητήσει σο­
βαρά φιλοσοφικά προβλήματα. Εγκατελείπει τη σχολαστική μέθοδο διδασκαλίας του 
Κορυδαλλέως, του Αλεξάνδρου Μαυροκορδάτου, των διδασκάλων των Ιωαννίνων 
Σουγδουρή και Ανθρακίτου και του Χίου Κορεσίου και θεωρείται ο πρώτος που δί­
δαξε στην Ελλάδα τη νεότερη φιλοσοφία. 

Ο αριθμός των μαθητών του πρέπει να ήταν πολύ μεγαλύτερος από αυτόν που 
αναφέρεται στις ιστορικές πραγματείες της εποχής, γιατί σ' αυτές κυρίως βιογραφού­
νται όσοι διακρίθηκαν. Ανάμεσα στους μαθητές του υπήρξαν γνωστοί λόγιοι του 18ου 
αιώνα, όπως ο Νικόλαος Μαυροειδής, ο Νικόλαος Καρούσος, ο Αγάπιος Λοβέρδος, 
ο Αντώνιος Μοσχόπουλος και άλλοι. Ακόμα, παραδίδεται, χωρίς να τεκμηριώνεται 
σαφώς, ότι ο Ευγένιος Βούλγαρης υπήρξε μαθητής του. 

Πυρήνα του βιβλίου αποτέλεσε η διδακτορική διατριβή της συγγραφέως και ο στό­
χος του ήταν διττός. Μέσα από την επεξεργασία του πλούσιου αρχειακού υλικού, και 
με τη βιογραφική μέθοδο, πρώτον να προσεγγίσει την προσωπικότητα του σημαντικού 
αυτού επτανησίου λογίου και δεύτερον, σε συνδυασμό με τη συγκριτική ανάλυση του 
έργου του, να συμβάλει στη μελέτη για την εκπαίδευση στα Επτάνησα. 

Το βιβλίο της Β. Μπόμπου-Σταμάτη, προστίθεται στις μέχρι τώρα σημαντικές μο­
νογραφίες για τη ζωή και το έργο νεοελλήνων φιλοσόφων, που συνδυάζουν τη βιο­
γραφική μέθοδο με τη συστηματική μελέτη και ανάλυση του έργου τους, συμβάλλο­
ντας έτσι στην ανάπτυξη των ιστορικοκοινωνικών επιστημιόν. 

Εξάλλου, η Β. Μπόμπου-Σταμάτη έχει δημοσιεύσει αρκετές εργασίες, αποτελέ­
σματα των αρχειακών της ερευνών, που αναφέρονται σε θέματα παιδείας και ιστο­
ρίας των ιδεών, συμβάλλοντας ουσιαστικά στην προώθηση των γνώσεων μας για την 
εκπαίδευση κατά τη διάρκεια της τουρκοκρατίας, και το έργο των ελλήνων λογίων της 
περιόδου αυτής. 

Στον Πρόλογο η συγγραφέας παρουσιάζει το αντικείμενο της έρευνας, τα Αρχεία 
στα οποία ανέτρεξε προκειμένου να βρει νέα στοιχεία για τη ζ<υή του Βικέντιου Δα-
μοδού και αναλύει τη δομή του βιβλίου. Στη συνέχεια, στα Εισαγωγικά, παρουσιάζο­
νται τα μέχρι τώρα γνωστά στοιχεία τόσο για το πρόσωπο, τη ζωή, το οικογενειακό πε-



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 191 

ριβάλλον, τις σπουδές, τη δράση και το έργο του Δαμοδού και δηλώνεται ο στόχος του 
βιβλίου, που είναι η ανασύνθεση της προσωπικότητας και του έργου του Δαμοδού με 
τη βοήθεια της αρχειακής έρευνας. Στο Κεφάλαιο Α' του Πρώτου Μέρους για το Βι­
κέντιο και την οικογένεια του, δίνει κάθε νέο στοιχείο για το γενεαλογικό δέντρο του 
Δαμοδού, τα ονόματα των συγγενών του, φωτίζει χρονολογικά προβλήματα, επιση­
μαίνει σημαντικούς σταθμούς για την πορεία, την εξέλιξη και τη δράση του, συνθέτο­
ντας έτσι, με τον καλύτερο δυνατό τρόπο, το πορτρέτο όχι μόνο του ιδίου, αλλά και του 
οικογενειακού και κοινωνικού του περιβάλλοντος. 

Στο Β' Κεφάλαιο, για τη Σχολή και τους μαθητές, συγκεντρώνει όσες πληροφορίες 
υπάρχουν για τη χρονολογία, τον τόπο, την οργάνωση, το είδος και τη λειτουργία της, 
τη μέθοδο διδασκαλίας και την προσφορά της στο χοίρο της επτανησιακής εκπαίδευ­
σης, ειδικότερα στην Κεφαλονιά στην περίοδο της βενετοκρατίας. Ακολούθως, η συγ­
γραφέας αναλύει τη μέθοδο διδασκαλίας του, που προκύπτει από το έργο του επτα­
νησίου λογίου, το ενδιαφέρον του για την αριστοτελική φιλοσοφία, τη ρήξη του με τις 
καθιερωμένες σχολαστικές μεθόδους διδασκαλίας και την εισαγωγή της διδασκαλίας 
της νεότερης φιλοσοφίας στη Σχολή του. Επισημαίνει την επιλογή του Δαμοδού να 
ιδρύσει τη Σχολή του σε ένα χωριό, στα Χαβριάτα, μακριά από την πόλη και την αρι­
στοκρατική της τάξη, κοντά στον αγροτικό πληθυσμό, που διατήρησε την ελληνικότη­
τα του, την καθαρότητα της γλώσσας του και των ηθών του. Στη συνέχεια διευκρινίζει 
το θέμα για τον αριθμό των μαθητών του Δαμοδού, όπως προκύπτουν από τις γενικό­
τερες ιστορικές πραγματείες και τις ιστορίες για την Κεφαλονιά και παραθέτει βιο­
γραφικά στοιχεία για τους σημαντικότερους λογίους του 18ου αιώνα, που υπήρξαν 
μαθητές του. 

Στο δεύτερο μέρος, η Β. Μπόμπου-Σταμάτη προβαίνει στην κατάταξη των έργων, 
σε τυπωμένα και σε χειρόγραφα με παλαιογραφική περιγραφή, χρονολόγηση συγ­
γραφής και αντιγραφής των χειρογράφων και ταύτιση του περιεχομένου τους σύμφω­
να με εσωτερικά στοιχεία που θα αποκάλυπταν τη δική του θέση σχετικά με τη σειρά 
που είχε αποδεχτεί και ακολουθήσει κατά τη διδασκαλία, όπως αναφέρει η ίδια η 
συγγραφέας. Τα τυπωμένα βιβλία του Δαμοδού είναι πέντε με θεολογικό και φιλολο­
γικό περιεχόμενο, ενώ σώζονται χειρόγραφα του με την επεξεργασία θεμάτων παρό­
μοιου περιεχομένου. 

Στο τρίτο μέρος, η συγγραφέας τοποθετεί τον ίδιο το Δαμοδό και το έργο του στις 
σωστές του διαστάσεις και αποτιμά την προσφορά του στη νεοελληνική παιδεία, επι­
σημαίνει την ξεχωριστή θέση που κατείχε στην ιστορία των νεοελληνικών γραμμάτων 
και από το μεγάλο αριθμό των χειρογράφου του έργου αποδεικνύεται η ευρύτατη διά­
δοση και η ακτινοβολία του έργου του. Συγκρίνει το πνευματικό περιβάλλον της Βε­
νετίας, στο οποίο διαμορφώθηκε πνευματικά, με το περιβάλλον το:>ν βενετοκρατούμε­
νων Επτανήσων, στο οποίο δίδαξε και δημιούργησε το έργο του. 

Στα Παραρτήματα, που αποτελούν το τέταρτο μέρος του βιβλίου, δημοσιεύονται 
και σχολιάζονται διάφορα χειρόγραφα με έργα του Δαμοδού, τα οποία εντόπισε η 
συγγραφέας. Όπως, ο χειρόγραφος κώδικας του Δαμοδού που βρίσκεται στη Βιβλιο­
θήκη του Πανεπιστημίου της Θεσσαλονίκης· αποτελεί δωρεά του ακαδημαϊκού Ό θ . 
Πυλαρινού, στην οικογένεια του οποίου ανήκε, προέρχεται από την Κεφαλονιά και 
περιέχει τη Λογική και τη Φυσιολογία του Δαμοδού. Ο κοίδικας με τη μετάφραση του 
Ακάθιστου Ύμνου στα ιταλικά που σώζεται στο τμήμα Χειρογράφων της Εθνικής Βι­
βλιοθήκης της Ελλάδας. Το αυτόγραφο του Δαμοδού Τα Προοίμια Φυσιολογίας και 
Δογματικής, από κώδικα του Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. Επιστολή του Βικέντιου 
Δαμοδού προς Ευγένιον, το μοναδικό ώς τώρα γνο^στό κείμενο του Δαμοδού στα αρχαία 
ελληνικά. Επιστολή του Δωροθέου Βονλησμά, στην οποία διατυποίνεται ο σεβασμός 



192 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

του Βουλησμά για τη φιλοσοφία του Δαμοδοΰ. Πρακτικά των διδακτορικών εξετάσε­
ων του από το αρχείο του Πανεπιστημίου της Πάδοβας και έγγραφα της Ιστορικής 
Εθνολογικής Εταιρείας Ελλάδος. 

Τέλος, παρουσιάζεται Η Σύντομος Ιοέα της Λογικής κατά την μέθοδο των νεωτέ­
ρων, άγνωστο έργο μέχρι τώρα, το οποίο η συγγραφέας με κριτική έκδοση αποδίδει 
στο Δαμοδό. 

Η σημαντική αυτή έκδοση του Μορφωτικού Ιδρύματος της Εθνικής Τραπέζης συ­
μπληρώνεται με πλούσια και αναλυτική βιβλιογραφία και Συντομογραφίες, Σημειώ­
σεις, κατατοπιστικούς Πίνακες των χειρογράφων κατά έργο, των αρχών των έργων 
του Δαμοδού, των βιβλιογράφων και κτητόρων χειρογράφων, με τα Περιεχόμενα των 
τυπωμένων και ανέκδοτων έργων του Δαμοδού, καθώς και με αναλυτικό ευρετήριο 
προς διευκόλυνση του αναγνώστη. 

Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη, (κριτική έκδοση επιμέλεια-εισαγωγή) Βικέντιος 
Δαμοδός. Συνταγμάτων της Μεταφυσικής, Ιωάννινα 2002. 

Η ιστορικός Βασιλική Μπόμπου-Σταμάτη, συνεχίζοντας τη συγγραφική της δρα­
στηριότητα γύρω από το έργο των νεοελλήνων φιλοσόφων, προέβη στην κριτική έκ­
δοση του ανέκδοτου έργου το Συνταγμάτων της Μεταφυσικής του Βικέντιου Δαμο­
δού, ενός επτανησίου λογίου του 18ου αιώνα, ο οποίος ανήκει στους προδρόμους του 
νεοελληνικού Διαφωτισμού. 

Η σειρά Κείμενα Νεοελλήνων Φιλοσόφων, που καθιερώνει ο Τομέας Φιλοσοφίας 
του Πανεπιστημίου Ιωαννίνων, εγκαινιάζεται με την παρούσα έκδοση. Όπως αναφέ­
ρεται στο Προοίμιο της έκδοσης, η Νεοελληνική Φιλοσοφία καθιερώθηκε στον Τομέα 
της Φιλοσοφίας του Τμήματος Φιλοσοφίας, Παιδαγωγικής και Ψυχολογίας της Φιλο­
σοφικής Σχολής του Πανεπιστημίου Ιωαννίνων, coç αυτοτελές ερευνητικό και διδακτι­
κό αντικείμενο και τα μέλη του Τομέα αφιέρωσαν μελέτες εξειδικευμένες και μονο­
γραφίες στο έργο των νεοελλήνων φιλοσόφων με σκοπό την ανίχνευση του έργου τους 
από τα μέσα του 15ου αιώνα μέχρι σήμερα, συμβάλλοντας έτσι στην ανάπτυξη των νε­
οελληνικών σπουδών. Η μέχρι τώρα έρευνα έχει καλύψει θέματα που επικεντρώνουν 
το ενδιαφέρον στον εντοπισμό των θεματικών συνιστωσών της νεοελληνικής φιλοσο­
φίας και στον εντοπισμό των συναρτήσεων και των συναφειών της με την αρχαιοελλη­
νική, τη βυζαντινή και ιδιαίτερα την ευρωπαϊκή σκέψη. 

Η σειρά Κείμενα Νεοελλήνων Φιλοσόφων επιδιώκει να εντάξει στις εκδόσεις της 
γνωστά και άγνωστα χειρόγραφα φιλοσοφικών έργων νεοελλήνων φιλοσόφων της πε­
ριόδου από τον 15ον αιώνα μέχρι σήμερα, προκειμένου να καταστήσει προσιτές τις πη­
γές αυτές όχι μόνο στους ερευνητές και τους φοιτητές, αλλά και στο ευρύτερο κοινό. 

Το έργο του Δαμοδού το Συνταγμάτιον της Μεταφυσικής εγκαινιάζει, όπως ανα­
φέρθηκε, τη σειρά αυτή. Την έκδοση επιμελήθηκε η Β. Μπόμπου-Σταμάτη, η οποία 
έχει ήδη γράψει για τον επτανήσιο φιλόσοφο μια σημαντική μονογραφία (Ο Βικέντιος 
Δαμοδός. Βιογραφία-Εργογραφία 1700-1754, Μορφωτικό Ίδρυμα της Εθνικής Τρα­
πέζης, Αθήνα 1998). 

Όπως αναφέρει η συγγραφέας στην Εισαγωγή της έκδοσης, η επιλογή του συγκε­
κριμένου έργου του Δαμοδού έγινε γιατί είναι ένα από τα φιλοσοφικά κείμενα του 
πρωίμου νεοελληνικού Διαφωτισμού που παραμένουν ανέκδοτα. Το κείμενο αυτό, ο 
Δαμοδός το έγραψε τις πρώτες δεκαετίες του 18ου αιώνα, σε μια πρώιμη εποχή, και 
προσφέρει έτσι στους μελετητές την «αναβίωση του νεοελληνικού στοχασμού» 

Το βασικό χειρόγραφο είναι το χειρόγραφο της Μονής Βατοπεδίου 465. Το2υν-



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 193 

ταγμάτων, που αποτελεί μια επιτομή της μεγάλης Μεταφυσικής και περιέχει δυο μέ-
ρη: το θεωρητικό Μέρος Α', Οντολογία και το διδακτικό Μέρος Β', Πνενματολογία, 
απευθύνεται προς τους «φιλομαθέστατους μαθητάς» του. 

Η συγγραφέας προβαίνει στην έκδοση του έργου παλαιογραφικά και, όπου το θε­
ωρεί αναγκαίο, επεμβαίνει στη στίξη και διορθώνει τα ορθογραφικά λάθη, τα οποία 
δηλώνει στο κριτικό υπόμνημα. Την επιμελημένη αυτή έκδοση συμπληρώνουν αναλυ­
τικά ευρετήρια Προσώπων και Θεμάτων, των οποίων την επιμέλεια έκανε ο καθηγη­
τής Νίκος Ψημμένος. 

Νίκη Τσελέντη 

Πρακτικά Α' Επιστημονικής Συνάντησης «Βυζάντιο, ό Κόσμος του καί ή 
Ευρώπη», Μυστράς, 26-28 Μαίου 2000, 'Αθήνα - Μυστράς 2001 

Είναι ή πρώτη Επιστημονική Συνάντηση της «Διεθνούς Επιστημονικής 
Εταιρείας Πληθωνικών καί Βυζαντινών Μελετών», τά Πρακτικά της οποίας 
έχουν έκδοθή σε έναν κομψό τόμο καί περιλαμβάνουν τό πρόγραμμα Εργασιών 
της Επιστημονικής Συνάντησης (σελ. 11-12) καθώς καί δέκα άπό τίς δεκατέσσα-
ρες Εισηγήσεις πού παρουσιάσθηκαν από διακεκριμένους ομιλητές, μέ θέματα 
άπό τόν χώρο της Θεολογίας, της Φιλοσοφίας, της Κοινωνιολογίας καί της Οικο­
νομικής Ιστορίας. Οι πρώτες σελίδες φιλοξενούν τά Προλεγόμενα άπό τόν κα­
θηγητή κύριο Σάββα II. Σπέντζα (σελ. 7-8) καθώς καί τό Ψήφισμα τού Δήμου 
τοΰ Μυστρά (σελ. 9), μέ τό όποιο ανακηρύχθηκε επίτιμος δημότης τού Μυστρά ό 
αείμνηστος Βρεττανός καθηγητής Christofer Montague Woodhouse (Lord 
Terrington, 1917-2001). 

Βασίλειος Τρ. Γιοΰλτσης, «Μετακοινωνική Προσέγγιση των Βυζαντινών Ι ε ­
ραποστολών», σελ. 13-22. 

Επιχειρείται μία συνολική κοινωνιολογική εκτίμηση τών βυζαντινών ιεραπο­
στολών κατά τόν Θ' αιώνα, οι οποίες επηρέασαν τήν πορεία τού Χριστιανισμού 
καί τοΰ πολιτισμού στην 'Ανατολική, Κεντρική καί Βόρειο Ευρώπη. Στην έξοδο 
της αυτή προς τους αλλοεθνείς ή Εκκλησία εκπροσωπεί μία νέα ανθρωπολογική 
στάση, ή οποία προσδιορίζεται άπό τήν αναφορά τού άνθρωπου στην υπερβατι­
κή αρχή μέ βάση τήν ορθόδοξη Θεολογία. Τό μετακοινωνικό αποτέλεσμα τών 
βυζαντινών ιεραποστολών, υστέρα άπό τήν συνάντηση τους μέ τήν ιστορία καί 
τόν κόσμο, είναι ότι ό άνθρωπος ώς πρόσωπο τοποθετείται σε υψηλότερη θέση 
άπό εκείνη πού μέχρι τότε βρισκόταν, διότι ή Εκκλησία δέχεται καί αναγνωρίζει 
τήν ισότητα, καταδικάζει τίς φυλετικές διακρίσεις, πιστεύει στην κενωτική αγά­
πη, τήν καταλλαγή, προσανατολίζεται στην δόξα της αίωνιότητος, διδάσκει τήν 
υπέρβαση τού κακού, σκύβει μέ αγάπη στον ανθρώπινο πόνο. 

Τηλέμαχος Κ. Αουγγής, «Βυζάντιο καί Δύση. 'Από τόν 'Απόλυτο στον Ό ρ ι ο -
θετημένο Οικουμενισμό», σελ. 23-30. 

Ό Εισηγητής βασιζόμενος σέ πλήθος ιστορικών μαρτυριών επιχειρεί νά διε­
ρευνήσει τό θέμα τού «όριοθετημένου οικουμενισμού», πού υιοθετήθηκε ώς όρος 
προκειμένου νά χαρακτηρίσει τήν βυζαντινή πολιτική ιδεολογία κατά τήν μέση 
περίοδο (867-1071 μ.Χ.) σέ σχέση μέ τόν βυζαντινό «απόλυτο οικουμενισμό» τής 



194 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

πρωτοβυζαντινής περιόδου. "Ηδη σέ ορισμένες πηγές τού Γ και ΙΑ' αι. σύντομες 
μνείες αναφέρουν οτι υπήρχαν νομικά όρια στην βυζαντινή εδαφική κυριαρχία 
της Νοτίου 'Ιταλίας, κάτι πού εθεωρείτο δεδομένο και από τους θεωρητικούς της 
πολιτικής ιδεολογίας τής Μακεδόνικης δυναστείας και πού κατά τήν άποψη 
τους ήταν αδιανόητη κάθε εδαφική διεκδίκηση πέραν των συνόρων αυτών. 

Λάζαρος Θ. Χουμανίδης, «Περί τής Οικονομίας τής Πελοποννήσου επί Βα­
σιλείου Α' (867-886)», σελ. 31 -47. 

Επιχειρείται αρχικά μία γενική εκτίμηση γιά τήν κατάσταση τής Βυζαντινής 
Αυτοκρατορίας τήν εποχή του Βασιλείου Α', σχετικά μέ τήν πορεία τής ανόδου 
σέ πολλούς τομείς, όπως στην αναδιοργάνωση τοϋ κρατικού μηχανισμού, τοΰ 
στρατού, τής οικονομίας κ.ά. Ό σ ο ν άφορα στην Πελοπόννησο παρατηρείται τήν 
ϊδια περίοδο πρόοδος στην γεωργία και τό εμπόριο, καθώς υπήρχε περίσσευμα 
στην παραγωγή από τήν γεωργία και τά εργαστήρια παραγωγής διαφόρων 
ειδών. Μεταξύ τών «δυνατών» τής αυτοκρατορίας καταλέγεται και ή Διανιηλίς, 
από τήν οποία ό αυτοκράτωρ Βασίλειος Α' είχε παλαιότερα εύεργετηθή. Οι «δυ­
νατοί» τής Αυτοκρατορίας ήσαν «οιονεί φεουδάρχες» πού είχαν τάση άνεξαρτη-
τοποιήσεως άπό τήν κεντρική εξουσία χωρίς όμως νά τήν επιτύχουν. Στην Πελο­
πόννησο, όπως και στις υπόλοιπες επαρχίες τής Αυτοκρατορίας, ανθούσε τό 
εισαγωγικό και εξαγωγικό εμπόριο καθώς και οι έγχρήματες και εμπορικές συν­
αλλαγές μεταξύ πόλεων και υπαίθρου, ενώ ή κεντρική εξουσία ουδέποτε κατα­
κερματίσθηκε. 

Χρήστος Π. Μπαλόγλου, «Κλεομένης Γ - Κωνσταντίνος Παλαιολόγος: Τό 
Μεταρρυθμιστικό των Πρόγραμμα. Συγκριτική Ανάλυσις», σελ. 49-58. 

Ό Εισηγητής επιχειρεί νά διερευνήσει τήν οποιαδήποτε συνάφεια πού πα­
ρουσιάζεται ανάμεσα στις μεταρρυθμίσεις τού Σπαρτιάτη βασιλιά Κλεομένους Γ 
και τού Κωνσταντίνου Παλαιολόγου, όταν ήταν δεσπότης τού Μυστρα και είχε 
ώς συμβούλους του τόν Γεμιστό-Πλήθωνα και τόν καρδινάλιο Βησσαρίωνα. Α ν 
και τά θεσμικά και ιστορικά πλαίσια είναι εντελώς διαφορετικά, υποστηρίζεται 
οτι οι δύο σύμβουλοι έγνώριζαν τις μεταρρυθμίσεις τού Κλεομένους, διότι στά 
έργα τους κάνουν συχνά αναφορές στην ιστορία και τά κατορθώματα τών Σπαρ­
τιατών. Ώ ς εκ τούτου είναι προφανές οτι τά μεταρρυθμιστικά σχέδια τοΰ Κλεο­
μένους ήσαν γνωστά και στον Κωνσταντίνο, ό όποιος επιθυμούσε τήν αναδιορ­
γάνωση τής στρατιωτικής και πολιτικής διοικήσεως τοΰ δεσποτάτου. Περαιτέρω 
γίνεται συγκριτική παρουσίαση τών μεταρρυθμίσεων. 

Χριστίνα-Παναγιώτα Μανωλέα, «Ερμηνευτικές Προσεγγίσεις τοΰ 'Ιωάννη 
Δοξαπατρή στά "Εργα τού Ερμογένους», σελ. 59-68. 

Οι θεωρίες τοΰ ρήτορος Ερμογένους (Β' μ.Χ. α'ι.) γιά τήν εξάσκηση αρχαρίων 
και προχωρημένων σπουδαστών διαδόθηκαν ευρύτατα κατά τήν ύστερη αρχαι­
ότητα και τους Βυζαντινούς χρόνους. Ασκησαν μάλιστα τέτοια επίδραση στην 
διδασκαλία τής ρητορικής, ώστε άπό τόν Α' αιώνα νά τυγχάνουν και σχολια­
σμού. Α π ό τους πρώτους σχολιαστές γνωστοί είναι οι Σώπατρος (Δ' αι.) και Συ­
ριανός (Ε' αι.). 'Ακολούθησαν και άλλοι. Ό λιγώτερο μελετημένος σχολιαστής 
τού Ερμογένους θεωρείται ο 'Ιωάννης Δοξαπατρής (ΙΑ' αι.), ό όποιος εντοπίζε­
ται στην Κωνσταντινούπολη. Τό οτι τά σχόλια τού Δοξαπατρή στό Έρμογενικό 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 195 

Corpus είναι τά λιγώτερο μελετημένα άπό τά άλλα βυζαντινά σχόλια, αυτό δεν 
σημαίνει οτι δεν είναι καί σημαντικά. Τουναντίον μάλιστα, διότι έχει κάνει εύστο­
χες παρατηρήσεις καί διασώζει καί παλαιότερα σχόλια, όπως αυτά του Ιωάννου 
Σάρδεων (Γ αι.) καί 'Ιωάννου Σικελιώτου (ΙΑ' αι.). Γιά τους λόγους αυτούς τό 
έργο τοϋ Δοξαπατρή θεωρείται εξίσου σημαντικό. 

Λίνος Γ. Μπενάκης, «Ή Λατινική Γραμματεία στό Βυζάντιο. Οι Μεταφρά­
σεις Φιλοσοφικών Κειμένων», σελ. 69-79. 

Εισήγηση πού καλύπτει τό θέμα άπό τήν σκοπιά της 'Ιστορίας της Φιλοσο­
φίας καί παρουσιάζει μόνο τό σχετικό υλικό. 'Αναφέρεται στις μεταφράσεις 
έργων τοϋ Αυγουστίνου (354-430) άπό τόν Μάξιμο Πλανούδη (1255-1305) καί 
τους αδελφούς Δημήτριο (1324-1397) καί Πρόχορο Κυδιύνη (1330-1368). Ακο­
λουθούν οι μεταφράσεις έργων τοΰ Βοηθίου (480-525) άπό τους Μανουήλ Ό λ ό -
βωλο (1245-1284), Πρόχορο Κυδώνη, Μανουήλ Καλέκα (fl410), Μάξιμο Πλα­
νούδη. Κατά τους ΙΔ' καί ΙΕ' αιώνες τό ενδιαφέρον τών Βυζαντινών λογίων επι­
κεντρώνεται στά έργα τού Θωμά Ακυινάτη. Μεταφράσεις έργων του έχουν γίνει 
άπό τους Δημήτριο Κυδώνη (Summa contra gentiles καί Summa Theologica: Prima 
Pars). Τό μεταφραστικό έργο του Σχολαρίου περιλαμβάνει επίσης μεταφράσεις 
φιλοσοφικών κειμένων καί άλλων συγγραφέων της Δύσεως, όπως τού Πέτρου 
'Ισπανού, τοϋ Gilbertus Porretanus, τοΰ Radulphus Brito. Προηγουμένως καί ό 
Πρόχορος Κυδώνης είχε μεταφράσει ώρισμένες «Quaestiones» (Υπόμνημα τοϋ 
Hervaeus Natalis t 1323) στις Sententiae τοΰ Πέτρου Λομβαρδού. Ή Εισήγηση 
πλαισιώνεται άπό τήν σύγχρονη βιβλιογραφία. 

'Ηλίας Τεμπέλης, « Ό Γεώργιος Παχυμέρης ώς Σχολιαστής τοΰ Πλάτωνος», 
σελ. 81-90. 

Ό Γειοργιος Παχυμέρης (1242 - περ. 1310), καθολικό πνεΰμα (σελ. 81-90) καί 
εκπρόσωπος της παλαιολόγειας φιλολογικής αναγεννήσεως, άλλα παράλληλα 
καί γνωστός σχολιαστής τοϋ Αριστοτέλη, παρουσιάζεται στην Εισήγηση αυτή 
καί ώς σχολιαστής, τοΰ Πλάτωνος. Αφορμή δόθηκε όταν διαπιστώθηκε οτι τό 
χειρόγραφο Parisinus Graecus 1810 είχε γραφή άπό τόν Παχυμέρη καί περιείχε 
σχόλια του σέ ένα τμήμα τοΰ διαλόγου «Παρμενίδης» τοΰ Πλάτωνος. Ό Παχυ­
μέρης, αν καί εξοικειωμένος μέ τους παλαιότερους σχολιαστές τοΰ Πλάτωνος, εν 
τούτοις προσεγγίζει τό Πλατωνικό αυτό κείμενο μέ ψυχρή λογική. Παραφράζει 
σχεδόν αύτολεξεί αρκετά χωρία τού διαλόγου χωρίς νά παρουσιάζει καμμία 
ουσιαστική ερμηνεία. Άλλοτε αντιλαμβάνεται εσφαλμένα λέξεις ή χωρία καί 
άλλοτε φαίνεται νά μήν κατανοεί τό περιεχόμενο κάποιων προτάσεων ή νά χρη­
σιμοποιεί όρους ανύπαρκτους, τους οποίους ό 'ίδιος δημιουργεί. Υποστηρίζεται 
ÖTL τά σχόλια τοΰ Παχυμέρη στον «Παρμενίδη» τοΰ Πλάτιονος δέν μποροΰν νά 
θεωρηθοΰν ώς ερμηνεία αξιόπιστη τοΰ τμήματος τοΰ έργου αύτοϋ, τό όποιο ό 
Παχυμέρης επιχειρεί νά ύπομνηματίσει. 

Παναγιώτης Ά. Μαρούδας, «Ή Λογιστική τοΰ Βαρλαάμ τοΰ Καλαβροΰ καί 
ό 'Επιστημονικός Περίγυρος στό Βυζάντιο της 'Εποχής του», σελ. 91-108. 

Παρουσιάζεται ή πραγματεία τοΰ Βαρλαάμ τοΰ Καλαβροΰ «Λογιστική» μέ 
αφορμή τήν κριτική της έκδοση μέ μετάφραση καί σχόλια στην γερμανική 
γλώσσα άπό τόν Π. Καρέλο στην έκδοση τοΰ Corpus της Ακαδημίας Αθηνών τό 



1% ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

1996. Ό Εισηγητής εξαίρει τήν μεγάλη προσφορά τοΰ φιλοσόφου καί δεινοΰ άρι-
στοτελιστή στά Μαθηματικά, ό όποιος με τήν «Λογιστική» προσέφερε ένα πρω­
τοποριακό θεωρητικό διδακτικό βιβλίο Αριθμητικής στους λογίους της εποχής 
του, θεμελιωμένο στην επιστημονική γνώση. Γράφτηκε προφανώς πριν από τό 
1339 καί είχε μεγάλη απήχηση στους μαθηματικούς καί φιλοσόφους τής εποχής 
του. Ωστόσο, όπως είναι γνωστό, τό διαλεκτικό πνεύμα του Βαρλαάμ αντίθετο 
προς τίς απόψεις του αγίου Γρηγορίου του Παλαμά, προκάλεσε τήν «ήσυχαστική 
έριδα» πού συνεκλόνισε τήν πνευματική ζωή του Βυζαντίου κατά τόν ΙΔ' αιώνα 
καί έτσι δέν μπόρεσε ό ίδιος νά δημιουργήσει στην Αστρονομία καί στά Μαθη­
ματικά όσα επιθυμούσε, άλλα δσα καί οι άλλοι προσδοκούσαν άπό αυτόν. 

Γιάννης Ά. Δημητρακόπουλος, « Ό Άντι-Πληθωνισμός τοΰ Γεωργίου Σχολα-
ρίου-Γενναδίου Β' ώς Ρίζα τού Φιλοθωμανισμού του καί ό Άντι-Χριστιανισμός 
τού Γεωργίου Γεμιστοΰ-Πλήθωνος ώς Ρίζα τού Άντι-Άριστοτελισμού του», σελ. 
109-127. 

Στην ενδιαφέρουσα αυτή μικρή μελέτη υποστηρίζεται οτι ή διαμάχη Σχολαρί-
ου-Πλήθωνος, άν καί απαιτεί έναν ιστορικό τής φιλοσοφίας γιά νά άναλυθή σέ 
επίπεδο κειμένων, ουσιαστικά υπάρχει μόνο στην επιφάνεια καί ανήκει στην 
ιστορία τών θρησκειών, τών ιδεών καί γενικώτερα τοΰ πολιτισμού. 

Είναι φανερό ότι καί οι δυό, Σχολάριος καί Πλήθων, δέν αντιμετώπισαν μέ 
κριτικό πνεύμα τόν άριστοτελισμό τού Θωμά Άκυινάτη, τόν όποιον καί είχαν ώς 
κοινή τους αφετηρία. Είναι λοιπόν δυνατόν νά παρατηρήσει κανείς οτι ό «άρι-
στοτελισμός» τού Σχολαρίου καί ό «άντι-άριστοτελισμός» τοΰ Πλήθωνος δέν 
επελέγησαν άπό αυτούς επειδή παρουσίαζαν προτερήματα ή μειονεκτήματα, 
άλλα μέ σκοπό νά υπηρετήσουν έναν έξω-φιλοσοφικό στόχο, θρησκευτικό, πολι­
τικό, εθνικό. Επομένως είναι φανερό οτι στερούνται φιλοσοφικής γνησιότητος. 

Δημήτριος Γ. Κατσαφάνας, « Ό Γεώργιος Γεμιστός-Πλήθων 'Έμμεσος Εμπνευ­
στής τής «Σχολής τών Αθηνών» τοΰ Ραφαήλ στό Βατικανό», σελ. 129-140. 

Ό Εισηγητής επιχειρεί νά ερμηνεύσει τόν ρόλο πού έπαιξε ό Πλήθων στην 
δημιουργία τής νωπογραφίας μέ τίτλο «Ή Σχολή τών Αθηνών» (1509-10) τοΰ 
διασήμου ζωγράφου τής 'Αναγεννήσεως Ραφαήλ Σάντι, ή οποία βρίσκεται στην 
«Αίθουσα τής Υπογραφής» τού Βατικανού. Ή τοιχογραφία αυτή θεωρείται 
«σύμβολο τής άναγεννωμένης ελληνικής φιλοσοφίας κατά τους χρόνους τής 
Αναγεννήσεως». Σ' αυτήν απεικονίζονται πενήντα οκτώ πρόσωπα φιλοσόφων, 
μεταξύ τών οποίων ό Πλάτων καί ό Αριστοτέλης. Πιστεύεται οτι ο φιλόσοφος 
τοΰ Μυστρά Γεμιστός-Πλήθων επέδρασε μέσω τών ανθρωπιστών τής 'Ιταλίας 
στό εικονογραφικό πρόγραμμα τοΰ έργου αύτοΰ. Κάτι περισσότερο άπό ένδειξη 
γιά τήν επίδραση τού Πλήθωνος αποτελεί καί ή απεικόνιση ανάμεσα στις μορφές 
τών Ελλήνων σοφών καί τοΰ Πέρση σοφοΰ Ζωροάστρη, ό όποιος κατέχει μία ξε­
χωριστή θέση στό έργο τοΰ Πλήθωνος. 'Εδώ ή παρουσία τοΰ Ζωροάστρη δικαιο­
λογείται μέ τήν ιδιότητα του ώς νομοθέτη, όπως ό Πλήθων τόν προβάλλει στό 
έργο του «Νόμων Συγγραφή». Ή ιδέα τής Σύναξης τών Φιλοσόφων ανήκει σέ 
παλαιότερη εποχή, επανήλθε όμως στά χρόνια τοΰ Ραφαήλ καί πρόβαλε ώς αίτη­
μα στους κύκλους τοΰ Βατικανού καί στην σκέψη τών φιλοσόφων. 

Στις σελ. 141-142 τά ονόματα τής 'Οργανωτικής 'Επιτροπής καί κατάλογος 
τών Εισηγητών. 

Κ. Μέντζου-Μεϊμάρη 



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 197 

Κατερίνα Νικολάου, Βυζαντινά βασιλικά συνοικέσια «μετ' αλλοφύλων καϊ 
αλλόγλωσσων» (7ος -11ος αι.), [Το Βυζάντιο και οι ξένοι - 4], Ίδρυμα Γουλαν-
δρή-Χορν, Αθήνα 2000, σελ. 59. 

Στο πλαίσιο σειράς ομιλιών με θέμα «Το Βυζάντιο και οι ξένοι», που διοργά­
νωσαν για το Ίδρυμα Γουλανδρή-Χορν οι καθηγήτριες Βαρβάρα Κουταβά-Δε-
ληβοριά και Αθηνά Κόλια-Δερμιτζάκη, η Κατερίνα Νικολάου ασχολήθηκε με τις 
επιγαμίες Βυζαντινών και ξένων. Η διάλεξη αυτή της 9ης Μαΐου 2000 δημοσιεύ­
εται λίγο αργότερα χωρίς αλλαγές, εκτός της προσθήκης λίγων διευκρινιστικών 
σημειώσεων (στο κείμενο) και ενδεικτικής βιβλιογραφίας (στο τέλος, σ. 57-59). 

Η συγγραφέας επιλέγει για το αρχικό τμήμα της επισκόπησης του θέματος 
την αναλυτική περιγραφή των γεγονότων του γάμου της Βυζαντινής Μαρίας, 
κόρης του Ρωμανού Α' Λακαπηνού, και του Βούλγαρου Πέτρου, γιου και διαδό­
χου του γνωστού Συμεών, ο οποίος είχε πλέον πεθάνει αφού είχε προκαλέσει 
πολλά προβλήματα στο Βυζάντιο. Η κ. Νικολάου εκμεταλλεύεται σ1 αυτήν την 
περίπτωση την ύπαρξη διαφωτιστικών σύγχρονων πηγών κατ 1 εξαίρεση, όπως 
σημειώνει, καθώς το συνοικέσιο δεν ήταν σύμφωνο με τις αντιλήψεις των Βυζα­
ντινών και έπρεπε οι ιστορικοί να το δικαιολογήσουν. Τις αντιλήψεις αυτές ενα­
ντίον των επιγαμιών μεταξύ αλλοφύλων παραθέτει αμέσως μετά, παραπέμπο­
ντας στον Κωνσταντίνο Πορφυρογέννητο και σε διάταξη του Μ. Κωνσταντίνου, 
την οποία αυτός επικαλείται όταν θεωρεί ως θεμιτά μόνον τα συνοικέσια Βυζα­
ντινών με Φράγκους. Έτσι ερμηνεύεται από τη συγγραφέα και η φειδωλή χρήση 
των επιγαμιών από τον 7ο έως τον 11ο αι., μεταξύ των διπλωματικών μέσων με 
τα οποία οι Βυζαντινοί δημιουργούσαν συγγενικούς δεσμούς με άλλους λαούς. 
Αναζητώντας κατ' επέκταση τους πολιτικούς λόγους των επιγαμιών, καθώς και 
τις συνέπειες για τους εμπλεκόμενους και τους λαούς τους, στις επιγραμματικές 
μνείες των πηγών για τα συνοικέσια αυτής της περιόδου, η συγγραφέας δίνει το 
ιστορικό πλαίσιο και τα στοιχεία των γάμων, των αρραβώνων ή των απλών προ­
τάσεων και αναφέρεται στις αντίστοιχες σχέσεις των Βυζαντινών με τους Χαζά-
ρους, τους Βουλγάρους και κυρίως τους Δυτικούς. Μεταξύ των γνωστών προ­
σπαθειών για τη σύναψη γάμου με Δυτικούς ιδιαίτερη θέση έχει το περίφημο 
ατυχές συνοικέσιο της Βυζαντινής αυτοκράτορος Ειρήνης Αθηναίας με τον αυ­
τοκράτορα των Φράγκων Κάρολο τον Μέγα, ο γάμος της Θεοφανούς, Βυζαντι­
νής αρχόντισσας αλλά όχι και πορφυρογέννητης πριγκίπισσας, με τον Γερμανό 
αυτοκράτορα Ό θ ω ν α Β' και το πρωτοφανές γεγονός του γάμου μιας πορφυρο­
γέννητης Βυζαντινής πριγκίπισσας, της αδελφής του Βασιλείου Β' Άννας, με τον 
ηγεμόνα των Ρως Βλαδίμηρο. Η δυνατότητα αναλυτικής περιγραφής του τελευ­
ταίου γάμου, τον οποίο η συγγραφέας χαρακτηρίζει ως «προσβλητικό» για το 
βυζαντινό γόητρο, αν και ενέταξε τόσο στη χριστιανική κοινότητα όσο και στη 
σφαίρα της βυζαντινής επιρροής ένα ολόκληρο λαό, οφείλεται σε ρωσική πηγή, 
καθώς οι βυζαντινοί ιστορικοί σχεδόν το υποβαθμίζουν. 

Η Κατερίνα Νικολάου, με γλαφυρό ύφος πάντοτε, περιγράφει και την προε­
τοιμασία της υποψήφιας Βυζαντινής νύφης, η οποία θα επιδείκνυε το βυζαντινό 
μεγαλείο στην ξένη χοορα ή θα ανταποκρινόταν πιθανότατα και σε σημαντικότε­
ρα καθήκοντα, καθώς και την αντίστοιχη εκπαίδευση της ξένης που θα εντασσό­
ταν στη βυζαντινή αυτοκρατορική οικογένεια. Αναφέρεται, επίσης, στους ευνού­
χους ως φυσικούς εκπαιδευτές των πριγκιπισσών αυτών, ενώ πιστεύει ότι απου­
σίαζε «παρά το βυζαντινό νόμο» η συναίνεση των μελλονύμφων. 

Η συγγραφέας καταλήγει, μετά τη διερεύνηση όλων των στοιχείων που αφο­
ρούν το εξεταζόμενο θέμα, στη λογική εκτίμηση ότι, ενώ η επιρροή των ξένων συ-



198 ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 

ζύγων στο Βυζάντιο ήταν «περιστασιακή και εφήμερη», οι Βυζαντινές πριγκί­
πισσες που πήγαιναν νύφες σε ξένες χώρες και ήταν περίπου «νεκρές» πλέον για 
το Βυζάντιο, δεν συμβιβάζονταν με τη νέα ζωή τους. Και θεωρεί πολύ ορθά ότι 
τα «ακούσια αυτά θύματα της διπλωματίας» δεν γνώρισαν μεν ιδιαίτερη προσω­
πική ευτυχία, αλλά υπήρξαν σημαντικοί φορείς του βυζαντινού πολιτισμού και 
πολλές φορές μετέδωσαν τη βυζαντινή νοοτροπία στο νέο τους τόπο, όπως η Θε­
οφανώ, η οποία μάλιστα, μετά τον πρόωρο θάνατο της το 991, ενταφιάστηκε στη 
Γερμανία αλλά σε «βυζαντινό» χώρο. 

Τριανταφυλλίτσα Μανιάτη-Κοκκίνη 

Πέτρος Βλαχάκος, Νικηφόρος Γρηγοράς. Φυσική Γεωγραφία και Ανθρωπογεωγραφία 
στο έργο τον, εκδ. ΖΗΤΡΟΣ, Θεσσαλονίκη, σελ. 267. 

Ο Νικηφόρος Γρηγοράς είναι μία από τις σπουδαιότερες φυσιογνωμίες του 14ου 
αι. Πολυδιάστατη προσωπικότητα, είχε ενεργό συμμετοχή στα δρώμενα της εποχής 
του και ταυτόχρονα, γνήσιος εκφραστής της, προβληματίσθηκε ως διανοητής γιά εξαι­
ρετικά ποικίλα θέματα. Κοινωνός της ελληνικής γραμματείας, αρχαιότερης και νεό­
τερης, αλλά και των σύγχρονιον διεθνών τάσεων, κινείται σε έναν ευρύτατο κόσμο. Τα 
στοιχεία Φυσικής Γεωγραφίας και Ανθρωπογεωγραφίας αυτού του κόσμου ερευνά 
στην διδακτορική διατριβή του (Φιλοσοφική Σχολή/Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσ­
σαλονίκης) ο Πέτρος Βλαχάκος. 

Στη μελέτη παρουσιάζονται: 
α) ο Νικηφόρος Γρηγοράς, τα κείμενα του στα οποία στηρίζεται η εργασία και οι 

ειδικότερες αντιλήψεις του για την ιστορία και τη γεωγραφία (σ. 53-88) 
β) τα στοιχεία Φυσικής Γεωγραφίας (Γενική Γεωγραφική Ένταξη, Μετρήσεις, 

Γεωφυσικός Χώρος (σ. 89-170) 
γ) τα στοιχεία Ανθρωπογεωγραφίας (Στοιχεία και Ορολογία Οικιστικής Γεω­

γραφίας, Πολιτική Γεοογραφία (σ. 171-221) 
δ) οι πηγές των γεωγραφικών πληροφοριών (σ. 222-232). 
Ακολουθούν τα Συμπεράσματα (σ. 233-237) και ένας Πίνακας Οικισμών (σ. 238-

240). Μερικές ασπρόμαυρες φωτογραφίες με κατάλοιπα τειχών και απεικονίσεις 
πλοίων που υπάρχουν στο τέλος, αποσκοπούν στη βοήθεια του αναγνώστη για μιά με­
ταφορά στην πραγματικότητα, που αποδίδουν τα βυζαντινά κείμενα. 

Τα έργα του Νικηφόρου Γρήγορα, στα οποία στηρίζεται η έρευνα, είναι 1) η Ρω­
μαϊκή Ιστορία 2) οι επιστολές 3) οι Αντιρρητικοί πρότεροι λόγοι 4) τα αγιολογικά κεί­
μενα 5) το εγκώμιο στον Ούγο Δ' Λουζινιάν 6) οι Αύσεις αποριών, που γράφτηκαν 
προς χάριν της Ελένης Παλαιολογίνας και 7) οι συγγραφές κατά των απόψεων του 
Βαρλαάμ Καλαβρού. 

Τα στοιχεία που επισημάνθηκαν στα κείμενα αυτά είναι χαρακτηριστικό προϊόν 
της προσωπικής οπτικής του Νικηφόρου Γρήγορα. Σύμφωνα με αυτήν κατά τα αρχαία 
πρότυπα (Ηρόδοτος), το αντικείμενο της Γεωγραφίας περιλαμβάνεται σε αυτό της 
Ιστορίας. Ειδικά όμως κατά τόν συγκεκριμένο βυζαντινό συγγραφέα αυτό συμβαίνει 
και μέσα από ένα ευρύτερο πρίσμα, κατά το οποίο η Ιστορία/Ιστοριογραφία δεν είναι 
μόνον πολιτική ιστορία, αλλά χρονικό του συνόλου των έργων του ανθρωπίνου πνεύ­
ματος, επομένως οφείλει να εμπεριέχει καί φιλοσοφία ή θεολογία, αστρονομία ή γε­
ωγραφία. Ο Νικηφόρος Γρηγοράς είναι ο μόνος που έχει αυτή την άποψη κατά τον 
14ο αι. και σε αντίθεση μάλιστα με τους ομολόγους του, Γεώργιο Παχυμέρη και Ιωάν­
νη Καντακουζηνό. Η ευρεία αυτή αντίληψη —με προοπτική και στην αρχαιότητα προ-



ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ ΝΕΩΝ ΒΙΒΛΙΩΝ 199 

κείμενου για τα ιστορικά/γεωγραφικά— συνδυάζεται με' έντονη περιγραφική διάθε­
ση σε έναν επίσης ευρΰ γεωγραφικό χώρο. Το αποτέλεσμα είναι πραγματικά πολυά­
ριθμες και ποικίλες αναφορές, όχι σπάνια και ιστοριοδιφικού ύφους. Περιλαμβάνο­
νται πχ. η νήσος Ταπροβάνη (Κεϋλάνη), ο Καύκασος, αλλά και τα Πυρηναία, οι 
Άλπεις ή η νήσος Θούλη και ο Ατλαντικός ωκεανός, το Κίεβο και οι στέπες της Ρω­
σίας, αλλά και η Ευδαίμων Αραβία ή το όρος Σινά καθώς και η Τροία ή οι Θήβες της 
αρχαίας Αιγύπτου. 

Ο Πέτρος Βλαχάκος χειρίστηκε εξαιρετικά καλά αυτό το ειδικού χαρακτήρα και 
σημασίας υλικό. Με αφετηρία την καλή γνώση της αρχαίας και μεσαιωνικής γραμμα­
τείας και χάρις σε μία προσεκτική λεπτομερειακού χαρακτήρα μεθοδική προσέγγιση, 
πέτυχε μια ολοκληρωμένη παρουσίαση. Ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα είναι η παραβολή 
των στοιχείων του Γρήγορα με τα ανάλογα άλλων Βυζαντινών και κυρίως των πλη­
σιέστερων Παχυμέρη και Καντακουζηνού (πρβλ. ιδιαίτερα σ. 192-193). Πραγματικά 
χρήσιμος για την αμεσότητα οπτικής που προσφέρει, αλλά και για την σωστή εκτίμη­
ση της γραφίδας του Γρήγορα εν προκειμένω, είναι ο πίνακας κατάταξης κατά μέγε­
θος των οικισμοον σύμφωνα με τους χαρακτηρισμούς άστυ, πόλις, πολίχνιον, φρουρών, 
πύργος, πνργωμα, χωρίον, μητρόπολις, κώμη. Είναι κρίμα που δεν προσφέρθηκαν 
από τα κείμενα τέτοια αξιοποιήσιμα δεδομένα και για άλλα στοιχεία. 

Βαρβάρα Κουταβά-Δεληβοριά 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

