
  

  Eoa kai Esperia

   Vol 7 (2007)

  

 

  

  ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ
ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 

  ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ   

  doi: 10.12681/eoaesperia.95 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ Σ. (2007). ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ). 
Eoa Kai Esperia, 7, 311–334. https://doi.org/10.12681/eoaesperia.95

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 06:30:39



ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ Ε Ω Α Κ Α Ι ΕΣΠΕΡΊΑ Ί (2007) 

ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΑΑΗΝΙΚΗΣ 
ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18θΣ ΑΙΩΝΑΣ) 

Τα κείμενα, που συγκεντρώθηκαν στο πλαίσιο του προγράμματος 
ΠΥΘΑΓΟΡΑΣ II, «Ελληνικές Κοινότητες και Ευρωπαϊκός Κόσμος (13ος-
19ος αι.). Μορφές αυτοδιοίκησης, κοινωνική οργάνωση, συγκρότηση ταυτο­
τήτων»1, αποτελούν στην πλειονότητα τους χρονικά για την ιστορία της 
ελληνικής κοινότητας Βενετίας. Πρόκειται για υπομνήματα, ιστορικο-θεο-
λογικές πραγματείες, αντιρρητικές ενθυμήσεις, ιστορικές αφηγήσεις και 
εκθέσεις που συντάχτηκαν από βενετούς αξιωματούχους, καθολικούς θεο­
λόγους και μέλη της ορθόδοξης αδελφότητας Βενετίας κατά το χρονικό διά­
στημα 1700-1774, με αφορμή την υπόθεση της υποχρεωτικής υποβολής 
καθολικής ομολογίας πίστης εκ μέρους των ορθόδοξων εφημερίων του ναού 
του Αγίου Γεωργίου της Βενετίας2. Τα παραπάνω χρονικά (14 στο σύνολο) 
συντάχτηκαν στην ιταλική γλώσσα και αναφέρονται στο παρελθόν της ελλη­
νικής παροικίας. Ωστόσο, καθώς στο επίκεντρο της συζήτησης είναι το πρό­
βλημα της θρησκευτικής ελευθερίας των ορθοδόξων που κατοικούν στην 
πόλη της Βενετίας, η αναφορά στην ιστορία της κοινότητας ταυτίζεται 

1. Η έρευνα χρηματοδοτήθηκε από το πρόγραμμα ΕΠΕΑΕΚII στο πλαίσιο του προγράμματος 
«ΠΥΘΑΓΟΡΑΣ II - Ενίσχυση Πανεπιστημιακών Ερευνητικών Ομάδων» με ποσοστό 75% 
από το Ευρωπαϊκό Κοινωνικό Ταμείο και με ποσοστό 25% από Εθνικούς Πόρους. Η έρευνα 
διεξήχθη από τον Τομέα Ιστορίας του Τμήματος Ιστορίας και Αρχαιολογίας της Φιλοσοφικής 
Σχολής του Πανεπιστημίου Αθηνών υπό την επιστημονική ευθύνη των καθηγητριών κ.κ. 
Όλγας Κατσιαρδή-Hering και Αναστασίας Παπαδία-Αάλα και της αναπληρώτριας καθηγή­
τριας κ. Μαρίας Ευθυμίου. Τα κείμενα έχουν μεταγραφεί σε ηλεκτρονική μορφή. 

2. Η υπόθεση ξεκίνησε στις αρχές του 1690 με την προσχώρηση του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας 
Μελετίου Τυπάλδου στον καθολικισμό και την προσπάθεια του να επαναφέρει σε ισχύ τα 
παλαιά διατάγματα των ετών 1534 και 1542, σύμφωνα με τα οποία οι εφημέριοι του ναού San 
Giorgio dei Greci έπρεπε να είναι καθολικοί. Για τα γεγονότα βλ. Ι. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων 
ορθοδόξων αποικία έν Βενετία, Βενετία 1893. σ. 80-89· Μ. ΓΕΔΕΩΝ, Τυπάλδου-Στάη συμμο­
ρία. Σημείωμα περί των έν Βενετία θρησκευτικών ταραχών 1686-1712, Κωνσταντινούπολη 
1913' G. FEDALTO. Appunti inediti sulla comunità dei greci veneziani nella corrispondenza 
dell'Oratoriano padre Gianbattista Bedetti (1623-1697), στο: Μνημόσννον Σοφίας 
Αντωνιάδη, Βενετία 1974, σ. 329-335- Σ. ΜΠΙΡΤΑΧΑΣ, Στα χνάρια ενός Υποψηφίου 
Βησσαρίωνα ή θρησκευτικές και πολιτικές ζυμώσεις στη Ρώμη και στη Βενετία στα χρόνια 
του Μελετίου Τυπάλδου, Περί Ιστορίας 4 (2003) 167-181. 



312 ΣΩΤΗΡΗΣΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

ουσιαστικά με την ιστορία των δικαιωμάτων και των προνομίων της ορθό­

δοξης αδελφότητας του Αγίου Νικολάου και του ορθόδοξου ναού του 

Αγίου Γεωργίου που αυτή διοικούσε. Επομένως, ο θρησκευτικός και θεολο­

γικός χαρακτήρας των χρονικών καθορίζει σε μεγάλο βαθμό και το περιε­

χόμενο τους. Επειδή, όμως, η διοίκηση και η λειτουργία τής πιο σημαντικής 

κοινότητας της ελληνικής διασποράς περιστρεφόταν κυρίως γύρω από τον 

ναό του Αγίου Γεωργίου, οι memorie μάς αποκαλύπτουν πτυχές της κοινο­

τικής οργάνωσης, καθώς και τον τρόπο με τον οποίον οι άνθρωποι του 18ου 

αιώνα, τόσο οι Έλληνες όσο και οι Βενετοί, αντιμετώπιζαν το παρελθόν της 

ορθόδοξης παρουσίας στη Βενετία. Τα χρονικά πρέπει να μελετηθούν όπως 

και οι μεσαιωνικοί χάρτες: ως ιστορικά μνημεία, που αποτυπώνουν την 

κοσμοθεώρηση των ανθρώπων που τα κατασκεύασαν, παρά ως πηγές σύγ­

χρονης πληροφόρησης. Παρόλα αυτά, ορισμένες informazioni, καθώς 

συντάχτηκαν από σύγχρονους με τα γεγονότα μάρτυρες, μας δίνουν πληρο­

φορίες για τα διάφορα στάδια εξέλιξης της μακροχρόνιας διαμάχης που δεν 

διαθέτουμε από άλλες πηγές. 

Ένα από τα προβλήματα που αντιμετωπίζει ο αναγνώστης των χρονικών 

είναι η μετάφραση των όρων Greco, Greci, nazione greca, που επανέρχονται 

συνεχώς μέσα σ' αυτά, καθώς, ως γνωστόν, ο όρος Greco είχε σημασία τόσο 

εθνοτική (Έλληνας) όσο και θρησκευτική (ορθόδοξος). Οι memorie είναι 

κείμενα που ασχολούνται με θεολογικά προβλήματα και εκκλησιαστικές 

υποθέσεις και, επομένως, είναι εύλογο ο όρος να παραπέμπει κυρίως στη 

θρησκευτική του σημασία. Είναι μάταιο να περιμένουμε να συναντήσουμε 

τη λέξη ortodosso στις πραγματείες που συντάχτηκαν από λατίνους θεολό­

γους ή βενετούς αξιωματούχους, καθώς ορθόδοξοι, δηλαδή αυτοί που ακο­

λουθούν την ορθή πίστη, μπορούσαν να είναι μόνον οι ρωμαιοκαθολικοί. 

Εξάλλου, είναι χαρακτηριστικό ότι, όταν ο όρος χρησιμοποιείται με την 

εθνοτική του σημασία, ο συγγραφέας αισθάνεται την ανάγκη να την υπο­

γραμμίσει. Ο καθολικός Μιχαήλ Άγγελος Φαρόλφο π.χ. όταν αναφέρεται 

στη συνέλευση της Γερουσίας την 1η Ιανουαρίου 1709, που θα αποφάσιζε αν 

οι εφημέριοι του Αγίου Γεωργίου πρέπει να υποβάλλουν καθολική ομολογία 

πίστεως, σημειώνει: Entrano in senato molti patrizii—Tra questi ve ne sono 

sempre molti de Greci, non di rito e religione ma di patria, come nati nel regno 

di Candia ο nel Levante. Παρακάτω όμως διευκρινίζει ότι, όταν οι τελευταί­

οι αποκλείστηκαν από τη συνέλευση λόγω του θέματος, δημιουργήθηκε 

δυσαρέσκεια, καθώς, παρόλο που ήταν Greci, «δηλαδή γεννημένοι στην 

Ανατολή», ήταν λατίνοι, il che non erano [Greci] se non che topicamente"·. 

3. Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2764, Relazione a Nostro Signore Papa Clemente 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (180Σ ΑΙΩΝΑΣ) 313 

Ωστόσο, το παραπάνω παράδειγμα δείχνει ότι ο όρος Greco δεν μπορεί να 

μεταφράζεται πάντα (δηλαδή ώς τον 18ο αιώνα) ως «ορθόδοξος» αλλά πρέ­

πει κάθε φορά να ερμηνεύεται μέσα στα συμφραζόμενα του. Η συζήτηση 

φυσικά γύρω από τη μετάφραση του όρου δεν μπορεί να στηριχτεί μόνο σε 

παράθεση παραδειγμάτων από τις πηγές, αν δεν θέλουμε να μιμηθούμε τους 

συντάκτες των χρονικών, καθώς το ζήτημα είναι βαθύτατα ιδεολογικό και 

γνωσιοθεωρητικό. 

Ήδη από τη δεκαετία του 1960 ο Stoianovich και αργότερα στις δεκαε­

τίες του 1970-1980 οι ιστορικοί, που ασχολήθηκαν με τις ελληνικές παροι­

κίες, έδειξαν πως ο όρος Greco, σε αρκετές περιπτώσεις, χρησιμοποιούνταν 

από τους δυτικούς ως συνώνυμο του ορθόδοξου εμπόρου που έρχεται από 

την Ανατολή4. Ενώ όμως οι ιστορικοί των παροικιών αντιμετώπιζαν πλέον 

αυτονόητα τους Greci των πηγών με κριτική διάθεση, από τη δεκαετία του 

1990 η σταδιακή αποστασιοποίηση από την εθνική σημασία του όρου θεω­

ρήθηκε από μία μερίδα ιστορικών σύμπτωμα της εισαγωγής των νέων θεω­

ριών περί έθνους στην ελληνική ιστοριογραφία, ενώ στη χειρότερη περίπτω­

ση στιγματίστηκε με πολιτικό πρόσημο (π.χ. αριστερή ή νεοφιλελεύθερη). 

Από την άλλη πλευρά, όσοι επέμειναν στην εθνική σημασία ή την υπερα­

σπίζονταν υιοθετώντας λεπτότερες εννοιολογήσεις (π.χ. εθνοτικός, 

πρωτο/προεθνοτικός, πολιτισμικός κ.ά.) κινδύνευαν να χαρακτηριστούν 

εθνικιστές ή να κατηγορηθούν για έλλειψη θεωρητικού προβληματισμού. 

Και στις δύο περιπτώσεις γίνεται φανερό ότι η μετάφραση του όρου δεν 

μπορεί να διαχωριστεί από τις αντιλήψεις που έχει ο ιστορικός για τη 

συγκρότηση του έθνους. Το πολυσύνθετο ζήτημα, όμως, έχει και επιστημο­

λογικές παραμέτρους, καθώς εμπλέκεται στο πρόβλημα της μεταγραφής 

των εννοιών από ένα σύστημα σκέψης σε ένα άλλο. Πώς μετέφραζαν οι ίδιοι 

οι Έλληνες της Βενετίας τον όρο Greco; Χρησιμοποιούσαν τις λέξεις 

Ρωμαίος, Γραικός και σπανιότερα Έλληνας. Με τον όρο Ρωμαίος, όμως, 

δηλωνόταν επίσης ο ορθόδοξος, οπότε προς αυτήν την κατεύθυνση τα ελλη­

νικά κείμενα δεν είναι ιδιαίτερα βοηθητικά. Αντίστοιχα το nazione μετα­

φραζόταν ως «γένος». Από τα συμφραζόμενα, όμως, γίνεται φανερό ότι με 

XI della controversia tra l'arcivescovo Greco di Filadelfia et il popolo Greco in Venetia dal 1707 

sino all'anno 1709, cp. 37-38. Για τον συγγραφέα Μιχαήλ Άγγελο Φαρόλφο και την έκθεση του 

βλ. παρακάτω το χρονικό αρ. 6. 

4. Τ. STOIANOVICH, Ο κατακτητής ορθόδοξος βαλκάνιος έμπορος, στο: Η οικονομική όομή των 

βαλκανικών χωρών στα χρόνια της οθωμανικής κυριαρχίας, ιέ- ι& αι., Ση. Ι. ΑΣΔΡΑΧΑΣ 

(επιμ.). Αθήνα 1979. σ. 287-345' ΟΛΓΑ ΚΑΤΣΙΑΡΔΗ-HERING, Η ελληνική παροικία της 

Τεργέστης (1751-1830), Αθήνα 1986. σ. 32. 



314 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

τον όρο αυτόν άλλοτε εννοούν την παροικία και άλλοτε μία ευρύτερη εθνο-

τική κοινότητα (το «γένος των Ρωμαίων»). Η αβασάνιστη επομένως χρήση 

των παραπάνω λέξεων μας αποκαλύπτει ότι για τους ανθρώπους της επο­

χής (17ος - αρχές 18ου αιώνα) η ακριβής σημασία των όρων, το διπλό τους 

νόημα (ταυτόχρονα θρησκευτικό και εθνικό, τοπικό και γενικό), δεν ήταν 

πρόβλημα (όπως αργότερα για τους έλληνες διαφωτιστές ή για τους μετέ­

πειτα εθνικούς ιστοριογράφους). Πρόβλημα για αυτούς ήταν, και εδώ έγκει­

ται η ιστορική αξία των memorie, η ερμηνεία ή ο ακριβής προσδιορισμός των 

όρων Greco latino, Greco catolico, Greco scismatico. Ολόκληρη η σειρά των 

χρονικών μπορεί να αντιμετωπιστεί ως μία ερμηνευτική των παραπάνω 

όροον. Τα διατάγματα του Συμβουλίου των Δέκα των ετών 1534 και 1542 

έκαναν λόγο για «preti catolici e non scismatici». Ποια ήταν όμως η σημασία 

του όρου catolici; Οι ορθόδοξοι υποστήριζαν ότι είναι καθολικοί με την 

ορθόδοξη έννοια (ήταν μέλη της μίας ορθόδοξης καθολικής εκκλησίας), 

επομένως όχι σχισματικοί (βλ. επίσης τα χρονικά αρ. 2 και 3). Αντίθετα, οι 

καθολικοί υποστήριζαν ότι οι Greci είναι σχισματικοί, καθώς δεν αναγνωρί­

ζουν την ένωση της συνόδου της Φλωρεντίας (1439). Με τον όρο Greco 

catolico εννοούνται κυρίως οι ουνίτες (καθολικοί που ακολουθούν το ορθό­

δοξο τυπικό), οι οποίοι όμως μπορούν να είναι οποιασδήποτε εθνικότητας 

(π.χ. στο ελληνικό κολλέγιο της Ρώμης δεν φοιτούσαν μόνον Έλληνες, αλλά 

και Αλβανοί, Ρουθηνοί, Ιταλοί). Τέλος, θα υποστηριχτεί από τους ορθοδό­

ξους ότι ο όρος Greco catolico είναι πλεονασμός, κατασκεύασμα της καθο­

λικής εκκλησίας, αφού οι ορθόδοξοι είναι εξ ορισμού καθολικοί. Θα υπάρ­

ξουν πολλές άλλες ερμηνείες των όρων των διαταγμάτων. Αυτό όμως που 

γίνεται φανερό είναι ότι στα χρονικά του 18ου αιώνα οι θρησκευτικοί όροι 

είναι στο επίκεντρο της αντιπαράθεσης και όχι οι εθνικοί. 

Τέλος, ο ακριβής προσδιορισμός του αριθμού των χρονικών είναι δύσκο­

λος από τη στιγμή που η έρευνα μας στα αρχεία και στις βιβλιοθήκες της 

Βενετίας δεν ήταν εξαντλητική. Παρόλα αυτά, με επιφύλαξη, μπορούμε να 

υπολογίσουμε ότι συνολικά τα χρονικά δεν ξεπερνούν τον αριθμό των 50, εκ 

των οποίων τα περισσότερα βρίσκονται συγκεντρωμένα στο Ελληνικό Ινστι­

τούτο Βενετίας. Εξάλλου, «χρονικά» είναι ένας όρος που έχουμε δώσει εμείς 

σε ένα ετερόκλητο υλικό, που οι ίδιοι οι συγγραφείς τιτλοφορούν ως 

memorie, scritture, informazioni, notizie, relazioni, lettere κ.ά. Επομένως, 

κάποια από τα κείμενα που έχουμε συμπεριλάβει στον παρακάτω κατάλογο 

(κυρίως αυτά που συντάσσονται από διοικητικά όργανα του βενετικού κρά­

τους) δεν μπορούν να θεωρηθούν χρονικά, με την κλασική σημασία του 

όρου. Ωστόσο, τα περισσότερα κείμενα διακρίνονται για τη χρονολογική 

παράθεση των γεγονότων, τη χαλαρή αφηγηματική δομή και την επίκληση 

του παρελθόντος. Η επιλογή της μεταγραφής των παραπάνω κειμένων (14 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 315 

στο σύνολο) στηρίχτηκε σε κριτήρια χρονολογικά, πραγματολογικά και 

υφολογικά. Καθώς η υπόθεση εξελίχτηκε σε μακροχρόνια διαμάχη ανάμεσα 

στην ελληνική παροικία και το βενετικό κράτος, που κράτησε ολόκληρο τον 

18ο αιώνα, τα χρονικά έπρεπε να είναι αντιπροσωπευτικά των διαφόρων 

περιόδων κατά τις οποίες εντείνονταν οι συζητήσεις και οι διεργασίες για το 

παραπάνω ζήτημα. Η ιστορική σημασία των memorie, δηλαδή η αξία των 

πληροφοριών που μας μεταβιβάζουν, δεν είναι ισότιμη αλλά εκτείνεται από 

σημαντικές μαρτυρίες πρωταγωνιστών της υπόθεσης έως απλά ερανίσματα 

διαταγμάτων και αποφάσεων. Επειδή, όμως, η διάδοση των χρονικών ήταν 

ευρύτατη, σε χειρόγραφη κυρίως μορφή, κρίθηκε μεθοδολογικά ορθό να 

συμπεριληφθούν ορισμένα που δεν έχουν αξία ως ιστορικές πηγές αλλά ως 

ιστορικά μνημεία, κείμενα δηλαδή που, παρόλο ότι δεν προάγουν τη γνώση 

μας στην ιστορία της ελληνικής κοινότητας, αποκαλύπτουν την επικοινω­

νιακή λειτουργία και τη διαδικασία κατασκευή τους. 

Στη συνέχεια θα αναφερθούμε χωριστά στο περιεχόμενο του κάθε χρονικού: 

1) Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916), 

Lettera [Μελετίου Τυπάλδου], φφ. 93r-98r, (1699). 

Αυτή η επιστολιμιαία πραγματεία του Μελετίου Τυπάλδου5 δεν είναι 

χρονικό με τη στενή έννοια του όρου και διαφέρει αισθητά από όλες τις εδώ 

συγκεντρωμένες memorie ως προς το περιεχόμενο και το ύφος. Διακρίνεται 

φυσικά για την ιστορικοποίηση των ζητημάτων που πραγματεύεται, δηλαδή 

τη θρησκευτική, κοινωνική και πολιτική σημασία των διαταγμάτων των 

ετών 1534 και 1542. Ο κύριος, όμως, λόγος που τη συμπεριλάβαμε στο σώμα 

των χρονικών, που αναφέρονται στην ιστορία της ελληνικής κοινότητας 

Βενετίας και στα γεγονότα της προσχώρησης του μητροπολίτη Φιλα­

δέλφειας στον καθολικισμό, είναι ότι αποκαλύπτει τις σύνθετες πτυχές του 

ζητήματος της ομολογίας πίστεως των ορθόδοξων ιερέων στην καθολική 

εκκλησία. Πέρα από το γεγονός ότι αποτελεί μαρτυρία της δυναμικής προ­

σωπικότητας του Τυπάλδου, το σημαντικό αυτό κείμενο στέκεται χρονολο­

γικά στην αρχή της θρησκευτικής διαμάχης ως μίας δημόσιας διακήρυξης 

5. Περίληψη του περιεχομένου της επιστολής έχει δώσει η ΒΑΣΙΛΙΚΉ ΜΠΟΜΠΟΥ-ΣΤΑΜΑΤΗ, 
Ανέκδοτα κείμενα του Μελετίου Τυπάλδου: Η lettera και η informazione. Η Apologia του 
abate Fardella, στο: Ιστορικής έρευνας αποτελέσματα. Μαρτυρίες για τη νεοελληνική παι­
δεία και ιστορικά μελετήματα, Αθήνα 2002, σ. 177-178, η οποία σωστά, κατά τη γνώμη μας, 
την έχει χρονολογήσει στα 1699. 



316 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

των θέσεων και επιδιώξεοον του φιλοκαθολικού κύκλου της παροικίας. 

Η επιστολή έχει τη μορφή απάντησης προς κάποιον που εξέφρασε την 

αμφιβολία του για το διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα του έτους 1542. 

Από το περιεχόμενο όμως φαίνεται ότι κύριος αποδέκτης της πραγματείας 

είναι η βενετική αριστοκρατία. Ο Τυπάλδος αναφέρεται σε τρεις λόγους για 

τους οποίους οι έλληνες εφημέριοι του ναού του Αγίου Γεωργίου πρέπει να 

είναι καθολικοί. Ο πρώτος είναι θρησκευτικός. Από τη στιγμή που η 

Γαληνότατη Δημοκρατία δεν ανέχτηκε ποτέ τις αιρέσεις στο έδαφος της, δεν 

πρέπει να ανεχτεί ούτε το σχίσμα. Ο δεύτερος λόγος αφορά τους ίδιους τους 

Έλληνες. Παραθέτονται ορισμένα επιχειρήματα που είναι πολύ κοινά στις 

θεολογικές διαμάχες μεταξύ των καθολικών και των ορθοδόξων (π.χ. η 

καθολική με την ορθόδοξη εκκλησία ενώθηκαν με δύο οικουμενικές συνό­

δους, στη Λυών και στη Φλωρεντία, ενώ δεν συγκλήθηκε καμία σύνοδος για 

να τις καταδικάσει. Ο πάπας είναι διάδοχος του Αγίου Πέτρου, επομένως 

επικεφαλής της εκκλησιαστικής ιεραρχίας, κ.ά.). Ενδιαφέρον, όμως, παρου­

σιάζει η επιχειρηματολογία που αναπτύσσει ο συγγραφέας στο τέλος του 

δευτέρου λόγου, όπου αναφέρει τα οφέλη που θα έχουν οι Έλληνες στην 

καθημερινή, κοινωνική ζωή: «Είναι απίστευτο το όφελος που θα έχουμε με 

το να είμαστε ενωμένοι με αυτούς [τους καθολικούς]... Θα μπαίνουμε και 

εμείς να συμμετέχουμε στους Ιωβηλαίους και στις Αφέσεις (indulgenze)... θα 

ισχύουν και για εμάς τα δικά τους Μυστήρια, οι λειτουργίες, τα αξιώματα 

τους... Όταν εμείς θα έχουμε αναγνωριστεί ως καθολικοί θα έχουμε την τιμή 

να τους βλέπουμε παρόντες με ευλάβεια και σεβασμό στις δικές μας λει­

τουργίες... θα σταματήσουν αυτοί να μας περιφρονούν, θα σταματήσουν οι 

δικοί μας να τους μισούν. Αμοιβαία θα γίνουν κοινές οι σπουδές των επι­

στημών, οι συναλλαγές του εμπορίου, οι πολιτικές σχέσεις, οι συγγενικοί 

δεσμοί, τα ίδια τα γεύματα και οι διασκεδάσεις, και φαίνεται καθαρά ότι σε 

αυτήν την ένωση της πίστης, παρόλη τη διαφορά των αντιλήψεων και των 

εθίμων, τα δύο μέρη θα γίνουν το ένα και το αυτό» (qp.96r-96v) [δική μου 

μετάφραση]. Ο Τυπάλδος περιγράφει εδώ μία διαδικασία πολιτισμικής αφο­

μοίωσης και φανερώνει την κοινωνική σημασία της προσχώρησης στον 

καθολικισμό. Ο τρίτος λόγος είναι πολιτικός. Γίνεται αναφορά στις προφη­

τείες για το ξανθό γένος που θα απελευθερώσει τους υπόδουλους Έλληνες 

και στην πολιτική της Μόσχας που θεωρείται προστάτης και ηγέτης των 

ορθοδόξων. Ακόλουθα, αμφισβητείται η υπακοή των Ελλήνων ορθοδόξων 

στο βενετικό κράτος και υπογραμμίζεται το μίσος που τρέφουν οι τελευταί­

οι για τους Λατίνους. Τέλος, στους φόβους που έχουν εκφραστεί γύρω από 

τις επιπτώσεις που θα έχει στο εμπόριο η υποχρεωτική καθολική ομολογία 

πίστεως από τους έλληνες ιερείς, ο Τυπάλδος απαντάει ότι ο ναός του Αγίου 

Γεωργίου έχει ανεγερθεί εδώ και ενάμισι αιώνα, ενώ οι συναλλαγές με τους 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ( 18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) .Μ 7 

έλληνες εμπόρους στη Βενετία μετρούν περισσότερα χρόνια. Ξεκινώντας 

λοιπόν ήδη από την πραγματεία του Μελετίου Τυπάλδου, διαπιστώνουμε 

ένα κοινό στοιχείο που υπάρχει σε όλες τις memorie, δηλαδή ότι η αναφορά 

στην ιστορία των Ελλήνων της Βενετίας λειτουργεί νομιμοποιητικά των επι­

διώξεων της κάθε πλευράς. 

2) Biblioteca della Fondazione Querini-Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916), 

φφ. 2r-17v, Informazione, ανώνυμη και αχρονολόγητη [1707], αρχή: Sin dall' 

anno 1400· τέλος: a questo serenissimo impero. 

Στις 12 Φεβρουαρίου 1707 οι Provveditori di comun κοινοποίησαν στο 

προεδρείο της ελληνικής αδελφότητας ότι στο εξής οι εφημέριοι του ναού 

του Αγίου Γεωργίου θα πρέπει να είναι καθολικοί, σύμφωνα με τα παλαιά 

διατάγματα των ετών 1534 και 1542. Ήταν μία απόφαση που ήρθε να προ­

στεθεί σε μία σειρά από επεμβάσεις των βενετικών αρχών προς όφελος του 

φιλοκαθολικού κύκλου της παροικίας. Η απάντηση της αδελφότητας ήταν 

άμεση. Από τη μια πλευρά διαμαρτυρήθηκε και υπέβαλε αιτήσεις στα αρμό­

δια βενετικά όργανα και από την άλλη προχώρησε στη σύνταξη ορισμένων 

informazioni που ενημέρωναν τον αναγνώστη τους για τα θεσμικά δικαιώ­

ματα και προνόμια της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου πάνω στον ναό 

του Αγίου Γεωργίου, καθώς και για τα πρόσφατα γεγονότα της υπόθεσης 

Τυπάλδου. Το περιεχόμενο τριών από αυτές έχει δώσει η Βασιλική 

Μπόμπου Σταμάτη6. Θεωρούμε ότι η πιο αντιπροσωπευτική informazione, 

αυτή που αποτέλεσε το πρότυπο για τις υπόλοιπες που ακολούθησαν, 

καθώς είχε τη μεγαλύτερη διάδοση και την πληρέστερη μορφή, είναι η ανώ­

νυμη και αχρονολόγητη informazione που ξεκινάει με τη φράση Sin 

dall'anno 1400 fu dalla Republica Serenissima, και η οποία σε αντίγραφο της, 

που υπάρχει στο Παλαιό Αρχείο του Ελληνικού Ινστιτούτου Βενετίας, τιτ­

λοφορείται Informazione sopra la nazione greca (B.M.C.C, cod. Cic. 2707, φ. 

Ir). Ο συγγραφέας είναι προφανώς Έλληνας ορθόδοξος, πιθανότατα μέλος 

της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου. Το χρονικό μπορεί να χρονολογηθεί 

με σχετική ακρίβεια ανάμεσα στους μήνες Ιούλιο με Νοέμβριο του 1707. Ο 

συγγραφέας κάνει αναφορά στην αίτηση της nazione greca στις 7 Ιουλίου 

1707, ενώ ο Μιχαήλ Άγγελος Φαρόλφο αναφέρεται σε αυτήν την 

informazione πριν τον Νοέμβριο του 1707 (φ. 26). Ωστόσο, η σύγκριση με 

άλλες πραγματείες μάς επιτρέπει να τη χρονολογήσουμε τον Αύγουστο ή 

τον Σεπτέμβριο του 1707 (βλ. επόμενο χρονικό). 

6. ΜΠΟΜΠΟΥ-ΣΤΑΜΆΤΗ. Ανέκδοτα κείμενα του Μελετίου Τυπάλδου, ό.π., σ. 172-177. 



318 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

Στη συνέχεια δίνουμε την περίληψη της memoria, καθώς τα διατάγματα 

και η διάρθρωση του υλικού, όπως τη συναντάμε εδώ, αποτελούν τον οργα­

νωτικό ιστό γύρω από τον οποίον οι υπόλοιπες memorie του 18ου αιώνα θα 

υφάνουν την ιστορική τους αφήγηση. 

Η αρχή της εγκατάστασης των Ελλήνων στη Βενετία τοποθετείται στον 

15ο αιώνα και τονίζεται ότι οι πρώτοι κάτοικοι ήταν στρατιώτες στην υπη­

ρεσία της Γαληνότατης, οι οποίοι, αφού γνώρισαν τη γλυκύτητα και τη δικαι­

οσύνη της βενετικής κυβέρνησης, αποφάσισαν όχι μόνο να εγκατασταθούν 

μόνιμα στην πόλη αλλά να καλέσουν και τους συμπατριώτες τους που θα 

μπορούσαν να επωφεληθούν από την ανάπτυξη των εμπορικών σχέσεων 

ανάμεσα στη Βενετία και στο Λεβάντε. Αφού κάποιοι μετοίκησαν εκεί με τις 

οικογένειες τους, ο πρίγκιπας τους παραχώρησε παρεκκλήσιο στον ναό του 

Αγίου Βλασίου, ώστε να τελούν τις λειτουργίες σύμφωνα με τα έθιμα τους, 

ενώ με διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα, στις 28 Μαρτίου 1470, απαγο­

ρεύτηκε στους ορθόδοξους ιερείς να λειτουργούν σε οποιαδήποτε άλλη 

εκκλησία εκτός από αυτήν του Αγίου Βλασίου7. Με τον ερχομό όμως περισ­

σότερων Ελλήνων το παρεκκλήσιο αποδείχτηκε ανεπαρκές για τις λειτουρ­

γικές ανάγκες των πιστών και με αίτηση προς τον δόγη, στις 4 Οκτωβρίου 

1511, ζήτησαν την άδεια για την αγορά οικοπέδου, προκειμένου να ανεγεί­

ρουν ναό αφιερωμένο στον άγιο Γεώργιο. Ζήτησαν παράλληλα και την 

άδεια του πάπα Λέοντα Γ, ο οποίος με βούλα στις 3 Ιουνίου 1514 τους επέ­

τρεπε να χτίσουν εκκλησία, να εκλέξουν έναν ιερέα που θα λειτουργεί σύμ­

φωνα με το ορθόδοξο τυπικό και τους παραχωρούσε απόλυτη πνευματική 

ελευθερία με τη μοναδική υποχρέωση να καταβάλλουν ετησίως στην Αγία 

Έδρα 5 λίβρες κεριού, υποχρέωση όμως που δεν τηρήθηκε ποτέ. Ολόκληρο 

το γένος δόθηκε στο έργο της ανέγερσης του ναού, όταν μετά από νέα αίτη­

ση προς τον δόγη, στις 11 Ιουλίου 1526, παραχωρήθηκε η άδεια στη nazione 

greca να αγοράσει οικόπεδο στην ενορία του Sant' Antonino8. 

Ως μοναδική αιτία της έκδοσης των διαταγμάτων του Συμβουλίου των Δέ­

κα (29 Μαΐου 1534,1542)9 θεωρείται η εξάπλωση της «αίρεσης» του Λουθήρου 

7. Για τη θρησκευτική θέση των ορθοδόξων στη Βενετία κατά τον 15ο αιώνα, βλ. Μ. Ι. ΜΑΝΟΥ-
ΣΑΚΑΣ, Η πρώτη άδεια (1456) της βενετικής γερουσίας για το ναό των Ελλήνων της Βενετίας 
και ο καρδινάλιος Ισίδωρος, Θησαυρίσματα 1 (1962) 109-118· Ν. MOSCHONAS, Ι Greci a 
Venezia e la loro posizione religiosa nel XVo secolo, Ο Ερανιστής 5 (1967) 105-137. 

8. Βλ. Γ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Αϊ βούλλαι των παπών περί των Ελλήνων ορθοδόξων της Βενετίας (1445-
1782), Θησαυρίσματα 7 (1970) 238-245· Μ. Ι. ΜΑΝΟΥΣΑΚΑΣ, Επισκόπηση της ιστορίας της 
Ελληνικής Ορθόδοξης Αδελφότητας της Βενετίας (1498-1953), Τα Ιστορικά 11 (1989) 247-249. 

9. Για τα διατάγματα των ετών 1534 και 1542, βλ. ΑΝΑΣΤΑΣΊΑ ΠΑΠΑΔΙΆ, Ο Αρσένιος Μο­
νεμβασίας ο Αποστόλης και η Ελληνική Αδελφότητα Βενετίας (1534-1535), Θησαυρίσματα 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ( I t o ΑΙΩΝΑΣ) 319 

και του Καλβίνου και ο θρησκευτικός ζήλος του πρίγκιπα. Επισημαίνεται, 

ωστόσο, ότι τα διατάγματα αυτά όχι μόνο δεν εφαρμόστηκαν ποτέ αλλά έγι­

ναν γνωστά τον τελευταίο καιρό. Στη συνέχεια αναφέρεται μία σειρά από 

διατάγματα του Consiglio dei Dieci και αποφάσεις της Γερουσίας, που απο­

δεικνύουν ότι η καθολική εκκλησία δεν είχε καμία πνευματική δικαιοδοσία 

πάνω στους ορθοδόξους της Βενετίας. Τονίζεται ότι ο ναός είναι ολόκληρου 

του γένους, «δηλαδή όλων των 7 επαρχιών των Ελλήνων, [βενετών] υπηκό­

ων και μη», οι οποίοι συνεισφέρουν οικονομικά στη λειτουργία της εκκλη­

σίας10. Εκπρόσωπος της nazione greca είναι η αδελφότητα του Αγίου Νικο­

λάου που διοικεί την εκκλησία, διαχειρίζεται τους οικονομικούς πόρους και 

είναι υπεύθυνη για τη διατήρηση και την υπεράσπιση του κτητορικού δικαι­

ώματος (ius patronato) του ναού. Υπογραμμίζεται η δικαιοδοσία της γενικής 

συνέλευσης πάνω στους εφημέριους του Αγίου Γεωργίου, καθώς και ότι η 

εκλογή των αρχιεπισκόπων Φιλαδέλφειας εγκρίνεται από τον πατριάρχη 

Κωνσταντινουπόλεως. 

Το 1685 εκλέγεται μητροπολίτης Φιλαδέλφειας ο Μελέτιος Τυπάλδος. Η 

φιλοδοξία του προβάλλεται ως ο κύριος λόγος της μεταστροφής του στον 

καθολικισμό. Επιδιώκοντας μεγάλα αξιώματα για τον εαυτόν του, ξεκίνησε 

μυστικές επαφές με τη Ρώμη ελπίζοντας να ενώσει τις δύο εκκλησίες. Στην 

προσπάθεια του αυτήν προκάλεσε πολλά προβλήματα στην παροικία που 

επανειλημμένα έχει προστρέξει στις βενετικές αρχές για να διαμαρτυρηθεί. 

Η συγκεκριμένη informazione τελειώνει με μία ενδιαφέρουσα επιχειρηματο­

λογία, που αποκαλύπτει τη θρησκευτική νοοτροπία των ανθρώπων της επο­

χής. Ο συντάκτης υποστηρίζει ότι ο Τυπάλδος δεν μπορεί να είναι καθολι­

κός, αφού γεννήθηκε, ανατράφηκε και σπούδασε ως ορθόδοξος. Έχει μνη­

μονεύσει τον πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως και τους προκατόχους του 

επισκόπους. Επομένως δεν είναι δυνατόν να είναι λατίνος. Αν ήταν, θα 

14 (1977) 110-126 και G. FEDALTO, Ricerche storiche sulla posizione giuridica ed ecclesiastica 
dei Greci a Venezia nei secoli XV e XVI, Firenze 1962, σ. 77-81. 

10. To 1572 είχε αποφασιστεί η αναλογική κατά γεωγραφική προέλευση συμμετοχή των αδελ­
φών στη διοίκηση της αδελφότητας. Είχαν οριστεί 6 «πατρίδες» (η Κύπρος, η Κρήτη με τα 
νησιά του Αιγαίου, το Ναύπλιο και η Μονεμβασιά, η Κέρκυρα, η Κεφαλονιά με τη Ζάκυνθο, 
η Grecia superiore), ενώ στην πραγματεία αναφέρονται 7 «provincie». Αν δεν πρόκειται για 
λάθος, τότε πιθανότατα ως έβδομη «πατρίδα» εννοείται η προσθήκη ακόμη 9 αδελφών στη 
διοίκηση της αδελφότητας, κατά τον 17ο αιώνα, οι οποίοι μπορούσαν να κατάγονται από 
οποιαδήποτε γεωγραφική περιοχή· βλ. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων ορθοδόξων αποικία, ό.π., σ. 18-
19· ΦΆΝΗ ΜΑΥΡΟΕΙΔΗ, Συμβολή στην ιστορία της ελληνικής αδελφότητας Βενετίας στο ΙΣΤ 
αιώνα. Έκδοση του Β' μητρώου εγγραφών (1533-1562), Αθήνα 1976, σ. 66-67· ΧΡΎΣΑ Α. ΜΑΛ-
ΤΕΖΟΥ, Η Βενετία των Ελλήνων, Αθήνα 1999, σ. 54-55. 



320 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

έπρεπε να εγκαταλείψει την ορθόδοξη εκκλησία, όπως το έχουν κάνει άλλοι 

Έλληνες. Αντίθετα, οι Έλληνες είναι αληθινοί καθολικοί, απλά δεν είναι 

romani. Το τέχνασμα του συγγραφέα να αντιστρέψει τις κατηγορίες του 

μητροπολίτη Φιλαδέλφειας (ο Τυπάλδος είναι ορθόδοξος, εμείς οι πραγμα­

τικοί καθολικοί) πρέπει να διαβαστεί σε αντιπαράθεση με τη lettera του 

Τυπάλδου και δείχνει την ελαστικότητα των θρησκευτικών όρων και τον 

τρόπο με τον οποίον οι δύο πλευρές την εκμεταλλεύονται για την ενίσχυση 

των θέσεων τους. 

3) Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2585, φφ. 109-129, Scrittura 

de consultori in iure, 20 settembre 1707. 

Πρόκειται για πραγματεία που συντάχτηκε από τους consultori in iure 

στις 20 Σεπτεμβρίου 1707 (συγγραφέας πιθανόν να είναι ο Giovan Maria 

Bertolli11, όπως δηλώνεται σε αντίγραφο της πραγματείας στο Ε.Ι.Β., Π.Α., 

reg. 220, φφ. 119r-129r). Το γεγονός ότι αντιγράφει σε πολλά σημεία την 

προηγούμενη informazione (φαίνεται ότι αυτή υπήρχε ανάμεσα στα χαρτιά 

που άφησε στους βενετούς συμβούλους ο Francesco Diedo, avogadore που 

υποστήριζε τους Έλληνες, προκειμένου να αποφανθούν για το ζήτημα) μας 

βοηθάει να χρονολογήσουμε την τελευταία με μεγαλύτερη ακρίβεια πριν τις 

20 Σεπτεμβρίου 1707. Το ενδιαφέρον σε αυτήν την πραγματεία είναι η πλή­

ρης υιοθέτηση της επιχειρηματολογίας της ελληνικής κοινότητας. 

Επισημαίνεται στην αρχή της scrittura των βενετών θεολόγων ότι η δια­

πραγμάτευση του θέματος χωρίστηκε σε δύο μέρη: στο πρώτο αναφέρονται 

στα ιστορικά συμβάντα και στο δεύτερο αναλύουν τους όρους του προβλή­

ματος. Υποστηρίζεται ότι τα διατάγματα των ετών 1534 και 1542 δεν εφαρ­

μόστηκαν ποτέ και ότι ο λόγος της έκδοσης τους ήταν η διάδοση του προτε­

σταντισμού στην Ιταλία. Εξάλλου, τα διατάγματα αναφέρονται σε «ανα­

γνωρισμένους καθολικούς». Αλλά οι Έλληνες είναι καθολικοί, δεν είναι 

όμως λατίνοι. Είναι επίσης χαρακτηριστικό ότι η ιστορική πραγμάτευση του 

ζητήματος στηρίζεται πάνω στη ρητορική που έχει χαράξει η αδελφότητα με 

τις δικές της πραγματείες. Επαναλαμβάνεται, επομένως, ο ισχυρισμός ότι η 

γενική συνέλευση της αδελφότητας συγκροτείται από 7 nazioni, δηλαδή την 

Κύπρο, την Κρήτη με τα νησιά του Αρχιπελάγους, το Ναύπλιο με τη Μο­

νεμβασιά, τη Ζάκυνθο με την Κεφαλονιά, την Κέρκυρα και τέλος τη Grecia 

superiore. Αναφέρονται δηλαδή οι 6 γεωγραφικές περιοχές που εκπροσω-

11. Για τον consultore in iure Bertolli βλ. το λήμμα του G. F.TORCELLAN στο: Dizionario Biografico 

degli Italiani, Roma 1967. σ. 607-609. 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18θΣ ΑΙΩΝΑΣ) 321 

πούνται στη όιοίκηση της αδελφότητας. Επειδή όμως ακολουθεί πιστά την 

informazione di tutta la materia γίνεται λόγος για 7 πατρίδες, χωρίς να διευ­

κρινίζεται ποια είναι η έβδομη nazione. 

4) Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2763, αρ. 66, χ.α. [lr-5v], 

Scrittura dei Provveditori di Comun, 17 dicembre 1707, αρχή: Commanda 

Vostra Serenità al nostro umilissimo ossequio· τέλος: la più dura impresa di chi 
venga e governa. 

Αυτή η πραγματεία των Provveditori di comun, που συντάχτηκε τον 

Δεκέμβριο του 1707, πρέπει να διαβαστεί ως απάντηση στην προηγούμενη 

πραγματεία των consultori in iure, ως μία φιλοκαθολική ερμηνεία του παρελ­

θόντος της ορθόδοξης κοινότητας Βενετίας. Ξεκινάει με τον ίδιο τρόπο 

όπως αυτή των βενετών συμβούλων. Δηλώνεται ότι πρώτα θα εκθέσουν τα 

γεγονότα με χρονολογική σειρά και στη συνέχεια θα αναφερθούν στα επί­

μαχα σημεία του προβλήματος (είναι ενδιαφέρον ότι τα αποκαλούν punti di 

conscienza e di stato, δηλαδή θρησκευτικής πίστης και κρατικού συμφέρο­

ντος). Γίνεται αναφορά στα ίδια διατάγματα και στις ίδιες παπικές βούλες, 

αλλά αυτήν τη φορά ερμηνεύονται με διαφορετικό τρόπο, καθώς αυτά απο­

δεικνύουν ότι ο ναός του Αγίου Γεωργίου βρισκόταν εξ αρχής υπό την πνευ­

ματική δικαιοδοσία του πάπα. Στο τέλος της έκθεσης των ιστορικών συμβά­

ντων οι προνοητές καταλήγουν: questa, Serenissimo Principe, è l'origine vera 
e l'unica fondazione della chiesa e scuola de Greci, diversa in totalitatem da 
quella del Levante et in conseguenza di questa sorse il tempio di San Zorzi (φ. 

2r). Ο λόγος για τον οποίον αυτά τα διατάγματα δεν εφαρμόστηκαν τον 

τελευταίο καιρό οφείλεται πιθανόν, σύμφωνα με τους Provveditori, στον 

ερχομό ορισμένων οικογενειών από τις οθωμανοκρατούμενες περιοχές, οι 

οποίες προσπάθησαν να ακυρώσουν τις αποφάσεις της βενετικής διοίκησης. 

Σε αυτό το σημείο είναι φανερά τα σημάδια της ρητορικής του φιλοκαθολι-

κού κύκλου της παροικίας, που κατηγορούσε το προεδρείο της αδελφότη­

τας ως «τουρκομερίτες» και υποδαύλιζε τις τοπικιστικές και πολιτισμικές 

διαφορές ανάμεσα στους Έλληνες βενετικής και οθωμανικής υπηκοότητας. 

Ιδιαίτερο βάρος δίνεται στην πολιτική σημασία της υπόθεσης και κυρίως 

στο αίτημα της nazione greca να ζητήσει ελευθερία της συνείδησης και στην 

κίνηση της να εφεσιβάλει την απόφαση των Provveditori di comun (12 

Φεβρουαρίου 1707) στην avogaria di comun, πράξη που θεωρείται από τη 

βενετική αρχή όχι μόνον ανάρμοστη, αλλά και εγκληματική. 

5) Biblioteca del museo Civico Correr, P.D. 699 C/Il, κατάστιχο χωρίς αρίθ­

μηση. Informazione epistolare del signor Tommaso Costanzo Greco sopra la 



322 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

controversia tra monsignor di Filadelfia e la nazione Greca in Venezia (1708). 

Η επιστολιμιαία πραγματεία βρισκόταν σε χειρόγραφο που περιείχε 

έγγραφα που αφορούσαν τους πατριάρχες της Βενετίας και τους ορθοδό­

ξους της Δαλματίας. Είναι αχρονολόγητη, αλλά η ακριβής χρονολογία προ­

κύπτει από αντίγραφο της που υπάρχει στον κώδικα ms. IV, cod. 289 (916) 

στη βιβλιοθήκη Querini Stampalia και έχει την ένδειξη: Scrittura di un 

particolare per la informatione, 29 settembre 1708 (φ. 192r). Ο συγγραφέας, 

όπως επιγράφεται στον τίτλο, Tommaso Costanzo, δεν μπορεί να ταυτιστεί 

με κάποιο συγκεκριμένο πρόσωπο. Πρόκειται για ψευδώνυμο ή λάθος του 

αντιγραφέα. Από το περιεχόμενο προκύπτει ότι πρόκειται για Έλληνα που 

κατάγεται από τουρκοκρατούμενη περιοχή, συγγενή και φίλο του Νικόλαου 

Καραγιάννη. Η σημασία αυτής της σύντομης πραγματείας έγκειται στην επι­

χειρηματολογία και στον προσωπικό της τόνο. Ο συγγραφέας κάνει έναν 

διαχωρισμό ανάμεσα στους Έλληνες που είναι υπήκοοι του οθωμανικού 

κράτους και τους Έλληνες που είναι υπήκοοι της Γαληνότατης. Οι πρώτοι 

είναι πιστοί ορθόδοξοι και δεν θέλουν να έχουν καμία σχέση με την καθολι­

κή εκκλησία, ενώ οι δεύτεροι είναι εξίσου πιστοί στην ορθοδοξία αλλά θεω­

ρούν την καθολική εκκλησία καλή και αγία, χωρίς να διστάζουν να έχουν 

κάποια ευκαιριακή επαφή μαζί της. Ωστόσο και οι δύο «τάξεις» Ελλήνων 

δεν δημιουργούν προβλήματα, γιατί δεν επικοινωνούν μεταξύ τους στα 

εκκλησιαστικά ζητήματα. Το πρόβλημα γεννιέται από ένα «τρίτο είδος» 

Ελλήνων, όπως τους αποκαλεί ο συγγραφέας, τους ουνίτες, οι οποίοι υπα­

κούουν πιστά στα κελεύσματα του πάπα και δημιουργούν μεγάλη αναστά­

τωση, εχθρότητα και αποστροφή στους ομοεθνείς τους. Ο συγγραφέας, επο­

μένως, προσπαθεί να αντικρούσει την κατηγορία που προέρχεται από τους 

καθολικούς κύκλους, ότι δηλαδή οι Έλληνες μισούν τους λατίνους, μεταθέ­

τοντας το πρόβλημα από τη σχέση των Ελλήνων με την καθολική εκκλησία 

στη σχέση των Ελλήνων με τους έλληνες καθολικούς. Η πραγματεία είναι 

διανθισμένη με παρατηρήσεις που της προσδίδουν χαρακτηριστικά προσω­

πικής μαρτυρίας και την κάνουν να ξεχωρίζει από ένα πλήθος παρόμοιων 

πραγματειών, που παραθέτουν απλά διατάγματα και αποφάσεις. 

6) Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2764, φφ. 1-55, Relazione a 

Nostro Signore Papa Clemente XI della controversia tra l'arcivescovo Greco di 

Filadelfia et il popolo Greco in Venetia dal 1707 sino all' anno 1709. 

Πρόκειται ίσως για το πιο σημαντικό χρονικό από όσα συντάχτηκαν το 

πρώτο μισό του 18ου αιώνα. Συγγραφέας είναι ο κρητικός φραγκισκανός 

μοναχός Μιχαήλ Άγγελος Φαρόλφο. Το χρονικό έχει τη μορφή έκθεσης προς 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 323 

τον πάπα demente XI και ολοκληρώθηκε, σύμφωνα με την αφιερωματική 

εισαγωγή, στις 9 Μαΐου 1709. Ο Φαρόλφο, αποστολικός κήρυκας και καθο­

λικός μισσιονάριος, είχε σχέσεις με υψηλά ιστάμενα πρόσωπα της ρωμαϊκής 

αυλής και της βενετικής αριστοκρατίας. Με την έκθεση του αναφέρεται ανα­

λυτικά στα γεγονότα των ετών 1707-1709 και προσπαθεί να αναδείξει τον 

πρωταγωνιστικό ρόλο που έπαιξε ο ίδιος στην τελική απόφαση της βενετι­

κής Γερουσίας να επαναφέρει τα διατάγματα των ετών 1534 και 1542. Στην 

Relazione περιγράφονται με λεπτομέρειες οι παρασκηνιακές διαβουλεύσεις 

μεταξύ των βενετών πατρικίων, του βενετού πατριάρχη, του αποστολικού 

νούντσιου και του Τυπάλδου, ενώ παράλληλα γίνεται φανερή η σημασία 

των διάφορων informazioni που συντάχτηκαν αυτήν την περίοδο και είχαν 

ως στόχο να επηρεάσουν τις πολιτικές εξελίξεις. Στο τέλος της έκθεσης 

υπάρχουν συνημμένα η Informazione του Μελέτιου Τυπάλδου (φφ. 57-59), 

η Apologia του Michelangelo Fardella (φφ. 59-73)12, επιστολή του Νικόλαου 

Παπαδόπουλου-Κομνηνού (φφ. 73-77) και η πραγματεία του Φαρόλφο ενά­

ντια στην αίτηση της nazione greca στις 7 Ιουλίου 1707 (φφ. 77-91), καθώς 

και η ίδια η αίτηση (φφ. 94-95). 

Στον ίδιο κώδικα περιέχεται ακόμη Informazione per li greci di Venezia 

(φφ. 101-109), διατάγματα του Συμβουλίου των Δέκα για την εκλογή βικά-

ριου στον ναό του Αγίου Γεωργίου (9 Αυγούστου 1751) και πραγματείες για 

τους ορθοδόξους της Δαλματίας. 

7) Biblioteca della Fondazione Querini-Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916), 

φφ. llOr-lllv, Breve notizia del rito greco in Venezia, (ανώνυμη και αχρονο-

λόγητη πραγματεία) [1707-1713]. 

Αυτή η σύντομη (ανώνυμη και αχρονολόγητη) σημείωση προέρχεται από 

φιλοκαθολικό περιβάλλον και αποτελεί ένα αντιπροσωπευτικό παράδειγμα 

των «πολεμικών» φυλλαδίων που κυκλοφορούσαν οι δύο πλευρές, προκει­

μένου να επηρεάσουν την κοινή γνώμη. Πρόκειται ουσιαστικά για ένα 

δίφυλλο, που στο πρώτο μέρος αναφέρονται επιγραμματικά τα διάφορα 

διατάγματα και σχολιάζονται με φιλοκαθολικό πνεύμα, ενώ στο δεύτερο 

μέρος απαριθμούνται τα «λάθη» των σχισματικών ορθοδόξων. Η σημείωση 

πρέπει να κυκλοφορούσε μέσα στη stampa (έντυπη δικογραφία) που είχε 

συντάξει η φιλοκαθολική παράταξη, καθώς ο συγγραφέας της notizia παρα­

πέμπει στα έγγραφα που είχαν συγκεντρωθεί εκεί. Αυτή η stampa υπάρχει 

στον ίδιο κώδικα της Querini Stampalia, όπου βρίσκεται και η σημείωση. Το 

12. Για την Apologia του Michelangelo Fardella. βλ. ΜΠΟΜΠΟΥ-ΣΤΑΜΑΤΗ, Ανέκδοτα κείμενα του 

Μελετίου Τυπάλδου, ό.π., σ. 187 κ.ε. 



324 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

περιεχόμενο, που δεν διαφοροποιείται ιδιαίτερα από τις καθολικές αντιρρη­

τικές πραγματείες, δεν μας βοηθάει να τη χρονολογήσουμε με ακρίβεια. Το 

έντονο επιθετικό ύφος της, όμως, μας επιτρέπει να υποθέσουμε ότι έχει 

συνταχτεί πριν από την οριστική απόφαση του Συμβουλίου των Δέκα στις 18 

Ιανουαρίου 1709. 

8) Archivio di Stato di Venezia [A.S.V.], Compilazione leggi, b. 228, filza II, 

φφ. 412-417v, Instituzione e vicende della chiesa di San Zorzi de greci in 

Venezia, Antonio Co: Sabini consultor. 

Informazione που συντάχτηκε από τον σύμβουλο σε θέματα εκκλησια­

στικής πολιτικής (consultore in iure) Antonio Sabini στις 14 Σεπτεμβρίου 

1715, μετά από διαταγή της βενετικής διοίκησης στις 24 Αυγούστου. Αφορμή 

για τη σύνταξη της πραγματείας υπήρξε ο θάνατος του Μελετίου Τυπάλδου 

(1713), ο κενός θρόνος του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας και οι πιέσεις του 

πάπα να εκλεγεί στη θέση του ο καθολικός Ιωάννης Στάης. Το χρονικό αυτό 

είναι αντιπροσωπευτικό του τρόπου με τον οποίον αντιμετωπιζόταν το 

παρελθόν της κοινότητας, δηλαδή ως διαδοχή διαταγμάτων, αποφάσεων 

και επισκόπων ως ένα σώμα πηγών που μπορούσε να χρησιμοποιηθεί από 

τους βενετούς θεολόγους για να αντιμετωπιστούν οι παπικές αξιώσεις πάνω 

στους αλλόδοξους κατοίκους και υπηκόους της Βενετίας. Η πραγματεία ως 

προς το περιεχόμενο είναι εξαρτημένη από τα χρονικά του έτους 1707, τα 

οποία ξεκινούν την αφήγηση τους από τον 15ο αιώνα και τον ερχομό των 

πρώτων Ελλήνων στην πόλη και καταλήγουν στον Μελέτιο Τυπάλδο. Η 

διαφορά έγκειται στη μεγαλύτερη έμφαση που δίνει ο βενετός αξιωματού­

χος στις σχέσεις της Γαληνότατης με τη Ρώμη και στην υπογράμμιση της 

δικαιοδοσίας που έχει το βενετικό κράτος πάνω στους ορθοδόξους της 

πόλης και στη διοίκηση του ναού του Αγίου Γεωργίου. 

9) Biblioteca Nazionale Marciana, mss. It. Cl. 2257 (9119) Ristretta notizia 

presa dall'autentiche carte, dello stato passato della chiesa di S. Giorgio in 

Venezia, principiando dalla sua origine, e dello stato presente in cui ritrovasi, e 

quali ne siano stati li motivi. 

Στα μέσα του 18ου αιώνα (γύρω στα 1740-1750) το ζήτημα της διοίκησης 

του ναού του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων αναζωπυρώθηκε με πρωτοβου­

λία των βενετικών αρχών13. Αυτήν την περίοδο συντάχτηκε μία σειρά από 

13. ΒΕΛΟΥΔΗΣ, Ελλήνων ορθοδόξων αποικία, ό.π., σ. 90-91. 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ( 18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 325 

memorie, που μέχρι ένα σημείο ακολουθούσαν, ως προς το περιεχόμενο, τις 

αντίστοιχες που είχαν παραχθεί από την κοινότητα το έτος 1707. Το και­

νούργιο στοιχείο είναι η αναφορά στους ουνίτες ιερείς που εκλέχτηκαν ή 

διορίστηκαν εφημέριοι στον ναό του Αγίου Γεωργίου μετά τον θάνατο του 

Μελετίου Τυπάλδου, καθώς και μία πιο εκτεταμένη ενασχόληση με τα αίτια 

της παρακμής της ελληνικής παροικίας. 

Το παραπάνω χρονικό αποτελεί το πιο αντιπροσωπευτικό αυτής της 

τελευταίας ομάδας ιστορικών αφηγήσεων. Είναι ανώνυμο και αχρονολόγη-

το. Ο συγγραφέας πρέπει να είναι Έλληνας ορθόδοξος, πιθανόν μέλος της 

αδελφότητας του Αγίου Νικολάου. Ο χρόνος της συγγραφής είναι περισσό­

τερο ασαφής. Ένα terminum post quem έχουμε από την αναφορά στην εκλο­

γή του εφημέριου Βενέδικτου Μοσχόπουλου (1720). Ωστόσο, με βάση τη μη 

αναφορά στον διορισμό του βικαρίου Francesco Muazzo στον ναό του 

Αγίου Γεωργίου (1741) και στον θάνατο του προαναφερθέντος ιερέα (1750), 

μνεία που συναντάμε στις επόμενες memorie, μπορούμε να χρονολογήσου­

με το χρονικό ανάμεσα στα 1720-1740. Θεωρούμε ότι αυτή η notizia, που 

όπως αναφέρεται στον τίτλο στηρίχτηκε σε αυθεντικά έγγραφα, αποτέλεσε 

το πρότυπο για τις υπόλοιπες που ακολούθησαν ως την ιστορική αφήγηση 

(1774) του Francesco Dadich (βλ. παρακάτω). 

Το χρονικό ξεκινάει με την πτώση της Κωνσταντινούπολης το 1453. Οι 

έλληνες πρόσφυγες βρίσκουν καταφύγιο στην πόλη της Βενετίας. Σε αντίθε­

ση με τα χρονικά των αρχών του 18ου αιώνα, δεν γίνεται καμία αναφορά 

στις στρατιωτικές υπηρεσίες των Ελλήνων στη Γαληνότατη. Εξ αρχής οι 

επαγγελματικές ασχολίες τους επικεντρώνονται στο εμπόριο. Όπως σημειώ­

νει χαρακτηριστικά ο συγγραφέας: la Greca Nazione dopo perduto l'Impero, 

anzi resa schiava de Turchi non avendo più Signorie, e non impieghi di corte, 
non gradi nella Milizia, non dignità, né Governi di Provincie, ο Città, non più 
offìzj di ministero, e non più distrazioni di lettere tutta si diede, ed è 
intieramente applicata alla Mercatura (φ. 25r). Ακολουθούν με σειρά τα συνη­

θισμένα διατάγματα, η διαδοχή των μητροπολιτών Φιλαδέλφειας και η 

εκλογή του Τυπάλδου. Μετά τον θάνατο του τελευταίου η nazione greca 

εξωτερικά υπάκουε στα διατάγματα των βενετικών αρχών, αλλά με την 

ψυχή της αντιστεκόταν. Οι πιστοί δεν προσέρχονταν πλέον στον ναό, ενώ οι 

εφημέριοι που δέχτηκαν να υπογράψουν την ομολογία πίστεως στην καθο­

λική εκκλησία αποδείχτηκαν όλοι ανάξιοι. Το χρονικό τελειώνει με τη διαπί­

στωση ότι πλέον οι Έλληνες της Βενετίας δεν αφήνουν κληροδοτήματα στην 

κοινότητα, αλλά σε άλλους τόπους και εκκλησίες και κυρίως στα Ιωάννινα 

και στην Ιερουσαλήμ. 

Το χρονικό διακρίνεται για τη διάθεση του συγγραφέα να γίνει σε ορι­

σμένα σημεία πιο συγκεκριμένος (π.χ. αναφέρεται στην επιγραφή που τόπο-



326 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

θετήθηκε στην είσοδο του ναού του Αγίου Γεωργίου) και να διανθίσει την 

αφήγηση με αναφορές σε ιστορικά γεγονότα (π.χ. το interdetto του 1606). 

Από αυτήν την άποψη, το χρονικό σηματοδοτεί μία τομή στην παράδοση 

των memorie, καθώς στο εξής η αναφορά στο παρελθόν της κοινότητας δεν 

θα υπακούει μόνο σε πρακτικές σκοπιμότητες, αλλά θα επηρεάζεται ταυτό­

χρονα από το ρεύμα της λόγιας πολυμάθειας (eruditismo) του 18ου αιώνα14. 

10) Α.S.V., compilazione leggi, b. 228, filza II, φφ. 532r-537r, 1750. Notizia 

sopra la chiesa de Greci in Venezia et l'elezione del vescovo di Filadelfia 

[Σπυρίδων Καπετανάκης]. 

Το χρονικό είναι ανώνυμο αλλά από το περιεχόμενο του μπορούμε να 

ταυτίσουμε τον συγγραφέα με τον Σπυρίδωνα Καπετανάκη, καθώς στο 

αρχείο της ελληνικής κοινότητας υπάρχει αντίγραφο του χρονικού που 

φέρει τον τίτλο Memorie sopra la chiesa di San Giorgio de Greci di Venezia 

(E.I.B., Π.Α., b. 38, φακ. 548, φφ. lr-8v). Ο Σπυρίδων Καπετανάκης ήταν 

μέλος της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου κατά τα έτη 1738-1768 και του 

είχε ανατεθεί από την κοινότητα να ερευνήσει το αρχείο της, προκειμένου να 

συντάξει ένα ιστορικό υπόμνημα που θα μπορούσε να χρησιμεύσει στο 

ζήτημα της εκλογής νέου μητροπολίτη Φιλαδέλφειας. Ο Καπετανάκης σε 

επιστολή του προς την αδελφότητα αναφέρεται στον χρόνο και στον σκοπό 

σύνταξης των memorie: sono una raccolta di quelle che in parte mi erano state 

affidate dall'Archivio fino dall'anno 1750, ed in parte da me con assidua 

diligenza e fatica procuratore furono per tutti li anni consecutivi fino a 1771 di 

mia partenza da Venezia, ne' quali senza intermissione mi occupai in servizio 

della Nazione per il grave oggetto dell'Arcivescovato15. Ως προς το περιεχόμε­

νο, η memoria δεν διαφοροποιείται από τις υπόλοιπες που έχουν συνταχτεί 

γύρω στα 1740-1750. Συναντάμε τα ίδια διατάγματα, παρόμοια διάρθρωση 

του υλικού (από την παραχώρηση ενός παρεκκλησίου στον ναό του Αγίου 

Βλασίου στα τέλη του 15ου αιώνα έως τους ανάξιους ουνίτες ιερείς στις 

αρχές του 18ου αιώνα) και τα συνηθισμένα συμπεράσματα (οι Έλληνες απο­

φεύγουν να έρχονται στη Βενετία με αποτέλεσμα να υπάρχει κάμψη της 

εμπορικής κίνησης, ενώ οι μόνιμοι κάτοικοι δεν αφήνουν πλέον κληροδοτή-

14. Για την εκκλησιαστική ιστοριογραφία του 18ου αιώνα, βλ. Α. PRANDI, La storiografia 
ecclesiastica in Italia nell'età del Querini. στο: Cultura, Religione e Politica nell'età di Angelo 
Maria Querini. G. BENZONI - M. PEGRARI (επιμ.). Brescia 1982, σ. 194- A. NIERO, L'erudizione 
storico-ecclesiastica, στο: Storia della cultura veneta, Il settecento II. Vicenza 1986, σ. 107. 

15. Αναφέρεται από τον Ι. Di SALVO. Leonardos Kapetanakis, corrispondente di Beccaria e di 
Frisi, Annali della Facoltà da Lettere e Filosofia dell'Università di Palermo 3 (1985) 26. 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 327 

ματα στην αδελφότητα). Ωστόσο, παρουσιάζει ενδιαφέρον το γεγονός ότι ο 

Καπετανάκης παρόλο που, όπως δηλώνει στο χρονικό, ερεύνησε το αρχείο 

της κοινότητας, δεν αποκλίνει ούτε κατά το ελάχιστο από τις προηγούμενες 

πραγματείες που συντάχτηκαν το έτος 1707. Η εξάρτηση του από αυτές 

είναι τόσο μεγάλη ώστε, αν δεν υπήρχε η αναφορά στους ουνίτες ιερείς που 

εκλέχτηκαν εφημέριοι στον ναό του Αγίου Γεωργίου μετά τον θάνατο του 

Τυπάλδου, το χρονικό θα μπορούσε να χρονολογηθεί στις αρχές του 18ου 

αιώνα. Η πραγματεία λοιπόν αυτή αναδεικνύει τη δυναμική της ιστορικής 

προσημείωσης του παρελθόντος της κοινότητας από τις informazioni που 

συντάχτηκαν με αφορμή την υπόθεση Τυπάλδου. 

11) Biblioteca Nazionale Marciana, ms. It. cl. VII, 2257 (9119), φφ. 37r-51v, 

Dissertazione sopra la profession della fede da esigersi da Greci, πραγματεία 

ανώνυμη και αχρονολόγητη (όμως περ. 1750). 

Πραγματεία ανώνυμη και αχρονολόγητη που αναφέρεται στην ομολογία 

πίστεως που είναι υποχρεωμένοι οι ορθόδοξοι ιερείς του Αγίου Γεωργίου να 

υποβάλλουν στην καθολική εκκλησία. Έχει τόσα πολλά κοινά χαρακτηρι­

στικά με τη memoria του Καπετανάκη, ιδιαίτερα στην απαρίθμηση των εφη­

μερίων που υπέβαλλαν την καθολική ομολογία πίστεως, που θα μπορούσα­

με να υποθέσουμε ότι είναι ο ίδιος συγγραφέας. Ανήκει επομένως στα χρο­

νικά που συντάχτηκαν γύρω στα 1750. Η ιδιαιτερότητα της είναι ότι έχει ως 

κεντρικό θέμα την ανάλυση και την ορθόδοξη αναίρεση του κειμένου της 

ομολογίας πίστεως. Ο συγγραφέας, δηλαδή, προσπαθεί να αποδείξει ότι 

αυτή δεν έχει συνταχτεί για τους ορθόδοξους ιερείς αλλά για τους αιρετι­

κούς της Ανατολής. Πραγματεύεται ένα θεολογικό-εκκλησιαστικό ζήτημα, 

μέσα όμως σε καθαρά ιστορικό πλαίσιο. Συναντάμε επομένως τα ίδια δια­

τάγματα, την ίδια διάρθρωση του υλικού, την ίδια εμμονή στην αδιατάρακτη 

σειρά των επισκόπων Φιλαδέλφειας. Ωστόσο, το κείμενο της ομολογίας 

πίστεως βρίσκεται σχεδόν σε όλα τα χειρόγραφα που έχουν συγκεντρωμένο 

υλικό για τους Έλληνες της Βενετίας. Θεωρήσαμε λοιπόν ορθό να συμπερι­

λάβουμε μία memoria που ασχολείται ειδικά με αυτήν, αφού για έναν περί­

που αιώνα η Professio Orthodoxae fidei υπήρξε στο επίκεντρο της διαμάχης 

μεταξύ ορθοδόξων και καθολικών. 

12) Biblioteca Nazionale Marciana, It. CI. VII 2257 (9119), φφ. 125r-139v, 

πραγματεία ανώνυμη και αχρονολόγητη [αλλά: Sebastian Foscarini, savio di 

Terra ferma, 22 Νοεμβρίου 1750]. Αρχή: L'innocente arbitrio a cui ho dovuto 

appigliarmi- τέλος: nel desiderare accresciuti i gradi della gloria e della grandezza 

alla patria. 



32* ΣΩΤΗΡΗΣΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

Η πραγματεία είναι ανώνυμη και αχρονολόγητη, ωστόσο από αντίγραφα 

της που υπάρχουν στο Ε.Ι.Β., Π.Α., b. 46, φακ. 662 και στη βιβλιοθήκη 

Correr, cod. Cic. 2585, φφ. 317r-327r, φαίνεται ότι συντάχτηκε στις 20 

Νοεμβρίου 1750 από τον Sebastian Foscarini, savio της Terra ferma. Ο βενε­

τός αξιωματούχος αλλάζοντας λίγο τη σειρά των γεγονότων αντιγράφει σε 

μεγάλο βαθμό τη Ristretta notizia presa dall'autentiche carte, dello stato 

passato della chiesa di S. Giorgio in Venezia (βλ. αρ. 9), που βρίσκεται στον 

ίδιο κώδικα. Το ενδιαφέρον στοιχείο είναι τα προσωπικά σχόλια και οι 

παρατηρήσεις που κάνει ο Foscarini και που τη διαφοροποιούν αισθητά από 

τις memorie που συντάχτηκαν από μέλη της ελληνικής αδελφότητας. Όταν 

τελειώνει π.χ. την έκθεση των γεγονότων σημειώνει: Ciò che io per riverenza 
e per abbreviare a Vostra Serenità un lungo tedio pronunzio in pochi cenni fu 
innallora trattato con lunghe ed eruditissime scritture nelle quali non solamente 
fu esaminato lordine materiale tenuto in questo negozio, ma eziandio il merito 
della cosa dottrinalmente, unendo e considerando tanto le ragioni politiche 
quanto quelle di religione che sono inseparabili da questa arduissima materia 
(φφ. 134r-134v). Με την παρούσα πραγματεία γίνεται, επίσης, φανερό ότι η 

θεολογική πλευρά του ζητήματος έχει υποχωρήσει προς όφελος της πολιτι­

κής και οικονομικής σημασίας της εκλογής νέου μητροπολίτη Φιλαδέλφειας. 

13) A.S.V., Inquisitori di Stato, b. 883, 1762. Informazione circa il successo 

dell'eletto arcivescovo di Filadelfia in Venezia, έγγραφο (φφ. lr-3v) χωρίς 

ταξινομικό αριθμό και χωρίς εσωτερική αρίθμηση. 

Η informazione είναι ανώνυμη αλλά μπορούμε να υποθέσουμε ότι ο 

συντάκτης της είναι φιλοκαθολικός Έλληνας, μέλος της αδελφότητας του 

Αγίου Νικολάου, καθώς φαίνεται ότι ήταν παρών στη γενική συνέλευση της 

αδελφότητας στις 18 Ιανουαρίου 1762, στην οποία εκλέχτηκε ως μητροπολί­

της Φιλαδέλφειας ο Γρηγόριος Φατσέας16. Ο συγγραφέας πρέπει να αναζη­

τηθεί μάλλον στο περιβάλλον του Σπυρίδωνα Μήλια, συνυποψήφιου του 

Φατσέα για τον επισκοπικό θρόνο. Αυτή η σύντομη scrittura απευθυνόταν 

στους Inquisitori di Stato και τους ενημέρωνε για τις διαβουλεύσεις στο εσω­

τερικό της κοινότητας μετά την κοινοποίηση της απόφασης της Γερουσίας 

(Δεκέμβριος 1761) για εκλογή νέου μητροπολίτη Φιλαδέλφειας. Ιδιαίτερο 

ενδιαφέρον παρουσιάζει η ζωντανή περιγραφή της «κλειστής» συνέλευσης, 

που συγκλήθηκε στις 12 Ιανουαρίου 1762 και στην οποία συμμετείχαν 20 

16. Βλ. Γ. Σ. ΠΛΟΥΜΙΔΗΣ, Ο αρχιεπίσκοπος Φιλαδέλφειας Γρηγόριος Φατσέας (1762-1768), 

Θησαυρίσματα 4 (1967) 85-113. 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ( 18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 329 

εξέχοντα μέλη της κοινότητας. Συγκεκριμένα αναφέρεται ότι: Chiuse le porte 

fece il guardiano leggere ad alta voce il decreto per essere da tutti udito. 

Terminata la lettura alcuni mormoravano, altri confusamente panavano senza 

saper altro dire se non insoportabile la condizione di quel concilio, i pochi ben 

intenzionati tacevano e molti aderindo alla massima ferma del guardiano 

Maruzzi dicevano superfluo un vescovo e che lo stato attuale della chiesa 

bastava senza altre novità. Πέρα όμως από τη χρησιμότητα ή την αξιοπιστία 

των πληροφοριών (πληροφορίες που δεν διαθέτουμε από άλλες πηγές) για 

τα τεκταινόμενα της εκλογής του νέου αρχιεπισκόπου, η informazione σκια­

γραφεί με τον καλύτερο τρόπο τις αντιδράσεις και τις αντιθέσεις που υπήρ­

χαν στους κόλπους της κοινότητας. 

14) A.S.V., Inquisitori di Stato, b. 883, Francesco Dadich, Narrazione Storica 

della Chiesa di San Giorgio de Greci in Venezia (1774). 

Από όλες τις informazioni και scritture, που αναφέραμε παραπάνω, 

υπάρχει μία που ξεχωρίζει για την ποσότητα και ποιότητα των πηγών, την 

τεκμηριωτική ικανότητα και την εκφραστική της δύναμη. Πρόκειται για τη 

Narrazione storica della chiesa di San Giorgio de Greci in Venezia του Conte 

Francesco Dadich(i). Ο τελευταίος, εμφορούμενος από διαφωτιστικό πνεύ­

μα, ορθόδοξο ζήλο, αλλά και κριτική διάθεση απέναντι σε όσα είχαν γραφεί 

έως τότε, συγγράφει μία ιστορία της αδελφότητας που ξεφεύγει από την 

κατηγορία των ανώνυμων θεολογικοί πραγματειών και ιστορικών διηγήσε­

ων, συνθέτοντας ένα έργο το οποίο, παρόλο που δεν εκδόθηκε ποτέ (αν και 

από ορισμένες φράσεις του Dadich αφήνεται να εννοηθεί ότι προοριζόταν 

για έκδοση), μπορεί να θεωρηθεί ως η πρώτη ιστορία της ορθόδοξης κοινό­

τητας της Βενετίας17. Όσα ξέρουμε για τον Francesco Dadich (1695-1790) 

προέρχονται κυρίως από όσα γράφει ο ίδιος στην αίτηση του προς τον δόγη 

17. Το έργο αποτελείται από 70 πυκνογραμμένες χειρόγραφες σελίδες, είναι αντίγραφο και 
περιέχεται σε έκθεση προς τους Inquisitori di Stato. Στην αρχή της έκθεσης (30 aprile 1774) 
ο συντάκτης σημειώνει: // manoscritto intitolato «Narrazione storica della Chiesa di San 
Giorgio in Venezia», letto da me replicatamente... e esaminato con tutta accuratezza, quanto fa 
conoscere l'ingegno e l'acume di chi lo scrisse altretanto ne manifesta l'animo e la fede Greca 
(A.S.V., Inquisitori di Stato, b. 883). Στο έργο παραπέμπει, χωρίς να ονοματίζει τον συγγρα­
φέα, ο Γ. Ν. ΜΟΣΧΟΠΟΥΛΟΣ, Οι Έλληνες της Βενετίας και Ιλλυρίας (1768-1797). Η μητρόπο­
λη Φιλαδέλφειας και η σημασία της για τον ελληνισμό της Β. Αδριατικής, Αθήνα 1980, σ. 52, 
σημ. 6. Θα ήθελα να ευχαριστήσω σε αυτό το σημείο τη συνάδελφο Χριστίνα Παπακώστα 
για την υπόδειξη του έργου του Dadich, καθώς και τον καθηγητή G. Belingeri για τις βιο­
γραφικές πληροφορίες και αρχειακές παραπομπές που μου έδωσε. 



330 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

(1742)18 και στη διαθήκη του19. Ο Dadich καταγόταν από δαλματική οικογέ­

νεια με μακρά στρατιωτική παράδοση. Ο προπάππος του, sargente Conte 

Pietro, είχε σκοτωθεί στον πόλεμο της Κρήτης, ενώ ο παππούς του Zorzi 

Dadich, συνταγματάρχης της nation oltramarina2", είχε χάσει το χέρι του στον 

ίδιο πόλεμο. Ο πατέρας του Francesco Dadich, Pietro, κατά τον έκτο βενε-

τοτουρκικό πόλεμο είχε καταφέρει να προσεταιριστεί με το μέρος των 

Βενετών τον Γερακάρη Λυμπεράκη, με αποτέλεσμα την αίσια έκβαση της 

μάχης του Άργους21. Μετά την πτώση του Ναυπλίου, στο οποίο είχε εγκατα­

σταθεί η οικογένεια Dadich, ο Francesco έγινε κατάσκοπος των Βενετών 

στην Κωνσταντινούπολη, παριστάνοντας τον γιατρό στην αυλή του σουλτά­

νου22. Στην οθωμανική πρωτεύουσα ξεκίνησε να συγγράφει ένα πολιτικο-

ιστορικό έργο, το Memorie Costantinopolitane, το οποίο παρέμεινε ημιτελές23. 

Το 1751 διατάσσεται να εγκαταλείψει την Κωνσταντινούπολη και εγκαθί­

σταται στη Βενετία, όπου και τον συναντάμε να εγγράφεται και αναμει­

γνύεται στη διοίκηση της ορθόδοξης αδελφότητας24. Από τότε και μέχρι το 

1774, οπότε γράφει τη Narrazione Storica, κινείται ανάμεσα στην Κέρκυρα, 

τη Δαλματία και τη Βενετία τακτοποιώντας τις οικονομικές του υποθέσεις, 

ενώ παράλληλα θα μεσολαβήσει για λογαριασμό της κοινότητας για την 

εξεύρεση μίας λύσης στο ζήτημα της εκλογής ορθόδοξου μητροπολίτη στη 

Δαλματία25. 

Ο Dadich ξεκινά ως εξής την ιστορική του αφήγηση: Da antichi monume­

nti si raccoglia che sino dal secolo decimo la Greca nazione abbia incominciato 

18. A.S.V., Dispacci Costantinopoli, filza 198, αρ. 2. 

19. A.S.V., Notarile Testamenti, Giacomo Bellan. b. 146, αρ. 133. 

20. A.S.V., Notarile Atti, Nicolò Velano, b. 13577, φ. 263v. Πα τη Nazione Oltramarina βλ. E. 

CONCINA, Le trionfanti et invittissime armate venete, Venezia 1971, o. 29-41. 

21. A.S.V, Dispacci Costantinopoli, ό.π., φ. Ir. 

22. Σε επιστολή του προς τον γενικό προβλεπτή της Ανατολής, ο βαΐλος των Βενετών στην 

Κωνσταντινούπολη (29 Ιουλίου 1719) θα σημειώσει: Al ritorno che ha fatto apenno di Vostra 

Eccellenza il medico Dadich resta il Tribunale illuminato delle notine che ha rittatte da Turchi e 

dell'intention del Gran Signore, che pare inclinato à conservar la pace (A.S.V, Inquisitori di 

Stato, Lettere ai Prowed. Gen. Da Mar, 1606-1754, αρ. 32). 

23. Το έργο χωρίζεται σε δύο μέρη: Parte prima, Annalisi sulla Religione e sul carattere di Turchi 

e Regno di Mahmut fino alla Deposizione d'Acmet III. Parte seconda, Eletto Mahmut si 

annalisa la guerra colla Casa d Austria e lo stato politico. Στη Βενετία υπάρχουν 4 χειρόγρα­

φα που περιέχουν το έργο του Dadich, εκ των οποίων τα δύο βρίσκονται στη Βιβλιοθήκη του 

Correr (B.C.C., Cod. Cic. 852- Cod. Cic. 744) και δύο στη Μαρκιανή Βιβλιοθήκη (Β.Ν.Μ., Ms. 

It. CI. VI, 439 (10562)· Ms. It. Cl. VI, 140 (6037), [1751]. 

24. E.I.B., Π.Α., reg. 197, φ. 182v, 195r reg. 198, φ. 5r, 23v, 28v, 44v, 159r, 168r, (1751-1775). 

25. E.I.B., Π.Α., b. 27, φακ. 403, αρ. 6, (1776). 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΠΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ (18θΣ ΑΙΩΝΑΣ) 331 

i suoi militari servizi sotto le gloriose insegne di questa Augusta Republica. Se 

questa può riputarsi come una nuda e non sostenuta nozione, la storia però, alla 
quale si deve con maggiore fondamento ripportasi, non ne fissa la epoca, se non 
nella decadenza dell'Imperio Greco26. Φαίνεται εξαρχής λοιπόν η πρόθεση 

του συγγραφέα να διακρίνει τα γεγονότα που στηρίζονται στη γυμνή αλή­

θεια από αυτά που απλά θεωρούνται ως τέτοια. Οδηγός σε αυτόν τον δια­

χωρισμό είναι η ιστορία. Έχουμε εδώ, για πρώτη φορά, μία αποστασιοποίη­

ση από τον κόσμο των εγγράφων, των αποδεικτικών στοιχείων, των διαταγ­

μάτων και την αναγωγή τους στην πραγματικότητα της εποχής τους, στην 

ιστορία, όπως αυτή εννοείται από τον Dadich, δηλαδή ως αληθινή αφήγηση 

των γεγονότων, ενώ παράλληλα φαίνεται ότι ήταν ο πρώτος που ερεύνησε 

συστηματικά το αρχείο της αδελφότητας27. Ταυτόχρονα όμως ασκεί κριτική 

και σε όσες informazioni και scritture προηγήθηκαν, θεωρώντας τις προϊόν 

της καθολικής προπαγάνδας που είχαν ως κύριο στόχο να πλήξουν την 

ορθόδοξη εκκλησία28. Φυσικά η στρατηγική της απαξίωσης όσων έχουν γρα­

φεί πριν από την εποχή του συγγραφέα δεν εμφανίζεται για πρώτη φορά στη 

διαμάχη μεταξύ της αδελφότητας και των φιλοκαθολικών κύκλων. Είναι η 

πρώτη φορά όμως που αυτό γίνεται με τόσο βίαιο και ανοικτό τρόπο: «[οι 

καθολικοί ιερείς] ...δεν έχουν άλλο ψωμί, παρά αυτό της προπαγάνδας»29. 

26. A.S.V., Inquisitori di stato, Narrazione storica, ό.π., φ. 1. 

27. La prima [Bolla] di qui se ne conserva l'autentica nell'archivio di questa scuola di S. Nicolò de 

Greci, non contiene che...- Ciò rissulta anco da registri ed altre memorie esistenti nell'archivio di 

questa scuola, ne quali non apparisce orma veruna...(A.S.V., Inquisitori, ό.π., φ. 4,10). 

28. E tutti furono lacerati da scritture, da Libelli informatori, da voci velenose, imputati di errore per 

farli rescrivere, e detestare. Tutte queste carte segnate come tanti monumenti della loro 

avversione ed ingiusta animosità fanno abbastanza conoscere il punto delicato della loro pietà e 

cristiana virtù. Quali si irritano, quando non si lasciano dilatare la loro giurisdizione amando 

piuttosto la discordia, e la confusione, dalle quali si lusingano un giorno di trarne profitto, nulla 

curando gli altri doveri, à quali sono obligati dalla carità, ch'è l'amore e l'umità. Bisogna 

certamente credere che il codice della scuola di Propaganda, dove studiarono tale dottrina, non 

abbia altro articolo fondamentale per la propagazione della fede se non l'utile (A.S.V., ό.π., φ. 

55). 

29. Α.S.V., Inquisitori, ό.π., φ. 50. 



332 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

Έγγραφα για χο lus Patronato της αδελφότητας 

του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων 

Τα χρονικά εντοπίστηκαν σε βιβλιοθήκες και αρχεία της Βενετίας 

(Κρατικό Αρχείο Βενετίας, Μαρκιανή Βιβλιοθήκη, Βιβλιοθήκη Correr και 

Fondazione Querini Stampalia). Τις περισσότερες φορές βρίσκονταν συγκε­

ντρωμένα σε κώδικες που περιείχαν έγγραφα που αφορούσαν τα θεσμικά 

δικαιώματα και προνόμια (lus Patronato) της αδελφότητας του Αγίου 

Νικολάου. Από τη στιγμή που οι αναφορές των χρονικών σε αυτά τα έγγρα­

φα ήταν συνεχείς, θεωρήθηκε απαραίτητο να συμπεριληφθούν ορισμένα από 

αυτά στο σώμα των πηγών που συγκεντρώσαμε και βρίσκονται μεταγραμμέ­

να στη βάση δεδομένων σε ηλεκτρονική μορφή. Η σύνδεση των εγγράφων του 

lus Patronato με τις memorie υπαγορεύτηκε όχι μόνον από λόγους πληρέστε­

ρης κατανόησης του αφηγηματικού υλικού, καθώς πολλά χρονικά γράφτηκαν 

με αφορμή αυτά τα έγγραφα ή αποτελούν ουσιαστικά σχολιασμό τους, αλλά 

και από την επιλογή μας να αναδειχτεί η αμφίσημη φύση των εγγράφων, τα 

οποία ερμηνεύονται και νοηματοδοτούνται διαφορετικά κάθε εποχή ανάλο­

γα με τον σκοπό και τον χρόνο παραγωγής κάθε ιστορικής αφήγησης. 

1. Προσφυγή της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο 

Collegio εναντίον του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου Τυπάλδου (18 

Αυγούστου 1699). 

[Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916)] 

2. Οι Ιωάννης Παπαδόπουλος, Γεώργιος Παπαδόπουλος και Νικολέτος 

Κανάκης καταθέτουν στον βενετό νοτάριο Francesco Velano ότι στις 15 Ιου­

νίου του 1704, κατά τον εορτασμό της Πεντηκοστής στον ναό του Αγίου 

Γεωργίου, εμφανίστηκε στρατιώτης της βενετικής αρχής Avogaria di comun 

και ζήτησε από τον αντιπρόεδρο της αδελφότητας Λεονάρδο Καπετανάκη 

να αποσυρθούν από το κέντρο του ναού τα διάφορα λατρευτικά αντικείμε­

να και σκεύη σύμφωνα με τη διαταγή του avogador Querini. 

[A.S.V, Notarile Atti, b. 13602 (Francesco Velano), φ. 80r-81r] 

3. Προσφυγή της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο 

Collegio εναντίον του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου Τυπάλδου (14 

Αυγούστου 1704). 

[Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916)] 

4. Απάντηση του Μελετίου Τυπάλδου στις κατηγορίες της αδελφότητας του 

Αγίου Νικολάου των Ελλήνων (1 Σεπτεμβρίου 1704). 

[Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916)] 



ΧΡΟΝΙΚΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΑΣ ΒΕΝΕΤΙΑΣ ( 18ΟΣ ΑΙΩΝΑΣ) 333 

5. Προσφυγή της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο 

Collegio εναντίον του μητροπολίτη Φιλαδέλφειας Μελετίου Τυπάλδου (11 

Νοεμβρίου 1704). 

[Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916)] 

6. Διάταγμα των Provveditori di comun με το οποίο επαναφέρουν σε ισχύ τα 

διατάγματα των ετών 1534 και 1542 (12 Φεβρουαρίου 1707). 

[A.S.V., Compilazione leggi, b. 228] 

7. Αίτηση της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο Collegio 

(7 Ιουλίου 1707). 

[Biblioteca della Fondazione Querini Stampalia, ms. Cl. IV, cod. 289 (916), φ. 

91r-v (Stampa, φφ. 15-16)] 

8. Διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα (18 Ιανουαρίου 1709). 

[Α.S.V., Consiglio di Dieci, Parti comuni, filza 870, χ.α.] 

9. Διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα (20 Ιουλίου 1714). 

[Α.S.V., Compilazione leggi, b. 228] 

10. Προσφυγή της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο 

Collegio εναντίον των ιερέων Ιωάννη Στάη, Απόστολο Μίχο και Παναγιώτη 

Σινώπη. Ακολουθεί απόφαση του Συμβουλίου των Δέκα εναντίον των 

παραπάνω ιερέων (4-5 Οκτωβρίου 1714). 

[Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2585] 

11. Αίτηση της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου των Ελλήνων στο Συμ­

βούλιο των Δέκα (22 Ιανουαρίου 1715). 

[Biblioteca del Museo Civico Correr, cod. Cic. 2585] 

12. Διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα (12 Απριλίου 1720). 

[A.S.V., Compilazione leggi, b. 228] 

13. Προσφυγή του βενετού πατριάρχη Pietro Barbarigo στο Συμβούλιο των 

Δέκα εναντίον της αδελφότητας του Αγίου Νικολάου. 

[Α.S.V., Compilazione leggi, b. 228] 

14. Διάταγμα του Συμβουλίου των Δέκα (9 Αυγούστου 1751). 

[Α.S.V., Compilazione leggi, b. 228] 



334 ΣΩΤΗΡΗΣ ΚΟΥΤΜΑΝΗΣ 

SUMMARY 

CHRONICLES ABOUT THE HISTORY 

OF THE GREEK COMMUNITY 

OF VENICE (18TH CENTURY) 

During the eighteenth century the religious-ecclesiastical crisis of the 
Greek community of Venice, caused by the conversion of Meletios Typaldos, 
the Metropolitan of Philadelphia (1685-1713), to Roman Catholicism, 
resulted in the production of a large number of texts regarding the history of 
the Greek presence in Venice. These writings were composed in the Italian by 
Venetian officers, Catholic theologians and members of the Orthodox 
confraternity of San Nicolò dei Greci. In our study we use the term 
"chronicles" (memorie) in order to define those various compositions 
(informazioni, scritture, notizie, relazioni), which were directed primarily to 
the Venetian authorities and whose main subject was the religious rights of the 
Orthodox Greeks and the ecclesiastical jurisdiction of the Latin Patriarch of 
Venice over them. Yet the problem of religious freedom was treated by the 
authors as a historical issue. The interpretation and analysis of the papal and 
Venetian decrees involved the historical approach and engendered textual 
strategies of historical representation. Very often repetitious and rhetorical, 
the memorie nevertheless revealed the perception, both of the Greeks and the 
Venetians of the 18th century, of Greek community's past. 

The present paper gives abstracts of fourteen chronicles of this kind and, 
since the majority of them are anonymous and undated, it attempts to solve 
problems concerning the authors and the dates of their composition. 

SOTIRIS KOUTMANIS 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

