
  

  Εργαστήριο Φιλοσοφία-Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική"

   No 13 (2020)

  

 

  

  Benevolens vastator mundi: κριτική αποτίμηση
του επιχειρήματος του R. N. Smart και η
παράμετρος του οικοφασισμού 

  Σταύρος Δημακόπουλος   

  doi: 10.12681/ethiki.25965 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Δημακόπουλος Σ. (2021). Benevolens vastator mundi: κριτική αποτίμηση του επιχειρήματος του R. N. Smart και η
παράμετρος του οικοφασισμού. Εργαστήριο Φιλοσοφία-Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική", (13), 31–36.
https://doi.org/10.12681/ethiki.25965

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 10/02/2026 06:21:35



Benevolens vastator mundi: Kριτική αποτίμηση 
του επιχειρήματος του R. N. Smart 
και η παράμετρος του οικοφασισμού 

                                                                                      ΣΤΑΥΡΟΣ ∆ΗΜΑΚΟΠΟΥΛΟΣ  
Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών

  https://orcid.org/0000-0002-6674-3128

Abstract: Στόχος της εργασίας είναι η εξέταση του επιχειρήματος 
του R. N. Smart (1958), κατά το οποίο η εκούσια εξάλειψη της ανθρώπινης ζωής 
στο σύνολό της μπορεί να ταυτιστεί, θεωρητικά, με το μέσο για την εκμηδένιση της 
δυστυχίας. Το επιχείρημα αρχικά προσεγγίζεται στη βάση του αρνητικού ωφελιμι-
σμού, ενώ στη συνέχεια αποπειράται η σύνδεσή του με σύγχρονες θεωρίες από το 
πεδίο της περιβαλλοντικής ηθικής και του οικοφασισμού. Σύμφωνα με μία εκδοχή, 
η μαζική εξάλειψη του ανθρώπινου είδους όχι μόνο θα ήταν μία ηθική πράξη που 
θα εκμηδένιζε τη δυστυχία αλλά θα επέφερε και μεγαλύτερα ποσοστά ευτυχίας για 
όλη την οικόσφαιρα, καθώς το συμφέρον αυτής ―εν συνόλω θεωρούμενο― έχει 
μεγαλύτερη προτεραιότητα ως προς το συμφέρον του ανθρώπινου είδους μεμονω-
μένα. Μέσα από την κριτική αποτίμηση του αρχικού επιχειρήματος, αξιολογείται η 
συνοχή του και προκύπτουν τα τελικά συμπεράσματα. 

 
Keywords:  «ωφελιμισμός»; «αρνητικός ωφελιμισμός»; «περιβαλλοντική ηθική»; 

«οικοκεντρισμός»; «οικοφασισμός»; «R. N. Smart»; «K. P. Linkola»

Αν και το ζητούμενο της κατά το δυνατόν μεγαλύτερης πρόκλησης ευτυχίας έχει 
δημιουργήσει κατά καιρούς πλήθος ωφελιμιστικών θεωριών, μία ιδιαίτερα ενδιαφέ-
ρουσα παράμετρος σχετίζεται όχι με την τη δημιουργία της ευτυχίας καθεαυτήν, 
αλλά με την εξάλειψη της δυστυχίας, στο πλαίσιο του αρνητικού ωφελιμισμού1.

Η παρούσα μελέτη εστιάζει στην εξέταση του επιχειρήματος που τέθηκε για 
πρώτη φορά στην πλήρη του μορφή το 1958 από τον R. N. Smart, ως κριτική ενα-
ντίον του αρνητικού ωφελιμισμού2, και το οποίο δύναται να διατυπωθεί ως εξής: 
υποτεθείσθω ότι ένας πανίσχυρος άρχων διαθέτει ένα όπλο ικανό να αφανίσει 
αστραπιαία και ολοκληρωτικά, δίχως καμία πρόκληση πόνου, το ανθρώπινο είδος. 
∆εδομένου ότι θα υπήρχε έστω και ένα ελάχιστο ποσοστό δυστυχίας στη ζωή των 
ανθρώπων, εάν αυτή συνεχιζόταν κανονικά, η χρήση ενός τέτοιου όπλου θα εξάλει-
φε αποτελεσματικά κάθε πηγή πόνου και θλίψης του ανθρώπινου είδους.

Συνεπώς, σύμφωνα με την αρχή του αρνητικού ωφελιμισμού, θα αποτελούσε 
ηθική πράξη για τον κατέχοντα άρχοντα. Χωρίς το ανθρώπινο, η δυστυχία θα έπαυε 



ΗΘΙΚΗ

Benevolens vastator mundi
32

να υπάρχει. Όσο παράλογη και αν ακούγεται εν πρώτοις η υπόθεση αυτή, είναι 
εφικτό να αναλυθεί και να υποστηριχθεί με περαιτέρω επιχειρήματα, με τα οποία 
θα διανοιχθούν νέες κατευθύνσεις.

Η ιδέα της συσχέτισης ενός χαμηλού ποσοστού του ανθρώπινου πληθυσμού με 
ένα υψηλό επίπεδο ευτυχίας έχει τεθεί ήδη, από παλαιότερες εποχές, και επανέρ-
χεται ενίοτε στο προσκήνιο της φιλοσοφικής σκέψης, άλλοτε με περισσότερη και 
άλλοτε με λιγότερη μετριοπάθεια3. Ωστόσο, η υπό διερεύνηση θεωρία δεν προτείνει 
απλώς τη διαχείριση ή τη μείωση του πληθυσμού μέσω του ελέγχου των γεννήσεων, 
αλλά τον πλήρη αφανισμό της ανθρωπότητας και, από αυτή την άποψη, διαθέτει 
χαρακτήρα απόλυτο και ριζοσπαστικό. Tα στοιχεία αυτά του ριζοσπαστισμού και 
της καθολικότητας του επιχειρήματος αποτελούν ισχυρή εστία σοβαρής κριτικής 
εναντίον του.

Αφενός, το ολοκληρωτικό γεγονός του αφανισμού από μόνο του προκαλεί ρωγμή 
στον πυρήνα του συλλογισμού· μία τέτοιας φύσης πράξη θα μπορούσε να χαρακτη-
ρισθεί ως κακή στον μέγιστο βαθμό, καθώς θα βρισκόταν ενάντια στη βούληση του 
μεγαλύτερου μέρους του πληθυσμού4.

Αφετέρου, με την εξάλειψη της ανθρωπότητας να παρουσιάζεται ως μονόδρομος 
για την εκμηδένιση της δυστυχίας, το επιχείρημα είναι της μορφής όλα ή τίποτα, 
χωρίς διαβαθμίσεις ή ενδιάμεσες εναλλακτικές. Οι ενστάσεις που έχουν διατυπωθεί 
ως προς αυτό το σημείο αφορούν στην απολυτότητα της προτεινόμενης ενέργειας, 
τη στιγμή που απλώς η μείωση του πόνου και της θλίψης, με ταυτόχρονη διατήρηση 
του ανθρώπινου είδους, θα ήταν για τον κοινό νου ένα ενδεχόμενο σαφώς προτιμό-
τερο5.

Κριτική μπορεί να ασκηθεί επίσης στην απουσία οιασδήποτε ισχυρής νομιμο-
ποίησης ως προς την εφαρμογή της πράξης αυτής. Το ερώτημα, εάν και κατά πόσο 
δικαιούται κάποιος να παρέμβει με τρόπο απολύτως καθοριστικό στο επί της ζωής 
δικαίωμα οποιουδήποτε άλλου, είναι εύλογο και βασανιστικό6. Ενδεχομένως να 
ήταν θεμιτό ―υπό αυστηρές και συγκεκριμένες προϋποθέσεις― να αποφασίσει 
κάποιος για τον τερματισμό της ζωής ενός ανθρώπου (π.χ. σε ακραία δυσμενείς 
ιατρικές περιπτώσεις).

Εντούτοις, αυτό απέχει παρασάγγας από την απόφαση για τερματισμό του βίου 
του συνόλου της ανθρωπότητας, ανεξάρτητα από το πόσο ευτυχής ή δυστυχής νιώ-
θει ο καθένας ξεχωριστά. Έτερο σημείο προβληματισμού διαφαίνεται στον αντιπα-
ραγωγικό χαρακτήρα του συλλογισμού του R. N. Smart. Έχει παρατηρηθεί εύστοχα 
πως το επιχείρημα δεν λαμβάνει υπόψη το γεγονός ότι και μόνο η σκέψη της βέ-
βαιης, ολικής έκλειψης της ανθρωπότητας, πολλώ δε μάλλον η προετοιμασία για 
κάτι τέτοιο, θα προκαλούσε τεράστια δυστυχία7. Έναντι αυτής της κριτικής αποτί-
μησης, θα μπορούσε ενδεχομένως να υποστηριχθεί ότι εάν η πράξη του αφανισμού 
σχεδιαζόταν μυστικά από έναν μόνο άνθρωπο, η δυστυχία που θα απέρρεε από τη 
σκέψη, μολονότι αφόρητη, θα περιοριζόταν στο να αφορά αποκλειστικά μόνο ένα 
υποκείμενο.

Περαιτέρω προβληματικά σημεία της διαλεκτικής αυτής σχετίζονται με τη μελ-
λοντική κατάσταση του κόσμου, έπειτα από την πλήρη εφαρμογή της διαγραφής 



∆ΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2020   

 ΣΤΑΥΡΟΣ ∆ΗΜΑΚΟΠΟΥΛΟΣ  
33

της ανθρωπότητας. Είναι δικαιολογημένη η παρατήρηση του J. W. N. Watkins, 
πως, ακόμα και αν εξαλειφόταν ολόκληρο το ζωικό βασίλειο μαζί με το ανθρώπινο 
είδος, θα αρκούσε μία μόνο αμοιβάδα να επιβιώσει του ολοκαυτώματος, προκειμέ-
νου να τροφοδοτηθεί εκ νέου στο μέλλον, κάτω από τις κατάλληλες συνθήκες, η 
αλυσίδα της ζωής και να προκύψει ξανά ζωή.

Επιπροσθέτως, στην περίπτωση που η προκύπτουσα ζωή εξελισσόταν έτσι ώστε 
να είναι ακόμα χειρότερη και με επίπεδο δυστυχίας επίσης υψηλότερο, η πράξη του 
παγκόσμιου καταστροφέα κάθε άλλο παρά λύση θα έδινε στο πρόβλημα8. Kαταλή-
γει, επομένως, ότι μαζί με το ανθρώπινο είδος θα έπρεπε να εξαλειφθεί και κάθε 
δυνατότητα ύπαρξης ζωής, κάτι το οποίο θα ξεπερνούσε κατά πολύ τις δυνατότητες 
οποιουδήποτε ανθρώπου, όσο προηγμένη τεχνολογία και αν διέθετε9. Στη βάση του 
επιχειρήματος, θα ήταν λογικό να υποστηριχθεί πως η πράξη του καταστροφέα θα 
είχε ουσιαστική επιτυχία, εάν συμπεριλάμβανε τον αφανισμό ενός συνόλου μεγαλύ-
τερου από αυτό του ανθρώπινου είδους, της πανίδας και της χλωρίδας, ούτως ώστε 
να απαλειφθούν όλα τα έμβια όντα που αντιλαμβάνονται με τα αισθητήρια τους όρ-
γανα τον πόνο. Επεκτείνοντας έτι περαιτέρω τον συλλογισμό, για να εξασφαλιστεί 
με απόλυτη συνέπεια ο στόχος της απαλοιφής κάθε πιθανής δυστυχίας, θα όφειλε 
κανείς να αποσκοπεί στην καταστροφή ολόκληρου του σύμπαντος, προκειμένου να 
αποτραπεί το ενδεχόμενο ύπαρξης οποιουδήποτε είδους ζωής με τη δυνατότητα 
αίσθησης πόνου, ήτοι θα διολίσθαινε στον μηδενισμό και στο απόλυτο τίποτα.

Το επιχείρημα της εξάλειψης της ανθρώπινης θλίψης μέσω της απάλειψης του 
ανθρώπινου είδους καθίσταται αίολο, όχι μόνο διυλισμένο από τις παραπάνω θεω-
ρήσεις, αλλά έτι περαιτέρω μέσω της εννοιολογικής ανάλυσης των όρων της ευτυ-
χίας και της δυστυχίας. ∆εχόμενοι ότι αμφότεροι νοηματοδοτούνται από τον ανθρώ-
πινο παράγοντα, μπορεί να υποστηριχθεί ότι χωρίς τον άνθρωπο δεν έχει νόημα το 
καθεστώς της μη δυστυχίας.

Με άλλα λόγια, εάν η παύση της τελευταίας επέλθει μέσω του αφανισμού του 
ανθρώπινου είδους, αυτό δεν συνεπάγεται ευτυχία, καθώς έτσι δεν θα υπάρχει φο-
ρέας να την αντιληφθεί και να τη βιώσει. Πρόκειται, όμως, για έγκυρο ισχυρισμό; 
Εκφραστές ποικίλων σύγχρονων θεωριών περιβαλλοντικής ηθικής θα διαφωνού-
σαν και το επιχείρημα, ιδωμένο μέσα από τη σκοπιά τους, αποκτά μία νέα τροπή. 
Προκειμένου να εξεταστεί ο συλλογισμός σε νέα βάση και να μην καταλήξει στο 
αδιέξοδο του μηδενισμού, οφείλει κανείς να απαρνηθεί τον ανθρωποκεντρικό του 
χαρακτήρα, όπως τέθηκε από τον R. N. Smart στην αρχική του διατύπωση, και να 
ληφθεί υπόψη το δεδομένο πως ο φυσικός κόσμος είναι εκείνος που έχει απόλυτη 
ηθική αξία, όπως πρεσβεύει η αρχή της οικοκεντρικής ηθικής10. ∆ηλαδή, να αποτε-
λέσει σημείο αφετηρίας το γεγονός πως κάθε πράξη είναι είτε ορθή είτε εσφαλμένη, 
κρινόμενη με μοναδικό κριτήριο την πρόκληση της ευτυχίας ή της δυστυχίας, δίχως 
κανενός είδους ειδολογικό σοβινισμό.

Στην κατεύθυνση αυτή κινείται η θεωρία του οικοφασισμού, κύριο μέλημα του 
οποίου είναι η τεκμηρίωση της υποχρέωσης των ηθικών προσώπων να δρουν και 
να υπάρχουν με γνώμονα τα συμφέροντα της ευρύτερης κοινότητας, της οικόσφαι-
ρας11. Με έναν τέτοιο τρόπο ύπαρξης και δράσης, τα συμφέροντα των ζώων αλλά 



ΗΘΙΚΗ

Benevolens vastator mundi
34

και των φυτών όχι απλώς εντάσσονται στη σφαίρα της ηθικής μέριμνας, αλλά θε-
ωρούνται και ως υψηλότερης προτεραιότητας, σε σχέση με εκείνα του ανθρώπινου 
είδους. Κατά συνέπεια, σύμφωνα με αυτή τη θεώρηση, ζητούμενο είναι η διατήρηση 
της ζωής στη γη με την ευρεία έννοια, μέχρι το απώτερο μέλλον12. Το πεδίο σκέ-
ψης παύει να ορίζεται από την ανθρώπινη ευτυχία και μετατοπίζεται έτσι ώστε να 
περιλαμβάνει κάθε οργανισμό που μπορεί να ευτυχεί ή να δυστυχεί, που δύναται, 
στον βαθμό που το νευρικό του σύστημα το επιτρέπει, να αισθάνεται ευχάριστα ή 
δυσάρεστα13. Στην πλέον εξτρεμιστική του εκδοχή, ο οικοφασισμός δεν θα απαι-
τούσε απλώς αποχή από τις δραστηριότητες που βλάπτουν το φυσικό περιβάλλον 
και τις άλλες μορφές ζωής, ούτε τον περιορισμό της ανθρώπινης δραστηριότητας σε 
συγκεκριμένες ζώνες για την προστασία του συνόλου του οικοσυστήματος, αλλά την 
ολοκληρωτική εξαφάνιση του ανθρώπινου πληθυσμού.

Μολονότι πρόκειται για μία ακραία συνέπεια της οικοκεντρικής ηθικής, θα απο-
τελούσε ενδεχομένως μία ηθική πράξη, καθώς, με αυτόν τον τρόπο, ο θετικός αντί-
κτυπος θα ήταν διττός: όχι μόνο θα έπαυε η ανθρώπινη δυστυχία, αλλά θα συντε-
λούσε και στην αύξηση των ποσοστών της ευτυχίας των άλλων ειδών του πλανήτη 
και του οικοσυστήματος εν γένει.

Η ακραία εκδοχή του οικοφασισμού, αν και θεωρείται φαινομενικά συμβατή με 
το περί παγκόσμιου καταστροφέα επιχείρημα του R. N. Smart, μπορεί, ωστόσο, να 
δεχτεί επίσης κριτική. Είναι καθοριστική η παράμετρος του αιτίου της καταστροφής 
της φύσης και του αντίκτυπου της ανθρωπότητας στη δυστυχία του πλανήτη. Από 
την άλλη, θα ήταν παράλειψη να μην σχολιαστεί το ότι η απουσία του ανθρώπινου 
είδους θα επηρέαζε και το επίπεδο ευτυχίας ορισμένων ειδών, όπως είναι τα εκα-
τομμύρια των οικόσιτων που εξαρτώνται από τον άνθρωπο και που θα λιμοκτονού-
σαν εν μία νυκτί σε ένα τέτοιο ενδεχόμενο.

Το σημαντικότερο, ίσως, αντεπιχείρημα, είναι το γεγονός πως η εξαφάνιση του 
ανθρώπου θα ήταν στην ουσία ενάντια σε μία γνήσια οικοκεντρική ηθική, καθώς 
θα στερούσε από το οικοσύστημα ένα είδος του και μάλιστα το πιο εξελιγμένο. Αν, 
κατά τη μετριοπαθή λεοπόλδεια ηθική της γης (αγγλ.: landethic), ορθό είναι ό,τι 
τείνει στη διατήρηση της ακεραιότητας, της σταθερότητας και της ομορφιάς της 
οικόσφαιρας14, τότε ο αφανισμός του ανθρώπινου είδους, που υπολογίζεται σε δισε-
κατομμύρια ατόμων, θα ήταν πράξη σαφώς ενάντια σε αυτή την αρχή. Υπό αυτό το 
πρίσμα, στη βάση της περιβαλλοντικής ηθικής, συνιστά λογικό σφάλμα να εκλαμ-
βάνεται ως ευτυχής ο πλανήτης δίχως την ύπαρξη του πιο εξελιγμένου του είδους.

Οι έννοιες, τόσο της ευτυχίας όσο και της δυστυχίας, είναι συνυφασμένες πρω-
τίστως με το ανθρώπινο είδος. Αυτό συμβαίνει γιατί είναι εκείνο που διαθέτει τη 
δυνατότητα να αναπτύσσει πολιτισμό, εντός του οποίου νοηματοδοτεί μία πληθώρα 
συμφραζομένων με τις έννοιες αυτές, σε αντίθεση με τη συντριπτική πλειοψηφία 
του ζωικού βασιλείου, που λειτουργεί με γνώμονα τα ένστικτα. Ωστόσο, αυτό δεν 
σημαίνει ότι άλλοι έμβιοι οργανισμοί δεν είναι ικανοί να αισθανθούν πόνο ή ευχαρί-
στηση μέσω των αισθητηρίων οργάνων τους.

Το κύριο πρόβλημα του επιχειρήματος του R. N. Smart, όπως προκύπτει από 
την κριτική του αποτίμηση, είναι η ανθρωποκεντρική του διάσταση. Προκειμένου 



∆ΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2020   

 ΣΤΑΥΡΟΣ ∆ΗΜΑΚΟΠΟΥΛΟΣ  
35

να παραμείνει λογικά συνεπές, αναγκαία προϋπόθεση θα ήταν η εφαρμογή του όχι 
απλώς στο ανθρώπινο είδος αλλά σε ένα κατά πολύ ευρύτερο πεδίο, εξασφαλίζο-
ντας έτσι την καταστροφή ολόκληρου του σύμπαντος, ώστε να μην υπάρξει ποτέ 
και πουθενά άνθρωπος ή οποιοσδήποτε άλλος έμβιος οργανισμός με αισθητήριο 
σύστημα και τη δυνατότητα αίσθησης πόνου.

Ωστόσο, κάτι τέτοιο θα ήταν απευκταίο. Μία πιθανή επαναδιατύπωσή του, 
όπου θα γινόταν μνεία στους βασικούς άξονες της περιβαλλοντικής ηθικής, θα το 
καθιστούσε πολύ περισσότερο συνεκτικό. Ο αφανισμός του ανθρώπου θα είχε, εν-
δεχομένως, νόημα μόνο εφόσον οδηγούσε στην εξασφάλιση της ευτυχίας ενός συ-
νόλου πολύ μεγαλύτερου, όπως είναι η οικόσφαιρα της γης. Εντούτοις, και σε αυτή 
την περίπτωση, οι δυσκολίες αποδοχής του παραμένουν.

Παρόλο που οι περισσότεροι άνθρωποι με βεβαιότητα θα επιθυμούσαν έναν ευ-
τυχισμένο εν γένει πλανήτη, ελάχιστοι θα δέχονταν την ευτυχία ενός πλανήτη που 
δεν περιλαμβάνει το ανθρώπινο είδος, καθώς αυτό, με όλες τις συνέπειες του, θα 
ήταν εν τέλει ενάντια στην ουσία τόσο του κλασικού όσο και του αρνητικού ωφελι-
μισμού.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ
1. Η θεωρία του αρνητικού ωφελιμισμού δεν είναι μονοδιάστατη και έχει αναλυθεί σε περαιτέρω υπο-
κατηγορίες, ανάλογα με το εάν το ζητούμενο της εκμηδένισης της δυστυχίας συμπεριλαμβάνει και 
βαθμούς πρόκλησης της ευτυχίας ή όχι. Για τις εκφάνσεις του αρνητικού ωφελιμισμού βλ. Gustaf 
Arrhenius και Krister Bykvist, Future Generations and Interpersonal Compensations. Moral Aspects of 
Energy Use, Uppsala Prints and Preprints in Philosophy, Uppsala, 1995, σσ. 29-47.
2. Roderick Ninian Smart, «Negative Utilitarianism», Mind, New Series 67 (1958): 542-543. Το εν λόγω 
επιχείρημα διατυπώθηκε εν είδει απάντησης στην περί ωφελιμισμού πραγμάτευση του K. Popper, βλ. 
Karl Raimund Popper, Open Society and its Enemies, 1: The Spell of Plato, University Press, Princeton, 
1971, σσ. 284-285. Μία λιγότερο επεξεργασμένη μορφή της ιδέας αυτής είχε προηγηθεί στα σουηδικά 
λίγο νωρίτερα, βλ. Ingemar Hedenius, Fyradygder, Albert Bonniers Förlag, Stockholm, 1955.
3. Η συνειδητοποίηση ότι ο πληθυσμός που μπορεί να αντέξει η γη έχει ένα όριο ξεκινά ήδη από την 
αρχαία Mεσοποταμία, ενώ έχει εκφραστεί και με ποικίλους τρόπους σε έργα της κλασικής αρχαιό-
τητας, βλ. Richard Harrow Feen, «Keeping the Balance: Ancient Greek Philosophical Concerns with 
Population and Environment», Population and Environment 17 (1996): 447-458. Σε πιο πρόσφατους 
χρόνους ο Β. Russell, παρομοιάζοντας την αύξηση του πληθυσμού με ένα ορμητικό και απειλητικό 
φυσικό φαινόμενο, τάχθηκε υπέρ της επιβολής ελέγχων επί των γεννήσεων από ένα υποθετικό διεθνές 
κράτος, με τελικό σκοπό την ευτυχία, βλ. Bertrand Russell, Γάμος και Ηθική, μτφρ. Γιάννης ∆υριώτης, 
Αρσενίδης, Αθήνα, 1962, σσ. 168-171.
4. Erich Kadlec, «Popper’s ‘Negative Util itarianism’: From Utopia to Reality», Karl Popper’s Response to 
1938, Peter Markl και Erich Kadlec (επ.), Frankfurt am Main, Peter Lang, 2008, σελ. 110.
5. Henry Burrows Acton και John William Nevill Watknins, «Negative Utilitarianism», Proceedings of 
the Aristotelian Society, Supplementary Volumes 37 (1963): 84.
6. Clark Wolf, «Social Choice and Normative Population Theory: A Person Affecting Solution to 
Parfit’s Mere Addition Paradox», Philosophical Studies 81 (1996): 278.
7. David Pearce, «The Pinprick Argument», https://www.utilitarianism.com/pinprick-argument.html 
(πρόσβαση 20/09/2020).
8. Henry Burrows Acton και John William Nevill Watknins, ό.π., 37 (1963): 96.
9. Το αντεπιχείρημα του έτερου, J. J. C. Smart, προς υπεράσπιση του αδελφού του ως προς την κριτική 
του J. W. N. Watkins, δεν κρίνεται πειστικό διότι αφήνει ανοιχτό το ενδεχόμενο ύπαρξης μορφών 



ΗΘΙΚΗ

Benevolens vastator mundi
36

ζωής σε άλλα σημεία του σύμπαντος, επί των οποίων ο άρχων με το πανίσχυρο όπλο δεν θα μπορεί να 
επέμβει, βλ. John Jamieson Carswell Smart, «Negative Utilitarianism», Freedom and Rationality: Essays 
in Honor of John Watkins, Fred D’Agostino και I. C. Jarvie (επ.) Springer, Berlin, 1989, σσ. 35-46.
10. Για την απόλυτη ηθική αξία της φύσης βλ. Ευάγγελος Πρωτοπαπαδάκης, «Οικοφασισμός: Η πε-
ρίπτωση του Kaarlo Pentti Linkola», Περιβάλλον, Κοινωνία, Ηθική. Τόμος Πρακτικών 2ης ∆ιεθνούς Ημε-
ρίδας περιβαλλοντικής Ηθικής, Έλενα Παπανικολάου (επ.), Αειφορία - ΜΚΟ Σόλων, Αθήνα, 2010, 
σελ. 78-80.
11. Ό.π., σελ. 76. Για τις ρίζες του οικοφασισμού βλ. ό.π., σσ. 76-77. Για μία εννοιολογική διασάφηση 
του όρου βλ. Michael E. Zimmerman, «The Threat of Ecofascism», Social Theory and Practice 21.2 
(1995): 209-210.
12. Kaarlo Pentti Linkola, Can Life Prevail? A Radical Approach to the Environmental Crisis, Integral 
Tradition Publishing, London, 2009, σελ. 19.
13. Ως προς αυτή την τροπή, ακόμα και ο K. P. Linkola θα ήταν επιφυλακτικός, παραδεχόμενος ότι θα 
ήταν αδύνατο να υπάρξει μέριμνα για τα δικαιώματα μορφών ζωής όπως π.χ. οι ιοί και τα βακτήρια, 
βλ. Kaarlo Pentti Linkola, ό.π., σελ. 115.
14. Aldo Leopold, A Sand County Almanac, Oxford University Press, New York, 1968, σελ. 220. Η ηθι-
κή της γης δεν πρέπει να συγχέεται με τον οικοφασισμό, βλ. Michael P. Nelson, «Holists and Fascists 
and Paper Tigers...Oh My!», Ethics and the Environment 1.2 (1996): 113-114.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

