
  

  Εργαστήριο Φιλοσοφία-Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική"

   No 15 (2022)

  

 

  

  Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη αρχαϊκή
εποχή στο Ἔργα καὶ Ἡμέραι 

  Ζαχαρούλα Θεοδώρου   

  doi: 10.12681/ethiki.30729 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Θεοδώρου Ζ. (2022). Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη αρχαϊκή εποχή στο Ἔργα καὶ Ἡμέραι. Εργαστήριο
Φιλοσοφία-Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική", (15), 12–18. https://doi.org/10.12681/ethiki.30729

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 12:58:33



Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη 
αρχαϊκή εποχή στο Ἔργα καὶ Ἡμέραι

Χριστινα Αναστασιαδου

Περίληψη: Βασικός πυρήνας της παρούσας εργασίας αποτελεί η 
ερμηνεία και η συμβολή της Πανδώρας για το σιδηρό γένος στο  
Ἔργα καὶ Ἡμέραι του Ησιόδου. Αρχικά, υπογραμμίζεται η συμβολή 
του Μύθου στην ανάπτυξη του φιλοσοφικού στοχασμού, καθώς και 
η συνεισφορά του Ησιόδου στη γέννηση της φιλοσοφίας. Έπειτα, 
επιχειρείται η συσχέτιση της μορφής της Πανδώρας με τα διανο-
ητικά στοιχεία της πρώιμης αρχαϊκής περιόδου. Ακολούθως, πραγ-
ματώνεται μια ερμηνευτική σύνδεση ανάμεσα στον Προμηθέα και 
την Πανδώρα προτάσσοντας την έννοια του μόχθου για το σιδηρό 
γένος και, τέλος, διαπιστώνεται η αξία της Πανδώρας ως μια καίρια 
παρουσία για τη διαμόρφωση του σιδηρού και κατ’ επέκταση του 
ανθρώπινου γένους.

Λέξεις- κλειδιά: Πανδώρα; Πρώιμη φιλοσοφία; Ἔργα καὶ Ἡμέ-
ραι; Ησίοδος

Πρόλογος  
Με την αρωγή του Μύθου, από πολύ νωρίς, έχουν αποτυπωθεί 

οι αρχέγονες συλλογικές κρίσεις και απορίες των ανθρώπων σχετικά 
με την περιβάλλουσα πραγματικότητα. Συναισθήματα, αισθήματα, 
μηνύματα, αρχικά ατάκτως συλλογισμένα, βρίσκουν καταφύγιο νοη-
ματοδότησης και οικειοποίησης σε ένα μυθολογικό σύστημα αντίλη-



Χριστινα Αναστασιαδου

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

13

ψης. Κύριο μέλημα της προσωκρατικής φιλοσοφίας αποτελεί η (επ)
εξήγηση του άλλοτε γαλήνιου και άλλοτε ταραχώδους κόσμου βά-
σει μιας κατανοητής, ενοποιητικής Αρχής,1 η οποία παρουσιάζεται, 
σύμφωνα με τους Kirk, Raven και Schofield, «με ανθρωπομορφικό 
τρόπο»·2 δηλαδή μια Αρχή από τον άνθρωπο, για τον άνθρωπο, σαν 
τον άνθρωπο. 

Η εξωτερίκευση των παραπάνω εκδηλώνεται πρωτίστως υπό τη 
μορφή της ποιητικής απαγγελίας, καθώς με αυτόν τον τρόπο εκφρά-
ζονται οι επικρατούσες γνώσεις και η αιτιολόγηση της αναγκαιότη-
τας της ύπαρξης, αλλά και της διατήρησης των θεσμών.3 Ο Μύθος 
κατ’ αρχάς αποτυπώνει την επίδραση των φυσικών φαινομένων στο 
ανθρώπινο βίωμα· κατόπιν, εκφέρεται συμβολικά. Έτσι, η γλώσσα 
αξιοποιεί την αναλογία και τη μεταφορά και, κατά συνέπεια, ο τρό-
πος εξήγησης χαρακτηρίζεται ως εικονολογικός διατηρώντας, ωστό-
σο, λογικές δομές. Ως εκ τούτου, η Κοσμολογία της προεπιστημο-
νικής περιόδου, που διανύει ο Ησίοδος, διαθέτει αιτιολογική χροιά 
υπό το πρίσμα της χρονικής αφετηρίας και ιεραρχικής δόμησης των 
περιβαλλόντων αντικειμένων.4 

Όπως επισημαίνει η Ευαγγελία Μαραγγιανού-Δερμούση, στα 
έπη του Ομήρου: «δεν υπάρχουν φιλοσοφικές θεωρίες, αλλά […] αρ-
κετές φιλοσοφικές έννοιες», όπως η έννοια της ψυχής.5 Μυθολογική 
και ορθολογική διανόηση αποκρυσταλλώνονται στο πρόσωπο του 
Ησιόδου, ο οποίος αφενός αντιπροσωπεύει τη νέα προσπάθεια για 
συστηματοποίηση των αρχαίων μύθων,6 αφετέρου τονίζει την αξία 
της Αλήθειας στον Μύθο και επομένως παρατηρούνται τα πρώιμα 
βήματα εμφάνισης της φιλοσοφίας. Η επιρροή του διαδραματίζει 
καίριο ρόλο τόσο στην προσωκρατική σκέψη, όσο και στη μετέπειτα 
φιλοσοφική νόηση, καθότι ποικίλες βασικές Αρχές, όπως το Χάος, η 
Γη και ο Έρως θα αποτελέσουν σταθμούς της φιλοσοφικής σκέψης. 
Στην περίπτωση του Ησιόδου τα φυσικά στοιχεία είναι ταυτοχρό-
νως και θεία και, εν αντιθέσει με τον Όμηρο, οι Μούσες συνδέονται 
με την επιταγή της Αλήθειας. Κατ’ ακολουθία αναδύεται μια καίρια 
φιλοσοφική θέση· το χρέος του φιλοσόφου απέναντι στην Αλήθεια. 



Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη αρχαϊκή εποχή

ΗΘΙΚΗ

14

Η δημιουργία της Πανδώρας και η σύνδεσή της 
με την πρώιμη αρχαϊκή φιλοσοφία
Προκειμένου να κατανοηθεί η μορφή της Πανδώρας,7 ο μύθος 

του Προμηθέα φαντάζει η ιδανική αφετηρία, μιας και όχι μόνο εί-
ναι προγενέστερος, αλλά συνδέεται νοηματικά και συμβολικά με τον 
μύθο της Πανδώρας.

Τα μεγαλόπνοα λόγια του Δία υπογραμμίζουν ακριβώς τον σκοπό 
δημιουργίας της Πανδώρας: «Σοί τ᾽αὐτῷ μέγα πῆμα καὶ ἀνδράσιν 
ἐσσομένοισιν. τοῖς δ᾽ ἐγὼ ἀντὶ πυρὸς δώσω κακόν, ᾧ κεν ἅπαντες 
τέρπωνται κατὰ θυμὸν ἑὸν κακὸν ἀμφαγαπῶντες».8 Η στάση του 
Κρονίδη απέναντι σε ένα, κατά τον ίδιο, ειδεχθές έγκλημα είναι από-
λυτη και προφανής· αντί για φωτιά θα δώσει κακό, αντί για φως θα 
δώσει σκότος, αντί για ζωή θα δώσει μαρασμό.9 Στο συγκεκριμένο 
χωρίο, θα μπορούσαμε να διακρίνουμε την έννοια της Δίκης, καθότι 
ο Δίας διαπράττει έργο δικαιοσύνης τόσο στην περίπτωση του εκ-
θρονισμού του Κρόνου όσο και στην περίπτωση της τιμωρίας του 
Προμηθέα. Η βασιλεία του Δία σηματοδοτεί μια καινούργια συμπα-
ντική αρχή· η παρουσία της Πανδώρας ένα καινούργιο γένος.

Ο Ήφαιστος, λοιπόν, καλείται πρώτος να ενώσει νερό (ὕδει) και 
χώμα (γαῖαν)10 για να δημιουργήσει τη μορφή της Πανδώρας, υλικά 
τα οποία παίζουν καταλυτικό ρόλο στην πρώιμη αρχαϊκή και προσω-
κρατική φιλοσοφία. Πρώτον, ήδη από τη Θεογονία, η Γαία κατέχει 
ιδιάζουσα θέση, καθώς από την ίδια γεννάται ο υλικός κόσμος. Η 
Γαία γεννά τον Ουρανό,11 η Γαία γεννά τα σημεία του σύμπαντος, 
η Γαία ενώνεται με τον Ουρανό, η Γαία παραμερίζει τον Ουρανό. 
«Ἀθανάτῃς δὲ θεῇς εἰς ὦπα ἐίσκειν παρθενικῆς καλὸν εἶδος ἐπή-
ρατον» προστάζει ο Δίας τον Ήφαιστο και την Αφροδίτη, όπου η 
απαράμιλλη ομορφιά και η παρθενικότητα της Πανδώρας ισχυρο-
ποιούν τη σύνδεσή της με τη Θεά Γαία.12 Ως εκ τούτου, η Πανδώρα 
ταυτίζεται με τη Γαία, η οποία, με τη σειρά της, αλλάζει και αυτή την 
καθεστηκυία τάξη της πραγματικότητας.

Η Αθηνά μεταλαμπαδεύει στην Πανδώρα τη σοφία, τη γνώση 
και την υφαντική, γνωρίσματα που συνάδουν με το γυναικείο πρό-
τυπο της εποχής. Σε αυτό το σημείο, θα μπορούσε κανείς να συν-



Χριστινα Αναστασιαδου

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

15

δέσει τα πνευματικά χαρίσματα της πρώτης αυτής γυναίκας με την 
έννοια της περιέργειας, η οποία αποτελεί την κινητήριο δύναμη του 
φιλοσοφικού στοχασμού.13 Συμμετέχουν ύστερα οι ακόλουθές της, 
οι Χάριτες, η Πειθώ και οι Ώρες, προσδίδοντας η καθεμία ένα μο-
ναδικό στοιχείο στη δημιουργία της πρώτης γυναίκας. Η επιλογή 
αυτών των θεοτήτων δεν γίνεται τυχαία από τον Ησίοδο. Οι πρώ-
τες θεές χαρίζουν τη χάριν, δηλαδή τη φιλοφροσύνη, το θέλγητρο, 
την ευεργεσία. Παράλληλα, η παρουσία της Πειθούς βασίζεται σε 
δυο καίριες συνισταμένες, καθότι αφενός αναφέρεται στο δραστικό 
πεδίο μεταξύ του έρωτα και του γάμου, αφετέρου στην πολύπλευρη 
δύναμη του ανθρώπινου λόγου και δη της πειστικότητας, η οποία με 
τη σειρά της διαθέτει τόσο θετική όσο και αρνητική χροιά. Συνάμα, 
οι Ώρες συμβολίζουν την έννοια της ωριμότητας του σώματος, της 
ψυχής, αλλά και τον χρόνο ή αλλιώς την κατάλληλη χρονική στιγμή 
σε συνάρτηση με τους μόχθους της ανθρώπινης εργασίας.

Καθίσταται, λοιπόν, κατανοητό πως η δημιουργία, το κάλλος 
και η πνευματική γονιμότητα αποτελούν το τρίπτυχο της νόησης 
της συγκεκριμένης χρονικής περιόδου, διότι συνδέονται άρρηκτα με 
τη ζωή. Η Γυναίκα–Γαία, και κατ’ επέκταση ο άνθρωπος, αγκαλιά-
ζοντας αυτά τα στοιχεία διαθέτει, σύμφωνα με τον Vernant, «δυο 
καινούργιες ιδιότητες, τις γόνιμες και τις καταστρεπτικές»,14 δη-
λαδή είναι σε θέση να προσφέρει και να αφαιρεί, να καταστρέφει 
ό,τι δημιουργεί. Άλλωστε, ήδη από τον τίτλο Ἔργα καὶ Ἡμέραι, η συ-
σχέτιση της εργασίας με τον χρόνο είναι πασίδηλη, καθώς η Fraser 
Lilah-Grace σημειώνει ότι: «οι Ώρες συνδέονται με την εργασία των 
θνητών».15 Ο χρόνος για το σιδηρό γένος άλλοτε χαρακτηρίζεται ως 
αμείλικτος δικαστής για όσους προτιμούν τη ραθυμία, και άλλοτε ως 
ευεργέτης για όσους προτιμούν την εργατικότητα.

Ωστόσο, ο Ερμής φροντίζει να της δωρίσει την αναίσχυντη σκέ-
ψη, τον απατηλό νου, τα ψέματα και τα δόλια λόγια, ολοκληρώνο-
ντας έτσι τη θεανθρώπινη υπόσταση της Πανδώρας.



Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη αρχαϊκή εποχή

ΗΘΙΚΗ

16

Πανδώρα & Προμηθέας: Η επίδρασή τους στο σιδηρό γένος
Όπως αναφέρθηκε και πρωτύτερα, οι μύθοι της Πανδώρας και 

του Προμηθέα διακατέχονται από μια εσωτερική συνοχή αλληλεπί-
δρασης. Ας σημειωθεί αρχικά πως και οι δυο προηγούνται του σι-
δηρού γένους και κατά συνέπεια το επηρεάζουν, το αλλάζουν, το 
διαμορφώνουν. Όμως, ανάμεσά τους δεσπόζει η Ἔρις,16 απεικονι-
σμένη με δυο όψεις,17 την αγαθοεργή (παροτρύνει την εργατικότη-
τα) και την αισχρή πλευρά (προκαλεί τη ραστώνη).18 Η έννοια της 
Έριδος εμφανίζεται ως μια αναπόφευκτη συνθήκη του πραγματι-
κού γίγνεσθαι, αιτιολογώντας, με κατανοητό τρόπο και εντός ενός 
κανονιστικού διανοητικού μοτίβου, τις πράξεις των δυο σημαντικών 
αυτών προσώπων για την ιστορία της σιδερής εποχής· εν ολίγοις δι-
αγράφεται «η ιστορία της ανθρώπινης αθλιότητας», όπως αναφέρει 
ο Vernant.19  

Όλες οι κακουχίες του κόσμου αναδύονται από το πιθάρι, αλλά 
στον πυθμένα παραμένει η Ελπίδα. Οι εν λόγω κακουχίες εντάσσο-
νται σε ένα πλαίσιο διαβάθμισης και κλιμάκωσης. Στο εξής οι άν-
θρωποι (του σιδηρού γένους) έχουν πάθη, αδυναμίες και γνωρίζουν 
αντιξοότητες. Δεύτερον, καλούνται να ζήσουν χωρίς αφθονία πόρων, 
δηλαδή τίθεται για πρώτη φορά η έννοια της ατομικής αναζήτησης 
και παραγωγής. Η Μητέρα Γαία δεν προσφέρει τόσο πλούσια βλά-
στηση, με αποτέλεσμα οι άνθρωποι να αναγκάζονται να επινοήσουν 
και να αξιοποιήσουν τρόπους και τεχνικές προκειμένου να παραχθεί 
ένα προσωπικό αποτέλεσμα.20 Αν και ο Προμηθέας αναπαριστά τον 
δρόμο προς το γνωστικό και τεχνικό κομμάτι, η Πανδώρα μάς πα-
ραπέμπει στις ψυχικές και ηθικές διεργασίες που συντελούνται στο 
δρόμο μας προς τη γνώση και την τεχνική.

Δύο πρωτοφανείς έννοιες διαχωρίζουν τα δύο ανθρώπινα γένη, 
η περιέργεια και ο μόχθος.21 Ακολούθως αποτελεί αναγκαία και 
επαρκή συνθήκη ο ανθρώπινος κόπος, ο οποίος συνδυάζεται με τα 
δυσάρεστα αισθήματα που σκόρπισε η Πανδώρα. Γιατί ποιο απο-
τέλεσμα θα άξιζε, άραγε, αλλά και ποια κατάσταση στη ζωή, χωρίς 
την ύπαρξη του κόπου; Όπως υποστηρίζει ο Vernant, «υπάρχει ένα 
πέρασμα από την αφθονία της χρυσής εποχής στο μόχθο για ό,τι 



Χριστινα Αναστασιαδου

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

17

καλλιεργείται».22 Εν τούτοις, η κινητήριος δύναμη είναι η Ελπίδα· 
δίνει κουράγιο στους ανθρώπους —και δη στους αγρότες— να συνε-
χίσουν παρά τις αντιξοότητες και τα εμπόδια της ζωής.

Τέλος, εν αντιθέσει με τη Θεογονία, όπου ο Προμηθέας εύλογα 
αποτελεί κεντρικό πρόσωπο, μιας και είναι απόγονος του Τιτάνα 
Ιαπέτου (στίχος 34), στο Ἔργα καὶ Ἡμέραι η Πανδώρα είναι ο κύ-
ριος χαρακτήρας (στίχος 46), καθότι εμφανίζεται, σύμφωνα με την 
Canevaro Lilah, «ως η επιτομή του ανδρικού διλήμματος: πόθος ενα-
ντίον οικονομικής σταθερότητας, συνέχεια του ονόματος εναντίον 
ζητήματα κτήσης».23 Η Πανδώρα φαίνεται να δημιουργεί μια νέα 
εποχή για το ανθρώπινο γένος, να σηματοδοτεί μια νέα αρχή. Ούσα 
διφορούμενη πλάθει μια μορφή ζωής αντιστοίχως διφορούμενη, κα-
θώς από τη μια πλευρά ανθίζουν η Ελπίδα και η αγάπη για τη δημι-
ουργία, ενώ από την άλλη θερίζουν τα βάσανα και ο θάνατος.

Συμπέρασμα
Ο Ησίοδος, συμπερασματικά, καταφεύγει στον Μύθο, με σκοπό 

αρχικά να παραθέσει μια τουλάχιστον φαινομενικά λογική απάντη-
ση για την ηθική κατάπτωση των γενεών, χωρίς ωστόσο να δεσπόζει 
κάποια ισχυρή χρονική αποσαφήνιση μεταξύ αυτών. Κατ’ επέκταση 
γίνεται λόγος για την ηθική κατάρρευση ολόκληρης της ανθρωπότη-
τας, όπου το στοιχείο της σταθεράς, γνώρισμα του θεϊκού κόσμου, 
εκλείπει και στη θέση της βασιλεύει η αταραξία, γνώρισμα του αν-
θρώπινου κόσμου. Η καινούργια κοινωνική δομή, ο μόχθος, εξηγεί-
ται αιτιοκρατικά μέσα από την ανθρωπογονία και τη γενεαλογία υπό 
τη μορφή της διήγησης.24 Παρά τις δυσκολίες, ο κόσμος, για τον 
Ησίοδο, αντανακλά τις Πρώτες Αρχές (Χάος–Γη–Έρως) και αξίζει 
τον κόπο να παραμένει σε αυτόν το ανθρώπινο γένος προσπαθώντας 
να αγωνισθεί και να ανταποκριθεί στις νέες απαιτήσεις.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ
1. Ευαγγελία Μαραγγιανού-Δερμούση, Αρχαίοι Έλληνες Φιλόσοφοι: Από τον Θαλή 
ως τον Αριστοτέλη (Αθήνα: Ινστιτούτο του Βιβλίου – Α. Καρδαμίτσας, 2016), 18-19.
2. Geoffrey Stephen Kirk, John Earle Raven and Malcolm Schofield, Οί Προσωκρα-
τικοὶ φιλόσοφοι, μτφρ. Δημοσθένης Κούρτοβικ (Αθήνα: Μ.Ι.Ε.Τ., 1990), 26.



Η σύνδεση της Πανδώρας με την πρώιμη αρχαϊκή εποχή

ΗΘΙΚΗ

18

3. Ευάγγελος Ν. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ιστορική Εισαγωγή – Τόμος Α΄ (Αθήνα: 
Στιγμή, 1999), 55.
4. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ιστορική Εισαγωγή, 56.
5. Μαραγγιανού-Δερμούση, Αρχαίοι Έλληνες Φιλόσοφοι, 24.
6. Kirk, Raven & Schofield, Οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι, 49.
7. Ησίοδος, Άπαντα (Θεογονία, Έργαι και Ημέραι, Άσπις Ηρακλέους, Αποσπάσματα), 
1η εκδ., μτφρ. Σωκράτης Σκάρτσης (Αθήνα: Κάκτος, 1993), 102-105, στίχοι 47-58.
8. Ησίοδος, Άπαντα, 104-105, στίχοι 56-58.
9. Jean Piere Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, μτφρ. Στέλλα Γεωργού-
δη (Θεσσαλονίκη: Εγνατία), 244.
10. Ησίοδος, Άπαντα, 61-63.
11. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ιστορική Εισαγωγή, 66.
12. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ιστορική Εισαγωγή, 83-84.
13. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 245.
14. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 43-45.
15. Παρατίθεται το αγγλικό κείμενο: «they are […] concerned with the works of 
mortals». Lilah-Grace Fraser, “A Woman Consequence: Pandora In Hesiod’s ‘Works 
And Days’,” The Cambridge Classical Journal vol. 57 (2011): 19. 
16. Ησίοδος, Άπαντα, στ. 11.
17. Ησίοδος, Άπαντα, 63. 
18. Samuel M. Adams, “Hesiod’s Pandora,” The Classical Review vol. 46 (1932): 
195.
19. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 43.
20. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 245.
21. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 245.
22. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 44.
23. Παρατίθεται το αγγλικό κείμενο: «she epitomizes the ‘male dilemma’: sexual 
desire vs. economic stability, and family continuity vs. problems of property and 
inheritance». Lilah-Grace Canevaro, “The Clash of the Sexes in Hesiod’s ‘Works and 
Days’,” Greece and Rome vol. 60 (2013): 188.
24. Vernant, Μύθος και σκέψη στην αρχαία Ελλάδα, 30-31.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

