
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 15 (2022)

  

 

  

  Το χρέος του φιλοσόφου 

  Αντώνιος Βλάχος   

  doi: 10.12681/ethiki.30731 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Βλάχος Α. (2022). Το χρέος του φιλοσόφου. Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας, (15), 29–34.
https://doi.org/10.12681/ethiki.30731

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 15:45:34



Το χρέος του φιλοσόφου 

Αντωνιοσ Βλαχοσ

Περίληψη: Σε όσους ασχολούνται με την επιστήμη της Φιλο-
σοφίας, καθώς ως τέτοια λογίζεται και μάλιστα, περαιτέρω, ως επι-
στήμη των επιστημών, γεννάται το εύλογο ερώτημα σχετικά με το 
ποιος πρέπει να καλείται φιλόσοφος και, τελικά, ποιο χρέος οφείλει 
να επιτελέσει ως προς το «ποίμνιόν» του. Πρόκειται, με άλλους λό-
γους, για μία ενδοσκόπηση, για μια αυτοαναφορά, ώστε να αυτο-
αποκαλείται ως τέτοιος και να εξυπηρετεί στο έπακρο τον σκοπό 
του. Με αφετηρία την αρχαία ελληνική φιλοσοφία, επιτελείται μια 
πρώτη προσπάθεια ορισμού και νοηματοδότησης του υπό εξέτασιν 
ζητήματος, δίνοντας εκ παραλλήλου το στίγμα της διαχρονικότη-
τας, σύμφωνα με τη σύγχρονη τάξη πραγμάτων. 

Λέξεις-κλειδιά: Αρχαία ελληνική φιλοσοφία; Σοφία; Γνώση; Ευ-
τυχία; Άριστη πολιτεία 

Η προκειμένη παρουσίαση αφορά το χρέος το οποίο έχει ο φι-
λόσοφος και ως προς τον εαυτό του αλλά και ως προς την πραγμα-
τικότητα ως μέρος της. Προτού, όμως, γίνει αυτό αξίζει να αναφερ-
θούμε σε ποιόν τελικά μπορεί να δοθεί το κατηγόρημα «φιλόσοφος», 
παρουσιάζοντας τις απόψεις ορισμένων σπουδαίων φιλοσόφων-εκ-
προσώπων της προσωκρατικής, της στωικής φιλοσοφίας και της 
αρχαίας σοφιστικής. Με γνώμονα, όμως, την πλατωνική φιλοσοφία 
και, συγκεκριμένα, ορμώμενοι από την αλληγορία του σπηλαίου, θα 
επιχειρήσουμε να δώσουμε απάντηση αφενός στην αρμοδιότητα και 
την υποχρέωση του φιλοσόφου αφετέρου στη διαχρονικότητα του 
έργου που επιτελεί ο ίδιος, ως κομμάτι της παγκόσμιας ιστορίας.

Πιο αναλυτικά, και ήδη κατά την προσωκρατική φιλοσοφία, ο 



Το χρέος του φιλοσόφου

ΗΘΙΚΗ

30

Ηράκλειτος χρησιμοποίησε πρώτος τον όρο «φιλόσοφος», σύμφωνα 
με τον Κλημέντα τον Αλεξανδρέα, ως εκείνον τον άνδρα που αγαπά 
τη σοφία και άρα είναι γνώστης πολλών πραγμάτων.1 Αν και ο προσ-
διορισμός αυτός έχει εγείρει το ενδιαφέρον και τις έντονες αντιδρά-
σεις πολλών μελετητών, ωστόσο, ίσως να υπονοείται ότι φιλόσοφος 
είναι εκείνος ο οποίος αγαπά τη σοφία, η οποία, με τη σειρά της, 
έγκειται στη γνώση του λόγου. Ως λόγος ορίζεται η «τάξη του κό-
σμου». Το σημαντικότερο εδώ είναι ότι σοφία και φιλόσοφος δεν 
είναι δύο ποσά ανάλογα. Διακρίνεται το ένα από το άλλο. Η σοφία 
είναι προσόν του θεού. Ο φιλόσοφος, ως άνθρωπος, δεν είναι δυνα-
τό να είναι τίποτε άλλο παρά φίλος της σοφίας. Κατόπιν τούτων, η 
σημασία της λέξης φιλόσοφος περιορίζεται στην επιδίωξη της γνώ-
σης και της μόρφωσης εν γένει.2 

Αυτή η διάκριση δεν υφίσταται, κατά τα λεγόμενα του Επίκου-
ρου, όπως αναφέρεται στην Επιστολή προς Μενοικέα. Χαρακτηρι-
στικά, η φιλοσοφία —και άρα αυτός που την ασκεί— αποκτά μια 
διαχρονικότητα. Οποιοσδήποτε, όποιας ηλικίας κι αν είναι, πρέπει 
να φιλοσοφεί, καθώς για κανέναν δεν είναι αργά «να φροντίσει για 
την υγεία της ψυχής του». Προνοώντας για την υγεία της ψυχής 
του, εκείνος που φιλοσοφεί προνοεί και για την ευτυχία στη ζωή 
του. Επομένως, κρίνεται αναγκαίο να φιλοσοφεί κανείς, να στοχάζε-
ται και να αναστοχάζεται τα πράγματα εκείνα που φέρνουν ευτυχία, 
αφού, αν τη διαθέτει, έχει τα πάντα, ενώ, αν εκλείπει, κάνει τα πά-
ντα για να την αποκτήσει. Συνάγονται, συνεπώς, δύο συμπεράσμα-
τα: κατά πρώτον, φιλόσοφος δεν χρειάζεται να είναι εκείνος που 
έχει μια κάποια εξειδίκευση ή έχει μαθητεύσει δίπλα σε ήδη φιλοσό-
φους ή στοχαστές, και κατά δεύτερον, αυτός που φιλοσοφεί προνοεί 
για μια ευτυχισμένη ζωή.3 Αυτό το τελευταίο σημαίνει και το εξής: ο 
φιλόσοφος «δεν απολαμβάνει τον διαρκέστερο χρόνο αλλά τον όσο 
το δυνατόν πιο ευχάριστο».4 

Στους κύκλους των σοφιστών και όσων «υπερασπίζονται» τον 
Σωκράτη, αυτός που φιλοσοφεί αφοσιώνεται σε μία θεωρητική ενα-
σχόληση, εφόσον ασκείται με συστηματικό τρόπο.5 Αυτό σημαίνει 
ότι η φιλοσοφία νοείται με μια ευρύτερη έννοια, αφορά πολλές πτυ-



Αντωνιοσ Βλαχοσ

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

31

χές της ζωής του ανθρώπου, αλλά, κυρίως, έχει να κάνει με την επι-
δίωξη του θανάτου. Ο θάνατος, όπως εκλαμβάνεται στον Φαίδωνα, 
αφορά την απελευθέρωση της ψυχής από τα οποιαδήποτε πάθη και 
τις συναφείς ανάγκες του σώματος.6 Αφορά, ακόμη, την υπέρβαση 
της αισθητηριακής αντίληψης και την προσπάθεια να γνωρίσουμε 
εκείνο το οποίο όντως είναι, το «καθαρό είναι» με άλλους λόγους. 
Ως εκ τούτου, η φιλοσοφία αποκτά «θεία υπόσταση» κι αυτός που 
φιλοσοφεί με ορθό τρόπο προσιδιάζει περισσότερο στο θείο.7 

Μέχρι ώρας, δίνεται το εξής περιεχόμενο στον όρο «φιλόσοφος»: 
είναι εκείνος που επιδιώκει τη γνώση των πραγμάτων, αυτός ο οποί-
ος φιλοσοφώντας επιδιώκει την ευτυχία στη ζωή του και εκείνος που 
συμφιλιώνεται με τον θάνατο ως απομάκρυνση από το αισθητηριακά 
αντιληπτό. Ας δούμε τώρα πώς εκφέρεται το παρόν ζήτημα και το 
συνακόλουθο χρέος του, με γνώμονα το βιβλίο Ζ της Πολιτείας του 
Πλάτωνος. 

Με αριστοτεχνικό τρόπο, το όλο ζήτημα αναπτύσσεται με την 
αλληγορία του σπηλαίου, ως μια προσπάθεια τεκμηρίωσης της θέσης 
του φιλόσοφου ως βασιλιά στην Ιδεώδη Πολιτεία. Κατά τον Πλάτω-
να, ο, ελεύθερος πια από τα δεσμά της άγνοιάς του, άνθρωπος —και 
μετά την άνοδό του στον νοητό κόσμο ορώμενος και αποκτώντας 
γνώση για τις ιδέες και το αγαθόν— οφείλει να επιστρέψει ξανά στο 
σπήλαιο υπακούοντας σε έναν ανώτερο εξαναγκασμό. Η κάθοδός 
του δεν είναι τυχαία, αλλά εξυπηρετεί έναν ευγενή σκοπό: αυτός 
που εκπαιδεύτηκε για φιλόσοφος θα πρέπει συλλήβδην να δοκιμα-
στεί στο πραγματικό πεδίο. Ο φιλόσοφος αγαπά τη σοφία ολόκλη-
ρη, ποθεί και επιδιώκει να αντικρύσει την αλήθεια, στρέφεται προς 
το ίδιο το ωραίο και το γνωρίζει στην καθεαυτότητά του. Η γνώση 
εκείνου που είναι το κάθε πράγμα στην πραγματικότητα —το πραγ-
ματικό ον με άλλα λόγια— είναι υψίστης σημασίας για τη διευθέτη-
ση των πολιτικών υποθέσεων. Διότι μόνο αυτός, λόγω της γνώσης 
του, μπορεί να επιφέρει στο κράτος αγαθότητα και δικαιοσύνη κι 
έχει το χρέος να επαγρυπνά για την ύπαρξη του αγαθού και δίκαιου 
κράτους. Ως γνώστης του όντος, λοιπόν, μπορεί να παραμονεύει με 
τον καλύτερο τρόπο για τους νόμους και τις πολιτικές και πολιτεια-



Το χρέος του φιλοσόφου

ΗΘΙΚΗ

32

κές υποθέσεις, ενώ δεν δύναται να πράξει το ίδιο κάποιος δεσμώτης 
που επιλέγει να ζει εντός του κόσμου των αισθήσεών του.8 Τούτων 
λεχθέντων, καταφαίνεται ότι χρειάζεται να υπάρχουν κάποιοι που 
να είναι υπεύθυνοι σε όλο αυτό το εγχείρημα, γεγονός που οδηγεί 
στο αίτημα του Πλάτωνα για τους φιλόσοφους-βασιλείς. Ως τέτοιοι 
ορίζονται εκείνες οι προσωπικότητες που δεν διαθέτουν μόνο γνώ-
σεις και συνθετική σκέψη, αλλά πείρα ζωής, διοικητικές ικανότητες 
και αδαμάντινο χαρακτήρα. Αναλαμβάνουν την εξουσία από αίσθη-
ση καθήκοντος, για να διοχετεύσουν μέσα στη νομοθεσία τη σοφία 
τους και την ακεραιότητά τους. Δεν διαθέτουν ούτε προσωπική περι-
ουσία ούτε καν οικογένεια, ώστε να είναι αδέκαστοι, ανεπηρέαστοι 
και ολόψυχα αφοσιωμένοι στο κοπιώδες λειτούργημά τους. Ωστόσο, 
για να γίνει κάποιος φιλόσοφος-βασιλέας απαιτείται να μορφωθεί. 
Η κατάλληλη παιδεία για τον φιλόσοφο-βασιλέα πρέπει να καλύπτει 
τόσο την προεισαγωγική όσο και την πραγματική γνώση, ύψιστο 
αντικείμενο της οποίας είναι το αγαθό. Ως αγαθό, όμως, εκλαμβά-
νεται κάτι το οποίο δεν είναι ούτε ηδονή, ούτε πλούτος, ούτε η τιμή, 
ούτε η ίδια η δικαιοσύνη, ούτε κάποια από τις αρετές. Υπάρχει κάτι 
υψηλότερο από τη δικαιοσύνη· η Ιδέα της δικαιοσύνης, η οποία, βε-
βαίως, ευρίσκεται εντός της Ιδέας του αγαθού. Κατά συνέπεια, ο 
φιλόσοφος-βασιλέας πρέπει να εισαχθεί στη διδασκαλία του όντος 
και του αγαθού. Πρέπει, δηλαδή, να γνωρίσει «εκείνο το οποίο εί-
ναι». Πώς θα το γνωρίσει; Μόνο με την καθαρή σκέψη κι όχι με την 
αισθητηριακή αντίληψη. Γιατί με την καθαρή σκέψη; Καθότι μόνο 
έτσι ο φιλόσοφος θα έχει το βλέμμα του στραμμένο στις Ιδέες.9 

Κατόπιν τούτων, λοιπόν, φιλόσοφος είναι εκείνος που επιτελεί 
με τον άριστο τρόπο το χρέος του ως τέτοιος. Συγκεκριμένα, είναι 
εκείνος, κατά την πλατωνική αλληγορία του σπηλαίου, που επιδιώκει 
την άριστη πολιτεία. Ως λάτρης της σοφίας ολόκληρης, γνωρίζει το 
πραγματικό ον απαλλαγμένος από τα απεικάσματα του εμπειρικού 
κόσμου και, έχοντας αυτό το εφόδιο, οφείλει ταυτοχρόνως να μερι-
μνεί και για τον εαυτό του και για όλους τους άλλους. Είναι εκείνος 
ο οποίος θα ανασύρει από το γεμάτο σκιές σπήλαιο όλους εκείνους 
τους δεσμώτες που αυταπατώνται. Είναι εκείνος που αναλαμβάνει 



Αντωνιοσ Βλαχοσ

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

33

το χρέος να αφυπνίσει συνειδήσεις, όσο δύσκολο κι αν είναι, όσο κι 
αν οι υπόλοιποι του προβάλλουν αντίσταση. Διότι, κατ’ αυτόν τον 
τρόπο, μπορεί να επέλθει η αληθινή τάξη σε μία πόλιν: όταν ένας 
άρχοντας, που η ψυχή του βρίσκεται η ίδια σε τάξη κι έχει δει το 
αγαθό, βάλει τη σφραγίδα του στην τάξη της πόλεως. Με αυτόν 
τον τρόπο, η πόλις των φιλοσόφων είναι το πρότυπο για κάθε άλλη 
υφιστάμενη και μελλοντική πόλη που πασχίζει για τη δικαιοσύνη και 
είναι το πρότυπο του φιλοσοφικού βίου. 

Προς μία επισκόπηση των προλεγόμενων, το περιεχόμενου του 
όρου και το συνακόλουθο χρέος του φιλοσόφου —ή, διαφορετικά, 
εκείνου που θεωρεί ότι φιλοσοφεί— ποικίλλει από στοχαστή σε στο-
χαστή και ανάλογα με τις συνθήκες που επικρατούσαν στην εποχή 
του καθενός. Εντοπίζονται, όμως, δύο κοινά χαρακτηριστικά μεταξύ 
τους: αφενός η αναγκαιότητα για μια ορθολογική σκέψη κι αφετέρου 
η οριοθέτηση των ανθρώπινων υπό το πρίσμα της απόλυτης γνώσης. 
Στη σημερινή, όμως, εποχή η φιλοσοφική παραγωγή είναι σαφώς 
μειωμένη. Ο κάθε άνθρωπος ξεχωριστά αφορμάται μόνον από μια 
επίγεια πραγματικότητα. Παρασύρεται από αυτήν και τα καθημε-
ρινά του προβλήματα, εμφανίζεται δέσμιος της εξατομικευμένης 
εμπειρικής πραγματικότητας, χωρίς να μπορεί να διακρίνει τελικά 
αν αυτή είναι όντως πραγματική ή φανταστική. Δεν φιλοσοφεί. Υπό 
την έννοια ότι ούτε η ψυχή του ευφραίνεται ούτε επιχειρεί να γνωρί-
σει τα όντως όντα και να βρει την κρυμμένη αλήθεια πίσω από ό,τι 
τον ταλανίζει. Εκφέρει απλώς γνώμες και τις διαμορφώνει με βάση 
τις συνθήκες που επικρατούν, κοινωνικές-οικονομικές-πολιτικές. Δι-
καίως ή όχι, αυτές μετατρέπονται σε τρόπο σκέψης που ορίζει τη 
ζωή του και τις συνακόλουθες συμπεριφορές του. Κι εδώ έρχεται το 
χρέος του σύγχρονου φιλοσόφου.

Καθήκον και χρέος του είναι να επιχειρήσει να κάνει τον κόσμο 
καλύτερο. Όχι θεωρητικά πια, αλλά πρακτικά. Όχι, δηλαδή, με 
ατέρμονους διαλόγους που πλέον κουράζουν τον συνομιλητή. Άλ-
λωστε, κι αυτός καταπονημένος φαίνεται να είναι από το βάρος της 
ίδιας του της ζωής. Όχι με διδαχές και νουθεσίες που μοιάζουν με 
αερολογίες. Αντιθέτως, ο σύγχρονος φιλόσοφος —αν θέλει να λέγε-



Το χρέος του φιλοσόφου

ΗΘΙΚΗ

34

ται τέτοιος— θα πρέπει να επικοινωνεί τις ιδέες του. Η επικοινωνία 
αυτή των ιδεών δεν θα γίνεται σε έναν κλειστό κύκλο ομοειδών, όπου 
απλώς γίνεται ανταλλαγή απόψεων και θεωριών. Η επικοινωνία θα 
πρέπει να είναι ανάλογη του μορφωτικού επιπέδου του συνομιλητή. 
Ειδικότερα, η γλώσσα αυτής της επικοινωνίας θα πρέπει να είναι 
απλή και λιτή, ώστε να γίνεται κατανοητή από όλους. Ο τρόπος 
της μεταλαμπάδευσης ιδεών θα πρέπει να ακολουθεί το πρότυπο: 
η πραγματικότητα είναι εδώ, εδώ και τα προβλήματα. Χρέος του, 
επομένως, είναι η ενασχόληση με ζητήματα τα οποία άπτονται της 
παρούσας πραγματικής ζωής· πρέπει να δίνει λύσεις ως προς την 
αντιμετώπισή τους. Έτσι μόνο η επιστήμη της φιλοσοφίας θα προ-
σεγγίσει ακόμα περισσότερο τον άνθρωπο και θα τον κάνει να ασχο-
ληθεί με έναν εναλλακτικό τρόπο ζωής. Τοιουτοτρόπως, η φιλοσο-
φία θα μετατραπεί σε σύγχρονο στοχασμό και ο φιλόσοφος θα νιώθει 
τέρψη κρίνοντας εκ του αποτελέσματος. Η διαδικασία, βέβαια, αυτή 
δεν μπορεί να επιτελεστεί από τη μια στιγμή στην άλλη. Χρειάζεται 
χρόνο και κόπο. Χρόνο, εκκινώντας από την παιδική ηλικία· κόπο, 
διότι θα υπάρχουν πάντοτε οι απρόθυμοι. Αν, όμως, ο φιλόσοφος 
διακρίνεται από διαύγεια πνεύματος, τότε θα είναι και λάτρης του 
ωραίου, εκείνης δηλαδή της ωραιότητας που ενοικεί στην επιτέλε-
ση του τελικού σκοπού: την αντιμετώπιση της πραγματικότητας ως 
τέτοιας.

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ
1. Karl Βormann, Πλάτων, μτφρ. Ιωάννης Γ. Καλογεράκος (Αθήνα: Καρδαμίτσα, 
2006), 55.
2. Βormann, Πλάτων, 56.
3. Επίκουρος, Επιστολή πρός Μενοικέα, Κύριαι δόξαι, Επικούρου προσφώνησις, μτφρ. 
Ν. Μ. Σκουτερόπουλος (Αθήνα: Στιγμή, 2013), 17. 
4. Επίκουρος, Επιστολή πρός Μενοικέα, Κύριαι δόξαι, Επικούρου προσφώνησις, 23.
5. Βormann, Πλάτων, 57.
6. Πλάτων, Φαίδων, εισαγ.-μτφρ.-σχόλια Φιλολογική ομάδα Κάκτου (Αθήνα: Κά-
κτος, 2013), 82.
7. Βormann, Πλάτων, 61-63.
8. Βormann, Πλάτων, 109-110.
9. Πλάτων, Πολιτεία, μτφρ. Ν. Μ. Σκουτερόπουλος (Αθήνα: Πόλις, 2002), 336-
573.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

