
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 15 (2022)

  

 

  

  Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων – Ο
επικουρισμός στη Ρώμη του 1ου αιώνα π.Χ. 

  Άννα Κεφαλίδου   

  doi: 10.12681/ethiki.30741 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κεφαλίδου Ά. (2022). Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων – Ο επικουρισμός στη Ρώμη του 1ου αιώνα π.Χ. 
Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας, (15), 123–135. https://doi.org/10.12681/ethiki.30741

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 12/02/2026 02:33:10



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων – 
Ο επικουρισμός στη Ρώμη του 1ου αιώνα 
π.Χ.

              Αννα Κεφαλιδου

Περίληψη: Η ρωμαϊκή σκέψη του 1ου αιώνα π.Χ. επηρεάζεται 
από τέσσερα διαφορετικά φιλοσοφικά ρεύματα: τους Πλατωνι-
στές, τους Αριστοτελιστές, τους Στωϊκούς και τους Επικούρειους. 
Οι παλαιότεροι (Ακαδημία και Περίπατος) καταφέρνουν να «προ-
σηλυτίσουν» μία μερίδα του κόσμου, αλλά η μεγάλη «μάχη» δίνεται 
ανάμεσα στη Στοά και στον Κήπο. Αυτή την εποχή, ο Λουκρήτιος 
γράφει το De Rerum Natura – Για τη φύση των πραγμάτων, στο οποίο, 
αν και απόλυτα προσκολλημένος στη διδασκαλεία του Επίκουρου, 
ενσωματώνει στοιχεία από την παράδοση και δημιουργεί κάτι τελεί-
ως διαφορετικό και, τελικά, εντελώς ρωμαϊκό. Γράφοντας μία, στην 
ουσία της φυσική, φιλοσοφία, ο Λουκρήτιος απαντά σε όλα τα μετα-
φυσικά ερωτήματα της εποχής του. Η επίδραση που άσκησε το έργο 
του Λουκρήτιου μπορεί να θεωρηθεί σημαντική, καθώς μετέφερε τον 
λόγο του Επίκουρου στη λατινική γλώσσα, κάνοντας τον επικουρι-
σμό γνωστό στον μετέπειτα ευρωπαϊκό κόσμο.

Λέξεις-κλειδιά: De Rerum Natura; Δεισιδαιμονία; Επίκουρος; 
Θάνατος; Λουκρήτιος

Εισαγωγή1 
Λίγα πράγματα γνωρίζουμε για τη ζωή του Τίτου Λουκρήτιου. 

Οι αναλυτές του γενικά δέχονται ότι γεννήθηκε τη δεκαετία του 90 
και πέθανε τη δεκαετία του 50 π.Χ. Διάφορες παλαιότερες θεωρίες 



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
124

ΗΘΙΚΗ

για τις συνθήκες του θανάτου του (ερωτικό φίλτρο, τρέλα, αυτοκτο-
νία) σήμερα απορρίπτονται «ως δείγματα αντιεπικούρειας πολεμι-
κής». Επίσης, αμφίβολο θεωρείται, πλέον, ότι η επιμέλεια του De 
Rerum Natura ανήκει στον Κικέρωνα. Λέγεται ότι καταγόταν από τη 
Ρώμη, ενώ, ως άλλες πιθανές καταγωγές, αναφέρονται η Καμπανία 
ή το ότι ήταν Κέλτης. Παρόλο που δεν έχουμε ακριβή στοιχεία για 
τις συναναστροφές του, ενδεχομένως ανήκε σε κάποια επικούρεια 
κοινότητα. Κατά τον David Sedley, ο Λουκρήτιος εργαζόταν μόνος, 
αποκομμένος από εκπροσώπους των φιλοσοφικών ρευμάτων της 
εποχής του, και δεν μπορούμε να γνωρίζουμε εάν και τι επαφές είχε 
με τους υπόλοιπους Ρωμαίους ποιητές εκείνης της εποχής. Αποσπά-
σματα του έργου του ταυτίζονται (χωρίς απόλυτη βεβαιότητα) με 
τους απανθρακωμένους (από την ηφαιστειακή τέφρα του Βεζούβιου) 
παπυρικούς κυλίνδρους της επικούρειας βιβλιοθήκης του Ερκουλά-
νου. Μελετητές του De Rerum Natura αναφέρουν ότι το έργο έμεινε 
από τον συγγραφέα του μισό, καθώς ο ίδιος ο συγγραφέας δηλώνει, 
σε κάποιο σημείο του πέμπτου βιβλίου, ότι σκόπευε να προσθέσει κι 
άλλα πράγματα για τους θεούς, κάτι το οποίο δεν έγινε. Η θεωρία 
αυτή ίσως ενισχύεται από το γεγονός ότι το τέλος του έργου (στο 
οποίο περιγράφεται ο λοιμός της Αθήνας) μοιάζει να μην είναι ένα 
τέλος που ταιριάζει στο στυλ του συγγραφέα. Άλλοι μελετητές του 
Λουκρήτιου, όμως, υποστηρίζουν ότι το έργο είναι ολοκληρωμένο 
και ότι ακριβώς αυτό το τέλος «εξυπηρετεί φιλοσοφικούς σκοπούς»2. 

Η επικούρεια διδασκαλία3 
Προτού προχωρήσω σε μία σύντομη ανάλυση του De Rerum 

Natura, αξίζει να ειπωθούν επιγραμματικά οι βασικές γραμμές-θέ-
σεις του επικουρισμού, της διδασκαλίας δηλαδή η οποία επηρέασε 
τον Λουκρήτιο και την οποία εκείνος, με τη σειρά του, προσπάθησε 
να εκθέσει σε λατινικό στίχο. 

Ο Επίκουρος, επηρεασμένος από την ατομική θεωρία του Λεύ-
κιππου και του Δημόκριτου, γράφει μια «αυστηρά υλιστική» φυσική, 
στην οποία ό,τι υπάρχει είναι άτομα και κενό, τα οποία είναι αιώ-
νια και άφθαρτα, χωρίς αρχή ή τέλος. Ως μέρος του σύμπαντος, ο 



Αννα Κεφαλιδου
125

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

άνθρωπος, επιπλέον, αποτελείται από αυτά —σημειώνω ότι ο Επί-
κουρος διακρίνει στον άνθρωπο σώμα και ψυχή, τα οποία εξίσου 
αποτελούνται από άτομα και κενό, με τη διαφορά ότι τα άτομα της 
ψυχής είναι πιο μικρά, ελαφριά και ευκίνητα σε σχέση με τα αντί-
στοιχα του σώματος. Σώμα και ψυχή, για τον Επίκουρο, γεννιούνται 
και πεθαίνουν μαζί.

Όσον αφορά το θεϊκό στοιχείο, υπάρχουν θεοί οι οποίοι, όμως, 
δεν έχουν καμία σχέση-επαφή με τον ανθρώπινο κόσμο και, ως εκ 
τούτου, όσα διακηρύσσουν οι μύθοι για παρεμβάσεις των θεών στα 
ανθρώπινα, βοήθειες ή τιμωρίες είναι τελείως ψευδή. Αν και δεν 
έχουν λόγο οι άνθρωποι να περιμένουν θεϊκή βοήθεια, είναι καλό να 
συμμετέχουν στη δημόσια λατρεία και τις τελετές της, καθότι μέσω 
αυτών μπορεί ο άνθρωπος να συλλάβει την πραγματική φύση των 
θεών και να τους έχει ως πρότυπο ευδαιμονίας προς μίμηση.4  

Ως προς το θέμα της ηθικής, για τον Επίκουρο, υψηλότερο αγαθό 
είναι η ηδονή, η οποία ορίζεται ως η ελευθερία από οποιονδήποτε 
σωματικό πόνο (ἀπονία) και από κάθε ταραχή της ψυχής (ἀταρα-
ξία). Για να νικήσει ο άνθρωπος τον πόνο, θα πρέπει να μπορεί να 
ικανοποιεί τις ανάγκες του, να εκπληρώνει τις επιθυμίες του και να 
μην αφήνει εξωγενείς παράγοντες να χαλάνε την ηδονή από αυτές 
τις ικανοποιήσεις. Η κατάκτηση της ευδαιμονίας είναι εφικτή, αλλά 
οι άνθρωποι δεν καταφέρνουν να την αποκτήσουν, καθώς αδυνατούν 
να διακρίνουν ποιες από τις επιθυμίες τους είναι αναγκαίο να ικανο-
ποιήσουν. Κυνηγούν την ευτυχία που προσφέρει η ικανοποίηση μη 
αναγκαίων επιθυμιών. Αυτή, όμως, η ευτυχία για τον Επίκουρο δεν 
είναι αληθινή. Η αληθινή ευτυχία μπορεί να επιτευχθεί ακολουθώ-
ντας έναν απλό τρόπο ζωής, στον οποίο ο άνθρωπος αντλεί εύκολα 
ηδονή από την ικανοποίηση των φυσικών του επιθυμιών (από πράγ-
ματα δηλαδή που είναι απαραίτητα για την επιβίωση και τα οποία 
βοηθούν για να αποφύγει ο άνθρωπος τον πόνο). Ο άνθρωπος, αν 
θέλει να φτάσει στην ευτυχία, πρέπει πάντα να θυμάται: «ο θεός δεν 
εμπνέει φόβο, ο θάνατος δεν φέρνει ταραχή, το αγαθό αποκτιέται 
εύκολα και το κακό υποφέρεται εύκολα».5 

Τέλος, σχετικά με τη γνωσιοθεωρία του Επίκουρου, ο φιλόσοφος 



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
126

ΗΘΙΚΗ

υποστήριζε ότι η γνώση προέρχεται αποκλειστικά από τις αισθήσεις, 
ενώ ως κριτήρια αλήθειας έθετε τις αισθήσεις, τις γενικές έννοιες —
έννοιες που σχηματίζονται από πολύ μικρή ηλικία γενικεύοντας από 
τις αισθήσεις— και τα συναισθήματα. Μέσω των αισθήσεων και βα-
σιζόμενοι στα κριτήρια αλήθειας, μπορούμε να γνωρίσουμε όχι μόνο 
τον ορατό μας κόσμο αλλά και τον μικρόκοσμο των ατόμων, των 
ουράνιων σωμάτων, του σύμπαντος. Αναφορικά δε στη σχέση γνώ-
σης,  ευχαρίστησης και φιλοσοφίας, κατά τον Επίκουρο: «Στις άλλες 
ασχολίες το αποτέλεσμα έρχεται όταν ολοκληρωθούν. Στη φιλοσο-
φία, όμως, συνδυάζεται το τερπνό με τη γνώση. γιατί η απόλαυση 
δεν ακολουθεί τη μάθηση, αλλά συμβαίνουν ταυτόχρονα».6 

Για τη φύση των πραγμάτων – De Rerum Natura
Γενικές παρατηρήσεις
Το De Rerum Natura του Λουκρήτιου αποτελείται από περίπου 

7.400 στίχους —γραμμένους σε δακτυλικό εξάμετρο, στα λατινικά 
και σε υψηλό ποιητικό ύφος— και χωρίζεται σε έξι βιβλία. Ανήκει 
στην κατηγορία του λεγόμενου διδακτικού έπους. Ο Λουκρήτιος 
χρωστάει την ιδέα της συγγραφής του φιλοσοφικού του ποιήματος 
στον Εμπεδοκλή, συγγραφέα του ομότιτλου ποιήματος του 5ου π.Χ. 
αιώνα. Στις επιρροές του Λουκρήτιου περιλαμβάνονται, επίσης, ο 
Όμηρος, ο Ησίοδος και, ακόμη περισσότερο, ο Ρωμαίος ποιητής 
Έννιος —ο οποίος στα Annales, σε αντίθεση με τους προγενέστε-
ρούς του Ρωμαίους επικούς ποιητές, επιστρέφει στον ομηρικό δα-
κτυλικό εξάμετρο. Πλέον του είδους του στίχου, ο Λουκρήτιος θα 
πάρει από το ποιητικό ύφος του Έννιου την παρήχηση, τα λεκτικά 
παιχνίδια και τη χρήση σύνθετων και αρχαϊκών λατινικών λέξεων.7  

Δεν θα αμελήσει να μνημονεύσει τον Εμπεδοκλή, παρόλο που δεν 
αποδέχεται την εμπεδόκλεια θεωρία των τεσσάρων στοιχείων, και 
τον Έννιο, ως τον ποιητή «που πρώτος έφερε από τον εξαίσιο Ελι-
κώνα στεφάνι από άνθη αμάραντα» και τον οποίο «δόξασαν όλα τα 
γένη των Ιταλών» (Ι.112-126), παρόλο που για τον Λουκρήτιο τόσο 
ο Έννιος όσο και ο «δάσκαλός του» Όμηρος μίλησαν λανθασμένα 
για τη «φύση των πραγμάτων». 



Αννα Κεφαλιδου
127

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

Ο τρόπος γραφής του Λουκρήτιου δεν μπορεί να χαρακτηριστεί 
παράξενος, βάσει των δεδομένων της εποχής του. Η φιλοσοφία 
ήταν για τον Ρωμαίο ένα προσωπικό πνευματικό ενδιαφέρον, με το 
οποίο θα μπορούσε να ασχοληθεί στον ελεύθερό του χρόνο —η δι-
δακτική ποίηση, ανεξάρτητα από το περιεχόμενό της, δεν μπορεί 
παρά να θεωρηθεί ευχάριστη ενασχόληση.8 Ο Λουκρήτιος θέλει να 
παρουσιάσει και να εξηγήσει την αλήθεια στο λατινόφωνο κοινό και 
επιλέγει να συγγράψει ποίημα, ίσως γιατί αυτό το είδος φαντάζει πιο 
ενδιαφέρον ή και διασκεδαστικό, εύπεπτο ακόμα και για κοινό χωρίς 
φιλοσοφικό υπόβαθρο.9 Όσον αφορά τη γλώσσα που χρησιμοποιεί, 
όπως και ο ίδιος δηλώνει, είναι δύσκολη η μεταφορά των εννοιών 
του Επίκουρου στα λατινικά. Προσπαθεί σε κάποια σημεία να βρει 
αντιστοιχίες σε ελληνικούς και λατινικούς όρους, ενώ σε άλλα παρα-
θέτει αυτούσια την ελληνική λέξη με μία όσο πιο απλή και κατανο-
ητή περιφραστική ερμηνεία μπορεί. Εδώ, αξίζει να σημειώσουμε ότι 
για τον όρο «άτομο» δεν θα χρησιμοποιήσει σε κανένα σημείο του 
έργου του το λατινοποιημένο «atom», σε αντίθεση με τον Κικέρωνα, 
αλλά ένα πλήθος λατινικών λέξεων και εκφράσεων που αποδίδουν το 
νόημα που τον εξυπηρετεί ανά περίπτωση.10  

Το περιεχόμενο του έργου11 

Ο Λουκρήτιος απευθύνει το έργο του στον Μέμιο, που ίσως ταυ-
τίζεται με τον Γάιο Μέμιο, Ρωμαίο ευγενή.  Το πρώτο βιβλίο του 
De Rerum Natura αρχίζει με μία επίκληση στην Αφροδίτη, συνεχίζει 
υμνώντας τον Επίκουρο ως τον Έλληνα που «περπάτησε το απέρα-
ντο Σύμπαν με λογισμό και πνεύμα» και αναφέρεται στη θρησκεία 
«που τόσες και τόσες φορές έγινε αιτία για εγκληματικές και ανόσιες 
πράξεις», δίνοντας το παράδειγμα της Ιφιγένειας. Το εγχείρημα του 
Λουκρήτιου, όπως ο ίδιος δηλώνει, δεν είναι εύκολο, καθώς θα πρέ-
πει σε λατινικό στίχο να αποδώσει «τις ανακαλύψεις των Ελλήνων» 
και να σκαρφιστεί «καινούριες λέξεις, αφού και το θέμα είναι και-
νούργιο και η (λατινική) γλώσσα […] φτωχή». Βασικές αρχές της φυ-
σικής του φιλοσοφίας είναι ότι «τίποτε δεν δημιουργείται ποτέ από 
το τίποτε, με θεϊκή βούληση», τα πάντα πεθαίνουν και διαλύονται 



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
128

ΗΘΙΚΗ

στα συστατικά τους στοιχεία, τα στοιχεία αυτά —τα άτομα— είναι 
αθάνατα, τα πάντα αποτελούνται από άτομα και κενό και, πέρα από 
αυτά τα άτομα και το κενό, δεν υπάρχει καμία άλλου είδους ύπαρξη. 
Ο Λουκρήτιος ασκεί κριτική στη θεωρία του Ηράκλειτου (τον οποίο 
κατονομάζει) και άλλων προσωκρατικών (ανώνυμα όμως —από τις 
θεωρίες που αναφέρει αναγνωρίζουμε τον Αναξιμένη, τον Θαλή, 
τον Φερεκύδη και τον Ξενοφάνη). Αν και ο θαυμασμός του για τον 
Εμπεδοκλή είναι εμφανής και ξεκάθαρος, ο Λουκρήτιος καταγράφει 
τα λάθη της θεωρίας του. Κλείνει την κριτική του για τις παλαιότερες 
φυσικές θεωρίες, μιλώντας για την «ὁμοιομέρεια» του Αναξαγόρα.  

Στο δεύτερο βιβλίο, ο Λουκρήτιος ασχολείται με τα άτομα, τις 
κινήσεις, τη μορφή τους, την απειρότητα και την αιωνιότητά τους. 
Ονομάζει πατέρα όλων μας τον ουρανό και μητέρα μας τη γη, ενώ, 
όπως δηλώνει, ο κόσμος αυτός που ζούμε δεν είναι μοναδικός, 
«υπάρχουν κι άλλοι κόσμοι κάπου στο σύμπαν, και διαφορετικές φυ-
λές ανθρώπων και θηρίων».

Το τρίτο βιβλίο, το οποίο, ομοίως με το πρώτο, ξεκινά με έναν 
ύμνο στον Επίκουρο, ασχολείται —κατά κύριο λόγο— με τη φύση 
του νου και της ψυχής, την υλικότητά τους, το σημείο εντός του αν-
θρώπινου σώματος στο οποίο εδρεύουν (εδώ παρατηρείται σύμπνοια 
με τους κατά τα άλλα αντίπαλους στωικούς), την ανωτερότητα του 
νου έναντι της ψυχής, τη δύναμη των αισθήσεων, τη θνητότητα και 
της ψυχής και του νου, την απόρριψη της μετεμψύχωσης, την απόρ-
ριψη όλων των μύθων.

Το τέταρτο βιβλίο επανέρχεται στο θέμα των αισθήσεων και 
των αισθητών, τονίζοντας ότι οι αισθήσεις δεν εξαπατώνται ποτέ, 
σε αντίθεση με τον νου. Σημαντική θεωρώ πως είναι η άποψη του 
Λουκρήτιου ότι «τίποτε στο σώμα μας δεν δημιουργήθηκε ώστε να 
μπορούμε να το χρησιμοποιούμε· το ίδιο το όργανο είναι που γεννά 
τη χρήση» (για παράδειγμα δεν υπήρχε η όραση πριν τα μάτια ή 
η ομιλία πριν τη γλώσσα), μία άποψη που στέκεται απέναντι στην 
τελεολογική αντίληψη. Μέσα στην ανάλυση των αισθήσεων, ο Λου-
κρήτιος θα συμπεριλάβει και το θέμα του έρωτα.

Στην εισαγωγή του πέμπτου βιβλίου, ο Λουκρήτιος εξισώνει τον 



Αννα Κεφαλιδου
129

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

Επίκουρο με τους θεούς, αφού «πρώτος εκείνος βρήκε το νόημα της 
ζωής», κατάφερε «με τον λόγο του κι όχι με όπλα» να νικήσει όλες 
τις συμφορές (τον φόβο, τις έγνοιες, την αλαζονεία, τη βρωμιά, την 
ιταμότητα, την πολυτέλεια), «δίδασκε με τρόπο θεϊκό» και «έφερ-
νε στο φως τη φύση των πραγμάτων». Στη συνέχεια, ο Λουκρήτιος 
αναπτύσσει την κοσμολογική θεωρία του. Είναι λάθος να ταυτίζο-
νται οι θεοί με τα ουράνια σώματα ή να θεωρούμε ότι ο κόσμος είναι 
θείο δημιούργημα. Ο κόσμος που ζούμε, ο οποίος σχηματίστηκε από 
συσσώρευση ύλης, κάποια στιγμή θα καταστραφεί. Στο πέμπτο βι-
βλίο βρίσκουμε όλες τις θεωρίες του Λουκρήτιου για την κίνηση και 
το μέγεθος των άστρων, το σχήμα της γης, το πώς δημιουργούνται 
η μέρα, η νύχτα και οι εκλείψεις, πώς ξεκίνησε η ζωή πάνω στη γη, 
πώς δημιουργήθηκε και πώς εξελίχθηκε ο άνθρωπος, από πού προ-
έρχεται η έννοια του δικαίου και της θρησκείας. Κλείνοντας το πέ-
μπτο αυτό βιβλίο, ο Λουκρήτιος γράφει: « […] το ανθρώπινο γένος 
μοχθεί πάντα μάταια και άσκοπα, ξοδεύει τα χρόνια του σε ανώφε-
λες έγνοιες. Γιατί οι άνθρωποι δεν κατάλαβαν πως η ιδιοκτησία έχει 
το όριό της κι ότι η απόλαυσή της φτάνει μέχρις ενός σημείου. Κι η 
άγνοια αυτή σιγά σιγά μας παρέσυρε στ’ ανοιχτά και ξεσήκωσε από 
το βυθό τα μεγάλα κύματα του πολέμου». 

Ο Λουκρήτιος θα τελειώσει το έργο του με το έκτο βιβλίο, στο 
οποίο, μετά την αναφορά σε όσα έχει προσφέρει στους ανθρώπους 
ο Επίκουρος, θα μιλήσει κατά της λαϊκής θρησκείας και των δοξα-
σιών της, θα εξηγήσει πώς προκαλούνται οι βροντές, οι κεραυνοί, οι 
ανεμοστρόβιλοι, οι εκρήξεις της  Αίτνας, οι πλημμύρες του Νείλου, 
οι αρρώστιες και οι επιδημίες, και θα προσπαθήσει να δώσει λογι-
κές εξηγήσεις σε φαινόμενα που αποδίδονται στη θεϊκή δύναμη και 
τιμωρία. Το έργο κλείνει με μία περιγραφή του λοιμού της Αθήνας, 
βασισμένη σε χωρίο του Θουκυδίδη.

Η ηθική αποτίμηση του έργου του Λουκρήτιου 
και οι επιδράσεις του
Οι Ρωμαίοι της εποχής του Λουκρήτιου ήταν αρκετά καχύποπτοι 

απέναντι στη φιλοσοφία γενικά, ενώ έναν αιώνα νωρίτερα πολλοί 



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
130

ΗΘΙΚΗ

φιλόσοφοι είχαν διωχθεί από τη Ρώμη (ανάμεσά τους και κάποιοι 
Επικούρειοι).12 Οι Ρωμαίοι αρχίζουν να αποδέχονται ορισμένες 
διδασκαλίες της ελληνικής φιλοσοφίας, όταν, γύρω στον 1ο αιώνα 
π.Χ., νεαροί της ρωμαϊκής ελίτ αρχίζουν να ταξιδεύουν στην Αθήνα 
και σε άλλες ελληνικές πόλεις με σκοπό να σπουδάσουν ρητορική 
και φιλοσοφία, ενώ, παράλληλα, Έλληνες ρήτορες και φιλόσοφοι 
έρχονταν ως δάσκαλοι στη Ρώμη. Οι δάσκαλοι αυτοί φαίνεται ότι 
αντιμετώπισαν αρκετές δυσκολίες να ξεπεράσουν τόσο την προκα-
τάληψη που επικρατούσε ενάντια στους ξένους δάσκαλους, όσο και 
την απουσία ενδιαφέροντος και την «έλλειψη εξοικείωσης με την 
πνευματική αναζήτηση» που κυριαρχούσαν στη Ρώμη.13 Την εποχή 
αυτή, και με κέντρο την Αθήνα, υπάρχουν τέσσερις σχολές Φιλο-
σοφίας: ο πλατωνισμός, ο αριστοτελισμός, ο στωικισμός και ο επι-
κουρισμός. Η Ακαδημία και η Περιπατητική ήταν οι πιο παλιές, οι 
οποίες, όμως, παρά τις προσπάθειες των εκπροσώπων τους, δεν κα-
τάφεραν να ασκήσουν ιδιαίτερη επίδραση. Θα μπορούσαμε να πού-
με ότι κύρια φιλοσοφική σχολή της εποχής αυτής στη Ρώμη είναι ο 
στωικισμός, ο οποίος είναι και ο κύριος αντίπαλος του επικουρισμού. 
Όπως χαρακτηριστικά αναφέρει ο Clarke, «οι δύο αυτές σχολές 
ήταν δογματικές και διέθεταν θετικά μηνύματα για τον άνθρωπο».14  
Θυμίζω ότι οι Στωικοί θεωρούσαν ιδιαίτερα σημαντική την ενεργό 
συμμετοχή στην πολιτική, ενώ η ηθική τους ήταν συμβατή με την 
παραδοσιακή ρωμαϊκή, όπου αναγνωριζόταν ότι θεία πρόνοια και 
ειμαρμένη κυβερνούν τον κόσμο —βρισκόμαστε στην εποχή που οι 
Ρωμαίοι πιστεύουν ότι έχουν προοριστεί από τον θεό να κυβερνή-
σουν τον κόσμο.15 Αντίθετα, στο απρόσωπο σύμπαν του επικουρι-
σμού δεν υπάρχει  ειμαρμένη ή θεία πρόνοια. Ο άνθρωπος πρέπει 
να ασχολείται αποκλειστικά με την απόκτηση της προσωπικής του 
ευδαιμονίας και να απέχει από την πολιτική και τις διαμάχες της. Η 
ηθική των Επικούρειων θα μπορούσαμε να ισχυριστούμε ότι υπονό-
μευε ουσιαστικά το ρωμαϊκό πρότυπο αρετής, καθότι σε αυτήν δεν 
υπάρχουν ούτε οικογενειακές σχέσεις ούτε ιδανικά δημόσιας ευθύ-
νης —στον επικουρισμό δεν υπάρχει «έρωτας, γάμος […] πολιτική 
δραστηριότητα, λογοτεχνία […] καλές τέχνες», υπάρχει μόνο φιλία, 



Αννα Κεφαλιδου
131

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

ως αυτό που «γλύκαινε τη ζωή».16 
Όπως είδαμε στην πολύ σύντομη περιγραφή του De Rerum 

Natura,  τα δύο πρώτα βιβλία αναφέρονται στη φύση των ατόμων, τα 
Γ’ και Δ’ αφορούν τη φύση της ψυχής, ενώ τα τελευταία δύο βιβλία 
του έργου πραγματεύονται τη φύση του κόσμου. Μία στην ουσία 
της φυσική φιλοσοφία πώς συνδυάζεται με την ηθική; Ο Λουκρήτιος 
αναφέρει στο δεύτερο βιβλίο ότι η φιλοσοφία, η παρατήρηση και 
η ερμηνεία της φύσης είναι τα μόνα που μπορούν να βοηθήσουν 
ώστε να ξεπεραστούν «ο φόβος και οι έγνοιες που κατατρέχουν τους 
ανθρώπους» και «τα σκοτάδια της ψυχής».  Ο κόσμος δεν πλάστηκε 
από τους θεούς για χάρη των ανθρώπων —πώς θα ήταν αυτό δυ-
νατό έχοντας τόσες ατέλειες; Επιπροσθέτως, «είναι στη φύση ενός 
θεού να απολαμβάνει την αθανασία σε απόλυτη ειρήνη, μακριά από 
τις δικές μας (ανθρώπινες) υποθέσεις· ελεύθερος από κάθε πόνο και 
κίνδυνο, δυνατός και αυτάρκης, δεν μας έχει καμιά ανάγκη, κι ούτε 
με χάρες εξευμενίζεται». Βέβαια, ο καθένας έχει το δικαίωμα να ονο-
μάζει τη φύση όπως θέλει (Ποσειδώνα, Δήμητρα, Βάκχο), φτάνει 
να μην «μολύνει το πνεύμα του με εξευτελιστικές δεισιδαιμονίες». 
Το ότι τα άτομα παρεκκλίνουν από την τροχιά τους είναι η αιτία 
της ελευθερίας των ανθρώπων, από αυτή προέρχεται «η δύναμη της 
βούλησης η αποσπασμένη από το πεπρωμένο, χάρη στην οποία 
προχωρούμε εκεί όπου μας οδηγεί η θέληση». O νους «δεν υπακούει 
σε μιαν εσωτερική αναγκαιότητα […] και δεν διαφεντεύεται και δεν 
υπομένει παθητικά». Ο φόβος του θανάτου, λέει ο Λουκρήτιος στο 
τρίτο βιβλίο,  είναι η αιτία των κακών, καθώς αυτός είναι που τρέφει 
την πλεονεξία και την τυφλή φιλοδοξία, που κάνουν τους ανθρώ-
πους να ζητούν τον πλούτο, να ζηλεύουν, να καταπατούν νόμους, να 
εγκληματούν, να προσπαθούν με κάθε τρόπο ν’ αναρριχηθούν στην 
εξουσία. Ο φόβος  αυτός είναι που «σκοτώνει το φιλότιμο και δια-
λύει δεσμούς φιλίας», είναι αυτός που σπρώχνει τον άνθρωπο στην 
ασέβεια. Ο Λουκρήτιος θα υποστηρίξει ότι όλες οι τιμωρίες, που 
αναφέρονται ως μεταθανάτιες στους μύθους, στην πραγματικότη-
τα υπάρχουν μόνο στην επίγεια ζωή (ταυτίζει για παράδειγμα την 
τιμωρία του Σίσυφου με τη δίψα για εξουσία). Θα τονίσει, επίσης, 



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
132

ΗΘΙΚΗ

το πόσο ανόητο είναι για τους ανθρώπους να φοβούνται τον θάνα-
το, αφού ακόμα και οι πιο σημαντικοί και επιφανείς άνθρωποι δεν 
κατάφεραν να γλιτώσουν από αυτόν (ο Άγκος, ο Ξέρξης, ο Σκιπίων, 
ο Όμηρος, ο Δημόκριτος, ακόμα κι ο ίδιος ο Επίκουρος). Τέλος, εξη-
γώντας όσο μπορεί όλα τα φυσικά φαινόμενα και τις καταστροφές, 
αποδεικνύει πόσο ανούσιο είναι να αποδίδονται αυτά στην «τιμωρία 
από τους θεούς», θέλοντας έτσι να ελευθερώσει τον άνθρωπο από 
τον φόβο και τη δεισιδαιμονία. Το αν πράγματι υπήρξε τόσο έντονα 
αυτός ο φόβος στους Ρωμαίους θα μπορούσε να θεωρηθεί αμφίβολο, 
αν δεχθούμε τις αντιδράσεις του Κικέρωνα πάνω στο θέμα.17  

Ο Λουκρήτιος είναι δογματικός. Κύριο μέλημά του είναι να μυ-
ήσει τους συγκαιρινούς του λατινόφωνους στα ιδεώδη του επικου-
ρισμού, τα οποία ήταν σχεδόν απόλυτα μη ρωμαϊκά. Για αυτόν, το 
σύνολο των φιλοσοφικών ερωτημάτων (για τη φύση, τον κόσμο, τον 
άνθρωπο, τους θεούς, το νόημα της ζωής) έχουν ήδη απαντηθεί από 
τον «θεϊκό» Επίκουρο.18  Για τον λόγο αυτό, δεν μπαίνει στη δια-
δικασία να παρουσιάσει/αναλύσει καμία άλλη θεωρία —περιστασι-
ακά μόνο κάνει κάποιες αναφορές κυρίως στους προσωκρατικούς, 
όταν, όπως είδαμε, θέλει να μιλήσει για τα πρωταρχικά υλικά του 
κόσμου.19  Σε πολλά σημεία στο έργο του μεταφράζει αυτούσια χω-
ρία του Επίκουρου ή εκλαϊκεύει επικούρεια δόγματα. Αν και αφο-
σιωμένος στην επικούρεια διδασκαλεία, ο Λουκρήτιος φαίνεται να 
(ανα)γνωρίζει κάποιες εξελίξεις της μετα-Επίκουρου φιλοσοφίας, 
ειδικά στις κοσμολογικές και ανθρωπολογικές του προσεγγίσεις, ενώ 
μελετητές του θεωρούν ότι ορισμένα επιχειρήματά του είναι επηρε-
ασμένα από την πολεμική ενάντια στο στωικισμό, τον πλατωνισμό 
ή τον σκεπτικισμό.20  

Το έργο του Λουκρήτιου φαίνεται να επηρέασε αρκετούς μετα-
γενέστερούς του: Οβίδιος και Στάτιος τον μνημονεύουν στα έργα 
τους, ενώ ο Βιργίλιος θα πει για αυτόν στα Γεωργικά (2.490-492): 
«Ευτυχισμένος αυτός που μπόρεσε να γνωρίσει τα αίτια των πραγ-
μάτων και πάτησε χάμω όλους τους φόβους και υπέταξε την αδυ-
σώπητη μοίρα, το βουητό του αχόρταγου Αχέροντα».21 Κατά πόσο 
κατάφερε τον στόχο του, να επηρεάσει/προσηλυτίσει τον κοινό Ρω-



Αννα Κεφαλιδου
133

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

μαίο αναγνώστη, δεν μπορούμε να είμαστε σίγουροι, πάντως, αν δε-
χτούμε τον Κικέρωνα, ο επικουρισμός έφτασε στα τελευταία χρόνια 
της Δημοκρατίας να έχει πολλούς οπαδούς. Αυτό, για τον Κικέρωνα, 
φαίνεται να έγινε επειδή η επικούρεια φιλοσοφία ήταν εύκολα κα-
τανοητή αλλά και ελκυστική, εφόσον έθετε ως μοναδικό αγαθό την 
ηδονή.22 Αυτό που μπορούμε εμείς να πούμε είναι ότι πέραν αυτών 
ο επικουρισμός προσέφερε μία ηρεμία —αντίθετη της έντασης των 
εμφυλίων πολέμων και της έντονης φιλοδοξίας που επικρατούσε.23 
Αξίζει, βέβαια, να αναφέρουμε ότι δεν ήταν λίγοι αυτοί που, παρό-
λο που «ασπάστηκαν» τον επικουρισμό, δεν κατάφεραν να μείνουν 
εκτός πολιτικής ή να κρατηθούν μακριά από οποιαδήποτε φιλοδο-
ξία. Ακόμη και για τον ίδιο τον Λουκρήτιο, «η φιλοσοφία του δεν τον 
εμπόδισε να αναζητήσει τη δόξα μέσω της ποίησης» (Ι.921-33).24 

Ο Greenblatt καταγράφει όλες τις επιρροές από το έργο του Λου-
κρήτιου που έφερε στο φως η έρευνά του. Αναφέρονται ζωγράφοι, 
ποιητές, δοκιμιογράφοι, θεατρικοί συγγραφείς: Μποτιτσέλι, Ντα Βί-
ντσι, Μποϊάρντο, Αριόστο, Τάσσο, Μονταίνιος, Σαίξπηρ.25 Ειδικά 
για τον Μονταίνιο, ο Μπενιέ αναφέρει ότι η φιλοσοφία του (αν και 
φανερώνει συγγένειες με τον στωικισμό) κατατάσσεται «στην πα-
ράδοση του επικουρισμού ενός Λουκρήτιου».26 Σε κάθε περίπτωση, 
η μελέτη του Λουκρήτιου αξίζει της προσοχής μας, ακόμη κι αν δεν 
μπορούμε να τον εκλάβουμε ως κριτικό των υπόλοιπων φιλοσοφικών 
ρευμάτων της εποχής του αλλά αποκλειστικά ως φέροντα τον λόγο 
του Επίκουρου, καθότι, μέσα από το έργο του, είναι δυνατό να απο-
σαφηνιστούν κενά που έχουμε στο έργο του «δασκάλου» του.27 

 

ΣΗΜΕΙΏΣΕΙΣ
1. Τα βιογραφικά στοιχεία που αναφέρονται αντλούνται από Walter Englert, “Ει-
σαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” στο Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
– De Rerum Natura, μτφρ. Θ. Αντωνιάδης - Ρ. Χαμέτη (Θεσσαλονίκη: Θύραθεν, 
2013), 10-12.
2. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 25-26. Πρβ. Robert. M. Ogilvie, 
Roman literature and society (Harmondsworth, England, New York: Penguin Books, 
1980), 82.
3. Για την επικούρεια διδασκαλία πρβ. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρή-



Λουκρήτιος, Για τη φύση των πραγμάτων 
134

ΗΘΙΚΗ

τιου,” 12-21, Γιώργος Ζωγραφίδης, “Εισαγωγικά στον Επίκουρο,” στο Επίκουρος, 
Ηθική, Η θεραπεία της ψυχής (Θεσσαλονίκη: Ζήτρος, 2009), 15-43 και Γιώργος 
Ζωγραφίδης, “Η επικούρεια αίρεσις του βίου,” στο Επίκουρος, Ηθική, Η θεραπεία 
της ψυχής, 45-74.
4. Πρβ. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 15.
5. Ζωγραφίδης, “Η επικούρεια αίρεσις του βίου,” 57.
6. Ζωγραφίδης, “Η επικούρεια αίρεσις του βίου,” 55.
7. Για τις επιρροές που φαίνεται να έχει δεχθεί ο Λουκρήτιος στο τρόπο γραφής 
πρβ. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 21-24 και James Warren, 
“Lucretius and Greek philosophy,” in The Cambridge Companion to Lucretius, eds. S. 
Gillespie and P. Hardie (Cambridge: Cambridge University Press), 20-21.
8. Πρβ. M. L. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κι-
κέρωνα ως τον Μάρκο Αυρήλιο, μτφρ. Π. Δημητριάδου - Α. Τρομάρας (Θεσσαλονίκη: 
University Studio Press, 2004), 49.
9. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 31.
10. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 22.
11. Τα παραθέματα που χρησιμοποιούνται είναι σε μετάφραση των Θ. Αντωνιάδη 
- Ρ. Χαμέτη.
12. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 26.
13. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα ως 
τον Μάρκο Αυρήλιο, 49.
14. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα ως 
τον Μάρκο Αυρήλιο, 51.
15. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 27.
16. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα ως 
τον Μάρκο Αυρήλιο, 66.
17. Πρβ. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα 
ως τον Μάρκο Αυρήλιο, 54-55 και Ogilvie, Roman literature and society, 86.
18. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 19, 21.
19. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 25-29.
20. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 23.
21. Πρβ. Englert, “Εισαγωγή. Α. Η ζωή του Λουκρήτιου,” 12.
22. Πρβ. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα 
ως τον Μάρκο Αυρήλιο, 52-53, 57. Κατά τον Clarke, ο Κικέρων δίνει έναν ακόμη 
λόγο για την επιτυχία των Επικουρείων που έχει να κάνει με την αδυναμία τόσο της 
παράδοσης όσο και των άλλων φιλοσοφικών ρευμάτων να διατηρήσουν την επιρροή 
τους στους Ρωμαίους. Επίσης, ο Clarke αμφιβάλλει για το κατά πόσο η φιλοσοφία 
του Επίκουρου όπως παρουσιάζεται από τον Λουκρήτιο, πράγματι φάνταζε απλή 
και εύκολα κατανοητή στους Ρωμαίους της εποχής εκείνης. 
23. Πρβ. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα 
ως τον Μάρκο Αυρήλιο, 56.
24. Clarke, Το ρωμαϊκό πνεύμα. Ιστορία της Ρωμαϊκής Σκέψης από τον Κικέρωνα ως 



Αννα Κεφαλιδου
135

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

τον Μάρκο Αυρήλιο, 67.
25. St. Greenblatt, Παρέγκλισις. Ο Λουκρήτιος και οι Απαρχές της Νεωτερικότητας 
(Αθήνα: ΜΙΕΤ, 2017), 373-386.
26. Ζαν-Μισέλ Μπενιέ, Ιστορία της Νεωτερικής και Σύγχρονης Φιλοσοφίας. Φυσι-
ογνωμίες και Έργα, μτφρ. Κωστής Παπαγιώργης (Αθήνα: Καστανιώτη, 1999), 28.

27. Πρβ. Warren, “Lucretius and Greek philosophy,” 23-24.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

