
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 15 (2022)

  

 

  

  Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της
Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο 

  Εμμανουήλ Πλατιάς   

  doi: 10.12681/ethiki.30745 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πλατιάς Ε. (2022). Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο. Ηθική. Περιοδικό
φιλοσοφίας, (15), 159–166. https://doi.org/10.12681/ethiki.30745

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/02/2026 08:00:11



Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης 
της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο

              Εμμανουηλ Πλατιασ

Περίληψη: Στο παρόν άρθρο επιχειρείται η ανάδειξη των προ-
απαιτούμενων σταδίων προσέγγισης της Σοφίας, καθώς και η απο-
σαφήνιση και οριοθέτηση των προεκτάσεων που λαμβάνει η εν λόγω 
έννοια στο ηρακλείτειο έργο. Αρχικά, αναφέρεται εν συντομία η συ-
νεισφορά του Ηράκλειτου στην πρώιμη φιλοσοφική σκέψη του και-
ρού του. Ακολούθως, σκιαγραφούνται οι προϋποθετικοί και παρα-
πληρωματικοί μεταξύ τους άξονες για την προσπέλαση της Σοφίας. 
Ερευνάται, δηλαδή, σε ποιον βαθμό οι αισθήσεις, η ψυχή και ο νόος 
δύνανται να οδηγήσουν στη γνώση της ουσίας του κόσμου. Τέλος, 
διαπιστώνεται πως η πορεία προς τη Σοφία είναι πορεία προς το 
Λόγο, καθότι οι δύο έννοιες ταυτίζονται.	

Λέξεις-κλειδιά: Ηράκλειτος; Σοφία; Λόγος; Ψυχή; Νόος

Η συμβολή του Ηράκλειτου στην ανάπτυξη 
του φιλοσοφικού στοχασμού
Τον 6ο π.Χ. αιώνα η φιλοσοφική σκέψη εμφανίστηκε στην Ιωνία 

της Μικράς Ασίας και τη Νότια Ιταλία. Η επικοινωνία με άλλους 
πολιτισμούς, η ανάπτυξη του εμπορίου και η εξέλιξη του δημοκρατι-
κού πολιτεύματος συνέβαλαν αποφασιστικά σε μια επανάσταση του 
πνεύματος, που είχε ως βασικό άξονα τη διαφορετική προσπάθεια 
προσέγγισης και ερμηνείας του κόσμου.

Τα κυριότερα χαρακτηριστικά αυτού του πρώιμου φιλοσοφικού 
στοχασμού ήταν η σταδιακή απομάκρυνση από τη μυθολογική ερ-
μηνεία του κόσμου με την ταυτόχρονη προσπάθεια λογικής προσέγ-



Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο
160

ΗΘΙΚΗ

γισής του, η διαρκής παρατήρηση της φύσης και η αποτίναξη των 
αυστηρών θρησκευτικών μοντέλων.1

Η συμβολή του Ηράκλειτου του Εφέσιου, ο οποίος προσεγγιστι-
κά έζησε από το 540 έως το 480 π.Χ., στην εν λόγω επανάσταση 
του φιλοσοφικού σκέπτεσθαι υπήρξε καθοριστική. Μία ενδεικτική 
καινοτομία του φιλοσοφικού στοχασμού του ήταν η απόρριψη της 
ανθρωπομορφικής θέασης των αρχών του κόσμου, από την οποία εν 
γένει η προσωκρατική διανόηση άργησε να απαλλαγεί.2 Επίσης, η 
ροπή του προς μία συλλογιστική διαδικασία βασισμένη σε εμπειρικά 
παραδείγματα και η συνακόλουθη ανάπτυξη της διαλεκτικής3 ήταν 
μείζονος σημασίας για τη νεαρή ακόμη φιλοσοφία του καιρού του. 
Σε αυτό το πλαίσιο, λοιπόν, ο Ηράκλειτος προσέδωσε νέο περιε-
χόμενο σε  έννοιες, όπως ο λόγος και η σοφία, και προσπάθησε να 
επαναπροσδιορίσει τη σχέση του υποκειμένου με τον κόσμο που το 
περιβάλλει.

Η πορεία προς τη Σοφία

Οι αισθήσεις
Η πορεία προς τη Σοφία4 περνάει μέσα από τη γνώση των λει-

τουργικών δομών του κόσμου·5 δηλαδή, μέσα από την κατανόηση 
του συμπαντικού Λόγου, ο οποίος —όπως προκύπτει ενδεικτικά 
από τα Β1, Β2, και Β506 —είναι καθολικός, αιώνιος και συνέχει τα 
πάντα. Αρχικά, η προσέγγιση της Σοφίας πραγματώνεται —σ’ ένα 
πρώτο στάδιο— διά των αισθήσεων.7 Άλλωστε, δεν μπορεί να αγνο-
ηθεί ότι ο Ηράκλειτος χρησιμοποιεί τύπους του  ρήματος ἀκούω στα 
αποσπάσματα 1 («ἀκοῦσαι καὶ ἀκούσαντες») και 50 («ἀκούσαντας»), 
για να δηλώσει μία πρώτη επαφή του ανθρώπου με τον Λόγο.

Ο Ηράκλειτος στα αποσπάσματα 46 και 1078 τοποθετείται ενα-
ντίον τόσο της όρασης όσο και της ακοής. Η επιφυλακτική στάση 
του απέναντι σε αυτές τις δύο βασικές αισθήσεις σχετίζεται, στο 
Β107, με την ποιότητα της ανθρώπινης ψυχής («βαρβάρους ψυχὰς»). 
Ωστόσο, αυτά τα δύο αποσπάσματα, εάν τα μελετήσει κανείς απο-
μονωμένα, κινδυνεύει να οδηγηθεί σε ένα εσφαλμένο συμπέρασμα 



Εμμανουηλ Πλατιασ
161

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

αναφορικά με την εκτίμηση του Ηράκλειτου προς τις αισθήσεις.
Για να φανεί η ολοκληρωμένη άποψη του Ηράκλειτου σχετικά με 

τις αισθήσεις, επιλέχθηκαν τα Β55 και 101a.9 Εδώ δηλώνεται ανα-
φανδόν η εκτίμηση του Ηράκλειτου στην όραση κυρίως, αλλά και 
στην ακοή. Επιπλέον, στο Β55 ενδιαφέρουσα παρατήρηση αποτελεί 
η σύνδεση της μάθησης με την όραση και την ακοή, γιατί υποδει-
κνύει ότι οι αισθητικές εμπειρίες συνδέονται και εντάσσονται σε ένα 
ενιαίο σύνολο που πορεύεται —έστω ως ένα βαθμό— στη γνώση.10

Παρά τις αντιφατικές δηλώσεις του Ηράκλειτου σχετικά με τη 
γνωσιακή δυνατότητα των αισθήσεων, γίνεται αντιληπτό ότι οι αι-
σθήσεις δεν μπορούν να αποτελέσουν από μόνες τους πηγή μιας 
ολοκληρωμένης γνώσης.11 Εξάλλου, στο Β107 δηλώνεται ρητά η συ-
νάρτηση των αισθήσεων με την ψυχή σε γνωσιακό επίπεδο.

Η ψυχή
Για τον Ηράκλειτο, η ψυχή συγγενεύει με το κοσμικό πῦρ.12 Η 

ομολογία ψυχής-πυρός δηλώνεται στο απόσπασμα 36,13 όπου η αν-
θρώπινη ψυχή αντικαθιστά το πῦρ στη διαδικασία των κοσμολογικών 
μετατροπών της ύλης.14 Η βιολογική-κοσμολογική ή μικροκοσμική-
μακροκοσμική παραλληλία, που προκύπτει από τις λειτουργίες της 
ψυχής, είναι καθοριστικής σημασίας για την κατανόηση των γνωστι-
κών δυνατοτήτων της.15 Εφόσον, δηλαδή, η ψυχή μετέχει στις με-
τατροπές της μικροκοσμικής ύλης, κατά τον ίδιο τρόπο που μετέχει 
η φωτιά στις μετατροπές της μακροκοσμικής ύλης, συνεπάγεται ότι 
είναι σε θέση να προσεγγίσει γνωστικά τη Σοφία του κόσμου.

Το ότι η σύνδεση της ψυχής με τη φωτιά εξηγεί και τη δυνατό-
τητα της πρώτης να γνωρίσει τον κόσμο προκύπτει από το Β118,16 

όπου γίνεται αναφορά σε μία σοφή και άριστη ψυχή, όταν αυτή δια-
τηρεί την πύρινη μορφή της. Εδώ, ο προσδιορισμός που λαμβάνει η 
ψυχή φαίνεται να την ταυτίζει με την έννοια του νου.17

Εντούτοις, απαραίτητη προϋπόθεση, για να πλησιάσει ο άνθρω-
πος τη Σοφία μέσω της ψυχής του, είναι η αυτογνωσία. Η κατανόη-
ση του κοσμικού Λόγου προϋποθέτει την εσώτερη στροφή προς τον 
εαυτό και την επακόλουθη συνειδητοποίηση των αβαθών μέτρων 



Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο
162

ΗΘΙΚΗ

της ψυχής, της οποίας ο λόγος αυξάνεται από μόνος του.18 Αυτή η 
άποψη προκύπτει, κατ’ αντιστοιχία, από τα αποσπάσματα 101, 45 
και 115.19 Για να πετύχει κανείς το αξιολογικό άλμα από τη βαρβα-
ρότητα της ψυχής του στην έλλογη φύση της, ώστε να καταφέρει να 
γνωρίσει τον εαυτό του —στο πλαίσιο του κοσμικού Λόγου— και να 
οδηγηθεί στη Σοφία, χρειάζεται η δυναμική παρουσία του νόου.

Ο νόος
Η λέξη νόος βρίσκεται μόλις σε τρία αποσπάσματα του ηρακλεί-

τειου έργου.20 Ο νόος με τα συμφραζόμενά του διαδραματίζει, ίσως, 
τον πλέον σημαντικό ρόλο στο μονοπάτι προς τη Σοφία. Πρωτίστως, 
εμφανίζεται στο Β40,21 κατ’ αντιδιαστολή προς την έννοια της πο-
λυμάθειας. Η συσσώρευση γνώσεων οδηγεί στην πολυμάθεια, ενώ, 
αντίθετα, στο εν λόγω απόσπασμα, ο νόος μοιάζει να σημαίνει μία 
βαθύτερη κατανόηση των πραγμάτων.22

Στο απόσπασμα 10423 διακρίνεται η άμεση συσχέτιση των λέξε-
ων νόος και φρήν.24 Η σπουδαιότητα αυτής της σχέσης έγκειται στη 
σημασία που λαμβάνει το ομόρριζο σωφρονεῖν —ως η μεγαλύτερη 
αρετή και η πλησιέστερη της σοφίας— στο Β112.25

Το τρίτο και πιο βασικό απόσπασμα για την κατανόηση της λέ-
ξης νόος είναι το 114.26 Με την αρχική πρόταση, «ξὺν νόῳ λέγοντας 
ἰσχυρίζεσθαι χρὴ τῷ ξυνῷ πάντων […]», συσχετίζεται ο νόος με το 
ξυνὸν, δηλαδή τον Λόγο. Τη σημασία αυτής της σχέσης υπογραμμίζει 
ο Kurtvon Fritz, ο οποίος αναφέρει ότι «[…] το ξυνόν, στο οποίο το 
κάθε νοεῖν θα πρέπει να βασίζεται, είναι ταυτόσημο με τον θείο νόμο 
που κυβερνάει τα πάντα».27

Από την άνωθεν ερμηνευτική προσέγγιση συνάγεται, λοιπόν, ότι 
ο νόος ως ενέργεια τείνει εγγενώς προς την ανακάλυψη του αφανούς 
κοσμικού γίγνεσθαι, που συνίσταται στον Λόγο ή τον θεϊκό νόμο, και 
γι’ αυτό αποτελεί, ίσως, το σημαντικότερο στάδιο της πορείας του 
ανθρώπου προς τη Σοφία. Τελικά, ο νόος, και σε σημασιολογικό επί-
πεδο, πλησιάζει τη σοφία.28



Εμμανουηλ Πλατιασ
163

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

Περί της Σοφίας
Εφόσον πληρούνται οι άνωθεν προϋποθέσεις, ο άνθρωπος είναι 

σε θέση να γνωρίσει τις εσώτερες λειτουργίες του κοσμικού νόμου, 
ο οποίος κυβερνάει τα πάντα, και να καταστεί ακολούθως σοφός. 
Ένας πρώτος ορισμός της σοφίας, κατά συνέπεια, δηλώνεται κατ’ 
αυτόν τον τρόπο στο Β41.29 Η θεωρητική αυτή προσέγγιση της σο-
φίας βρίσκει την πρακτική εφαρμογή της στο Β112. Στο εν λόγω 
απόσπασμα η σοφία ορίζεται όχι μόνον ως γνώση της φύσης, αλλά 
και ως ενεργητική έκφραση της αλήθειας που πηγάζει από αυτή τη 
γνώση· ο όρος, δηλαδή, ενέχει και τη σημασία της πράξης.30 Σοφός, 
επομένως, είναι ο άνθρωπος που δεν αρκείται απλώς στο λέγειν, 
αλλά ποιεῖ κιόλας εναρμονιζόμενος πάντα με τη φύση. Συνεπώς, η 
ανθρώπινη σοφία φαίνεται ότι αποτελεί έκφανση της φυσικής Σοφί-
ας. 

Το επόμενο σημαντικό στοιχείο για την κατανόηση του όρου βρί-
σκεται στο απόσπασμα 50. Εδώ, το σοφόν νοείται ως μία ενοποιητι-
κή αρχή των πάντων σε ένα («[…] σοφόν ἐστιν ἓν πάντα εἶναι»)· δη-
λαδή, ως μία κοσμική Σοφία σύστοιχη του Λόγου.31 Η σύλληψη αυτή 
εκ μέρους του ανθρώπου επιτυγχάνεται μέσω του ὁμολογεῖν, δηλαδή, 
της συμφωνίας του ατομικού με τον καθολικό Λόγο —ο οποίος απο-
τελεί και την αρχή αυτής της ενότητας.32

Μεγάλο ενδιαφέρον σχετικά με την αποσαφήνιση του όρου πα-
ρουσιάζουν και τα αποσπάσματα 108 και 32.33 Στο Β108 το σοφόν 
αναφέρεται ως κεχωρισμένον, δηλαδή μοναδικό· αυτή η διάκριση 
φαίνεται πως ταυτίζει εκ νέου το σοφόν με τον Λόγο.34 Στο Β32 φαί-
νεται ότι το μόνο πραγματικά σοφὸν ταυτίζεται —ως ένα βαθμό— με 
τον Δία, καθώς αυτό «[…] λέγεσθαι οὐκ ἐθέλει καὶ ἐθέλει Ζηνὸς ὄνο-
μα». Εδώ, ειρήσθω εν παρόδω, ο Δίας δεν νοείται ανθρωπομορφικά, 
αλλά, μάλλον, ως το εγγύτερο σύμβολο στο ηρακλείτειο πῦρ.35

Η ερμηνευτική προσέγγιση των ανωτέρω αποσπασμάτων οδηγεί 
σε δύο σημαντικά συμπεράσματα. Αφενός, η συσχέτιση του μοναδι-
κού σοφοῦ με μία ανώτερη αρχή σημαίνει, πιθανόν, ότι η απόλυτη 
κατανόηση αυτής της κοσμικής Σοφίας δεν μπορεί να πραγματοποι-
ηθεί από τον άνθρωπο.36 Αφετέρου, προκύπτει ότι ο άνθρωπος μετέ-



Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο
164

ΗΘΙΚΗ

χει αυτής της Σοφίας, όταν την εκφράζει με τα λόγια και τις πράξεις 
του (Β112). Ανεξαρτήτως του βαθμού κατανόησης της κοσμικής Σο-
φίας εκ μέρους του ανθρώπου —σε αυτό το διαλεκτικό παιχνίδι του 
Ηράκλειτου— η  ανώτερη αποστολή του δεν παύει να είναι η πορεία 
προς αυτή τη Σοφία που, τελικώς, είναι πορεία προς τον Λόγο.

Επίλογος
Συγκεφαλαιώνοντας, διαπιστώνεται ότι κομβική έννοια για την 

κατανόηση της φιλοσοφίας του Ηράκλειτου είναι η Σοφία, η οποία 
μπορεί να δηλώνει (όπως και ο Λόγος) την ενοποιητική αρχή του 
κόσμου. Βασική αποστολή των ανθρώπων είναι η πορεία προς τη 
Σοφία, δηλαδή η κατανόηση της αφανούς αρμονίας του κόσμου. Η 
προσέγγισή της επιτυγχάνεται, αρχικά, με τις αισθήσεις, οι οποίες 
συσχετιζόμενες με τη μάθηση προσφέρουν μία πρώτη γνώση. Ση-
μαντικότερο ρόλο επιτελεί η ψυχή, εφόσον διατηρεί την πύρινη ιδι-
ότητά της και αξιοποιεί την έλλογη φύση της. Εν συνεχεία, ο νόος 
σχετίζεται με το σωφρονεῖν και το ξυνόν, και, συνεπώς, βρίσκεται 
εννοιολογικά πλησιέστερα στη σοφία. Ο συνδυασμός αισθήσεων, 
ψυχής και νόου καθιστούν δυνατή —σε έναν βαθμό— τη γνώση των 
δομών του κόσμου ως όλον. Ο σοφός γνωρίζοντας τη ρυθμιστική 
αρχή του κόσμου καλείται να λέει και να πράττει σύμφωνα με τη 
φυσική αλήθεια, ακόμη και αν δεν είναι σε θέση να τη συλλάβει πλή-
ρως. Εντούτοις, οφείλει να πορεύεται προς τον δρόμο της κοσμικής 
Σοφίας, δηλαδή προς την κατανόηση του Λόγου, καθώς Σοφία και 
Λόγος ταυτίζονται.

ΣΗΜΕΙΏΣΕΙΣ
1. Ευαγγελία Μαραγγιανού-Δερμούση, Αρχαίοι Έλληνες φιλόσοφοι: Από τον Θαλή 
ως τον Αριστοτέλη (Αθήνα: Ινστιτούτο του Βιβλίου – Α. Καρδαμίτσα, 2016), 69-72.
2. G. S. Kirk, J. E. Raven and M. Schofield, Οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι, μτφρ. 
Δημοσθένης Κούρτοβικ (Αθήνα: Μ.Ι.Ε.Τ., 2014), 26, 84.
3. Ευάγγελος Ν. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος, τόμος β΄ (Αθήνα: Στιγμή, 
2000), 42.
4. Σοφία και Λόγος θα γράφονται με κεφαλαίο, όταν δηλώνουν την ενοποιητική 
αρχή του κόσμου.



Εμμανουηλ Πλατιασ
165

ΙΟΎΝΙΟΣ  2022

5. Kirk, Raven and Schofield, Οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι, 208-209.
6. Β1: «…γινομένων γὰρ πάντων κατὰ τὸν λόγον τόνδε...», Β2: «…τοῦ λόγου δ᾽ 
ἐόντος ξυνοῦ…», Β50: «…οὐκ ἐμοῦ, ἀλλὰ τοῦ λόγου ἀκούσαντας ὁμολογεῖν σοφόν 
ἐστιν ἓν πάντα εἶναι» στο H. Diels – W. Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και 
τα αποσπάσματα, τόμος α΄, απόδοση στα νέα ελληνικά Βασ. Α. Κύρκος, συνεργασία 
Δημοσθένης Γ. Γεωργοβασίλης, επιμέλεια Βασ. Α. Κύρκος, φιλολογική εποπτεία 
Γεώργ. Α. Χριστοδούλου (Αθήνα: Παπαδήμας, 2005), 338-339, 349 αντίστοιχα.
7. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος, 35.
8. Β46: «τήν τε οἴησιν ἱερὰν νόσον ἔλεγε καὶ τὴν ὅρασιν ψεύδεσθαι», Β107: «κακοὶ 
μάρτυρες ἀνθρώποισιν ὀφθαλμοὶ καὶ ὦτα βαρβάρους ψυχὰς ἐχόντων» στο Diels – 
Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 348, 361 αντίστοιχα.
9. Β55: «ὅσων ὄψις ἀκοὴ μάθησις ταῦτα ἐγὼ προτιμέω», 101a: «…ὀφθαλμοὶ γὰρ 
τῶν ὤτων ἀκριβέστεροι μάρτυρες» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυ-
ρίες και τα αποσπάσματα, 350, 360 αντίστοιχα.
10. Patricia Kenig Curd, “Knowledge and Unity in Heraclitus,” The Monist vol. 
74, no. 4 (1991): 541-542. Δημοσιεύθηκε ηλεκτρονικά από: Hegeler Institute, 
στο: https://pdfs.semanticscholar.org/9c1d/82521b8e1254a967df7900a40e820144
2a52.pdf.
11. Curd, “Knowledge and Unity in Heraclitus,” 540-543.
12. Για τη βαρύνουσα σημασία του πυρός στο ηρακλείτειο έργο βλ. Kirk, Raven and 
Schofield, Οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι, 205-207.
13. Β36: «ψυχῇσιν θάνατος ὕδωρ γενέσθαι, ὕδατι δὲ θάνατος γῆν γενέσθαι, ἐκ γῆς 
δὲ ὕδωρ γίνεται, ἐξ ὕδατος δὲ ψυχή» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρ-
τυρίες και τα αποσπάσματα, 346. Βλ., συγκριτικά, και το Β31, 345-346.
14. Θεόφιλος Βέικος, Οι Προσωκρατικοί (Αθήνα: Ελληνικά Γράμματα, 2010), 90.
15. Για τη συσχέτιση μεταξύ βιολογικών και κοσμολογικών διεργασιών βλ. Ρούσσος, 
Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος, 182-185.
16. Β118: «αὔη ψυχὴ σοφωτάτη καὶ ἀρίστη» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. 
Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 363.
17. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος,186.
18. Κώστας Αξελός, Ο Ηράκλειτος και η Φιλοσοφία, μτφρ. Δημήτρης Δημητράκος 
(Αθήνα: Εξάντας, 1974), 199.
19. Β101: «ἐδιζησάμην ἐμεωυτόν», Β45: «ψυχῆς πείρατα ἰὼν οὐκ ἂν ἐξεύροιο πᾶσαν 
ἐπιπορευόμενος ὁδόν· οὕτω βαθὺν λόγον ἔχει», Β115: «ψυχῆς ἐστι λόγος ἑαυτὸν 
αὔξων» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 360, 
348, 362 αντίστοιχα.
20. Kurt von Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φι-
λοσοφία,” μέρος πρώτο, μτφρ. Βάσω Π. Παπαϊωάννου, Παλίμψηστον 3 (1986): 79.
21. Β40: «πολυμαθίη νόον ἔχειν οὐ διδάσκει…» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατι-
κοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 347.
22. Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φιλοσοφία,” 
79-80.



Οι προϋποθετικοί άξονες προσέγγισης της Σοφίας στο ηρακλείτειο έργο
166

ΗΘΙΚΗ

23. Β104: «τίς γὰρ αὐτῶν νόος ἢ φρήν;…» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι 
μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 360.
24. Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φιλοσοφία,” 
80.
25. Β112: «σωφρον εῖναι ἀρετὴ μεγίστη, καὶ σοφία ἀληθέα λέγειν καὶ ποιεῖν κατὰ 
φύσιν ἐπαΐοντας» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπά-
σματα, 362. Για τη σχέση των Β104 και Β112 βλ., αναλυτικά, Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ 
και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φιλοσοφία,” 80-81.
26. Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 362.
27. Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φιλοσοφία,” 
81.
28. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος, 120.
29. Β41: «εἶναι γὰρ ἓν τὸ σοφόν, ἐπίστασθαι γνώμην, ὁτέη ἐκυβέρνησε πάντα διὰ 
πάντων» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα αποσπάσματα, 
347.
30. Fritz, “ ‘Νόος’, ‘νοεῖν’ και τα παράγωγά τους στην προσωκρατική φιλοσοφία,” 
80-81.
31. Για τη σχέση κοσμικής Σοφίας-Λόγου βλ. Αξελός, Ο Ηράκλειτος και η Φιλοσοφία, 
87-89.
32. Βέικος, Οι Προσωκρατικοί, 84.
33. Β108: «ὁκόσων λόγους ἤκουσα, οὐδεὶς ἀφικνεῖται ἐς τοῦτο, ὥστε γινώσκειν ὅτι 
σοφόν ἐστι πάντων κεχωρισμένον», Β32: «ἓν τὸ σοφὸν μοῦνον λέγεσθαι οὐκ ἐθέλει 
καὶ ἐθέλει Ζηνὸς ὄνομα» στο Diels – Kranz, Οι Προσωκρατικοί. Οι μαρτυρίες και τα 
αποσπάσματα, 361, 346 αντίστοιχα.
34. Κώστας Π. Μιχαηλίδης, Οι Προσωκρατικοί, Εισαγωγή – Κείμενο – Μετάφραση 
– Σχόλια (Αθήνα: Χριστάκης, 1990), 58, 62, 63, 274.
35. Ρούσσος, Προσωκρατικοί: Ηράκλειτος, 196.
36. Kirk, Raven and Schofield, Οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι, 209.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

