
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 16-17 (2023)

  

 

  

  Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης στοχαστής
την καθόλου ιστορία της τέχνης; 

  Μάνος Στεφανίδης   

  doi: 10.12681/ethiki.33679 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Στεφανίδης Μ. (2023). Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης στοχαστής την καθόλου ιστορία της τέχνης;. Ηθική.
Περιοδικό φιλοσοφίας, (16-17), 96–103. https://doi.org/10.12681/ethiki.33679

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 11:38:05



ΙΙ. Τέχνη και Θρησκεία



Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης 
στοχαστής την καθόλου ιστορία 
της τέχνης;

              Manoσ Στεφανιδησ

Περίληψη: Λίγοι στοχαστές της εποχής μας κατάφεραν με δι-
ανοητική επάρκεια, προμηθεϊκή οξυδέρκεια αλλά και στυλ, όπως ο 
Κώστας Παπαϊωάννου, να μιλήσουν για την ιστορία με θέαση από 
κάτω αλλά και από πάνω, την υψηλή ιστορία αλλά και εκείνη των 
καθημερινών ανθρώπων, την ιδεαλιστική και την «ανθρωπιστική». 
Επίσης, για τη μάζα που γίνεται το κατεξοχήν πεδίο στο οποίο η 
ιστορική ειμαρμένη θα καταθέσει τη δυναμική της και τέλος την πο-
λιτική που διαμορφώνει και τις μάζες και την ιστορία, πλάθοντας 
συνακόλουθα εκείνη την τέχνη που αναλογεί ή αξίζει και στις δύο. 
Ο Κώστας Παπαϊωάννου, ο οποίος δύσκολα συνομαδώνεται με τους 
κορυφαίους σύγχρονούς του στοχαστές, Έλληνες και ξένους, πα-
ραμένει ο φιλόσοφος της διαφοράς, της υπέρβασης αλλά και της 
επικής σύνθεσης των αντίθετων, δηλαδή του ύψιστου επιτεύγματος 
της διαλεκτικής διαδικασίας. Ο Παπαϊωάννου προσεγγίζει το καλ-
λιτεχνικό συμβάν σε σχέση με το πολιτικό κοινωνικό γίγνεσθαι και 
την ιστορική προοπτική. Στο πλαίσιο αυτό, η ενδελεχής γνώση του 
κλασικού και ο ειλικρινής έρωτας των επιτευγμάτων του μπορούν να 
προσδώσουν στον σημερινό, κλυδωνιζόμενο κόσμο μία τρόπιδα και 
μίαν ελπίδα.

Λέξεις-κλειδιά: Τέχνη και Ιστορία; Κλασικός πολιτισμός; Δια-
λεκτική

	
Είναι γεγονός πως η αντιμετώπιση της τέχνης ως μεταφυσικής 



Μανοσ Στεφανιδησ
97

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

αναφύεται πρωτίστως με τα κύματα του ρομαντισμού σε κάθε το-
μέα του επιστητού, ενώ στον Schopenhauer οφείλουμε τον σχετικό 
όρο αλλά και την άποψη πως η τέχνη μπορεί a priori να θεωρείται 
τρόπος υπέρτατης γνώσης και προνομιακή προσέγγιση του είναι. 
Δηλαδή μιας κατεξοχήν δραστηριότητας των, θεωρούμενων, μετα-
φυσικών φιλοσόφων. Η εξίσωση της τέχνης με την αλήθεια είναι 
κοινός τόπος τόσο στον Schopenhauer, όσο στον Schelling, και βε-
βαίως στον Hegel. Είναι, όμως, ο Νίτσε εκείνος που θα προχωρήσει 
στη ρήξη με την καντιανή παράδοση —της εμπειρίας αποκλειστι-
κά στο επίπεδο των φαινομένων— και θα αντιμετωπίσει την τέχνη 
όχι μόνο ως γνώση αλλά ως και «αξία υπέρτατη», ως τον τρόπο του 
είναι να υπάρχει πέραν της αισθητηριακής εμπειρίας. Και βέβαια 
ο εικονοκλάστης, ο αμφισβητίας της απόλυτης αλήθειας, Νίτσε θα 
παραμείνει αστείρευτη έμπνευση για όλους τους μαρξιστές ή μαρξί-
ζοντες, μεταπολεμικούς διανοουμένους του Παρισιού. Συνακόλουθα 
και του, κατεξοχήν ευαίσθητου στα καλλιτεχνικά φαινόμενα αλλά 
και δεινού μελετητή της ιστορίας και θεωρίας του πολιτισμού, Κώ-
στα Παπαϊωάννου. Για τον ίδιο, εφόσον ένα έργο τέχνης είναι συγ-
χρόνως αντικείμενο, ένα object, έχει δηλαδή υλική υπόσταση, αλλά 
συγχρόνως είναι και ιδέα, έχει άυλη υπόσταση, νοηματοδοτώντας 
έτσι την ύλη και κομίζοντας αξίες που την υπερβαίνουν, συνιστά «το 
φαινόμενο έξω από τα φαινόμενα» και εκείνο το μέρος η ανάλυση 
του οποίου μπορεί να οδηγήσει, μέσω της βασιλικής οδού της αισθη-
τικής, στο όλον. Παράλληλα, το έργο τέχνης συμπυκνώνει, ως «φυ-
σική» της μεταφυσικής θα λέγαμε, το συγκεκριμένο status του κάθε 
πολιτισμού, τον καθορίζει αλλά και τον ερμηνεύει, όντας συγχρόνως 
ο προπομπός του αλλά και ο τελικός απολογητής του. Στις καλύτε-
ρες μάλιστα των περιπτώσεων αποτελεί —μιλάω εδώ για το μεγάλο 
έργο τέχνης— τον προφήτη εκείνου του μέλλοντος προς το οποίο 
ο κάθε πολιτισμός τελεολογικά κατατείνει. Άβυσσος ή αποθέωση. 
Εξάλλου, όπως λέω συχνά, έργο τέχνης είναι εκείνος ο Μίτος που 
δίδεται στον κάθε Θησέα της καλλιτεχνικής περιπέτειας όχι στην 
είσοδο, αλλά στην έξοδο του λαβύρινθου.

Λίγοι, λοιπόν, στοχαστές της εποχής μας κατάφεραν με τέτοια 



Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης στοχαστής την καθόλου ιστορία
98

ΗΘΙΚΗ

διανοητική επάρκεια, προμηθεϊκή οξυδέρκεια αλλά και στυλ, όπως ο 
Κώστας Παπαϊωάννου, να μιλήσουν για την ιστορία με θέαση από 
κάτω αλλά και από πάνω, την υψηλή ιστορία αλλά και εκείνη των 
καθημερινών ανθρώπων, την ιδεαλιστική και την «ανθρωπιστική». 
Επίσης, για τη μάζα πού γίνεται το κατεξοχήν πεδίο στο οποίο η 
ιστορική ειμαρμένη θα καταθέσει τη δυναμική της και τέλος την πο-
λιτική που διαμορφώνει και τις μάζες και την ιστορία πλάθοντας 
συνακόλουθα εκείνη την τέχνη που αναλογεί ή αξίζει και στις δύο. 
Ο Κώστας Παπαϊωάννου —ο οποίος δύσκολα συνομαδώνεται με 
τους κορυφαίους σύγχρονούς του στοχαστές, Έλληνες και ξένους— 
παραμένει ο φιλόσοφος της διαφοράς, της υπέρβασης αλλά και της 
επικής σύνθεσης των αντίθετων, δηλαδή του ύψιστου επιτεύγματος 
της διαλεκτικής διαδικασίας. Ούτε ο σπουδαίος μελετητής του Θου-
κυδίδη, Κορνήλιος Καστοριάδης, ούτε ο βαθύς, ο πλανητικός Κώ-
στας Αξελός είχαν αυτήν την πολυεπίπεδη προσέγγιση του καλλιτε-
χνικού συμβάντος σε σχέση με το πολιτικό κοινωνικό γίγνεσθαι και 
την ιστορική προοπτική, όπως ο Παπαϊωάννου. Ίσως ο Παναγιώτης 
Κονδύλης, ταυτόχρονα κοινωνιολόγος, φιλόσοφος του πολιτισμού 
και βαθύς στοχαστής του πολιτικώς δραν —με άλλες όμως προσλαμ-
βάνουσες ή αναφορές—, μπορεί να συγκριθεί με τον μεγάλο όσο και 
παραγνωρισμένο αυτόν διανοητή. Ο Κώστας Παπαϊωάννου υπήρξε, 
συν τοις άλλοις, ένας μοναδικός στυλίστας και της Ελληνικής και 
της Γαλλικής γλώσσας, γράφοντας με τρομερή επάρκεια για θέματα 
τόσο αντίθετα, όπως ας πούμε η τέχνη της κλασικής εποχής και το 
πολιτικό συγκείμενο που την απογειώνει, το Βυζάντιο και η μεγάλη 
όσο και συκοφαντημένη τέχνη του ως πρώτη και καθοριστική, ιδεο-
λογικά και αισθητικά, ευρωπαϊκή αναγέννηση, ο Hegel και η Ιστορία 
ως σύνθεση εκείνου του ιδεαλισμού που αντέχει και ενός μαρξισμού 
που δεν φοβάται να υπερβεί τα υλιστικά στερεότυπα των αχθοφό-
ρων της ιδεολογίας, τη μαύρη όσο και συγκλονιστικά τεκμηριωμένη 
Βίβλο του σταλινισμού, πολύ πριν τολμήσουν όλοι οι σύγχρονοί του 
στοχαστές —με πρώτο τον Sartre και δεύτερο τον Αlthusseur— να 
δουν την ιστορική πραγματικότητα χωρίς βολικές παρωπίδες κ.α.

Ένας νεότερος Έλληνας στοχαστής με πολύ αξιοσημείωτο όμως 



Μανοσ Στεφανιδησ
99

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

ερευνητικό έργο, ο Άρης Στυλιανού, σημειώνει τα εξής:
«...Αποτελεί πλέον κοινή παραδοχή το γεγονός ότι ο Κώστας 

Παπαϊωάννου, αυτός ο ελληνικής καταγωγής φιλόσοφος του Παρι-
σιού, δικαιωματικά μπορεί να συγκαταλέγεται ανάμεσα στους κορυ-
φαίους διανοητές του εικοστού αιώνα. Η παραδοχή αυτή οφείλεται 
στην πρωτοτυπία και τη διεισδυτικότητα του έργου του, καθώς επί-
σης και στον προμηθεϊκό τρόπο με τον οποίο πρώτος εκείνος είδε 
και διείδε πλήθος καινούργια πράγματα, που οι υπόλοιποι έμελλε 
να τα διαπιστώσουμε αρκετά χρόνια αργότερα. Γι’ αυτόν τον λόγο, 
σαφώς αξίζει να τον τιμούμε σήμερα, ενώ ταυτόχρονα θα έπρεπε 
να φροντίσουμε επιπλέον να γίνουν όλες οι απαραίτητες ενέργειες 
για την ανάδειξη του πολυσύνθετου και πολυσχιδούς έργου του, αρ-
χής γενομένης από τη μετάφραση, την έκδοση και την επιμελημένη 
επανέκδοση όλων των κειμένων του. Ελπίζοντας ότι με αυτόν τον 
τρόπο κάποια μέρα, όχι πολύ μακρινή, θα διαθέτουμε στα ελληνικά 
τα Άπαντα του Παπαϊωάννου, σε μια πλήρη έκδοση αντάξια της 
φιλοσοφικής σημασίας του έργου του. Οφείλω να ομολογήσω ευθύς 
εξαρχής ότι δεν είμαι ειδικός της σκέψης του Παπαϊωάννου. Ως φοι-
τητής είχα διασταυρωθεί με τα κείμενά του διαβάζοντας ορισμένα 
βιβλία του, δηλαδή όσα δημοσίευαν οι «Εναλλακτικές Εκδόσεις», με 
την επιμέλεια του Γιώργου Καραμπελιά. Όταν έκανα τις μεταπτυχι-
ακές σπουδές μου στη Γαλλία, κατά το διάστημα 1987-1993, ανακά-
λυψα αρκετά κείμενα του Παπαϊωάννου στα γαλλικά, και κυρίως τις 
εισαγωγές του σε γαλλικές μεταφράσεις κλασικών έργων του Χέγκελ 
και του Μαρξ. Ήταν ένα είδος αποκάλυψης για μένα το γεγονός ότι 
υπήρχε ένας έλληνας διανοητής, σχετικά άγνωστος στο ευρύ κοινό, 
ο οποίος είχε αφήσει μια σπουδαία παραγωγή πρωτότυπου φιλο-
σοφικού στοχασμού. Η έκπληξή μου μεγάλωσε όταν, συζητώντας 
για τον Παπαϊωάννου με ορισμένους γάλλους δασκάλους μου στη 
φιλοσοφία (τον Αλεξάντρ Ματερόν, τον Πιερ Μασερέ, τον Ετιέν 
Μπαλιμπάρ, τον Πιερ-Φρανσουά Μορώ —όλοι τους σε μικρότερο 
ή μεγαλύτερο βαθμό επηρεασμένοι από τη σκέψη του Λουί Αλτου-
σέρ), διαπίστωσα ότι εκτιμούσαν ιδιαίτερα τη δουλειά και τη σκέψη 
του, και μάλιστα ότι τον θεωρούσαν σημαντικότερο από φιλοσοφική 



Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης στοχαστής την καθόλου ιστορία
100

ΗΘΙΚΗ

άποψη σε σχέση με άλλους ελληνικής καταγωγής στοχαστές που 
διέπρεπαν στο Παρίσι. Παρ’ όλα αυτά, δυστυχώς δεν μπόρεσα να 
ασχοληθώ συστηματικότερα με τα κείμενα του Παπαϊωάννου παρά 
μόνο σχετικά πρόσφατα, με αφορμή κατά κύριο λόγο τη διδακτορι-
κή διατριβή και το βιβλίο του Νίκου Σέργη. Επιτρέψτε μου, τέλος, 
να αναφερθώ στο γεγονός ότι η πρόσφατη εντατική ενασχόληση με 
το έργο του Παπαϊωάννου μου έχει προσφέρει βαθιά αναγνωστική 
απόλαυση, σε συνδυασμό με αληθινά φιλοσοφική συγκίνηση...»

Υπενθυμίζω ότι ο Άρης Στυλιανού, που γεννήθηκε το 1965 στη 
Θεσσαλονίκη, σπούδασε φιλοσοφία στο Αριστοτέλειο Πανεπιστή-
μιο, μετεκπαιδεύτηκε στη Σορβόννη και διδάσκει σήμερα νεότερη, 
πολιτική φιλοσοφία στο ΑΠΘ, έχει γράψει δύο πολύ σημαντικά βι-
βλία. Το ένα για τη δημοκρατία σε σχέση με τον Σπινόζα και το 
δεύτερο για τον Ρουσσώ και το πολιτικό διακύβευμα της φιλοσοφίας 
στην εποχή του Διαφωτισμού. Πιο συγκεκριμένα: Θεωρίες του κοι-
νωνικού συμβολαίου. Από τον Γκρότιους στον Ρουσσώ, Πόλις, Αθήνα 
2006 και Ο Σπινόζα και η δημοκρατία, Πόλις, Αθήνα 2016.

Επιστρέφοντας στον Παπαϊωάννου, οφείλουμε να υπογραμμί-
σουμε πως και για τον ίδιο, όπως εξάλλου για τον Schopenhauer, η 
τέχνη είναι πάνω από όλα γνώση διαισθητική. Προσεγγίζουμε τις 
ιδέες όχι δι’ επαγωγής αλλά άμεσα. Ως «νιτσεϊκός», τέλος, γνωρίζει 
πάρα πολύ καλά τη σημαντική και τη συμβολική του Μύθου και το 
πώς ο μύθος με τη διαλεκτική του μπορεί να καθοδηγήσει τις σύγ-
χρονες, μεταπολεμικές κοινωνίες του συλλογικού φόβου και του ατο-
μικού κενού έξω από τα ιδεολογικοπολιτικά τους αδιέξοδα. Περισ-
σότερο κοντά στον Mallarmé με τον Merleau Ponty (L’ Œil et l’esprit, 
éditions Gallimard) παρά τον Heidegger, ο Κώστας Παπαϊωάννου 
θεωρεί πως το έργο τέχνης είναι ξεχωριστά «είναι» και κόσμος του 
είναι, φθαρτό, αναλώσιμο υλικό και ιδέα που εξαϋλώνει, μία μουσική 
που δεν θέλει να πει τίποτε κι όμως υπονοεί και περιλαμβάνει τα 
πάντα. Όχι μόνο, λοιπόν, η αποθέωση της ιστορίας αλλά και η απο-
θέωση της τέχνης. Κι όχι μόνο ο Σωκράτης ως θνήσκων φιλόσοφος, 
αλλά και ο κάθε άνθρωπος ως δυνατότητα αιωνιότητας μέσα από 
την ίδια του τη φθαρτή δημιουργία. Συμφιλίωση θανάτου μέσα από 



Μανοσ Στεφανιδησ
101

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

την προοπτική του πολιτισμού των ανθρώπων. Γράφει ο Κώστας 
Παπαϊωάννου στο βιβλίο του Η αποθέωση της ιστορίας, σελ. 32:

«...Οι Έλληνες υπήρξαν οι πρώτοι που έδωσαν στην ιστορία το 
κύρος της επιστήμης. Ο απόλυτα «κοσμικός» με την ελληνική ση-
μασία του όρου ανθρωπισμός τους τούς απέτρεψε από το να θεω-
ρήσουν αυτό το βασίλειο της ανθρώπινης αυθαιρεσίας καθαυτό και 
για τον εαυτό του, έξω από τη φύση, χειραφετημένο από τη φύση. 
Κάθε αυθεντική φιλοσοφία της ιστορίας είναι πρώτα από όλα και 
πάνω από όλα μία μετα-φυσική ή μία υπερ-φυσική, με την έννοια 
ότι αποδίδει τα πρωτεία στον ιστορικό χρόνο απέναντι στον φυσικό 
χώρο και βλέπει στο ιστορικό γεγονός την υλοποίηση μιας αξίας και 
την ολοκλήρωση μιας ιδέας της σωτηρίας διαφορετικές από αυτές 
που μπορούμε να αναζητήσουμε και να βρούμε στην αιώνια τάξη 
της φύσης. Όμως μία τέτοια φιλοσοφία με τις άκαμπτες αντιπα-
ραθέσεις που συνεπάγεται ανάμεσα στη φύση και το πνεύμα, την 
αντικειμενικότητα και την υποκειμενικότητα, την αναγκαιότητα και 
την ελευθερία όπως και με την αξία που αποδίδει στις γενεσιουργές 
δραστηριότητες της ιστορίας, βρίσκεται σε αντίθεση με τις βαθύτε-
ρες προθέσεις του ελληνικού πνεύματος έτσι όπως τις βλέπουμε να 
εμφανίζονται μέσα από την θεμελιώδη για αυτό έννοια του κόσμου. 
Ο χριστιανισμός εσωτερίκευσε της αξίες και επέτρεψε στο πνεύμα 
να ριζώσει στερεά στα βάθη της υποκειμενικότητας. Για αυτό και 
ο Ντεκάρτ ο οποίος ξεκίνησε αμφιβάλλοντας για την πραγματικό-
τητα εκείνων που παρουσιάζονταν ως απλά δυνάμενα να αναγνω-
στούν, σταμάτησε το σκέπτομαι άρα υπάρχω...». Πρόκειται, έμμεσα 
ή άμεσα, για τη νίκη της ιστορίας απέναντι στη φύση ως κοσμολο-
γικού γεγονότος και του πράττειν απέναντι στο είναι ως πυρήνα του 
οντολογικού φαινομένου. Έκπτωτος, άρα, ο τρέχων, εργαλειακός 
ορθολογισμός και ριζική η κριτική της νεωτερικότητας ως φενάκης 
του όντως μοντέρνου, έτσι ώστε ο Παπαϊωάννου και η σχολή της 
Φρανκφούρτης να συνοδοιπορούν εμφανώς —με τον πρώτο, όμως, 
στοχαστή να αποδεικνύεται, προϊόντος του χρόνου, πολύ πιο ριζο-
σπαστικός στην ανακάλυψη των αιτιών της παρακμής της από όλη 
την ομάδα των Adorno και Horkheimer. Μόνη εξαίρεση ο ποιητικός 



Πώς προσεγγίζει ένας ριζοσπάστης στοχαστής την καθόλου ιστορία
102

ΗΘΙΚΗ

Marcuse και η σχέση του με το ερωτικό-πολιτικό. Στην περίπτωση 
του Παπαϊωάννου πάλι, έχουμε την πολύτιμη σχέση του αισθητικού-
πολιτικού, μιας εξίσωσης που διαφεύγει από τους περισσότερους 
κλασικούς ή νεωτερικούς στοχαστές (και βέβαια τους μαρξιστές). 
Πάλι, άλλη φωτεινή εξαίρεση, ο δικός μας Παναγιώτης Κονδύλης 
και η ρηξικέλευθη ανάλυση του ως προς τις αιτίες της παρακμής του 
αστικού πολιτισμού (με πάμπολλα παραδείγματα εικαστικών κινη-
μάτων, δημιουργών, έργων μουσικής κ.α.).

Τέτοιες αναφορές σε συγκεκριμένα έργα είχαμε να δούμε από 
την εποχή του Hegel. Στην μεταπολεμική περίοδο μόνο ο Adorno, ο 
Παπαϊωάννου και ο Κονδύλης είναι αισθητικά τόσο εγκρατείς. Κι αν 
ψάξουμε στον χώρο της ιστορίας, μόνο ο Hobsbaum (ιδιαίτερα λόγω 
της σχέσης του με την τζαζ μουσική).

Όμως ο Παπαϊωάννου, και κλείνω, είναι εκείνος ο στρατευμέ-
νος εστέτ, ο οποίος πάνω από όλα θεωρεί την πολύμοχθη όσο και 
κρίσιμη κατάκτηση των ελευθεριών, όπως τη διατύπωσε ο αρχαίος 
ελληνικός κόσμος ως βασική πηγή έμπνευσης και προβληματισμού 
και για τον σύγχρονο. Γράφει πιο συγκεκριμένα στο βιβλίο του Τέχνη 
και πολιτισμός στην αρχαία ελλάδα, σελ.142 - 3:

«...Είναι στον 6ο αιώνα που ο ορθός λόγος αναφερόμενος απο-
κλειστικά στον εαυτό του και απελευθερωμένος από κάθε περιορισμό 
και υποταγή στην κοινή γνώμη και στην παράδοση, προσπάθησε για 
πρώτη φορά να διατυπώσει μία αντίληψη για τον κόσμο και τη θέση 
του ανθρώπου μέσα στον κόσμο. Και αποτελεί κοινοτοπία να υπεν-
θυμίσουμε ότι από τότε η κατάσταση των ουσιαστικών προβλημά-
των δεν έχει μεταβληθεί σημαντικά. Από τον Θαλή στον Ιπποκράτη 
και τον Θουκυδίδη η εξέλιξη είναι εκπληκτική και χαρακτηριστική 
αλλά δεν είναι μονόδρομος. Ενώ επιβεβαιώνεται η κυριαρχία της 
ορθολογικής σκέψης, ταυτόχρονα σχεδόν παντού στην Ελλάδα οι 
οργιαστικές λατρείες εξακολουθούν να καταφεύγουν στον χορό και 
στη μέθη για να προκαλέσουν στους οπαδούς τους την έκσταση και 
την παράδοση στον Θεό (ενθουσιασμός)...».

Ο ίδιος πιστεύει βαθιά, μέσα από την ασύλληπτη του αρχαιογνω-
σία, πως μόνο η ενδελεχής γνώση του κλασικού αλλά και ο ειλικρινής 



Μανοσ Στεφανιδησ
103

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

έρωτας των επιτευγμάτων του μπορούν να προσδώσουν στον σημε-
ρινό, κλυδωνιζόμενο κόσμο μία τρόπιδα και μίαν ελπίδα. Αυτός, τε-
λευταίος ρομαντικός της ουτοπίας, της επανάστασης και της τέχνης 
ως αδιάκοπα επαναστατικής-ανατρεπτικής διαδικασίας.

Σημ. Αντί εξειδικευμένης βιβλιογραφίας, θα ήθελα απλώς και 
από τη θέση αυτή να ευχαριστήσω τόσο τις Εναλλακτικές εκδόσεις, 
όσο και προσωπικά τον Γιώργο Καραμπελιά, για τον τεράστιο μό-
χθο που έχουν καταβάλει ώστε να διασωθεί και να εκδοθεί υπομνη-
ματισμένο στα ελληνικά, το μοναδικό, το ανεπανάληπτο έργο του 
παγκόσμιου Έλληνα Κώστα Παπαϊωάννου.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

