
  

  Εργαστήριο Φιλοσοφία-Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική"

   No 16-17 (2023)

  

 

  

  Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον
Κώστα Παπαϊωάννου 

  Ζαχαρούλα Θεοδώρου   

  doi: 10.12681/ethiki.33689 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Θεοδώρου Ζ. (2023). Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου. Εργαστήριο Φιλοσοφία-
Διακυβέρνηση-Οικονομία "Ηθική", (16-17), 219–227. https://doi.org/10.12681/ethiki.33689

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 07/01/2026 00:35:52



IV. Μάζα και Δημοκρατία



Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα 
κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου

              Γιωργοσ Κρανιδιωτησ

Περίληψη: Στην αρχαϊκή Αθήνα, κατά την πρώτη φάση της 
Δημοκρατικής Επανάστασης, ο Δήμος συμμετέχει ενεργητικά στην 
ιστορική ζωή της οργανωμένης κοινωνίας και ελέγχει τους φορείς της 
εξουσίας μέσω της ενθουσιαστικής του επικοινωνίας με τις αξίες που 
εκφράζει η τραγωδία. Την ενσωμάτωση της τραγωδίας στις υπεύθυ-
νες λειτουργίες του κράτους ονομάζει ο Κώστας Παπαϊωάννου «θε-
ατροκρατία». Τραγωδία και Δημοκρατία αναπτύσσονται παράλληλα 
και συγχρόνως, ως δύο αλληλοσυμπληρούμενες μορφές μιας ενιαίας 
στάσης απέναντι στην Ιστορία. Η θεατροκρατία ολοκληρώνει τη 
Δημοκρατία, γονιμοποιώντας την επαναστατική μάζα με ένα συνει-
δητό Νόημα και συγκροτώντας τη σε κοινότητα. Ο τραγικός Μύ-
θος, διά του «πάθους-μάθους», υπερνικά το Μηδέν και φανερώνει 
την αιώνια —και απρόσβλητη από την ανθρώπινη Ύβρη— κοσμική 
τάξη: τη Δίκη.  Η Δίκη δεν συμβολίζει μόνο τη δικαστική εξουσία 
της ευνομούμενης πολιτείας ή την ανώτατη συντακτική αρχή της 
επαναστατικής δημοκρατίας, αλλά και τη μεταφυσική ενότητα του 
Σύμπαντος, τη δύναμη που σώζει το Ον από τις καταστροφικές κο-
σμικές συνέπειες των ανθρώπινων πράξεων.

Λέξεις-κλειδιά: Θεατροκρατία; Δημοκρατία; Τραγωδία; Μάζα; 
Δίκη    

Η έννοια της θεατροκρατίας 
Στην Αθήνα του 5ου αιώνα π.Χ., το τραγικό θέατρο ενσωματώ-

νεται στην οργανωμένη κοινωνία και αποκτά μία κεντρική και υπεύ-
θυνη θέση ανάμεσα στις λειτουργίες της πολιτείας. Αυτήν την κατά-



Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου
220

ΗΘΙΚΗ

σταση, μες στην οποία αίρεται η αντίθεση Κράτους και Τραγικού, 
ονομάζει ο Κώστας Παπαϊωάννου θεατροκρατία, δηλώνοντας έτσι 
την πρωτεύουσα θέση που καταλαμβάνει η Τραγωδία στη ζωή του 
αθηναϊκού Δήμου.1 Σύμφωνα με τον Παπαϊωάννου, η θεατροκρατία 
αποτελεί το επιστέγασμα μιας εξέλιξης, οι απαρχές της οποίας ανά-
γονται στην αρχαϊκή εποχή.2 

Κατά την πρώτη φάση της δημοκρατικής επανάστασης στην αρ-
χαϊκή Αθήνα, η καθαρά πολιτική δραστηριότητα του ανθρώπου είναι 
ακόμη ασθενής· ο τύραννος, και μετά ο Άρειος Πάγος, είναι ο οδη-
γός-κηδεμόνας του Δήμου (ο Άρειος Πάγος παραδίδει τις εξουσίες 
του στη Βουλή και τον Δήμο μόλις το 462/1, δηλαδή λίγα χρόνια 
πριν τον Περικλή). Έως τότε, λοιπόν, το κύριο μέσο —διά του οποί-
ου ο Δήμος συμμετείχε στην ιστορική ζωή της οργανωμένης κοινωνί-
ας και ήλεγχε τους φορείς της εξουσίας— ήταν η εντός του θεάτρου 
του Διονύσου θρησκευτική του κατάνυξη και ενθουσιαστική μέθεξη 
των αξιών που εξέφραζε η τραγωδία, αξίες τις οποίες η ίδια η επα-
ναστατική δράση της μάζας είχε επιβάλει στην κοινωνία. Δηλαδή, 
ο Δήμος της αρχαϊκής Αθήνας δεν δρα τόσο ως πολιτικό σώμα όσο 
σαν εκστασιασμένος διονυσιακός χορός· θα τολμούσαμε να πούμε 
πως, την περίοδο αυτή, ο Δήμος ταυτίζεται με το κοινό του θεάτρου.3 

Η θεατροκρατία ανταποκρίθηκε στο αίτημα γονιμοποίησης της 
επαναστατικής μάζας από ένα συνειδητό Νόημα (που αυτή η ίδια 
δίνει στην Ιστορία) και έλυσε το πρόβλημα της ενεργητικής παρου-
σίας της στην οικοδόμηση της μετεπαναστατικής κοινωνίας. Τοιου-
τοτρόπως, η θεατροκρατία άνοιξε τον δρόμο για και ολοκλήρωσε τη 
δημοκρατία. Στην Αθήνα, τραγωδία και δημοκρατία αναπτύσσονται 
παράλληλα και συγχρόνως, ως δύο οργανικές, διαφοροποιημένες και 
αλληλοσυμπληρούμενες μορφές μιας ενιαίας στάσης απέναντι στην 
Ιστορία. Μπορούμε, συνεπώς, να θεωρήσουμε τη θεατροκρατία ως 
μια σύνθεση δημοκρατίας και τραγωδίας.4 

 Η μάζα ως ποιοτική κατηγορία
Στον Παπαϊωάννου, η μάζα δεν είναι μία ποσοτική έννοια, αλλά 

μια ποιοτική κατηγορία, η οποία διαφοροποιείται μέσα στην Ιστο-



Γιωργοσ Κρανιδιωτησ
221

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

ρία, πραγματοποιώντας διαφόρους βαθμούς ιστορικής παρουσίας 
και ύπαρξης.5 Ξεκινά ως ένα ταξικά ουδετεροποιημένο, α-κοινωνι-
κό τμήμα του πληθυσμού, που στην πιο ακατέργαστη και ιστορικά 
αδιαφοροποίητη μορφή του το βρίσκουμε στη ρωμαϊκή plebs, στον 
όχλο του Ιπποδρόμου της Κωνσταντινούπολης και στα εκατομμύρια 
των εξαθλιωμένων μικροαστών και ανέργων του Μεσοπολέμου που 
οργανώθηκαν στα χιτλερικά τάγματα εφόδου.6 

Ύστερα, αποκτά αντικειμενική υπόσταση και εμφανίζεται ως 
μια συνειδητά οργανωμένη και άμεσα δραστηριοποιημένη ιστορική 
δύναμη. Αλλά, η μάζα μπορεί να οργανωθεί πολιτικά, αν μια ήδη 
υπάρχουσα, εντός του αποσυντιθέμενου καθεστώτος, επαναστατική 
τάξη τη χρησιμοποιήσει ως μέσο για την υλοποίηση του δικού της 
ταξικού προγράμματος· όπερ συνέβη στην Ελλάδα περί τα μέσα του 
7ου αιώνα π.Χ., όταν η αστική τάξη πολιτικοποίησε τις ήδη επανα-
στατημένες από τον 8ο αιώνα μάζες των «Θητών». Όταν δε όλες οι 
υπάρχουσες τάξεις αποδειχθούν ανήμπορες να επιλύσουν την καθε-
στωτική κρίση, τότε η μάζα φέρνει στην επιφάνεια ένα νέο κοινωνι-
κό στρώμα, για να αντικαταστήσει την παλιά άρχουσα τάξη.7 

Σε ένα τρίτο και τελευταίο στάδιο, η μάζα εξελίσσεται σε μια 
έμμεση παρουσία, σε μια αόρατη πηγή κοινωνικού ελέγχου, οπότε 
και αναγνωρίζεται από τις αξίες, τα νοήματα, τα σύμβολα και τις 
ψυχικές δυνάμεις που έχει φέρει στο φως, και με τη μεσολάβηση των 
οποίων εντάσσεται και διαβιβρώσκει τον κόσμο της οργανωμένης 
κοινωνίας.8 

Το βάρος της μάζας μέσα στην Ιστορία δεν είναι συνάρτηση της 
πυκνότητας ενός πληθυσμού. Οι ποσοτικοί υπολογισμοί ουδόλως 
μπορούν να ερμηνεύσουν τη μεταμόρφωση ενός πλήθους από ψυχι-
κά ασύνδετα άτομα σε μία ενιαία, ομόθυμη και ολοκληρωμένη, πο-
λιτικά ή θρησκευτικά οργανωμένη, κοινότητα. Η Αθήνα την εποχή 
όπου οι «Διάκριοι» ανέβασαν τον Πεισίστρατο στην εξουσία, η Φλω-
ρεντία τον καιρό του Σαβοναρόλα ή το Münster κατά τον Πόλεμο 
των Χωρικών φαίνονται σαν συνοικισμοί μπροστά στο πολυάνθρω-
πο, πλην αδρανές, Παρίσι του 17ου αιώνα.9 



Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου
222

ΗΘΙΚΗ

Ο τραγικός Μύθος
Κατά τον Παπαϊωάννου, η τραγωδία είναι ένα οντολογικό, όχι 

ψυχολογικό, δράμα. Ο τραγικός Μύθος δείχνει ότι κάθε ανθρώπι-
νη πράξη, θέτοντας ένα πρόβλημα δικαίου, βάζει σε κίνδυνο και σε 
αμφιβολία αυτά τα ίδια τα θεμέλια του Σύμπαντος. Στο τραγικό, 
αποκαλύπτεται η εσωτερική παρουσία μιας αιώνιας, απρόσβλητης 
και ακατάλυτης τάξης του κόσμου: της Δίκης. Η Δίκη δεν σημαίνει 
μόνον τη δικαστική εξουσία της ευνομούμενης πολιτείας ή την ανω-
τάτη συντακτική αρχή της επαναστατικής δημοκρατίας· συμβολίζει 
και τη μεταφυσική ενότητα του Όντος, η οποία απειλείται από την 
καταστροφική αυθαιρεσία του τραγικού ήρωα.10 

Θέμα της τραγωδίας δεν είναι η διαλεκτική των πράξεων που 
εκτοξεύει ο άνθρωπος απειλώντας τον κόσμο, αλλά η μοιραία διαδι-
κασία με την οποία ο κόσμος συντρίβει τον άνθρωπο που τον απειλεί 
και επανέρχεται στη νόμιμή του υπόσταση. Το διονυσιακό κοινό δεν 
ταυτίζεται με τον εκμηδενιζόμενο ήρωα, αλλά με τον Νόμο που τον 
εκμηδενίζει. Περιεχόμενο της τραγικής κάθαρσης είναι ο φόβος και ο 
οίκτος μπρος στη συντριβή του ανθρώπου, και η γνώση της αποκατά-
στασης του κόσμου στην ανώλεθρη ταυτότητά του με τον εαυτό του.11 

Η περιοχή του τραγικού είναι η περιοχή της «ακοσμίας», της 
Έριδος και της Ύβρεως, που μέσα της ο άνθρωπος χάνεται κάτω 
από τις δαιμονικές του μεταμφιέσεις.12  Ο άνθρωπος είναι το «δεινό-
τατον τῶν ὄντων»13, γιατί η υπέρμετρη θέλησή του —το «ὑπέρτολ-
μον φρόνημά»14 του— τον κάνει να πέφτει λεία της Αδικίας και της 
Πλεονεξίας, οι οποίες ωθούν τα όντα να παραβούν τη νομιμότητα 
των αναμεταξύ τους σχέσεων και να περάσουν τα όρια που τους 
ορίζει η τάξη του κόσμου, απειλώντας έτσι τούτο το θεμέλιο του 
Είναι.15 Η Δίκη, λοιπόν, το «χρεών»16, σβήνει την Ύβρη: αναγκάζει 
τον άνθρωπο να ξαναβρεί την κλίμακά του· συνθλίβει κάθε απόπειρά 
του να αποκτήσει μια δύναμη που ξεπερνάει τα όρια και τα μέτρα 
που του επιβάλλει ο κόσμος.17 Τοιουτοτρόπως, η Δίκη διατηρεί τον 
κόσμο στο Είναι, τον σώζει από τις μηδενιστικές δυνάμεις που φέρει 
εντός του· άλλως ειπείν, σώζει το Ον από το Μηδέν.18 Συνάμα, χά-
ρις στο Πάθος-Μάθος, σώζεται (εξασφαλίζεται, διατηρείται) και η 



Γιωργοσ Κρανιδιωτησ
223

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

ενότητα και ταυτότητα του ανθρώπου με τον εαυτό του, εν μέσω των 
δαιμονικών δυνάμεων που τον επιβουλεύονται ένδοθεν και έξωθεν.19 

Η αντίληψη των καταστροφικών κοσμικών συνεπειών της αν-
θρώπινης πράξης, αντίληψη που μόνον ο Μύθος μπορεί να εκφρά-
σει, να συμφιλιώσει με τον Λόγο και να εξανθρωπίσει, επιφέρει τον 
οντολογικό τρόμο. Ο οντολογικός τρόμος αποτελεί, κατά τον Παπα-
ϊωάννου, ιδίωμα του ψυχισμού κάθε τραγικά ή προφητικά συνειδη-
τοποιημένης επαναστατικής μάζας· την ίδια σχεδόν εποχή με τους 
Έλληνες τραγικούς ποιητές, αλλά υπό πολύ πιο απάνθρωπες ιστο-
ρικές συνθήκες, οι Προφήτες του Ισραήλ υψώθηκαν σε μια ανάλογη 
κατάφαση της συντριπτικής δύναμης του κόσμου.20 Επιτελεί δε μια 
σπουδαία προστατευτική λειτουργία: προφυλάσσει από τον κίνδυνο 
της θερμιδοριανής παραμόρφωσης, αυτήν τη δαμόκλειο σπάθη που 
επικρέμαται πάνω από κάθε μαζική επανάσταση.21 

 
 Η απειλή του Μηδενός
Πώς, όμως, έφθασε η αθηναϊκή επαναστατική μάζα σε αυτήν 

την τραγική συνειδητοποίηση και δημιουργία; Σύμφωνα με τον Πα-
παϊωάννου, ο αρχαϊκός Ελληνισμός ανδρώθηκε μέσα στην άβυσσο 
της Αμετρίας, της Ύβρεως και της Ανομίας· έζησε ως την άκρη τη 
δαιμονική εμπειρία της θέλησης για δύναμη και της καταστροφής· 
σφυρηλατήθηκε από την κατάθλιψη μιας ιστορικής ζωής γεμάτης 
βία, αναρχία και αδικία· βρέθηκε, συνελόντι ειπείν, στον βυθό του 
Μηδενισμού.22 Η πείρα τούτη, καθώς και η σοφία των πνευματικών 
οδηγών και πρώτων νομοθετών τους, έμαθε τους Έλληνες να αντι-
κρίζουν με φόβο και τρόμο τις καταστροφικές δυνάμεις που φέρνει 
μέσα του ο άνθρωπος και να πιστεύουν ότι η ανθρώπινη ύπαρξη δύ-
ναται να απειλήσει αυτήν την ίδια την ύπαρξη του Σύμπαντος.Ένα 
έσχατο ένστικτο αυτοσυντήρησης τούς ανάγκασε να σκεφτούν πως, 
για να κατοχυρωθεί η εύθραυστη ανθρώπινη ύπαρξη απέναντι στο 
Μηδέν που την απειλεί, δεν αρκούν οι εμπειρικοί περιορισμοί της 
οργανωμένης κοινωνίας· θα πρέπει να εξασφαλισθούν από το Αρνη-
τικό, τουτέστιν από την ανθρώπινη αυθαιρεσία και Ύβρη, αυτά τα 
ίδια τα μεταφυσικά θεμέλια του Σύμπαντος.23 Η Τραγωδία σηκώνει, 



Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου
224

ΗΘΙΚΗ

έτσι, πάνω της το βάρος μιας φαινομενικά αντιφατικής επίγνωσης: 
ότι, για να σωθεί ο άνθρωπος ως ον, πρέπει να αποδεχθεί έναν κό-
σμο που συντρίβει (οροθετεί) τον άνθρωπο.24 

Μύθος και μάζα
Η Τραγωδία είναι μια τέχνη μυθική. Ο Μύθος αίρει την πάλη 

των αντιθέτων που σπαράσσει κάθε μεταβατική κοινωνία· ανταπο-
κρίνεται στην ανάγκη ιεράρχησης, οργάνωσης και εξάλειψης κάθε 
κεντρόφυγης δύναμης· αντιμετωπίζει την καταθλιπτική πίεση της 
Ιστορίας, θεμελιώνοντας μια ανθρώπινα καταφατική στάση απένα-
ντί της· συμφιλιώνει τον άνθρωπο με τον εαυτό του μέσα στις αντι-
νομίες των δαιμονικών του μεταμορφώσεων.25 

Μόνον ο Μύθος είναι σε θέση να εκφράσει το Μάθος, και να 
συγκροτήσει ούτως τη μάζα σε κοινότητα, να της δώσει θεμέλιο, 
σταθερότητα και συνέχεια, γιατί εκφράζει τον Λόγο στη γλώσσα της 
μάζας. Μέσω του Μύθου, η Μάζα φανερώνει τις αξίες της και τις 
αντιτάσσει αποτελεσματικά και γόνιμα στις αξίες της οργανωμένης 
κοινωνίας ή/και τις επιβάλλει στην κοινωνία· άρα, ξεφεύγει από την 
παθητικότητα.26 Ο Παπαϊωάννου βλέπει να υπάρχει μια οργανική 
συνάφεια ανάμεσα στη στάση της κοινωνίας απέναντι στο τραγικό 
και στην ιστορική εμφάνιση, ενεργοποίηση και διείσδυση της μάζας 
στον ψυχικό κόσμο της οργανωμένης κοινωνίας.27 

Τον Μύθο διήκει η παρουσία του Λόγου. Το νόημα που εξαγγέλ-
λει ο Μύθος, και στο οποίο συγκεφαλαιώνονται οι αξίες της επανα-
στατικής μάζας, θα μπορούσε να αποδοθεί με μία (πολυσήμαντη) 
λέξη: Δίκη· η Δίκη αφενός ως η Υπέρβαση που θεμελιώνει κάθε 
οντολογική, ηθική και πολιτική νομιμότητα, αφετέρου ως ο οργανι-
κός Νόμος της επαναστατικής Πολιτείας.28 

Αθηναϊκό, κλασικιστικό και ελισαβετιανό θέατρο
Προκειμένου να κάνει καταληπτότερο το βαθύτερο νόημα της 

αθηναϊκής θεατροκρατίας και να καταδείξει τον οργανικό σύνδεσμο 
ανάμεσα στην ιστορική παρουσία και δραστηριοποίηση της μάζας 
και στο περιεχόμενο και την περιωπή της Τραγωδίας, ο Παπαϊ-



Γιωργοσ Κρανιδιωτησ
225

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

ωάννου παραβάλλει το θέατρο του Αισχύλου και του Σοφοκλή με 
το κλασικιστικό (Racine, Corneille) και το ελισαβετιανό (Marlowe, 
Shakespeare) θέατρο. Συγκρίνει τους Μύθους, πάνω στους οποίους 
αρθρώνονται αυτά τα τρία είδη θεάτρου, και επισημαίνει τις ριζι-
κές ποιοτικές διαφορές των αντιστοίχων τριών τύπων κοινού, τύπων 
που, με τη σειρά τους, εκπροσωπούν τρεις διαφορετικές μορφές κοι-
νωνίας στην ολότητά τους.29 

Το κλασικιστικό θέατρο θεμελιώνεται σε αλληγορίες και σε έναν 
καθαρά διανοητικά κατασκευασμένο, σχηματικό άνθρωπο-τύπο, 
ο οποίος μεταμορφώνεται σε αιώνιο ανθρώπινο «παράδειγμα»· οι 
ήρωές του δεν είναι μορφές βγαλμένες από μια πρωταρχική τραγική 
εμπειρία, αλλά προϊόντα της ουμανιστικής καλλιέργειας. Το κοινό 
των Βερσαλλιών προσδιορίζεται από τις διαστάσεις ενός κλειστού, 
ιεραρχικού, κοινωνικού σχηματισμού, οργανική ανάγκη του οποίου 
είναι η απώθηση κάθε δύναμης που αντιστρατεύεται τη θέληση για 
πειθαρχία, τάξη και ασφάλεια. Κανένα εκπορευόμενο από τη μάζα 
μυθικό νόημα δεν ικανοποιεί την ανάγκη ενότητας και αποφυγής του 
κινδύνου κοινωνικής αποσύνθεσης. Η απουσία μιας από τα κάτω 
ενοποιητικής δύναμης σηματοδοτεί την εξαφάνιση της μάζας από 
το ιστορικό προσκήνιο. Το κλασικιστικό θέατρο είναι ένα θέατρο 
αντι-τραγικό και γι’ αυτό αντι-μαζικό.30 

Το ελισαβετιανό θέατρο πάλι είναι μια τέχνη συμβολική, όχι μυ-
θική· δεν υπάρχει κάθαρση, παρά ωμή έκφραση της βίας και του θα-
νάτου, η οποία δεν ξυπνά στο κοινό τον οντολογικό τρόμο, αλλά τη 
ριζική ανθρωπολογική περιέργεια για το μέχρι πού μπορεί να φθάσει 
ο άνθρωπος που έγινε λεία του Αρνητικού· η δισήμαντη στάση απέ-
ναντι στον εκμηδενιζόμενο τραγικό ήρωα απολήγει στη μαζοχιστική 
ταύτιση με την οδύνη του· υπάρχει αυθεντικό τραγικό πάθος, αλλά 
όχι μάθος· κανένας απρόσβλητος από το Αρνητικό Νόμος, ικανός 
να συμφιλιώσει τον Λόγο και τον Κόσμο, δεν προβάλλεται· καμιά 
υπερανθρώπινη, προκατεστημένη τάξη των όντων δεν καθορίζει τα 
όρια της ανθρωπότητας, τα οποία εξαρτώνται πια, αποκλειστικά και 
μόνον, από την άνευ φραγμών αυτοκατάφαση του ανθρώπου σαν 
φορέα μιας ακόρεστης θέλησης για δύναμη· ο μηδενισμός και η με-



Θεατροκρατία και επαναστατική μάζα κατά τον Κώστα Παπαϊωάννου
226

ΗΘΙΚΗ

ταφυσική ερημία του Άμλετ και η τρέλα του Ληρ αντικαθιστούν την 
τραγική σοφία του Προμηθέα και της Κασσάνδρας. Η Ανομία, η 
Πλεονεξία και το Παράλογο διαπερνούν ένα σύμπαν απογυμνωμένο 
από κάθε θεϊκή παρουσία ή προστασία, απορφανισμένο από κάθε 
οντολογική συνοχή. Ο φόβος του αρχαίου ανθρώπου απέναντι στη 
δεινότητα της ίδιας του της ύπαρξης έχει υπερνικηθεί.31,32 

Η ελισαβετιανή μάζα είναι ικανή να ενθουσιάζεται και να επι-
κοινωνεί με τα υψηλότερα νοήματα, αλλά ανίκανη να γίνει η ίδια 
πηγή νοημάτων και αξιών με τις οποίες ο άνθρωπος θα μπορούσε να 
ξαναβρεί την ενότητά του. Η μυθοπλαστική αδυναμία της αντανα-
κλά τη ριζική αδυναμία της εποχής της —μιας εποχής ρευστής και 
μεταβατικής— να δώσει ένα σταθερό νόημα και μια τάξη στην ίδια 
της την εμπειρία. Έτσι, το κοινό του Globe Theatre θρυμματίστηκε 
σε ένα πλήθος από παθητικά, εξουδετερωμένα, α-ιστορικά άτομα· 
δεν απέκτησε μια αυτόνομη ιστορική ζωή. Διότι, κατά τον Παπαϊω-
άννου, ένα κοινό στερημένο από κάθε μυθοπλαστικό χάρισμα είναι 
ένα κοινό καταδικασμένο να υφίσταται παθητικά την ιστορία.33 

Επίλογος
Ο Πλάτων, ο αρχικός εισηγητής του όρου, προσέδιδε στη θεα-

τροκρατία, δηλαδή στην εξουσία των θεατών, μια αρνητική χροιά, 
αντιπαραβάλλοντας την «πονηρὰ θεατροκρατία» στην αριστοκρα-
τία και κατακρίνοντάς την σαν μια πρώτη εκδήλωση δοκησισοφίας 
του πλήθους, η οποία, εν συνεχεία, εξαπλώνεται στην πολιτική ζωή, 
οδηγώντας στην αναισχυντία, την παρανομία και τη «λίαν ἀποτετολ-
μημένην ἐλευθερίαν», τουτέστιν στον εκφυλισμό του πολιτεύματος.34 

Απεναντίας, για τον Κώστα Παπαϊωάννου —ο οποίος, σημειω-
τέον, διακρίνει ως άξονα της ύστερης πλατωνικής φιλοσοφίας την 
προσπάθεια αντικατάστασης της ενοποιητικής και αντι-ιεραρχικής 
δύναμης της αρχαϊκής θεατροκρατούμενης κοινότητας με τους άνω-
θεν επιβεβλημένους, ολοκληρωτικούς μύθους μιας ιεραρχικής ορ-
γάνωσης με εξω-ελληνικά πρότυπα35 — η αθηναϊκή θεατροκρατία 
αποτέλεσε, εκτός από ανώτατη μορφή παιδείας και κεντρικό θρη-
σκευτικό λειτούργημα, τον μητρικό κόλπο της πολιτικής συνείδησης 



Γιωργοσ Κρανιδιωτησ
227

ΦΕΒΡΟΥΑΡΙΟΣ  2023

του Δήμου και τον χώρο όπου κατ’ αρχήν εκφράστηκε το ιστορικό 
του πεπρωμένο.

ΣΗΜΕΙΏΣΕΙΣ
1. Κώστας Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία (Αθήνα: Εναλλακτικές Εκδόσεις, 2011), 
96, 98.
2. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 99.
3. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 99.
4. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 122-126.
5. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 173.
6. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 170.
7. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 171.
8. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 172.
9. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 173-174.
10. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 115.
11. Κώστας Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία – ελληνική κοσμολογία και δυτική 
εσχατολογία (Αθήνα: Εναλλακτικές Εκδόσεις, 2000), 43, 62-63. 
12. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 42.
13. Βλ. Σοφοκλής, Αντιγόνη, στ. 332-333.
14. Αισχύλος, Χοηφόροι, στ. 594-595.
15. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 62.
16. Αναξίμανδρος, Diels-Kranz, 12 a 9.
17. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 42-43.
18. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 119.
19. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 103.
20. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 121-122.
21. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 124.
22. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 116.
23. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 37-38.
24. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 43.
25. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 104-106.
26. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 103-104.
27. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 106-107, 133. 
28. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 114-115, 130.
29. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 95.
30. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 100-101, 133-135, 146.
31. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 102-103, 117, 121.
32. Παπαϊωάννου, Κόσμος και Ιστορία, 65-69.
33. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 95, 102, 104-107.
34. Πλάτων, Νόμοι, 701a-b.
35. Παπαϊωάννου, Μάζα και ιστορία, 142.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

