
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 18 (2024)

  

 

  

  H πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως
«εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων, συγκριτικά
με τις ερευνητικές προσεγγίσεις για τον
σύγχρονο λαϊκισμό 

  Μύρων Ζαχαράκης   

  doi: 10.12681/ethiki.37983 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ζαχαράκης Μ. (2024). H πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων,
συγκριτικά με τις ερευνητικές προσεγγίσεις για τον σύγχρονο λαϊκισμό. Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας, (18), 5–13.
https://doi.org/10.12681/ethiki.37983

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 03:25:14



H πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρί-

ου» επίδοξων τυράννων, συγκριτικά με τις ερευνητικές προσεγγί-

σεις για τον σύγχρονο λαϊκισμό 

 

                                                                 ΜΥΡΩΝ ΖΑΧΑΡΑΚΗΣ 

 

 

Περίληψη: Στο παρόν άρθρο θα εξεταστεί η κριτική του Πλάτωνος, απέναντι στο 

δημοκρατικό πολίτευμα, όπως αυτή διατυπώνεται στην Πολιτεία, και ειδικά στο τμήμα 

που αναφέρεται στην παρακμή των πολιτευμάτων. Θα επισημανθεί επίσης ο, κατά Πλά-

τωνα, συσχετισμός των δημαγωγών στο πλαίσιο της δημοκρατίας, με το τυραννικό πολί-

τευμα, το οποίο θεωρείται πως προκύπτει μέσα από την κατάλυση της τελευταίας εκ μέ-

ρους των δημαγωγών. Τέλος, η πλατωνική συλλογιστική θα παραβληθεί με τις παρατη-

ρήσεις ορισμένων ερευνητών του σύγχρονου πολιτικού φαινομένου του λαϊκισμού, προ-

κειμένου να εντοπισθούν τα κοινά σημεία ανάμεσα στις δύο προσεγγίσεις (δηλ. του Πλά-

τωνος και των σύγχρονων ερευνητών), καθώς και η επικαιρότητα της πλατωνικής κριτικής 

σήμερα. 

 

Λέξεις-κλειδιά: Δημοκρατία; Λαϊκισμός; Φασισμός; Δημαγωγία  

 

Ένα συνηθισμένο μοτίβο σήμερα είναι οι συζητήσεις σχετικά με το πολιτικό φαινόμε-

νο του λαϊκισμού, καθώς και οι προειδοποιήσεις σχετικά με τους πιθανούς κινδύνους του 

για το δημοκρατικό πολίτευμα. Όπως επισημαίνεται, ο λαϊκισμός αποτελεί σχετικά σύγ-

χρονο φαινόμενο, αφού έκανε την εμφάνισή του γύρω στα τέλη του 19ου αιώνα, στη Ρω-

σία και στις Ηνωμένες Πολιτείες, σχετιζόμενος στενά με τον εκτεταμένο εκδημοκρατι-

σμό που προωθήθηκε τότε.1 Σύμφωνα με τους ερευνητές, αυτός έχει διττή φύση: κατά 

κανόνα επικαλείται τη δημοκρατία και δηλώνει ότι υπερασπίζεται τη λαϊκή βούληση, εί-

ναι όμως καχύποπτος ή και εχθρικός απέναντι στις κάθε λογής μειονότητες. Φιλελεύθερη 

δημοκρατία, εντούτοις, σημαίνει την (εν δυνάμει) συγκρουσιακή σχέση μεταξύ της θέλη-

σης της πλειοψηφίας (δημοκρατία) και των δικαιωμάτων της μειοψηφίας (φιλελευθερι-

σμός). Συγκεκριμένα, αν η δημοκρατία ορίζεται από τον συνδυασμό της αρχής της λαϊ-

κής κυριαρχίας με την αρχή της πλειοψηφίας,2 οι σύγχρονες δημοκρατίες μας είναι φιλε-

λεύθερες, δηλαδή προϋποθέτουν την ύπαρξη ανεξάρτητων θεσμών, με σκοπό την προ-

στασία ορισμένων θεμελιωδών δικαιωμάτων (π.χ. ελευθερία έκφρασης, προστασία μειο-

νοτήτων)3. Ο λαϊκισμός, λοιπόν, παρουσιάζεται να είναι υπέρ της (περισσότερο άμεσης) 

δημοκρατίας, αμφισβητώντας ωστόσο τον φιλελευθερισμό.4 Σήμερα,  εκφράζεται από 

πολιτικούς επιστήμονες η άποψη ότι οι αμεσοδημοκρατικές διαδικασίες πιθανώς να ευ-

νοήσουν τους κάθε λογής επίδοξους τυράννους. Όπως μας εξηγούν, σε αντίθεση με άλλες 

εποχές, σήμερα δεν είναι συνήθης η απόπειρα κατάλυσης του δημοκρατικού πολιτεύμα-

τος με τα πραξικοπήματα και τα όπλα,5 αλλά οι δημοκρατίες συνήθως διαβρώνονται 

σταδιακά6 και αρκετές από τις απόπειρες κατάλυσής τους είναι νόμιμες, με άλλα λόγια 

έχουν την έγκριση νομοθετικών σωμάτων ή και δικαστηρίων, καθώς παρουσιάζονται ως 

προσπάθειες «βελτίωσης της δημοκρατίας»7. Σε αυτό το πλαίσιο, είναι κυρίως οι «πολιτι-

κές ελίτ» και τα κόμματα, αυτοί που έχουν τη δυνατότητα να λειτουργούν ως φύλακες της 



          Η πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων 

                                                                                                                           ΗΘΙΚΗ 

6 

δημοκρατίας, απομονώνοντας τους πιθανούς εχθρούς της.8 Τέτοιου είδους προβληματι-

σμοί, που αναζωπυρώθηκαν μετά τη διακυβέρνηση του Αμερικανού προέδρου Trump9 

αλλά και του “Brexit”10, έχουν αρκετή ιστορία πίσω τους. Ας δούμε, για παράδειγμα, την 

κριτική του James Burnham, ο οποίος γράφει μέσα στο ιστορικό πλαίσιο του ψυχροπο-

λεμικού κόσμου, με την εναλλακτική πολιτική πρόταση του «υπαρκτού σοσιαλισμού» να 

προβάλλει ως απειλή για τις φιλελεύθερες δημοκρατίες της Δύσης. Για την ακρίβεια, ό-

πως υποστηρίζει ο ίδιος, κάθε φορά που επιδιώκουμε την πλήρη επικράτηση της δημο-

κρατίας (δηλ. την αυτοκυβέρνηση του λαού), στην πραγματικότητα δεν κάνουμε τίποτε 

άλλο από το να ετοιμάζουμε τον δρόμο σε επίδοξους δημαγωγούς, όπως ο Ναπολέο-

ντας, οι οποίοι στο όνομα του λαού προβαίνουν σε πράξεις εντελώς αντιδημοκρατικές. 

Αυτό αποκαλείται από τον Burnham «δημοκρατικός ολοκληρωτισμός» ή «βοναπαρτι-

σμός». Γράφοντας κατά τη διάρκεια του Β’ Παγκοσμίου Πολέμου, ο οποίος είδε τη σύ-

γκρουση των πλέον σκληρών ολοκληρωτισμών, ο Burnham εκφράζει έναν «φιλελευθερι-

σμό του τρόμου», απορρίπτοντας κάθε δυνατή σύλληψη μιας ουτοπίας, παρόμοια με δια-

νοητές όπως ο Hayek, ο Berlin και ο Karl Popper. Ο Burnham ενθαρρύνει την ανάπτυ-

ξη ορισμένων ελίτ οι οποίες θα μεσολαβούν ανάμεσα στην κεντρική εξουσία και στις μά-

ζες, ασκώντας την πολιτική με επιστημονική γνώση και ορθολογικότητα. Αυτές οι ελίτ θα 

κατοχυρώνουν το σπουδαιότερο, κατά τη γνώμη του, στοιχείο μιας δημοκρατίας: την α-

ντιπολίτευση11. Αν η πολιτική έγκειται σε μια σειρά συγκρούσεων για την κατάκτηση της 

εξουσίας, όπως έδειξε η «μακιαβελική» παράδοση (και όπως την όρισε ο Weber, που υ-

πήρξε μαθητής της), η ισορροπία μπορεί να επέλθει μονάχα με τον πλουραλισμό.12 Από-

λυτα πεπεισμένος ότι η πλειοψηφία των ανθρώπων δεν γνωρίζει πώς να άρχει, ο Burnham 

προκρίνει τον φιλελευθερισμό σε βάρος της δημοκρατίας, με το σκεπτικό ότι, αν έχουμε 

να επιλέξουμε ανάμεσα σε ένα κίβδηλο δημοκρατικό καθεστώς και σε έναν αυθεντικό ο-

λοκληρωτισμό «στο όνομα του λαού», είναι προτιμότερο να επιλέξουμε το πρώτο. Πα-

ράλληλα, έχει υποστηριχθεί από ορισμένους ότι τα φασιστικά κινήματα δεν είναι παρά η 

ακραία συνέπεια της φιλελεύθερης δημοκρατίας.13 Αυτή η άποψη είναι καταφανώς πολε-

μική, παρ’ όλα αυτά έχει επισημανθεί, από ειδικούς στην έρευνα για τον φασισμό, ότι ο 

τελευταίος δεν θα μπορούσε να εμφανιστεί, παρά μονάχα σε μια κοινωνία πολιτικοποίη-

σης των μαζών, δεδομένης της αναζήτησης λαϊκής έγκρισης, εκ μέρους των φασιστών η-

γετών.14  

Εδώ βλέπουμε πάλι το ίδιο μοτίβο της δημοκρατίας ως δημαγωγίας, που είναι ο προ-

θάλαμος της τυραννίας. Αυτό το μοτίβο, μολαταύτα, όπως θα επιχειρήσουμε να δείξουμε 

ευθύς αμέσως, έχει βαθιές ρίζες στην ιστορία της δυτικής πολιτικής σκέψης, έχοντας λά-

βει την πρώτη του συστηματική μορφή, με τον αρχαίο φιλόσοφο Πλάτωνα. Είναι αλή-

θεια πως λίγοι στοχαστές μέσα στην ιστορία των πολιτικών ιδεών έλαβαν μια τόσο επι-

κριτική στάση απέναντι στο δημοκρατικό πολίτευμα, όσο ο Πλάτων. Ας δούμε όμως πιο 

επισταμένα τις θέσεις του. 

Αρχικά, η περί πολιτικής αντιλήψεις του Πλάτωνος εκφράζονται με ιδιαίτερη σαφή-

νεια στην εικόνα του σπηλαίου στην Πολιτεία15. Η «δόξα»16, δηλαδή η στερούμενη έγκυ-

ρης γνώσης εικασία, χαρακτηρίζει τους περισσότερους ανθρώπους, που είναι επομένως 

(εξ ορισμού) ακατάλληλοι για την πολιτική διακυβέρνηση. Οι περισσότεροι άνθρωποι, σε 

σχέση με τους ηγέτες τους, βρίσκονται στην ίδια σχέση του ασθενή με τον ιατρό του και 

γι’ αυτό το πλατωνικό ιδανικό της Πολιτείας —ένα ιδανικό όπου καθένας κάνει το έργο 

που του έχει ανατεθεί και το οποίο καθορίζεται με βάση τις προσωπικές κλίσεις και τη 

μόρφωσή του— είναι ένα ιδανικό σύμφωνα με το οποίο καθένας εκτελεί το έργο του.17 Ο 

Πλάτων δεν θεωρεί κατάλληλο τον οποιονδήποτε πολίτη για την ανάληψη της διακυβέρ-

νησης της πόλης. Έχοντας θεσπίσει ένα συστηματικό πρόγραμμα εκπαίδευσης, ορίζει ότι 

οι άριστοι, αφού εκπαιδευτούν και γίνουν φιλόσοφοι, θα πρέπει να γίνουν άρχοντες της 



ΜΥΡΩΝ ΖΑΧΑΡΑΚΗΣ_________________________________________________                                                                                          

ΜΑΪΟΣ 2024 

7 

πόλης.18 Τα στοιχειώδη μαθήματα είναι: ανάγνωση, γραφή, αριθμητική, γυμναστική, 

μουσική και χορός.19  Στο ανώτερο επίπεδο εκπαίδευσης, το οποίο προορίζεται μόνο για 

όσους αναδειχτούν ικανοί, οι μαθητές θα πρέπει να διδάσκονται επίσης: γεωμετρία, φυσι-

κή, αστρονομία και, τελικώς, τη διαλεκτική και τη φιλοσοφία.20 Να σημειωθεί ότι ο Πλά-

των δεν λησμονεί να ορίσει επιπλέον και κάποιες σωματικές ασκήσεις, καθώς και στρα-

τιωτική εκπαίδευση, ώστε να εξασφαλιστεί η ετοιμότητα για υπεράσπιση της πόλης από 

εξωτερικές απειλές.21 Τέλος, θα τοποθετηθούν σε δημόσια αξιώματα όσοι από αυτούς 

κριθούν άξιοι και, μετά την ηλικία των πενήντα ετών, θα γίνουν άρχοντες της πόλης.22 Η 

ελευθερία που μπορεί να απολαμβάνει κανείς μέσα στην πλατωνική πολιτεία, όπως έχει 

εύστοχα επισημανθεί, είναι αντιστρόφως ανάλογη προς την τάξη του: ενώ η κατώτερη τά-

ξη έχει αρκετό χώρο ελευθερίας, η ανώτατη τάξη των φυλάκων είναι επιφορτισμένη με 

βαριά και αυστηρά καθήκοντα.23 Δεν υφίστανται βέβαια προνόμια εκ καταγωγής, τύχης ή 

πλούτου, παρά καθένας αναλαμβάνει το έργο που ταιριάζει στις κλίσεις του.24 Συνοψίζο-

ντας, η πλατωνική πολιτεία στηρίζεται στην αρχή του απόλυτου αγαθού και είναι δομη-

μένη έτσι ώστε να αποτελεί τον θρίαμβο αυτής της αρχής.25 Αν, εντούτοις, ο Πλάτων 

προβαίνει σε μια τόσο αυστηρή διάκριση των πολιτών βάσει των ικανοτήτων και των 

γνώσεών τους, είναι επειδή θεωρεί πως η πολιτική δράση πρέπει να έχει ως θεμέλιό της 

τη γνώση. Κάτι τέτοιο, ωστόσο, ο φιλόσοφος  θεωρούσε ότι δεν συνέβαινε στα δημοκρα-

τικά καθεστώτα. Η πολιτεία του Πλάτωνος, που σκιαγραφείται μέσα στην πλατωνική Πο-

λιτεία, ισοδυναμεί, στην πραγματικότητα, με άρνηση της άποψης ότι κάθε πολίτης έχει τη 

δυνατότητα να συμμετέχει στην άσκηση της εξουσίας.26 Αρχίζοντας την πραγμάτευσή 

του από το δίκαιο κράτος και άνθρωπο, ο Πλάτων κρίνει τους άλλους τύπους ανθρώπου 

και πολιτεύματος αναλόγως του πόσο μακριά βρίσκονται από αυτά.27 Κατόπιν, παρου-

σιάζει το ένα πολίτευμα να προκύπτει διαλεκτικά από την αυτοϋπέρβαση του προηγούμε-

νου, μέσα σε μια πορεία διαρκούς επιδείνωσης.  

Όπως τονίζει χαρακτηριστικά ο Πλάτων, η τυραννίδα δεν προκύπτει από κανένα άλλο 

πολίτευμα παρά από τη δημοκρατία.28 Βέβαια, πρέπει να έχει κανείς κατά νου ότι ο Πλά-

των δεν εμπιστεύεται ιδιαίτερα κανένα από τα πολιτικά «καθεστώτα» της εποχής του.29 

Συνεπώς, δεν επικρίνει τη δημοκρατία επειδή είναι ευνοϊκά διακείμενος απέναντι στην 

τυραννίδα. Μάλλον το αντίθετο συμβαίνει: η τυραννίδα, που κατά τον ίδιο σηματοδοτεί 

το αποκορύφωμα της παρακμής για μια πόλη, είναι ο κύριος λόγος απαξίωσης του δημο-

κρατικού πολιτεύματος εκ μέρους του, καθώς ο ίδιος τα αντιλαμβάνεται το ένα ως αίτιο 

του άλλου, τουτέστιν τη δημοκρατία ως μια (ασύνειδη) προετοιμασία για την εγκαθίδρυ-

ση της τυραννίδας. Φυσικά, ένα τέτοιο σκεπτικό αντιτίθεται τόσο στην κοσμοθεωρία των 

συγχρόνων του Αθηναίων, που εγκωμίαζαν τους εκάστοτε τυραννοκτόνους (π.χ. Αρμόδιο 

και Αριστογείτονα) ως ήρωες της δημοκρατίας, αλλά και στη σύγχρονη άποψη ότι η δη-

μοκρατία και οι κάθε είδους δικτατορίες αποτελούν ασυμφιλίωτους εχθρούς. Ο λόγος εί-

ναι ότι, για τον Πλάτωνα, ο δικτάτορας αναδύεται πρωτίστως ως δημαγωγός μέσα από τη 

λαϊκή αποδοχή, η οποία σε συνδυασμό με τη σχεδόν πλήρη «αναρχία» —που, κατά την 

άποψή του, χαρακτηρίζει το δημοκρατικό πολίτευμα και γεννά την επιθυμία για την ε-

γκαθίδρυση τάξης— οδηγεί στην ανατροπή του πολιτεύματος.30 Επομένως, για τον στο-

χαστή, η δημοκρατία είναι το προτελευταίο σκαλί της παρακμής για μια πόλη, ενώ το τε-

λευταίο είναι η τυραννίδα, η οποία προκύπτει μέσα από τις αντιφάσεις και τα προβλήμα-

τα που η δημοκρατία προκαλεί. Ας προχωρήσουμε, στο σημείο αυτό, αναλυτικότερα. 

Σύμφωνα με τον Πλάτωνα, το δημοκρατικό πολίτευμα γεννιέται όταν σε μια πόλη οι 

φτωχοί πολίτες επικρατούν των άλλων, κάτι που μπορεί να συμβεί είτε με απειλές είτε με 

τα όπλα.31 Στην αρχή, ο Πλάτων παραδέχεται τη φαινομενική τελειότητα που παρουσιά-

ζει η δημοκρατία: πρόκειται για ένα πολίτευμα που με την πρώτη ματιά φαντάζει ως το 

πλέον γοητευτικό όλων.32 Αυτό οφείλεται σε διαφορετικά αίτια. Πρωταρχική αιτία συνι-



          Η πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων 

                                                                                                                           ΗΘΙΚΗ 

8 

στά η «πολυχρωμία» του: διαθέτει κάθε λογής ανθρώπους και (αφού, όπως είπαμε, κατά 

τον Πλάτωνα, υπάρχει αντιστοιχία ανθρώπων και πολιτευμάτων) κάθε λογής πολιτεύμα-

τα.33 Επιπρόσθετα, στη δημοκρατία επικρατεί χαλαρότητα των ηθών.34 Πρόκειται, με λί-

γα λόγια, για ένα πολίτευμα ευχάριστο αλλά άναρχο35, που προσφέρει ισότητα σε όλους, 

ακόμη και σε όσους δεν θα έπρεπε.36 Οι ανθρώπινες διαφορές σε μια τέτοια κοινωνία τεί-

νουν να εξαλείφονται. Οι άνθρωποι, όχι απλώς γίνονται ίσοι, αλλά μοιάζουν μεταξύ τους 

στη συμπεριφορά. Ο πατέρας μοιάζει με το παιδί του, ο μέτοικος και ο ξένος με τον 

ντόπιο,37 οι δάσκαλοι με τους μαθητές τους, οι γέροι με τους νέους,38 οι άνδρες λογίζο-

νται ίσοι με τις γυναίκες και, στο τέλος, οι δούλοι με τους ελεύθερους πολίτες39. Το βασι-

κό πρόβλημα με το δημοκρατικό πολίτευμα, κατά τα λεγόμενα του Πλάτωνος, είναι ότι 

αποτελεί μια κατάσταση αποχαλίνωσης των ανθρώπινων επιθυμιών.40 Οι πολίτες απολαμ-

βάνουν τόσες επιμέρους ελευθερίες, που δυσανασχετούν έντονα στην παραμικρή εξωτερι-

κή πίεση.41 Είναι αυτή η ακραία ελευθερία του δημοκρατικού πολιτεύματος που προε-

τοιμάζει την ανατροπή του σε τυραννικό.42 Σύμφωνα με τον φιλόσοφο, από αυτήν την κα-

τάσταση προκύπτει σιγά σιγά η τυραννίδα.43 Η άκρατη ελευθερία φτάνει σε τέτοιο σημεί-

ο, ώστε τελικά να αντικαθίσταται από το αντίθετό της, την υπερβολική σκλαβιά.44 Ο 

Πλάτων έχει πει προηγουμένως ότι το ολιγαρχικό πολίτευμα οδηγείται στην καταστροφή 

από την υπερβολή ως προς τη βασική του αρχή, που είναι το κυνήγι του πλούτου.45 Με 

τον ίδιο τρόπο, το δημοκρατικό πολίτευμα φέρει μέσα του αυτό που θα οδηγήσει στην 

καταστροφή του και δεν είναι άλλο από την ελευθερία.46 Ο ανθρώπινος χαρακτήρας που 

αντιστοιχεί στο δημοκρατικό πολίτευμα δεν κάνει διάκριση ανάμεσα σε ανώτερες και κα-

τώτερες επιθυμίες,47 ενώ δεν διαθέτει καν στοιχειώδη εσωτερική συνοχή, παρά στρέφεται 

από τη μία στιγμιαία παρόρμηση στην άλλη, δίχως σταματημό.48  Ένας τέτοιος άνθρω-

πος συμπεριλαμβάνει πολλά διαφορετικά στοιχεία εντός του.49 Πιο συγκεκριμένα, η δη-

μοκρατική πολιτεία αποτελείται από τριών ειδών ανθρώπους: τους ανίσχυρους σπάταλους 

(«άκεντροι κηφήνες»), τους ισχυρούς σπάταλους («κηφήνες με κεντρί») και την τρίτη, πο-

λυπληθέστερη και πιο σημαντική κατηγορία πολιτών: πρόκειται για τους φτωχούς που 

απλώς αδιαφορούν για την πολιτική.50 Αυτοί τείνουν να θαυμάζουν ορισμένους ισχυρούς 

άνδρες και δημαγωγούς, από τους οποίους τελικά καταλύεται το πολίτευμα.51 Ένας από 

τους τελευταίους ζητάει σωματοφύλακες δήθεν για την προσωπική του προστασία, αλλά 

τους μεταχειρίζεται για την ανατροπή της δημοκρατίας και τη σταδιακή εγκατάσταση 

της τυραννίδας.52 Ο νέος τύραννος πασχίζει να γίνει αγαπητός στους υπηκόους του, ε-

δραιώνοντας την εξουσία και εξοντώνοντας τους αντιπάλους του.53 Προκειμένου να μην 

έχει πιθανούς εχθρούς, καταλήγει να κάνει «εκκαθάριση» της πόλης από τους καλύτερους 

πολίτες της, αφήνοντας μονάχα τους χειρότερους.54 Ο τύραννος, όντας γεμάτος φόβο 

μήπως ανατραπεί,55 καταφεύγει στη συνέχεια σε κάθε λογής βίαιες και ανήθικες πράξεις 

για να ικανοποιήσει τις επιθυμίες του.56 Σε αυτό το σημείο, η πόλη έχει φτάσει στο απο-

κορύφωμα της παρακμής της. Έχει από καιρό διαπιστωθεί ότι, στην παρούσα πλατωνική 

σκιαγράφηση του τυράννου ως λαοφιλούς ηγέτη που σταδιακά καταλύει τις ελευθερίες της 

δημοκρατικής κοινωνίας, διακρίνεται μια πρώιμη απεικόνιση φαινομένων όπως ο βονα-

παρτισμός του 19ου αιώνα, καθώς και  ο φασισμός του 20ου αιώνα.57 Φυσικά, αντίθετα με 

τους σύγχρονους ερευνητές που προειδοποιούσαν ενάντια στον κίνδυνο μιας δημοκρατι-

κής ανάδυσης δημαγωγών και μελλοντικών δικτατόρων, ο Πλάτων δεν επιδιώκει να προ-

ασπισθεί μια έστω μετριοπαθέστερη μορφή δημοκρατίας, ακριβώς λόγω του θεμελιωδώς 

«επιστημονικού» χαρακτήρα που αποδίδει στην πολιτική, καθιστώντας έτσι εξ ορισμού 

ακατάλληλους τους μη «ειδικούς» για την άσκησή της. Σχηματικά, λοιπόν, μπορούμε να 

πούμε πως αν, με κριτήριο τη σχέση λαού-ηγέτη, υπάρχουν τρεις κατηγορίες (λαϊκισμός, 

ελιτισμός, πλουραλισμός)58, ο Πλάτων μπορεί να τοποθετηθεί στη δεύτερη, ενώ σύγχρο-

νοι ερευνητές, σαν τους Ziblatt, Levitsky και Burnham, στην τρίτη. Εδώ μπορεί, βέβαια, 



ΜΥΡΩΝ ΖΑΧΑΡΑΚΗΣ_________________________________________________                                                                                          

ΜΑΪΟΣ 2024 

9 

να προβληθεί η πιθανή αντίρρηση πως οι συγκρίσεις είναι αυθαίρετες, αφού η αρχαία δη-

μοκρατία που επέκρινε ο Πλάτων διέφερε αρκετά από τις σύγχρονες φιλελεύθερες, οι 

οποίες δεν χαρακτηρίζονται από πλήρη λαϊκή κυριαρχία των πολιτών αλλά από μια με-

τριασμένη κυριαρχία, την οποία περιορίζουν οι διάφοροι θεσμοί (π.χ. δικαστήρια που 

αποφασίζουν για διάφορα δικαιώματα μειονοτήτων, ακόμη και ενάντια στην πλειοψηφία). 

Επιπλέον, αντίθετα με την αρχαία (και άμεση) δημοκρατία, η φιλελεύθερη βιώνει μια εγ-

γενή (πιθανή) ένταση ανάμεσα στις επιθυμίες της πλειονότητας και στα δικαιώματα των 

κάθε λογής μειονοτήτων.59 Παρότι οι προαναφερθείσες διαφορές είναι υπαρκτές, δεν θα 

πρέπει να υπερτονίζονται εδώ και η συγκεκριμένη αντίρρηση δεν αγγίζει τον πυρήνα της 

συλλογιστικής που εκθέσαμε παραπάνω. Ο λόγος είναι ότι η δημαγωγία χαρακτηρίζεται 

ως ένα κοινό στοιχείο που εμφανίζεται τόσο μέσα στο πλαίσιο της αρχαίας δημοκρατίας, 

όσο και στις φιλελεύθερες δημοκρατίες της εποχής μας. Μάλιστα, είναι ακριβώς εναντίον 

αυτής της δημαγωγίας, που προειδοποιούν διάφοροι ειδικοί, όπως αυτοί που αναφέρθη-

καν ενδεικτικά στην αρχή του παρόντος άρθρου. Οι φιλελεύθερες δημοκρατίες μας δεν 

είναι άμεσες, δεν δίνουν δηλαδή όλη την εξουσία αποφάσεων στον κυρίαρχο λαό, πλειο-

ψηφικά, αλλά περιορίζουν κάπως την εξουσία του, προς όφελος των επιμέρους κοινωνικών 

μειονοτήτων. Αυτή τους η ιδιότητα τις καθιστά μεν ίσως λιγότερο «άκρατες» συγκριτικά 

με εκείνες που είχε κατά νου ο Πλάτων, πράγμα που περιορίζει τις ευκαιρίες των επίδο-

ξων δημαγωγών να μετεξελιχθούν σε τυράννους, παρά ταύτα τις σημαδεύει με μια διαρκή 

αντίφαση, που οδηγεί στο φαινόμενο του λαϊκισμού. Αν, κατά συνέπεια, ο φιλελευθερι-

σμός λειτουργεί ως «διόρθωση» της δημοκρατίας, λαμβάνοντας υπόψη τους κινδύνους 

που παρέθεσε ο Πλάτων, ο λαϊκισμός επιχειρεί με τη σειρά του να λειτουργήσει ως 

«διόρθωση» του φιλελευθερισμού, ενθαρρύνοντας αμεσοδημοκρατικές διαδικασίες που 

προσεγγίζουν περισσότερο την αρχαία αθηναϊκή δημοκρατία. Οπωσδήποτε, λοιπόν, θα 

ήταν λάθος να αγνοηθεί η προειδοποίηση του Πλάτωνος, ως αναχρονιστική. Όσο παρα-

τηρείται η εμφάνιση δημαγωγών που απειλούν να καταλύσουν το δημοκρατικό πολίτευ-

μα, η πλατωνική προειδοποίηση θα παραμένει πολιτικά επίκαιρη.  

 

 
ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ 

1. Cas Mudde – Cristóbal Robira Kaltwasser, Λαϊκισμός: μια συνοπτική εισαγωγή, μτφρ. Ελένη Κοτσυφού 

(Θεσσαλονίκη: Επίκεντρο, 2017), 40 και 66. 

2. Mudde – Kaltwasser, Λαϊκισμός, 118. 

3. Mudde – Kaltwasser, Λαϊκισμός, 119. 

4. Πρβλ. Pierre-André Taguieff, Η ρεβάνς του εθνικισμού: νεολαϊκιστές και ξενόφοβοι εναντίον της Ευρώπης, μτφρ. 

Ουρανία Καργούδη (Θεσσαλονίκη: Επίκεντρο, 2021), 142. Πρβλ. Mudde –  Kaltwasser, Λαϊκισμός, 137. Οι 

διαφορές, ανάμεσα στην αρχαία-κλασική και στη νεωτερική-φιλελεύθερη δημοκρατία, δεν πρέπει να υποτιμώ-

νται, καθώς κάτι τέτοιο ευνοεί μερικές σοβαρές εννοιολογικές συγχύσεις. Ιστορικά, στην ελληνική Αρχαιότητα 

η δημοκρατία υπήρξε ένα ασταθές και μάλλον βραχύβιο πολίτευμα, ενώ οι επιφανέστεροι διανοητές είχαν γε-

νικά κριτική, αν όχι και αρνητική στάση απέναντί της. Η αρχαία άμεση δημοκρατία ξεκίνησε από τη Χίο (6ος 

αιώνας π.Χ.), όπως είναι γνωστό, εδραιώθηκε οριστικά με τις μεταρρυθμίσεις του Κλεισθένη στην Αθήνα, αν 

και διακοπτόταν από μικρές φάσεις τυραννίας, για να διαλυθεί, τελικά, οριστικά, μετά την κατάληψη της Αθή-

νας, από τα μακεδονικά στρατεύματα (338 π.Χ.). Οι θεωρίες της δημοκρατίας, όπου και όποτε έκαναν την 

εμφάνισή τους στους Νεότερους Χρόνους, είχαν γενικά έναν ουτοπικό χαρακτήρα, αφού οι θεωρητικοί τους 

προσδοκούσαν είτε ένα αταξικό σύστημα, όπου δεν θα υπάρχει ιδιοκτησία (π.χ. Βρετανοί “Levellers”, Thom-

as More), ή απλώς ένα μονοταξικό σύστημα, στο οποίο δεν θα υπάρχει υπερβολικός πλουτισμός ή ακραία 



          Η πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων 

                                                                                                                           ΗΘΙΚΗ 

10 

 
φτώχεια (π.χ. Rousseau, Jefferson, παρότι ο πρώτος εξέφραζε δυσπιστίες σχετικά με το κατά πόσον ένα τέτοιο 

πολίτευμα είναι όντως εφικτό). Από την άλλη, οι μεγάλοι φιλελεύθεροι θεωρητικοί του 17ου, του 18ου αλλά και 

των αρχών του 19ου αιώνα δεν ήταν υποστηρικτές της δημοκρατίας, ενώ μονάχα από τα μέσα του ίδιου αιώνα 

(και μέχρι τα μέσα του 20ου), επεδίωξαν τον συνδυασμό της αποδοχής της αγοράς με μια ηθική και ανθρωπι-

στική προσέγγιση. Πρακτικά, οι φιλελεύθερες δημοκρατίες έκαναν την εμφάνισή τους μόλις τον 19ο αιώνα και, 

ακόμη και τότε, διατηρούσαν τον ολιγαρχικό τους χαρακτήρα, υπηρετώντας κυρίως τα συμφέροντα της αστι-

κής τάξης (π.χ. στον βρετανικό φιλελευθερισμό τα άτομα προωθούν τα συμφέροντά τους στην κοινωνία, σύμ-

φωνα με τους κανόνες της αγοράς, ενώ ρόλος του κράτους σε αυτή τη διαδικασία είναι απλώς να αποτελεί ένα 

είδος «διαιτητή»). Βλ. σχετικά Κ. Μπ. Μακφέρσον, Η ιστορική πορεία της φιλελεύθερης δημοκρατίας, μτφρ. Ελένη 

Κασίμη (Αθήνα: Γνώση, 1994), ιδιαίτερα 23-36 και 38. Πρβλ. και Ντέιβιντ Χελντ, Μοντέλα Δημοκρατίας, μτφρ. 

Μαριάννα Τζιαντζή (Αθήνα: Πολύτροπον, 2003), το πρώτο κεφάλαιο που είναι αφιερωμένο στην αρχαία δη-

μοκρατία.  

5. Steven Levitsky – Daniel Ziblatt, Πώς πεθαίνουν οι δημοκρατίες, μτφρ. Ανδρέας Παππάς (Αθήνα: Μεταίχμιο, 

2018), 16. 

6. Levitsky – Ziblatt, Πώς πεθαίνουν οι δημοκρατίες, 14. 

7. Levitsky – Ziblatt, Πώς πεθαίνουν οι δημοκρατίες, 17. 

8. Levitsky – Ziblatt, Πώς πεθαίνουν οι δημοκρατίες, 39. 

9. Βλ. ενδεικτικά Levitsky – Ziblatt, Πώς πεθαίνουν οι δημοκρατίες, 100. 

10. Roger Eatwell – Matthew Goodwin, Εθνικολαϊκισμός: η εξέγερση εναντίον της φιλελεύθερης δημοκρατίας, 

μτφρ. Ηρακλής Οικονόμου (Θεσσαλονίκη: Επίκεντρο, 2021), ιδιαίτερα τον πρόλογο. 

11. James Burnham, Οι Μακιαβελιστές: υπέρμαχοι της ελευθερίας, μτφρ. Μαρία-Αροάδνη Αλαβάνου (Αθήνα: 

Κέδρος, 2009), 283. 

12. Burnham, Οι Μακιαβελιστές, 277. 

13. Nicolas Berdyaev, Το πεπρωμένο του ανθρώπου στο σύγχρονο κόσμο, μτφρ. Ευτυχία Β. Γιούλτση (Θεσσαλονί-

κη: Πουρναράς, 1980), 74. 

14. Robert O. Paxton, Η Ανατομία του Φασισμού, μτφρ. Κατερίνα Χαλμούκου (Αθήνα: Κέδρος, 2006), 65. 

Εξάλλου, έχει ήδη επισημανθεί η επίδραση της ρουσωικής γενικής βούλησης σε θεωρητικούς του φασισμού, 

όπως ο Primo De Rivera. Μύρων Ζαχαράκης, “Ο Διαφωτιστής Rousseau και ο Primo De Rivera: η volonté 

générale στην υπηρεσία του φασισμού;,” Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας 14 (Νοέμβριος 2021): 22-27, 

https://doi.org/10.12681/ethiki.28590. Πρβλ. επίσης Γεώργιος Πολίτης, “Κοινωνικό συμβόλαιο: λίκνο κόκ-

κινων και μαύρων Ιακωβίνων,” στο World Congress Proceedings-Vol. 72, Social Philosophy, ed. Konstantinos Bou-

douris (Charlottesville: Philosophy Documentation Center, 2018), 263-264, 

https://doi.org/10.5840/wcp232018721703.  

15. Πλάτωνος, Πολιτεία, VII514a-515a.  

16. Η «δόξα», κατά τον Πλάτωνα, βρίσκεται γνωσιολογικά ανάμεσα στη γνώση και την πλήρη άγνοια και οντο-

λογικά αντιστοιχεί στην ανάμειξη όντος και μη όντος. Βλ. Θεόδωρος Σκαλτσάς, “Η διάκριση μεταξύ γνώσης 

και δόξας κατά την «Πολιτεία» του Πλάτωνα,” Ελληνική Φιλοσοφική Επιθεώρηση τόμ. 2, αριθμ. 6 (1985): 267, 

https://pasithee.library.upatras.gr/ephe/article/view/173/305. 

17. G. H. Sabine, Ιστορία των πολιτικών θεωριών, μτφρ. Μάνθου Κρισπή (Αθήνα: Ατλαντίς, χ.χ.), 69. 



ΜΥΡΩΝ ΖΑΧΑΡΑΚΗΣ_________________________________________________                                                                                          

ΜΑΪΟΣ 2024 

11 

 
18. «Σκέψαι τοίνυν, εἶπον, ὦ Γλαύκων, ὅτι οὐδ’ ἀδικήσομεν 

τοὺς παρ’ ἡμῖν φιλοσόφους γιγνομένους, ἀλλὰ δίκαια πρὸς 

αὐτοὺς ἐροῦμεν, προσαναγκάζοντες τῶν ἄλλων ἐπιμελεῖσθαί 

τε καὶ φυλάττειν».  Πλάτωνος, Πολιτεία, VII 520a. 

19.  Πλάτωνος, Πολιτεία, VII 536d. 

20. Πλάτωνος, Πολιτεία, VII 525a-534e. Πρβλ. Ευ. Μαραγγιανού-Δερμούση, Πλατωνικά θέματα: συστηματική 

προσέγγιση των κυριότερων θεμάτων της πλατωνικής φιλοσοφίας (Αθήνα: Καρδαμίτσας, 1994), 394. Στόχος της 

αγωγής των νέων στην πλατωνική Πολιτεία είναι η επιδίωξη του αγαθού και η αποφυγή της εξαπάτησης από 

τους δημαγωγούς. Κοσμάς Ψυχοπαίδης, Ο φιλόσοφος, ο πολιτικός και ο τύραννος: για την πολιτική σκέψη του Πλά-

τωνα και του Αριστοτέλη (Αθήνα: Πόλις, 1999), 27. Ο Koyré υποστηρίζει με αρκετή βεβαιότητα την άποψη ότι 

το «αναλυτικό πρόγραμμα» εκπαίδευσης που εισηγείται ο Πλάτων στην Πολιτεία αντιπροσωπεύει το πραγματι-

κό corpus των μαθημάτων που διδασκόταν στην Ακαδημία του. Alexandre Koyré, Φιλοσοφία και Πολιτεία: 

εισαγωγή στην ανάγνωση του Πλάτωνα, μτφρ. Λένα Κασίμη (Αθήνα: Αλεξάνδρεια, 1993), 118 (υποσημείωση 16). 

21. Πλάτωνος, Πολιτεία, VII 539e-540b. 

22. Πλάτωνος, Πολιτεία, VII 540b 

23. Ν. Ι. Λούβαρης, Ιστορία της Φιλοσοφίας, νεοελλ.απόδ. Γεωργία Κασκούτη (Αθήνα: Ελληνική Παιδεία, 

2008), 84. 

24. Μαραγγιανού, Πλατωνικά θέματα, 140. 

25. Μαραγγιανού, Πλατωνικά θέματα, 144. 

26. Sabine, Ιστορία των πολιτικών θεωριών, 80. 

27. Karl Bormann, Πλάτων, μτφρ. Ιωάννης Καλογεράκος (Αθήνα: Καρδαμίτσας, 2006), 234. 

28. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 564a. 

29. Ευ. Μαραγγιανού-Δερμούση, Αρχαίοι Έλληνες φιλόσοφοι: από τον Θαλή στον Αριστοτέλη (Αθήνα: Αυτοέκδο-

ση, 2014), 382. Καθοριστικό ρόλο, σε αυτή τη δυσπιστία του αρχαίου φιλοσόφου απέναντι στην πολιτική των 

ημερών του, πρέπει να διαδραμάτισαν αφενός οι προσωπικές εμπειρίες του στη Σικελία και αφετέρου όσα εί-

χαν συμβεί στην πόλη του, την Αθήνα (τυραννία των Τριάκοντα και διαφθορά της προηγούμενης αλλά και της 

επόμενης, σε σχέση με αυτούς, δημοκρατικής διακυβέρνησης). Μαραγγιανού, Αρχαίοι Έλληνες φιλόσοφοι, 382-

383. Άλλωστε, όπως παραδέχεται ο ίδιος ο Πλάτων, το ίδιο άδικη υπήρξε η τυραννική εξουσία των Τριάκοντα 

απέναντι στον Σωκράτη, όταν αυτός αρνήθηκε να συμμετάσχει στις παρανομίες της. Βλ. Πλάτωνος, Επιστολή 

VII, 324a-325a. 

30. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 564a. 

31. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 557a. 

32. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 557c. 

33. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII557d. Ο Πλάτων τη χαρακτηρίζει μάλιστα «παντοπωλείο πολιτευμάτων». Έχουν 

παρατηρηθεί οι ομοιότητες ανάμεσα στο περίφημο εγκώμιο του επιταφίου του Περικλή και στην πλατωνική 

σκιαγράφηση της δημοκρατίας εδώ. Ωστόσο, ο Πλάτων τονίζει ακριβώς αυτό στο οποίο ο (κατά Θουκυδίδη) 

Περικλής παραλείπει να αναφερθεί, δηλαδή το γεγονός ότι τα αξιώματα στην Αθήνα δίνονταν κατά κύριο λόγο 

με κλήρωση και όχι με κριτήριο την αρετή των πολιτών. Gregory Vlastos, “Ισονομία, Πολιτική,” στου ιδίου, 

Πλατωνικές μελέτες, μτφρ. Ιορδάνη Αρζόγλου (Αθήνα: Μ.Ι.Ε.Τ., 2000), 284-289. 

34. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII557e. 



          Η πλατωνική σκιαγράφηση της δημοκρατίας ως «εκκολαπτηρίου» επίδοξων τυράννων 

                                                                                                                           ΗΘΙΚΗ 

12 

 
35. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII558c. Ο πλατωνικός Σωκράτης θεωρεί εδώ την ποικιλία-πλουραλισμό της Αθή-

νας ως δείγμα παρακμής. A. E. Taylor, Πλάτων: ο άνθρωπος και το έργο του, μτφρ. Ιορδάνης Αρζόγλου (Αθήνα: 

Μ.Ι.Ε.Τ., 2014), 346. 

36. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII558c. Η ισονομία της δημοκρατικής Αθήνας, κατά Πλάτωνα, στην πραγματικό-

τητα απλώς αρνείται τα πρωτεία της αξίας και εξισώνει τους άριστους με τους χείριστους. Vlastos, “Ισονομία, 

Πολιτική,” 283. 

37. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII562e-563a. 

38. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII563a. 

39. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII563b. Στην πλατωνική σύλληψη της πολιτικής, ο Vlastos αντιπαραθέτει  τη θεω-

ρία περί «συμβολαίου», που διατύπωσαν αρχαίοι σοφιστές, για να συμπεράνει πως, ενώ η πρώτη είναι ριζικά 

αντιδημοκρατική, η δεύτερη είναι δημοκρατική. Θεμέλιο της διαμάχης είναι το μεγάλο παράδοξο που χαρα-

κτήριζε την αρχαία αθηναϊκή δημοκρατία, το γεγονός δηλαδή ότι η ελευθερία των πολιτών στηριζόταν οικο-

νομικά στη δουλεία κάποιων άλλων. Ενώ οι σοφιστές φαίνεται να ξεκινούν από την ελευθερία και μάλιστα ορι-

σμένοι από αυτούς καταλήγουν σχεδόν να αρνηθούν τη δουλεία, ο Πλάτων παίρνει ως βάση τη σχέση του δού-

λου προς τον ελεύθερο πολίτη. Gregory Vlastos, “Η δουλεία στη σκέψη του Πλάτωνα,” στου ιδίου, Πλατωνι-

κές μελέτες, 225-227. 

40. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 561a. 

41. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 563d. 

42. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 562c. 

43. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII 562b. 

44. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII564a. 

45. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII562b. 

46. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII562b-c. Εδώ ο Πλάτων μοιάζει να απευθύνει προειδοποίηση στην αθηναϊκή δη-

μοκρατία της εποχής του. Koyré, Φιλοσοφία και Πολιτεία, 159.  

47. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII551c. 

48. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII561d. 

49. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII561e. 

50. Πλάτωνος, Πολιτεία,VIII564c-565a. Αυτό εναρμονίζεται πλήρως με την αρχική διαπίστωση του Πλάτωνα, 

ότι η δημοκρατία είναι το πολίτευμα όπου κυριαρχούν οι φτωχοί. 

51. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII565e-566a. 

52. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII566b-567a. 

53. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII566d-567b. 

54. Πλάτωνος, Πολιτεία, VIII567c-d. 

55. Πλάτωνος, Πολιτεία, IX579c. Η τυραννική πόλη είναι πλημμυρισμένη από φόβο. Koyré, Φιλοσοφία και 

Πολιτεία, 156. 

56. Πλάτωνος, Πολιτεία, IX573b-576b. Βέβαια, ο «τυραννικός» άνθρωπος δεν γίνεται πάντοτε και αναγκαστικά 

τύραννος που κυβερνά. Bormann, Πλάτων, 231. Στα τρία μέρη της ψυχής αντιστοιχούν οι ηδονές που προκύ-

πτουν όταν ενεργοποιείται καθένα από αυτά. Η ενεργοποίηση, λόγου χάρη, του θυμοειδούς μπορεί να συνο-

δεύεται από ηδονή της σύγκρουσης ή των τιμών, ενώ, αντίστοιχα, ενεργοποίηση του επιθυμητικού ίσως συνε-

πάγεται ηδονή από το κέρδος. Ψυχοπαίδης, Ο φιλόσοφος, ο πολιτικός και ο τύραννος, 64. 



ΜΥΡΩΝ ΖΑΧΑΡΑΚΗΣ_________________________________________________                                                                                          

ΜΑΪΟΣ 2024 

13 

 
57. Κ. Ι. Δεσποτόπουλος, Πολιτική φιλοσοφία του Πλάτωνος (Αθήνα: Παπαζήσης, 1980), 163-164. Ο Koyré 

θεωρεί τη σωματοφυλακή ως το αντίστοιχο των σύγχρονων ταγμάτων εφόδου. Koyré, Φιλοσοφία και Πολιτεία, 

155 (υποσημείωση 25). 

58. Mudde – Kaltwasser, Λαϊκισμός, 23. 

59. Mudde – Kaltwasser, Λαϊκισμός, 166. Αυτή η εσωτερική σύγκρουση των συστατικών στοιχείων των φιλε-

λεύθερων δημοκρατιών, μεταξύ τους, έχει ήδη επισημανθεί προειδοποιητικά. Βλ. λόγου χάρη, Tzvetan Todo-

rov, Οι εσωτερικοί εχθροί της δημοκρατίας, μτφρ. Σώτη Τριανταφύλλου – Μαριάννα Κουτάλου (Αθήνα: Πατάκης, 

2013). Ωστόσο, προσεγγίσεις όπως του Todorov δεν φωτίζουν τα ιστορικά αίτια αυτής της σύγκρουσης, κάτι 

που αντίθετα επιχειρεί ο Παναγιώτης Κονδύλης, σύμφωνα με τον οποίο, ο λαϊκισμός είναι ένα μάλλον αναπό-

φευκτο «διορθωτικό» μέσο, που χαρακτηρίζει τις φιλελεύθερες δημοκρατίες μας, στη μαζικοδημοκρατική τους 

ιστορική εκδοχή, διότι εκεί ανακύπτει η αντίφαση ανάμεσα στον (αρχικά ολιγαρχικό) φιλελευθερισμό με την 

(εξισωτικών τάσεων) δημοκρατία. Οι πολίτες, άρχοντες και αρχόμενοι, πρέπει να φαίνονται «ίσοι», ωστόσο 

κάποιος πρέπει να ασκεί την εξουσία: από αυτήν την αντίθεση προκύπτει ο λαϊκισμός, ο οποίος παρουσιάζει 

τους ηγέτες ως μέρη του λαού, οπότε η εξουσία φαίνεται να ασκείται από τον λαό, δημοκρατικά. Παναγιώτης 

Κονδύλης, Η παρακμή του Αστικού Πολιτισμού: από τη μοντέρνα στη μεταμοντέρνα εποχή και από το φιλελευθερισμό 

στη μαζική δημοκρατία (Αθήνα: Θεμέλιο, 2007), 214-215.. Με λίγα λόγια, ο φιλελευθερισμός και η δημοκρατία 

είναι όχι μονάχα διαφορετικά πολιτικά φαινόμενα, αλλά και ο συμβιβασμός στους, στις φιλελεύθερες δημο-

κρατίες που έχουμε σήμερα, γεννάει συγκρούσεις. 

 

 

 

 

 
 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

