
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 19 (2024)

  

 

  

  Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου
αιώνα. Το παράδειγμα του Διονυσίου Λάτα και η
σχέση του με την Ιουδαϊκή Κοινότητα 

  Αναστάσιος Ερ. Μανδραπήλιας   

  doi: 10.12681/ethiki.39657 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Μανδραπήλιας Α. Ε. (2024). Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα. Το παράδειγμα του Διονυσίου
Λάτα και η σχέση του με την Ιουδαϊκή Κοινότητα. Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας, (19).
https://doi.org/10.12681/ethiki.39657

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 15:44:48



Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα. Το παρά-

δειγμα του Διονυσίου Λάτα και η σχέση του με την Ιουδαϊκή 

Κοινότητα 
                                                               ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ 

 

 

Περίληψη: Το άρθρο εξετάζει τις σχέσεις της Ισραηλιτικής κοινότητας της Ζακύνθου με 

τον τοπικό πληθυσμό και αναδεικνύει την προσφορά του επισκόπου Διονύσιου Λάτα υ-

πέρ της εξομάλυνσης των σχέσεων αυτών και την παρακαταθήκη που άφησε στην τοπική 

κοινωνία. Η ρητορική του δεινότητα, η αρθρογραφία του και η στιβαρότητα των επιχει-

ρημάτων του, που βασίζονται στη χριστιανική ηθική και την ελληνική παράδοση, δη-

μιούργησαν ένα νέο πλαίσιο για τη θρησκευτική ετερότητα και την πρόσληψή της από 

την κοινωνία της Ζακύνθου αλλά και της Ελλάδας.  

 

Λέξεις-κλειδιά: Θρησκευτική ρητορική; Εβραίοι; Ζάκυνθος; Φανατισμός; Μισαλλοδο-

ξία 

 

Στην Ελλάδα, όταν πραγματοποιείται συζήτηση για την περίοδο της  κατοχής στη 

Ζάκυνθο, συνειρμικά έρχονται στον νου οι ηρωικές πράξεις του Μητροπολίτη Χρυσο-

στόμου και του Δημάρχου Λουκά Καρρέρ, που διέσωσαν την Ισραηλιτική κοινότητά του 

νησιού το 1943 από τους Γερμανούς. Το ερώτημα που γεννάται είναι γιατί ειδικά στο νη-

σί αυτό σύσσωμοι οι κάτοικοι, η πολιτική και η πνευματική ηγεσία αντιστάθηκαν και εν 

τέλει κατάφεραν να σώσουν μία μειονότητα η οποία εκδιώχθηκε σε όλη την Ευρώπη αλ-

λά και στα υπόλοιπα μέρη της Ελλάδας. Είναι δυνατόν να εξαγάγουμε ένα ασφαλές συ-

μπέρασμα μελετώντας τη ζωή και το κήρυγμα του επισκόπου Διονυσίου Λάτα1, ο οποίος, 

στα λίγα χρόνια που ποίμανε στη Ζάκυνθο, στα τέλη του 19ου αιώνα, κατάφερε να δια-

παιδαγωγήσει ηθικά τους κατοίκους του νησιού και να τους απαλλάξει από τις συνήθεις 

δεισιδαιμονίες που ταλάνιζαν για αιώνες σχεδόν το σύνολο του χριστιανικού κόσμου. 

Ο εν πολλοίς άγνωστος σήμερα, πέραν των χωρικών του ορίων, Ιεράρχης2 γεννήθηκε 

το 1835 από πάμπτωχη οικογένεια, συμμετείχε εθελοντικά στην αποτυχημένη επανάστα-

ση της Ηπείρου και της Θεσσαλίας το 1853, σπούδασε στη Θεολογική σχολή της Βη-

θλεέμ και στην Πατριαρχική Σχολή του Τιμίου Σταυρού, ενώ το 1873 χειροτονήθηκε 

Αρχιμανδρίτης. Ταξίδεψε και φοίτησε σε διάφορα πανεπιστήμια της Ευρώπης παρακο-

λουθώντας μαθήματα θεολογίας και φιλολογίας, όπως και τους διασημότερους Ιεροκή-

ρυκες σε Γαλλία, Γερμανία και Αγγλία. Το 1884 εξελέγη Μητροπολίτης Ζακύνθου, υπη-

ρετώντας την έως τον θάνατό του το 1894.  

 

Ιστορικό Πλαίσιο  

Στη Ζάκυνθο εγκαταστάθηκαν οι Εβραίοι στα τέλη του 15ου αιώνα, μετά το διάταγμα 

της Αλάμπρας την 31η Μαρτίου του 1492, με το οποίο οι βασιλείς της Ισπανίας, Φερδι-

νάνδος ο Ε’ και Ισαβέλλα, διέταξαν την έξωσή τους από το Ισπανικό Βασίλειο.3 Υπάρ-

χουν κάποιες αναφορές περί ύπαρξης εβραϊκού στοιχείου και σε παλαιότερες εποχές, αλ-

λά οι πηγές είναι ελάχιστες ή ελέγχονται για την αξιοπιστία τους.4 Γενικά είναι παραδεκτό 

ότι η κοινότητα άνθισε επί Ενετοκρατίας και, από τον Απρίλιο του 1664, οριοθετήθηκε 

με Παπική εγκύκλιο συγκεκριμένη περιοχή διαμονής (γκέτο).5 Την άνοιξη του 1712 η ί-

δια η κοινότητα ζήτησε από την Ενετική Γερουσία νέα περιοχή στην οποία θα στεγάζο-

νταν, για την αποφυγή προστριβών με το τοπικό στοιχείο. 



ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ____________________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

35 

Από τα πρώτα χρόνια της εγκατάστασής τους οι Εβραίοι της Ζακύνθου ήταν πά-

μπτωχοι. Ακόμα και με την πάροδο των ετών παρέμειναν στη συντριπτική τους πλειονό-

τητα στην ίδια κατάσταση, με εξαίρεση ελάχιστες πλούσιες οικογένειες. Όλες οι πηγές 

μας δίνουν μια εικόνα της κοινότητας της Ζακύνθου αντίστροφη ως προς την κοινότητα 

της Κέρκυρας, στην οποία οι Εβραίοι έλαμψαν σε εμπορικό, επιχειρηματικό και πνευμα-

τικό επίπεδο. Οι περισσότεροι παρέμειναν φτωχοί μικροέμποροι, πλανόδιοι, τοκογλύφοι, 

έμποροι ελαιόλαδου, σαπωνοποιοί και κατασκευαστές οικιακών σκευών. Στην πλειονότη-

τά τους, λοιπόν, οι Εβραίοι απασχολούνταν ως εργατικό δυναμικό σε εργασίες τις οποίες 

απέφευγαν οι ντόπιοι. Στον χώρο των επιστημών είχαν το δικαίωμα να είναι υποδικηγό-

ροι (και όχι δικηγόροι) και άσκησαν την ιατρική επιστήμη, διότι την εποχή εκείνη δεν 

θεωρείτο τόσο αξιοπρεπής όσο αυτή του φιλοσόφου ή του νομικού.6 Ομιλούσαν συνήθως 

τρεις γλώσσες: τα εβραϊκά, τα ελληνικά και τα ιταλικά. Λόγω, λοιπόν, της κοινωνικοπολι-

τικής διάρθρωσης του νησιού, ήταν δύσκολο να ανέλθουν κοινωνικά. 

 

Η αντιεβραϊκή στάση μέρους των Χριστιανών έναντι των Εβραίων της Ζακύνθου 

Κατά τον 15ο και 16ο αιώνα δεν υπάρχει καμία αξιοσημείωτη επιθετική πράξη έναντι 

των Εβραίων εκ μέρους των Χριστιανών του νησιού, σε αντίθεση με τον 17ο και 18ο αιώ-

να, που παρατηρήθηκαν αρκετά συμβάντα.  

Συνοπτικά τα αναφέρουμε με χρονολογική σειρά.7 

• Υπήρχε η συνήθεια οι Χριστιανοί να πετροβολούν τους Εβραίους, όταν αυτοί πα-

ρευρίσκονταν σε δική τους κηδεία, με συνέπεια να εκδοθεί διαταγή το 1620 που να το 

απαγορεύει. Φαίνεται ότι το έθιμο συνεχίστηκε, διότι το 1664 εξεδόθη νέα, πιο αυστηρή, 

διαταγή ιδίου περιεχομένου.  

• Το 1628 στη Ζάκυνθο ξέσπασε το «Ρεμπελιό των Ποπολάρων», με τον λαό να ξε-

σηκώνεται ενάντια στο Αρχοντολόι. Οι ευγενείς στην αντεκδίκησή τους περιέλαβαν και 

τους Εβραίους.  

• Το 1659 ο Δημήτριος Μοντζενίγος προσπάθησε να ακυρώσει την εκλογή του Ιω-

σήφ Καμίτζ ως γιατρού του δημοσίου, προβάλλοντας ως αμάρτημα την επίσκεψη Ε-

βραίου σε ασθενή Χριστιανό. Η πρότασή του απερρίφθη από τους Βενετούς με διάταγμα 

που επέτρεπε στους Εβραίους να εκλέγονται από το συμβούλιο ως γιατροί της κοινότη-

τας. 

• Το 1661 εξαιτίας μιας πρόληψης ότι οι Εβραίοι λατρεύουν την κεφαλή ενός γαϊδά-

ρου, κάποιος Μηλιώτης, με καταγωγή από την Πάτρα, εισέβαλε στη συναγωγή. Ακόμα 

και οι Χριστιανοί αντέδρασαν και ο Προβλεπτής του νησιού έδωσε εντολή για δύο Κυ-

ριακές να κηρυχθεί στις εκκλησίες ότι οι Εβραίοι λατρεύουν μόνο τον Θεό της Παλαιάς 

Διαθήκης. 

• Την Καθαρά Δευτέρα του 1666 παίχτηκε κωμωδία με θέμα τον ψευδομεσσία Σα-

μπατάι Σεβί. Έλαβε μέρος πλήθος κόσμου, ντυμένοι Εβραίοι, με αποτέλεσμα να αντι-

δράσει η Ισραηλιτική κοινότητα του νησιού, να κλειστούν για δυο μέρες στα σπίτια τους 

και να δωροδοκήσουν τον Προβλεπτή για να απαγορεύσει την παράσταση που θεωρού-

σαν ότι τους διακωμωδούσε, πράγμα το οποίο και πέτυχαν. 

• Το σημαντικότερο γεγονός εναντίον των Εβραίων έλαβε χώρα το 1712 ως «συκο-

φαντία του αίματος», όταν διαδόθηκε η κατηγορία ότι οι Εβραίοι του νησιού σκότωσαν 

ένα χριστιανόπουλο. Πολλά σπίτια λεηλατήθηκαν, πολλοί άνθρωποι κακοποιήθηκαν και 

έκτοτε όλοι οι Εβραίοι μετεγκαταστάθηκαν εντός του γκέτο, με φύλαξη και φράγματα τα 

οποία τους χώριζαν από την υπόλοιπη πόλη.   

• Τέλος, το 1760, με αφορμή το κάψιμο του Ιούδα, ενός εθίμου διαδεδομένου σε 

όλη την Ελλάδα, συνέβη εξέγερση εναντίον των Εβραίων γνωστή ως «το Μπούρδο (ει-



                                                          Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα 

                                                                                                                      ΗΘΙΚΗ 

36 

σβολή-έφοδος-επίθεση) των Εβραίων για το κάψιμο του Γιούδα». Όλα ξεκίνησαν όταν ο 

έμπορος Ιακώβ Τεδέσκον διαμαρτυρήθηκε στον Προβλεπτή ότι οι Χριστιανοί ετοίμαζαν 

το κάψιμο ομοιώματός του ενόψει του Πάσχα. Πράγματι, ο Προβλεπτής εξέδωσε απα-

γόρευση που πυροδότησε το μίσος των Χριστιανών, οι οποίοι επιτέθηκαν και κακοποίη-

σαν αρκετούς Εβραίους, ενώ έχασε τη ζωή του ένας στρατιώτης και ένας πολίτης.  

• Με διάταγμα της 17ης Ιουλίου του 1602, οι Εβραίοι ήταν υποχρεωμένοι να φορούν 

κίτρινο καπέλο ή σκούφο ή μεγάλη κίτρινη κονκάρδα, για να διακρίνονται από τους Χρι-

στιανούς. Η διάκριση αυτή καταργήθηκε με την άφιξη των Γάλλων το 1797. Στον οικο-

νομικό τομέα πάντως, επί ενετοκρατίας, ήταν απαλλαγμένοι από κάθε φόρο κεφαλαίου 

και κάθε τέλος μεγαλύτερο του επιβαλλόμενου στους λοιπούς κατοίκους του νησιού, 

πράγμα σύνηθες σε όλη τη Βενετική επικράτεια.  

 

Η συμβολή του Διονυσίου Λάτα στην καταπολέμηση του μίσους και των προκαταλή-

ψεων 

Σε αυτό το περιβάλλον του νησιού, λοιπόν, μεγάλωσε ο Λάτας, ένα περιβάλλον με 

στοιχεία αντισημιτισμού υπαρκτά μεν, όχι, όμως, τόσο έντονα σε σχέση με άλλες περιο-

χές της Ελλάδας και της Ευρώπης.  

Κατά την περίοδο της Αγγλοκρατίας (1809-1864), εντός της οποίας γεννήθηκε ο Λά-

τας, οι σχέσεις Χριστιανών και Εβραίων ήταν γενικά καλές και οι προστριβές προέρχο-

νταν από ανθρώπους της κατώτερης τάξης του νησιού, οι οποίοι, ελλείψει μορφώσεως, 

ύβριζαν και προπηλάκιζαν άτομα της ίδιας τάξης της Ισραηλιτικής κοινότητας, στην ο-

ποία, όμως ωστόσο, ανήκαν και οι περισσότεροι.  

Στον χώρο δε της λαογραφίας, από την αρχή της παρουσίας τους στο νησί έως την 

εποχή του Διονυσίου Λάτα, οι Εβραίοι γίνονται αντικείμενο χλευασμού8 και ειρωνείας, 

καθώς, επίσης, περιγράφονται κατεστημένες μισαλλόδοξες αντιλήψεις εις βάρος τους, α-

κόμα και διωγμοί εναντίον τους. Έχουμε πλήθος λαϊκών – δημοτικών τραγουδιών τέ-

τοιου ύφους, που αναπαράγουν το ίδιο μοτίβο. 

Ο Λάτας γεννήθηκε πάμπτωχος και ορφάνεψε από πατέρα στην ηλικία των οχτώ ε-

τών.9 Όπως αναφέρει ο ίδιος: ἔλαβον ἀνὰ χεῖρας τὴν ἀξίνην καὶ ἔσκαπτον, ὡς τὰ πολλά, ξέ-

νους ἀγρούς, ἐπὶ εὐτελεῖ ἡμερομισθίῳ ἐπὶ εὐτελεῖ ἡμερομισθίῳ, ἐξ οὗ μόλις μετὰ τῆς μητρὸς 

καὶ τῶν ἀδελφῶν ἐποριζόμεθα τὸν ἄρτον τῆς ἡμέρας, καταφέρνοντας μετά βίας να εξασφα-

λίσει τα προς το ζην της οικογένειάς του. Η κοινωνική και οικονομική του τάξη ήταν συ-

νεπώς η ίδια με τη συντριπτική πλειοψηφία του εβραϊκού στοιχείου του νησιού. Το γεγο-

νός αυτό, φυσικά, δεν σημαίνει απαραιτήτως, όπως παρατηρήσαμε, τη συμπάθεια ή την 

κατανόηση σε ανθρώπους που αντιμετωπίζουν τις ίδιες δυσκολίες στη ζωή. Διαβάσαμε 

παραπάνω πως πολλά επεισόδια μεταξύ των δύο κοινοτήτων προέρχονταν από τις χαμη-

λότερες τάξεις, εξαιτίας της έλλειψης παιδείας που αναπτύσσει τέτοιου είδους προκατα-

λήψεις και μισαλλοδοξίες. Είναι εφικτό, όμως, η ταξική συνείδηση, σε συνδυασμό με τη 

χριστιανική ηθική, η οποία δεν ξεχωρίζει τους ανθρώπους σε γένη και φυλές, να δημιουρ-

γήσει μια μαχητική συνείδηση υπεράσπισης των αδυνάτων και των κατατρεγμένων. Θε-

σμικά ο Χριστιανισμός και οι εκπρόσωποί του μπορεί να απέτυχαν να εφαρμόσουν τον 

λόγο του Αποστόλου Παύλου στην προς Γαλάτες επιστολή,10 παρ’ όλ’ αυτά, το ηθικό 

πλαίσιο για τέτοια ζητήματα ήταν σαφές από την αρχή της χριστιανικής θρησκείας και 

καταργούσε κάθε είδους διάκριση μεταξύ εθνικότητας, φύλου και θρησκεύματος. Ο 

Χορκχάιμερ γράφει χαρακτηριστικά: Οι φτωχοί Εβραίοι είναι λιγότερο αξιοθρήνητοι. Δεν εί-

ναι παρά φτωχοί άνθρωποι· δεν μπορούν να αλλάξουν τον κόσμο. Υπάρχει μια προεγκαθιδρυμένη 

αρμονία ανάμεσα στις ανεκπλήρωτες ανάγκες των αδυνάμων και τις μη εκπληρώσιμες ανάγκες των 

ισχυρών: οι κατώτερες τάξεις δεν πρέπει να γίνονται πολύ ευτυχισμένες, αλλιώς θα πάψουν να είναι 

αντικείμενα. Η οργή όμως που γεννιέται από την αθλιότητα, η βαθειά, φλογερή, μυστική οργή εκεί-



ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ____________________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

37 

νων οι οποίοι έχουν νιώσει την εξάρτηση στο σώμα τους και στο πνεύμα τους, ξεσπάει εκεί που της 

δίνεται η ευκαιρία, δηλαδή ενάντια στους ίδιους τους εξαρτημένους και τους αδύναμους. Ο τόσο 

επαναστατικός λόγος του Αποστόλου Παύλου, 2.000 χρόνια μετά, δεν έχει καταφέρει να 

πείσει πραγματικά ούτε την ανθρωπότητα ούτε καν το σύνολο των πιστών του Χριστιανι-

σμού, οι οποίοι ιστορικά επιλέγουν να μην εφαρμόζουν πλήρως αυτές τις βασικές ηθικές 

αρχές της ίδιας τους της θρησκείας. 

Στον ίδιο τον ενθρονιστήριο λόγο του, που αποτελεί και τη σύντομη αυτοβιογραφία 

του, ο Λάτας αποκαλύπτει, χωρίς περιστροφές, την πολιτική του ταυτότητα —την οποία 

και παρουσιάζει ως βασικό στοιχείο του χαρακτήρα του. Δηλώνει την αγάπη του προς 

την Εκκλησία και την πατρίδα. Τη φιλοπατρία του, μάλιστα, την απέδειξε πηγαίνοντας 

εθελοντικά στην επανάσταση της Ηπείρου το 1853. Η πολιτική του ταυτότητα, λοιπόν, 

ταυτίζεται με το αίσθημα της φιλοπατρίας. Σύμφωνα με τον ίδιο, κατά τους χρόνους εκεί-

νους ο λαός της Επτανήσου διαιρείτο σε τρεις μερίδες: Ι. Τους «ριζοσπάστες», που παρά 

την αγγλική προστασία απαιτούσαν την ένωση με την Ελλάδα. ΙΙ. Τους «μετριόφρονες», 

οι οποίοι ζητούσαν μεταρρυθμίσεις και με τον καιρό την ένωση. ΙΙΙ. Τέλος,  τους «κατα-

χθόνιους», που ήθελαν την αγγλική προστασία και όχι την ένωση. Ο Ιεράρχης αποφαίνε-

ται ξεκάθαρα: Ἐγὼ δὲ τότε ὡς νεανίας ἀνῆκον εἰς τοὺς φανατικοὺς ῥιζοσπάστας, οὐδὲν ἄλλο 

δυνάμενος νὰ πράττω, ἤ νὰ κατατρώγω τὰ κωδωνοστάσια, ὁσάκις ἐν ψηφοφορίᾳ ἐπετύγχανον 

βουλευταὶ ῥιζοσπάσται. 

Ο Λάτας απεδείχθη φιλοσοφικά ηθικός, διότι δεν παρέκκλινε καθόλου ως προς την 

ουσία των θρησκευτικών, άρα και φιλοσοφικών και ηθικών του, αρχών, υπερασπιζόμενος 

τους Εβραίους συμπολίτες του, αλλά και επειδή, πηγαίνοντας ως εθελοντής στην επανά-

σταση της Ηπείρου, απέδειξε έμπρακτα την φιλοπατρία του. Προς επίρρωση των παρα-

πάνω, στο 22ο φύλλο της ΣΙΩΝ, στις 10/06/1881, υπογράφει εκτενές άρθρο υπό τον τίτ-

λο Προς τους Μουσουλμάνους της Θεσσαλίας, με το οποίο απευθύνεται καθησυχαστικά και 

παρηγορητικά στους Μουσουλμάνους της περιοχής, οι οποίοι βρίσκονταν σε πανικό με-

τά την προσάρτησή τους στο Ελληνικό Βασίλειο. Προτάσσει την ανεξιθρησκία των Χρι-

στιανών αλλά και την ιστορία των Ελλήνων. Χρησιμοποιεί μάλιστα και στίχους από το 

Κοράνι, προτρέποντάς τους να αποδεχθούν τη νέα κατάσταση, καθότι είναι αποτέλεσμα 

του κισμέτ τους. Προτρέπει δε τους Έλληνες να υποδεχθούν και να αποδεχθούν τον 

μουσουλμανικό λαό, όπως ο Χριστός αποδέχθηκε και συγχώρησε τους σταυρωτές Του. 

Με αυτόν τον τρόπο, προσπαθεί να δεσμεύσει τους Έλληνες να μην προβούν σε πράξεις 

αντεκδίκησης. Αναφέρει, τέλος, την αρμονική συμβίωση Εβραίων και Χριστιανών στη 

Ζάκυνθο. 

 

Η εφημερίδα ΣΙΩΝ ως μέσο επικοινωνίας και διάδοσης των ιδεών του Δ. Λάτα  

Σημαντικές πληροφορίες για τη στάση του Λάτα ως προς τους Εβραίους, από την ε-

ποχή που ήταν ακόμη Αρχιμανδρίτης, συλλέγουμε από την εφημερίδα ΣΙΩΝ, την οποία 

εξέδιδε από το 1881 έως το 1889. Η ΣΙΩΝ υπήρξε, πέρα από το κήρυγμα στην εκκλησί-

α, για πολλά χρόνια το όργανο με το οποίο επικοινωνούσε ο Ιεράρχης με τον λαό. Εκδι-

δόταν κάθε εβδομάδα και, ενώ εκ πρώτης όψεως είναι ένα κατηχητικό έντυπο, στην 

πραγματικότητα κάλυπτε ευρύτερα θέματα εθνικού και κοινωνικού ενδιαφέροντος. Ήδη 

έμπειρος ιεροκήρυκας, είχε διαγνώσει την ανάγκη μιας θρησκευτικής και ηθικής διαπαι-

δαγώγησης, για να πλήξει τη δεισιδαιμονία και την αμάθεια που ταλάνιζαν την ορθόδοξη 

Ελλάδα στα τέλη του 19ου αιώνα.  

Το περιεχόμενο των λόγων του ήταν ηθικό και διδακτικό.11 Οι δε θεολογικές του α-

πόψεις, πέραν πάσης αμφιβολίας, ήταν πρωτοποριακές για την ελληνική πραγματικότητα 

και, ταυτόχρονα, σε απόλυτη συνάρτηση με το επαναστατικό πνεύμα του Χριστιανισμού 

των τριών πρώτων αιώνων.  Χρησιμότατη υπήρξε η στήλη της Λεξικολογίας, στην οποία ο 



                                                          Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα 

                                                                                                                      ΗΘΙΚΗ 

38 

αναγνώστης είχε την ευκαιρία να ερμηνεύσει θεολογικά, ιστορικά, ετυμολογικά, συγκριτι-

κά και πραγματολογικά πλήθος όρων και εννοιών, κυρίως βιβλικής προέλευσης. Είναι 

σημαντικό πως σχεδόν οι μισές λέξεις ήταν εβραϊκές. Στην τακτική στήλη με τίτλο Διά-

φορα, πέραν του σημαντικού πρωτογενούς υλικού ιστορικής αξίας, ο Λάτας ασχολείται με 

κοινωνικά και ηθικά θέματα, με τα φαινόμενα παθογένειας της χώρας και με την καταπο-

λέμηση προλήψεων και δεισιδαιμονιών —με τις οποίες αντιμετράται πάντοτε με κοσμιό-

τητα και χριστιανική ηθική. Στη στήλη αυτή υπερασπίζει την εβραϊκή κοινότητα έναντι 

των αντιλήψεων αυτών. 

Ειδικότερα, στο 1ο φύλλο της εφημερίδας, αναλύει τους λόγους για τους οποίους επέ-

λεξε να την ονομάσει ΣΙΩΝ και ποιος ο συμβολισμός της.12 Θεωρώντας τον Σωκράτη ως 

τον «πρύτανη των Σοφών», του αποδίδει την «προφητεία» ή, κατά τη χριστιανική θεολο-

γία, τον σπερματικό λόγο της έλευσης του Σωτήρα στη Σιών, την οποία επιλέγει συμβο-

λικά ως τον τόπο προέλευσης της αλήθειας. Στο φύλλο 2213 (10/6/1881), στο κεντρικό 

του άρθρο Προς τους Μουσουλμάνους της Θεσσαλίας, ο Ιεράρχης σημειώνει: Ἐὰν ὑπάρχῃ 

ἔθνος, τὸ ὁποῖον οἱ κατὰ τόπους φανατικοὶ Χριστιανοί, ἐξ ἐσφαλμένων βεβαίως καὶ ὅλως ἀντι-

χριστιανικῶν ἰδεῶν ὁρμώμενοι, μισοῦσι πάντοτε καὶ καταδιώκουσιν, εἶναι τὸ ἔθνος τῶν Ἑβραί-

ων. Καὶ ἐν τούτοις οἱ ἐν τῷ ἡμετέρῳ Ἑλληνικῷ Βασιλείῳ Ἑβραῖοι, σεβόμενοι πάντοτε ἡμᾶς καὶ 

τὴν θρησκείαν ἡμῶν, ὅσον καὶ ἡμεῖς αὐτοὺς καὶ τὴν θρησκείαν αὐτῶν, ζῶσι μεθ᾽ ἡμῶν ἐν ὁμο-

νοίᾳ καὶ ἀγάπῃ ἀδελφικῇ, ἀπολαμβάνοντες παρὰ τοῦ Πολιτεύματος τοῦ Κράτους πᾶν ὅ,τι ἀπο-

λαμβάνομεν καὶ ἡμεῖς οἱ Χριστιανοί. Καὶ τὴν ἀλήθειαν ταύτην, δι᾽ ἐπισήμων πολλάκις ἐγγράφων 

αὐτοὶ οἱ Ἑβραῖοι ὡμολόγησαν πρὸς τοὺς ἁπανταχοῦ ὁμοθρήσκους καὶ ὁμοεθνεῖς αὑτῶν. Τόσον 

δὲ ἀγαπῶσι τοὺς Ἕλληνας οἱ Ἑβραῖοι, ἐν τῷ καθ᾿ ἡμᾶς Ἑλληνικῷ Βασιλείῳ, ὥστε καὶ προ-

σκαλοῦσι τοὺς Ἕλληνας ἱερεῖς νὰ κηρύξωσι τὸν λόγον εἰς τὰς Συναγωγὰς αὑτῶν. Πρὸς βεβαί-

ωσιν τούτων ἀνατυποῦμεν ἐπιστολὰς ἀνταλλασομένας μεταξὺ τῶν Ἑβραίων καὶ τῶν Χριστιανῶν 

ἱερέων τοῦ Ἑλληνικοῦ βασιλείου. 

Συνεχίζοντας, στον επίλογο του Προς τους Μουσουλμάνους της Θεσσαλίας, τονίζει πόσο 

αδελφικά ζούσαν οι Εβραίοι με τους Έλληνες, αποδεικνύοντάς το βάσει του περιεχομέ-

νου των παρακάτω επιστολών, που απέστειλαν μέλη της Ισραηλιτικής κοινότητας: Σεβα-

σμιώτατε! Ἡ ἐνταῦθα ἄφιξίς σας ἐνεποίησεν εἰς ἡμᾶς ἀγαλλίασιν μεγίστην· εὐελπιστοῦμεν δὲ ὅτι 

οὐδόλως θ᾽ ἀπαξιώσητε νὰ κηρύξητε τὸν θεῖον λόγον καὶ ἐν τῇ ἡμετέρᾳ Συναγωγῇ, καὶ μεγάλως 

ἀγαλλόμεθα ἐπὶ ταύτῃ τῇ ὑποθέσει. Ἄπασα δὲ ἡ ἰσραηλιτικὴ Κοινότης ἀνυπομόνως περιμένει ν᾿ 

ἀκούσῃ τῆς ὑμετέρας διδασκαλίας. Εὐτυχεῖς ἐπὶ τούτῳ ἠθέλατε λυγισθῆ, σεβασμιώτατε, καὶ με-

γάλην τιμὴν ἠθέλατε μᾶς περιποιήσει. Ὅθεν παρακαλοῦμεν ὑμᾶς, ἵνα, ἀποφασίσαντες, εἰδοποιή-

σητε ἡμῖν ἐγκαίρως τὴν ἡμέραν τῆς εἰς τὴν ἡμετέραν Συναγωγὴν ἀφίξεώς σας. Πιστεύομεν δὲ, 

ὅτι ἡ ἄκρα καλοκάγαθία σας καὶ ἡ εὐγενὴς σας ψυχὴ δὲν θέλει μᾶς στερήσει τοιαύτης χάριτος, ἣν 

ἡμεῖς αὐθορμήτως ἐπιζητοῦμεν, καθὸ ἀντιπρόσωποι τῆς ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος, καὶ τὴν ὁποίαν 

διὰ βίου ὡς ἱερὸν κειμήλιον θέλομεν διατηρήσει. Δέχθητε τὰ σεβάσματα ἡμῶν καὶ δι᾽ ἡμῶν πά-

σης τῆς ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος. 

  Σαββάθαϊ Κονελιάνο, Σαμουὴλ Μουλί Μπολί. 

Απάντησε στην πρόσκλησή τους, ώστε να μεταβεί και να διδάξει στη συναγωγή τους: 

Πρὸς τοὺς ἀξιοτίμους ἐπιτρόπους τῆς ἐν Ζακύνθῳ ἰσραηλιτικῆς Συναγωγῆς. Ἐν ΓΕΡΑΚΑ-

ΡΙΩ τῇ 3 Αὐγούστου 1871. Αξιότιμοι κύριοι! Μετὰ μεγάλης συγκινήσεως ἀνέγνων τὴν ἀπὸ 30 

Ἰουλίου πρὸς ἐμὲ ἀξιότιμον ἐπιστολήν Σας, διὰ τῆς ὁποίας με προσκαλεῖτε νὰ κηρύξω τὸν λόγον 

τοῦ Θεοῦ καὶ ἐνώπιον τῆς ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος. Διαβεβαιῶ ὑμᾶς ὅτι, ὡς ἐκ τῆς ἐν τῇ 

ἑσπερίᾳ Εὐρώπῃ μετὰ πολλῶν πεπαιδευμένων Ἰσραηλιτῶν ἀναστροφῆς μου, πρὸς δὲ καὶ τῆς 

ἀπὸ πολλῶν ἤδη ἐτῶν ἐμεμιθεστέρας σπουδῆς τοῦ Χριστιανισμοῦ, ἐδιδάχθην, ὡς ἔνθερμος ζη-

λωτὴς τῶν ἀρχῶν τοῦ Εὐαγγελίου, νὰ τρέφω μέγαν σεβασμὸν πρὸς τὸ Ἔθνος τῶν Ἰουδαίων. 



ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ____________________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

39 

Ὅθεν καὶ πολὺ ἐπεθύμησα νὰ ἴδω καθ’ολοκληρίαν ἐκλειπούσας τὰς κατὰ καιροὺς ἀνηθίκους 

ἐκείνας δεισιδαιμονίας, μεταξὺ Ἰουδαίων καὶ Χριστιανῶν ἐν Ζακύνθῳ καὶ ἀλλαχοῦ, προϊὸν ἀπο-

φράδων παρελθουσῶν ἐποχῶν, αἵτινες ἐπέφερον ἐνίοτε λίαν δυσάρεστα ἀποτελέσματα. Οἱ Χρι-

στιανοὶ πιστεύουσιν, ὅτι ὁ Ἱεχοβὰ, ὁ Θεὸς τῶν Ἰουδαίων, εἶναι ὁ ἄμεσος πατὴρ τοῦ Μασσιὰχ, 

τοῦ Θεοῦ τῶν Χριστιανῶν… Ποῖα ἄλλα ἔθνη λοιπόν, ἀξιότιμοι κύριοι, ἔχουσι στενοτέραν θρη-

σκευτικὴν συγγένειαν, ἢ τὰ ἔθνη τὰ Χριστιανικὰ καὶ τὸ ἔθνος τῶν Ἰουδαίων; Ποῖοι ἄλλοι δύνα-

νται, ἔχοντες ἐξ ἑνὸς καὶ τοῦ αὐτοῦ Μαντείου τὸν αὐτὸν χρησμὸν τῆς ἀγάπης, νὰ πραγματοποι-

ήσωσι τὴν πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τὸν πλησίον ἀγάπην, ἢ αὐτοὶ οἱ ἀληθεῖς Χριστιανοὶ καὶ οἱ ἀλη-

θεῖς Ἰουδαῖοι; Ἀλλὰ, καθὰ ἐκ τοῦ Λαοῦ τῆς πατρίδος μου Ζακύνθου καθεκάστην ἐμπνέομαι, καὶ 

καθὰ ἡ ἐπιστολὴ ὑμῶν μαρτυρεῖ, πολλὰ ἐσχάτως πρὸς ἐντελῆ ἐπίτευξιν τοῦ θεαρέστου τούτου 

σκοποῦ ἐγένοντο βήματα. Τέλος, ἀξιότιμοι κύριοι, εἰμὶ πρόθυμος, ἀποδεχόμενος μετὰ σεβασμοῦ 

τὴν αἴτησίν σας, νὰ κηρύξω τὸν θεῖον λόγον καὶ ἐνώπιον τῆς Ἰσραηλιτικῆς Κοινότητος, ἐὰν μή τι 

κώλυμα ἀλλαχόθεν παρεμβληθῇ. Δέξασθε τὴν πρὸς ὑμᾶς καὶ δι᾽ ὑμῶν πρὸς ἅπασαν τὴν Ἰσραη-

λιτικὴν Κοινότητα διαβεβαίωσιν τῆς εἰλικρινοῦς ὑπολήψεώς μου.  

  Ὁ κῆρυξ τοῦ λόγου τοῦ Θεοῦ Διονύσιος Λάτας. 

Στο φύλλο με αριθμό 89, της 03ης/11/1882, το κύριο άρθρο, με τίτλο Οι ψευδορήτο-

ρες της Χριστιανικής Εκκλησίας, αναιρεί τις κατηγορίες του Κερκυραίου ιερέως Ε. Μεταλ-

ληνού εναντίον του, ο οποίος τον κατηγόρησε για θρησκευτική προσέγγιση Χριστιανών-

Ιουδαίων.  

Αφορμή στάθηκε το δημοσίευμα στην εφημερίδα Φωνή της Κέρκυρας, στο οποίο ο 

Μεταλληνός επικρίνει τον Λάτα για το αφιέρωμα που έκανε στον βαθύπλουτο Ιουδαίο 

Αλλατίνη στη ΣΙΩΝ. Ο Λάτας τον κατηγόρησε ευθέως ότι μισεί τους Εβραίους, γεγονός 

που τον καθιστά άνθρωπο αμαθή, παθολογικό ψεύτη, υποκριτή και άσχετο με το κοσμο-

πολίτικο και φιλάνθρωπο πνεύμα του Χριστιανισμού. Ο Ιεράρχης υπογραμμίζει πόσο 

ευχάριστο είναι το γεγονός ότι οι ορθόδοξοι Χριστιανοί και οι Εβραίοι της Ανατολής 

απέβαλαν τον φανατισμό τον οποίο είχαν αναπτύξει, λόγω αιώνων αμάθειας και βαρβα-

ρότητας, και πλέον ζουν αδελφωμένοι έχοντας, μάλιστα, ως κοινή θρησκευτική ρίζα την 

Παλαιά Διαθήκη και την παράδοσή της. Αναφέρει ότι σαφώς διαφέρουν θρησκευτικά, 

διότι ποτέ οι Εβραίοι δεν αναγνώρισαν τον Χριστό ως Μεσσία και δεν αποδέχονται την 

Καινή Διαθήκη. Ο Μεταλληνός τεχνηέντως το αποκρύπτει, για να καταλήξει στο συμπέ-

ρασμα ότι ο Λάτας προσπαθεί να πετύχει έναν θρησκευτικό συγκρητισμό, γεγονός πράγ-

ματι άδικο. Προς ενίσχυση των επιχειρημάτων του ο Ιεράρχης παραθέτει πλήθος χωρί-

ων, κυρίως του Αποστόλου Παύλου, θέλοντας να καταδείξει πως ο Χριστιανισμός αγαπά 

και προστατεύει όλους τους ανθρώπους, Παγανιστές και Ιουδαίους συμπεριλαμβανομέ-

νους. Το οξύ ύφος του Λάτα έναντι ενός ορθόδοξου ιερέα, προς υπεράσπιση των Εβραί-

ων, πρέπει να σημειωθεί ως γεγονός θαρραλέο, όσο και σπάνιο, για την εποχή. 

Άλλο ένα κεντρικό άρθρο του Λάτα, που αφορά τους Εβραίους, βρίσκουμε στο φύλλο 

υπ’ αριθμόν 213, της 5ης/06/1885, με τίτλο Η πρόοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος και απέ-

ναντι των Ισραηλιτών. Το περιεχόμενο αφορά την απάντηση του Ιεράρχη στις κατηγορίες 

περί φανατισμού του ορθόδοξου κλήρου εναντίον των Ισραηλιτών από έναν νεαρό, Ζα-

κυνθινό, Εβραίο, ονόματι Αβραάμ Κωνσταντίνη, στο μηνιαίο περιοδικό του νησιού Κυ-

ψέλη. Η εφημερίδα Ακρόπολις το αναπαρήγαγε και το θέμα —το οποίο αφορά ένα επει-

σόδιο μεταξύ του Αρχιραβίνου της Ισραηλίτικης κοινότητας στη Χαλκίδα και του Εξάρ-

χου του Παναγίου Τάφου, κατά την τελετή υποδοχής του Έλληνα βασιλιά από ταξίδι— 

έλαβε πανελλήνια διάσταση. Το όλο ζήτημα αφορά το εθιμοτυπικό της τελετής, όπου ο 

Αρχιραβίνος αρχικά δεν έλαβε τη θέση του μαζί με τους ορθόδοξους αρχιερείς, πράγμα 

που διευθέτησε άμεσα ο Πέτρος Μαυρομιχάλης, βασιλικός επίτροπος της Συνόδου, με 

τον δημοτικό σύμβουλο της Αθήνας Μιχαήλ Λάμπρου.  



                                                          Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα 

                                                                                                                      ΗΘΙΚΗ 

40 

Το γεγονός που εξόργισε τον Λάτα είναι το ύφος και οι απαξιωτικοί  χαρακτηρισμοί 

του νεαρού συγγραφέως, ο οποίος περιγράφει τα γεγονότα και τα πρόσωπα ως εξής: Ἐν 

τῇ εἰσόδῳ, δεξιᾷ τῆς βασιλικῆς αἰθούσης, ὁμὰς ῥασοφόρων, ἡ Ἱερὰ Σύνοδος, συνεπυκνοῦντο μὲ 

τὰς μιξοπολίους γενειάδας των, μὲτὰ κομβολόγια των, μὲ τὴν ἰησουιτικὴν των σοβαρότητα, μὲ τὴν 

ἀνατολικὴν των ἀπολαυστικότητα καὶ τὴν προβάλλουσαν γαστέρα καὶ μὲ ὅλους τοὺς δαίμονας κά-

τωθι τοῦ μαύρου ράσου των. 

Την ίδια στιγμή, παρουσιάζει τον Αρχιραβίνο με αρετή διακεχυμένων επί της ευαρεστοτέ-

ρους φυσιογνωμίας, ο οποίος ήρθε σε διαμάχη με τον πολύσαρκο Έξαρχο του Αγίου Τάφου. 

Του έκανε ακόμη εντύπωση προπάντων η χοντρή φυσιογνωμία αυτού. Ο Λάτας στηλιτεύει 

αυτούς τους χαρακτηρισμούς και το ύφος του νεαρού, καθότι δεν εξυπηρετεί καθόλου το 

πνεύμα ομονοίας, το οποίο ο ίδιος έχει τόσο πασχίσει να αναπτύξει μεταξύ των δύο κοι-

νοτήτων. Υποδεικνύει τον Πλατωνικό Γοργία, πέραν του θέματος της ρητορικής, ως την 

ηθική θεμελίωση της πολιτικής πρακτικής για τη συγκρότηση του τρόπου ζωής του ατό-

μου που αποβλέπει στην αληθινή ευτυχία. Ο άνθρωπος είναι πλασμένος να πράττει το 

αγαθό και οι περιστάσεις και η αμάθεια τον οδηγούν στις αντίθετες πράξεις. Ο Ιεράρχης 

προβαίνει και σε ένα αυθαίρετο συμπέρασμα για τον αρθρογράφο. Επισημαίνει ότι έχει 

πάθος κατά των παπάδων, ή ίσως δεν ανέχεται θρησκευτικά καθεστώτα, και ἔλαβεν αἰτίαν 

διὰ νὰ προσβάλλῃ τὸν ἀνώτερον Κλῆρον τῆς καθ᾿ ἡμᾶς Ἐκκλησίας, ἐγκωμιάζει καὶ ἐξυμνεῖ τὸν 

Ῥαββῖνον τῆς Συναγωγῆς, ὃν ἐνδομύχως ἐπίσης δὲν ἀνέχεται καὶ δὲν ὑπολήπτεται. Μπορούμε 

να υποθέσουμε ότι το γράφει αυτό για να μη δημιουργήσει μια αντιπαλότητα και να μην 

προσδώσει χαρακτηριστικά εκφραστή σύσσωμης της Ιουδαϊκής κοινότητας στον νεαρό 

συγγραφέα, αλλά να τον αντιμετωπίσει ως ένα πρόσωπο μεμονωμένο το οποίο απεκδύε-

ται της θρησκευτικής ταυτότητάς του. Επιθυμεί να δείξει ότι τα λεγόμενά του, στην 

πραγματικότητα, μειώνουν όλες τις θρησκείες και διχάζουν. Θεωρεί ακόμα ότι η σημα-

σία που αποδίδει στο περιστατικό είναι σαφώς δυσανάλογη προς την ουσία του ίδιου του 

γεγονότος. Τον παρομοιάζει με τον άνθρωπο που βλέπει το δέντρο και όχι το δάσος. 

Προχωρά σε μακροσκελή ανάλυση των σχέσεων Χριστιανών και Ιουδαίων, εξάγοντας το 

συμπέρασμα ότι, παρά τις δογματικές διαφορές που τους διακρίνουν, ζουν σε αρμονία, 

ανεξάρτητα από μικροπεριστατικά που οφείλονται στην αμάθεια, την έλλειψη μόρφωσης, 

αλλά και στην άγνοια των αρχών της κάθε θρησκείας. 

Διατείνεται ότι Έλληνες και Εβραίοι είναι πραγματικά ανεξίθρησκοι, σέβονται και α-

γαπούν τους συνανθρώπους τους, ενώ ισχυρίζεται πως το Ελληνικό Κράτος είναι σαφώς 

πιο προωθημένο και από προηγμένα κράτη τα οποία στο εθιμοτυπικό τους χωρίζουν τις 

θρησκείες, όταν εδώ οι εκπρόσωποί τους τοποθετούνται μαζί, συμβάλλοντας κατ’ αυτόν 

τον τρόπο στην ενότητα του λαού. Υπερασπίζεται τον έξαρχο του Παναγίου Τάφου, ο 

οποίος, στην ερώτηση του αστυνόμου Χωματιανού εάν ο ραβίνος είναι Ιεράρχης, καλώς 

απάντησε πως δεν είναι, γιατί πράγματι στην Ιουδαϊκή θρησκεία δεν υπάρχουν Αρχιερείς 

ή ιερείς, όπως στη Χριστιανική Εκκλησία, αλλά ραβίνοι, δηλαδή διδάσκαλοι. Φυσικά, οι 

τελευταίοι εκπροσωπούν την Ιουδαϊκή θρησκεία και για αυτόν τον λόγο τοποθετούνται σε 

διακεκριμένες θέσεις βάσει του κρατικού τυπικού. Περιγράφει δε τον έξαρχο ως πρόσω-

πο μορφωμένο, με γνώσεις όχι μόνο της χριστιανικής θεολογίας αλλά και της εβραϊκής, 

με τεράστια πείρα σε σχέση με το τυπικό και την εκπροσώπηση του Πατριαρχείου στη 

Βλαχία, Ρωσία και Κωνσταντινούπολη.  

Αποδίδει το καλό κλίμα στις σχέσεις των δύο κοινοτήτων στους θρησκευτικούς τους 

ηγέτες, που, παράλληλα, εργάζονται για αυτόν τον σκοπό. Αναγνωρίζει ότι προφανώς θα 

υπάρχουν ιερείς αμαθείς, δεισιδαίμονες και προληπτικοί, όπως αντιστοίχως θα υπάρχουν 

και ραβίνοι με τα ίδια χαρακτηριστικά, με αποτέλεσμα να μην αναπτύσσεται κατά τόπους 

το πνεύμα αγάπης και ομόνοιας που είναι το ζητούμενο. Χρησιμοποιεί, όμως, όπως συ-

νηθίζει, το παράδειγμα της Ζακύνθου ως πρότυπο στενών και ομαλών θρησκευτικών σχέ-



ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ____________________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

41 

σεων και προτρέπει τη διδασκαλία ανεξίθρησκων μηνυμάτων από όλους τους εκπροσώ-

πους των δογμάτων και θρησκειών στην Ελλάδα.  

Ενδιαφέρον παρουσιάζει η ανταλλαγή επιστολών μεταξύ του Αρχιεπισκόπου, πλέον, 

Δ. Λάτα και του αρχιραβίνου της Κέρκυρας Ι. Ε. Λευή, στο φύλλο 244 της 

22ης/01/1886. Αφορμή του διαλόγου είναι η παράκληση του Λευή προς τον Λάτα να 

μην φιλοξενούνται στη ΣΙΩΝ επιστολές που έχουν συκοφαντικό ή περιφρονητικό ύφος 

για την κοινότητα, όπως έγινε σε προηγούμενο φύλλο.14 Οι βασικές κατηγορίες που ανα-

φέρονται είναι η συμμετοχή Ισραηλιτών σε μυστήρια και σε κηδείες Χριστιανών, όπως 

και η χρήση αρκετών ξένων λέξεων —γεγονός που ο αρχιραβίνος αναγνωρίζει. Μαζί με 

την επιστολή απέστειλε και δύο βιβλία ως δώρα στον Λάτα. Ο τελευταίος απάντησε με 

πολύ θερμό ύφος πως η ΣΙΩΝ λάμβανε πολλές επιστολές εμπρηστικού και προσβλητι-

κού χαρακτήρα, τις οποίες απέφευγαν να δημοσιεύσουν για να μη θίξουν το Ισραηλίτικο 

έθνος. Επιλέγει, όμως, κάποια στιγμή να δημοσιεύσει μία τέτοια χαρακτηριστική επιστο-

λή, για να απαντήσει στις παρωχημένες αυτές αντιλήψεις και να κλείσει το θέμα διαπα-

ντός. Προβάλλει ακολούθως τα κοινά στοιχεία Ιουδαϊσμού και Χριστιανισμού, τις από-

ψεις του υπέρ της ανεξιθρησκίας, και λέγει εμφατικά πως Τὸ δόγμα τοῦτο, δὲν εἶναι ἀπο-

κλειστικῶς θρησκευτικόν, δὲν εἶναι μόνον Χριστιανικόν, ἀλλ᾽ εἶναι, οὕτως εἰπεῖν, καὶ κοσμοπολι-

τικόν, καθὸ ἀφορᾷ εἰς τοὺς ἀνθρώπους τῆς γῆς ἐν γένει, ὡς φύσει κατόχους τοῦ ἠθικοῦ νόμου. 

Κλείνει εκφράζοντας τις ευχαριστίες για την αποστολή των βιβλίων, για τις αγαθές διαθέ-

σεις του ραβίνου, και με την υπόσχεση ότι θα εργάζεται πάντα για αμοιβαίαν αγάπην και την 

από κοινού ευδαιμονίαν όχι μόνον Εβραίων και Ελλήνων αλλά και πάντων της γης των Εθνών. 

Στο έκτακτο παράρτημα της ΣΙΩΝ, με αριθμό 274, με τίτλο Περί της Διοικήσεως της 

εν Ζακύνθου εκκλησίας, όπου ο Διονύσιος Λάτας κάνει μια ανασκόπηση της Αρχιερατικής 

του θητείας, περιγράφει, μεταξύ άλλων, την από 24 Νοεμβρίου του 1884 εγκυκλίου που 

απαγόρευσε την κουμπαριά μεταξύ Εβραίων και Χριστιανών. Το γεγονός αυτό παρου-

σιάζεται, από σύγχρονους ιστορικούς που έχουν ασχοληθεί με την Ιουδαϊκή κοινότητα 

της Ζακύνθου και τον Λάτα, ως μια παραφωνία ή δημιουργεί ερωτηματικά σε σχέση με 

τη συνεπή αδελφική στάση απέναντί τους. Είναι, όμως, σαφές για όποιον έχει στοιχειώδη 

θεολογική παιδεία, πως στον Χριστιανισμό υπάρχουν μυστήρια στα οποία καλώς δεν με-

τέχουν ενεργά άνθρωποι άλλων θρησκευμάτων. Η απαγόρευση, λοιπόν, αυτή δεν είχε 

στόχο να διχάσει αλλά να διορθώσει τα κακώς κείμενα και να προστατέψει τις δυο κοινό-

τητες από τη δίκαιη θρησκευτική κριτική.   

Προκειμένου να κατανοήσουμε το ρητορικό μέγεθος του Λάτα, θα αναφέρουμε απο-

σπασματικά τη μαρτυρία του Γρηγόριου Ξενόπουλου στην εφημερίδα ΑΘΗΝΑΙ, της 

Κυριακής 8ης Απριλίου 1911,15 17 ολόκληρα χρόνια μετά τον θάνατο του επισκόπου. Τον 

παρομοιάζει με τον αρχαίο Περικλή, που, όταν ανέβαινε στον άμβωνα να κηρύξει, μετα-

μορφωνόταν σε μια απαστράπτουσα προσωπικότητα που σαγήνευε το πλήθος. Συγκεκρι-

μένα, ο Ξενόπουλος γράφει: Άσχημος ίσως παντού αλλού μόνον επί του άμβωνος εγίνετο ωραί-

ος. Ήτο πλασμένος, γεννημένος δια τον άμβωνα, έφθανε η απλή εμφάνισης του Λάτα επί του άμ-

βωνος δια να σαγηνεύσει το Εκκλησίασμα. Και έφθανε να ανοίξει το στόμα δια να αιχμαλωτίσει την 

προσοχήν, δια να θερμάνει την καρδίαν, δια να υγράνει τα μάτια πιστών και άπιστων, άμαθων και 

σοφών, μικρών και μεγάλων. 

Για τον Ξενόπουλο, ο Λάτας ήταν «καλλιτέχνης». Σημειώνει πως ο λόγος του δεν εν-

διέφερε μόνον τους Ορθοδόξους αλλά όλους τους ανθρώπους: επί τη βάσει της διδασκαλίας 

του Ιησού, ύφαινε δια του λόγου καλλιτεχνήματα, όπως θα το έκαμε επί της βάσει της διδασκαλίας 

του Μωάμεθ ή του Κομφούκιου. Είχεν ακόμα και πνεύμα όχι εκείνο που ονομάζομεν συνήθως 

δροσερόν, εύθυμον και σπινθηροβόλον, αλλά το αληθινόν πνεύμα των μεγάλων, το υψηλώς  σατυρι-

κόν και καθαυτό φωτοβόλον. Συνδύαζε την αυστηρή λογική του διαλεκτικού, την εικόνα του 

ποιητού και την αναπαράσταση του ηθοποιού. Όλα αυτά τα στοιχεία, όπως και πολλά 



                                                          Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα 

                                                                                                                      ΗΘΙΚΗ 

42 

άλλα, υπερτονίζουν τη ρητορική δεινότητά του και, διά στόματος Ξενόπουλου, ισχυρο-

ποιούν την αίσθηση επιρροής την οποία είχε ως Ιεράρχης, ενώ, ταυτοχρόνως, χρησιμεύ-

ουν στην κατανόηση της υψηλής σημασίας του κηρύγματός του για την υπεράσπιση των 

αδύναμων κοινωνικών ομάδων.   

 Το 1883 πραγματοποιήθηκε μία δίκη στην Ουγγαρία, με αφορμή τις γνωστές κα-

τηγορίες ότι σφάζουν δήθεν οι Εβραίοι μικρά χριστιανόπουλα και χρησιμοποιούν σε α-

πόκρυφες τελετές το αίμα τους. Στην εφημερίδα Παλιγγενεσία δημοσιεύτηκαν πολλά άρ-

θρα, όπως και σε άλλες εφημερίδες της Ελλάδας και του εξωτερικού, που στοχοποιούσαν 

τους Εβραίους, θεωρώντας τους υπεύθυνους για τα δεινά από τα οποία  υπέφεραν οι χρι-

στιανικοί λαοί. Το γεγονός αυτό εξανάγκασε τον Διονύσιο Λάτα να απαντήσει α-

πό άμβωνος υπέρ τους, αλλά και να περιοδεύσει σε πόλεις της χώρας με ενεργές Ισραηλι-

τικές κοινότητες για να τους υπερασπιστεί και να κηρύξει κατά των συκοφαντιών. Έγραψε 

άρθρο με τίτλο Οι κατά των Εβραίων επιθέσεις, στο 120ο φύλλο της ΣΙΩΝ. Αφού ανέλυσε 

το ιστορικό  υπόβαθρο της κακής σχέσης Χριστιανών και Ιουδαίων, υπενθύμισε πως ο 

Χριστός ήταν Εβραίος και πως ο λαός αυτός έχει μεγάλη πνευματική παράδοση κι ε-

μπορικό πνεύμα, και προσπαθεί να επιβιώσει  παρά τις διαρκείς διώξεις και συκοφαντίες 

που υφίσταται. Θεωρεί πως η ΣΙΩΝ έχει χριστιανικό καθήκον να υπερασπίζει τον αδικη-

μένο λαό, θυμίζοντας  πως και οι Χριστιανοί των πρώτων  αιώνων υπέφεραν από τις ίδιες 

ακριβώς ψευδείς κατηγορίες. Κανείς δεν είναι υπεράνω του νόμου, κατά τον Λάτα, ανε-

ξαρτήτως καταγωγής ή θρησκεύματος. Για το άρθρο του αυτό απέστειλαν ευχαριστήριες 

επιστολές ο Αρχιραβίνος της Κέρκυρας Ι. Σ. Λευής: Αἰδεσιμώτατε κ. Ἀρχιμανδρίτα 

᾿Ανέγνωσα τὸ ὑφ᾽ ὑμῶν ἐν τῇ «Σιών» τῆς 29ης Ἰουνίου δημοσιευθὲν λαμπρὸν ἄρθρον ἐπὶ τῆς 

πολυθρυλήτου ἐπιτζᾷ - ᾿Εσλὰρ δίκης. Τὰ ὑπὸ τοῦ ὑμετέρου καλάμου χαραχθέντα μεστὰ εὐγε-

νοῦς ἀγανακτήσεως καὶ ἐμπνευσθέντα ὑπὸ πνεύματος ἀγάπης καὶ δικαιοσύνης, δεικνύουσιν ὅτι 

Ὑμεῖς λίαν ἐπαξίως ἐτάχθητε Λειτουργὸς θρησκείας, ἥτις, ὡς ἐκείνη ἐξ ἧς ἐπήγασε, βάσιν ἔχει 

τὴν πρὸς τὸν Θεὸν καὶ τὸν πλησίον ἀγάπην. Συγκινηθεὶς λίαν ἐκ τούτου, αἰσθάνομαι τὴν ἀνά-

γκην νὰ ἐκδηλώσω Ὑμῖν τὸν μέγαν μου θαυμασμὸν, συνάμα δὲ καὶ τὴν βαθυτάτην πρὸς τὴν 

Ὑμετέραν Αἰδεσιμώτητα εὐγνωμοσύνην τῶν ἐν Ἑλλάδι ὁμοθρήσκων μου. Οὐδόλως ἀμφιβάλλω 

ὅτι, ἡ ὑφ᾽ Ὑμῶν ἐξενεχθεῖσα ἐπὶ τοῦ προκειμένου ἀπροκάλυπτος γνώμη, θέλει καταπείσει πάντα 

εἰλικρινῆ ὁπαδὸν τῆς Χριστιανικῆς πίστεως καὶ διαφωτίσει αὐτὸν περὶ συκοφαντίας, ἥτις, καίπερ 

μυριάκις ἀποδεχθεῖσα τοιαύτη, δίκην ὅμως ἑπτακεφάλου Ὕδρας, διηνεκῶς καταβάλλεται καὶ διη-

νεκῶς ἐξεγείρεται. Ὅθεν ἀσπάζομαι Ὑμᾶς, Αἰδεσιμώτατε Κύριε, ἐν πνεύματι τῆς ἀδελφικῆς 

ἐκείνης ἀγάπης ἐν ᾗ δι᾽ ἀῤῥήκτων δεσμῶν συνδεόμεθα ὑπὸ τε τῆς Ὑμετέρας καὶ τῆς ἐμῆς Θρη-

σκείας. Ἐν Κερκύρᾳ τῇ 4 Ἰουλίου 1883 Ὁ ᾿Αρχιρραββίνος Ι. Σ. Λεύης, όπως και η ισραηλιτι-

κή εταιρία Ομόνοια: Τῷ αἰδεσιμωτάτῳ Ἀρχιμανδρίτῃ Διονυσίῳ Λάτᾳ Εἰς ᾿Αθήνας Ἐν Κερ-

κύρᾳ 8 Ἰουλίου 1883 Αἰδεσιμώτατε Κύριε Ἀρχιμανδρίτα Οἱ ὑποφαινόμενοι, μέλη τῆς διευθύνσε-

ως τοῦ συλλόγου ἡ «Ομόνοια», ἀνεγνώσαμεν τὸ ἄρθρον «Αἱ κατὰ τῶν Ἑβραίων ἐπιθέσεις», τὸ 

ὑφ᾽ ὑμῶν δημοσιευθὲν ἐν τῷ ὑπ᾿ ἀριθ. 120 φύλλῳ τῆς «Σιών». Αἱ ὑψηλαὶ ἰδέαι καὶ τὰ εὐγενῆ 

αἰσθήματα, ἅτινα ἐκφράζονται ἐν ταῖς γραμμαῖς ταύταις, κρατύνουσιν ἔτι μᾶλλον τὴν ἀρίστην φή-

μην, ἣν ἡ Ὑμετέρα Αἰδεσιμότης ἀπολαύει παρὰ πάσῃ τῇ πεπολιτισμένῃ κοινωνίᾳ. Ἐπάξιος Λει-

τουργὸς θρησκείας, βάσιν μὲν ἐχούσης τὴν πρὸς τὸν πλησίον ἀγάπην, σκοπὸν δὲ τὴν τελειοποίη-

σιν τῆς ἀνθρωπότητος, Ὑμεῖς παλαίετε καὶ τὴν φορὰν ταύτην ὑπὲρ τοῦ θριάμβου τῆς ἀληθείας 

καὶ τῆς δικαιοσύνης καὶ ὑπὲρ τῆς ἀπελάσεως τοῦ ψεύδους καὶ τῆς πλάνης. Ἐσμὲν βέβαιοι ὅτι οἱ 

γενναῖοι οὗτοι ἀγῶνες Ὑμῶν θέλουσι στεφθῆ ὑπὸ λαμπρᾶς ἐπιτυχίας, διότι ἐν τῷ Ὑμετέρῳ 

ἔργῳ θέλετε εὑρεῖν ὑποστήριξιν ἐν παντὶ τιμίῳ καὶ φιλοπροόδῳ πολίτῃ. Ἐν τούτοις ἡ ἡμετέρα 

ψυχὴ ἀγάλλεται ἀναλογιζομένη ὅτι ἐν τῇ ἀγαπητῇ ἡμῶν πατρίδι εἰς Ἱερεὺς Χριστιανὸς ἐξανί-



ΑΝΑΣΤΑΣΙΟΣ ΕΡ. ΜΑΝΔΡΑΠΗΛΙΑΣ____________________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

43 

σταται ὑπερασπιστὴς ἀνθρώπων ἀλλοδόξων, καθ᾽ ὧν ἡ μοῖρα τοσαῦτα ἐπέκλασε δεινά. Δέχθητε, 

Ὀσιολογιώτατε, τὰς ἐνδείξεις τοῦ βαθυτάτου σεβασμοῦ μεθ᾽ οὗ διατελοῦμεν.  

  Εὐπειθέστατοι Ὁ Πρόεδρος (Τ Σ) Δ. Βίκτωρ δὲ Σέμος. 

Το γεγονός της υπεράσπισης των Ισραηλιτών από τον Λάτα προκάλεσε την αντίδραση 

της εφημερίδας Ανατολή, η οποία υπεράσπιζε τα συμφέροντα των Ρωμαιοκαθολικών και 

εκδιδόταν στη Σύρο. Οι κατηγορίες ήταν βαρύτατες κατά του Αρχιεπισκόπου. Έγραψαν 

ότι: Ο συντάκτης της «Σιών», ως άλλος Ταλμουδιστής Ραββίνος υπερασπίζεται ζωηρώς τους Ε-

βραίους, ότι αι κατ’ αυτών διαδοθείσαι φήμαι είσαι συκοφαντίαι, αφού επανειλημμένως τρανότατα 

απεδείχθη υπό των εθνών ότι η μοχθηρά αυτή πράξις ουχί εκ παρανοήσεως, αλλά πραγματικώς γί-

νεται ουχί υπό πάντων των Εβραίων, αλλ’ υπό μεγάλου πληθυσμού Εβραίων αποτελούντων εν εί-

δος σχίσματος εκ του όλου Εβραϊσμού. Εάν τις κατά βάθος μελετήση το υπό της συναδέλφου 

«Σιών» δημοσιευόμενον υπέρ των Εβραίων άρθρον, ευκόλως, νομίζομεν, δύναται να σχηματίση ι-

δέαν ότι ο συντάκτης του ως είρηται άρθρου ή Εβραίος είναι, ή εδωροδοκήθη όπως δημοσιεύση 

τοιαύτην υπεράσπισιν. 

Ο Λάτας χρησιμοποιεί το ρητορικό σχήμα της αντίθεσης, προκειμένου να διαχωρίσει 

την ουσία των επιχειρημάτων της Ανατολής από τη χριστιανική ηθική. Επιμένει διαρκώς 

πως, αν κάποιος στρέφεται εναντίον των συνανθρώπων του, εν προκειμένω των Εβραίων, 

δεν μπορεί να είναι πραγματικά Χριστιανός. Με αυτόν τον τρόπο αποδομεί όχι μόνο τα 

επιχειρήματα αλλά και τον ίδιο τον συντάκτη, αφού προηγουμένως του έχει επιτεθεί, κα-

τηγορώντας τον ως φανατικό και μισαλλόδοξο, καλώντας τον μάλιστα να μετανοήσει. 

 

 Συμπεράσματα 

 Προς το τέλος της ζωής του, ο Λάτας ταξίδεψε στις Η.Π.Α. για το Παγκόσμιο Συ-

νέδριο16 των εκκλησιών. Υπερασπίστηκε, ενώπιον των εκπροσώπων όλων των μεγάλων 

θρησκειών, για τελευταία φορά τον Ισραηλιτικό λαό. Καταφέρθηκε, με έγγραφη διαμαρ-

τυρία προς τον πρόεδρο του Συνεδρίου Σνέλ, κατά της αντίληψης ότι οι Εβραίοι κάνουν 

μυστικές αιματηρές τελετές με θύματα μικρά παιδιά Χριστιανών18. Έθεσε, δηλαδή, σε 

παγκόσμιο επίπεδο το πρόβλημα των διακρίσεων απέναντι σε έναν λαό, ως λειτουργός 

μάλιστα μιας διαφορετικής θρησκείας. Όλα αυτά συνέβαιναν σε μια εποχή που, σε πα-

γκόσμιο επίπεδο, κυριαρχούσε μια καχυποψία —στην καλύτερη των περιπτώσεων— ένα-

ντι  του εβραϊκού στοιχείου  και έννοιες όπως η ισότητα και η ανεξιθρησκία δεν ήταν κα-

θόλου αυτονόητες. Αλλά και στο τοπικό επίπεδο μιας ελληνικής επαρχίας, όπως ήταν η 

Ζάκυνθος, τα πράγματα δεν ήταν καλυτέρα. Σημαντικές προσωπικότητες του νησιού με 

επιρροή, όπως ήταν ο Ιάκωβος Πολυλάς17, επιτίθεντο με κάθε ευκαιρία στους Εβραίους 

για πολίτικους λόγους μεν αλλά με σοβινιστική ρητορική δε, γεγονός που όξυνε το ήδη 

τεταμένο κλίμα . Φυσικά υπήρχαν και  σημαντικά πρόσωπα της εποχής που ενεργούσαν 

θετικά ή, έστω, έβλεπαν με συμπάθεια τους Εβραίους, όπως ο Νικόλαος-Ούγος Φώσκο-

λος και ο Γρηγόριος Ξενόπουλος, αλλά τόσο συστηματικός υπερασπιστής των δικαίων 

της κοινότητας, όπως ο Λάτας, δεν υπήρξε. Τα αποτελέσματα αυτών των στρεβλών αντι-

λήψεων βίωσε η ανθρωπότητα 60 χρόνια μετά τον θάνατο του Λάτα, με το ολοκαύτωμα 

του Β’ Παγκοσμίου Πολέμου.  

 Οι κάτοικοι της Ζακύνθου, ενώ, αρχικά, είχαν τις ίδιες προκαταλήψεις, όπως η 

πλειονότητα του χριστιανικού κόσμου, χάρη στο πνεύμα ανεξιθρησκίας και αδελφοσύνης  

που καλλιέργησε ο Επίσκοπός τους, διαμόρφωσαν μια νέα αντίληψη για τους Εβραίους 

συμπολίτες τους. Οι καρποί της προσπάθειάς του φάνηκαν από την καθημερινή βελτίωση 

των σχέσεων μεταξύ των δύο κοινοτήτων και από τη στάση που κράτησαν οι Ζακυνθινοί 

την ώρα της μεγάλης δοκιμασίας της κατοχής, μισό περίπου αιώνα από τον θάνατο του 

Λάτα. Υπήρξε, λοιπόν, από νεαρή ηλικία19 συνεπής υπερασπιστής των δικαιωμάτων του 

Ισραηλιτικού λαού και, συνεχίζοντας το έργο του ως Επίσκοπος έως και το τέλος της ζω-



                                                          Θρησκευτική Ρητορική στην Ελλάδα του 19ου αιώνα 

                                                                                                                      ΗΘΙΚΗ 

44 

ής του, ένα  πρότυπο ανεξίθρησκου εκκλησιαστικού ηγέτη, δυναμικού ρήτορα και συνε-

πούς πολέμιου του αντισημιτισμού. 

 
 

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ 

1. Τα περισσότερα βιογραφικά στοιχεία προέρχονται από τον Α’ τόμο των απάντων του Ιεράρχη, Διονυσίου 

Λάτα, Άπαντα Διονύσιου Λάτα Αρχιεπισκόπου Ζακύνθου (τυπ. «Κρητικής Στοάς, Ι.Δ. Μουρέλλου & Σίας», 

1914), 18-21. 

2. Καποδίστριας, “Άγιοι και Εκκλησιαστικές προσωπικότητες στην Ζάκυνθο,” (Πρακτικά Διεθνούς Επιστη-

μονικού Συνεδρίου, 1999). 

3. Henry Kamen, The Spanish Inquisition: A Historical Revision (Yale University Press, 2014), 65-78. 

4. Σπυρίδων Δε Βιάζης, “Η Εβραϊκή Κοινότης Ζακύνθου επί Ενετοκρατείας,” εφ. Παρνασσός, έτος ΙΔ’, φύλλο 

10 (Ιούνιος 1892). 

5. Αντώνιος Ξένος, “Οι Εβραίοι στη Ζάκυνθο. Η Εβραϊκή Κοινότητα και η δημιουργία του Γέττου,” εφ. Ε-

λεύθερη Άποψη, 26 Σεπτεμβρίου, 2005, όπου ο συγγραφέας αναφέρει ότι υπήρχε μικρή ομάδα Εβραίων πριν 

την άφιξή τους από την Ισπανία, καταγόμενος από την Πελοπόννησο, οι οποίοι μάλιστα είχαν δημιουργήσει 

τον σύλλογο. 

6. Σαμμουήλ Μόρδος, Οι Εβραίοι της Ζακύνθου Χρονικό πέντε αιώνων (Αθήνα, 2010), 121,122,160. 

7. Μόρδος, Οι Εβραίοι της Ζακύνθου, 50-57. 

8. Μόρδος, Οι Εβραίοι της Ζακύνθου, 55, 64-66. 

9. Διονύσιος Λάτας, ΣΙΩΝ, φύλλο 155 (18/03/1884). 

10. Γαλ. 3,28 οὐκ ἔνι Ἰουδαῖος οὐδὲ Ἕλλην, οὐκ ἔνι δοῦλος οὐδὲ ἐλεύθερος, οὐκ ἔνι ἄρσεν καὶ θῆλυ· πάντες 

γὰρ ὑμεῖς εἷς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. 

11. Max Horkheimer, Οι Εβραίοι και η Ευρώπη, μτφρ. Φώτη Τερζάκη (Έρασμος, 2006), 63. 

12. Θεοδόσιος Πυλαρινός, “Ο Συντάκτης της θρησκευτικής Εφημερίδος ΣΙΩΝ, Μητροπολίτης Διονύσιος 

(Λάτας) ως εκλαϊκευτής θεολόγος και κατηχητής, Άγιοι και Εκκλησιαστικές προσωπικότητες στη Ζάκυνθο,” 

(Πρακτικά Διεθνούς Επιστημονικού Συνεδρίου, Τόμος Α, 1997), 28-294. 

13. Διονύσιος Λάτας, ΣΙΩΝ, (τεύχος 1ο, 07/01/1881). 

14. ΣΙΩΝ, Φύλλο 236. 

15. Γρηγόριος Ξενόπουλος, “Διονύσιος Λάτας (Πρόσωπα και Πράγματα),” εφ. Αθήναι, 8 Απριλίου, 1911. 

16. Walter R. Houghton, Neely’s History of the Parliament of Religions and Religious Congresses at the World’s Colum-

bian Exposition: Compiled from Original Manuscripts and Stenographic Reports (Classic Reprint, 4th edition, F.T. 

Nelly, 1893). 

17. Μόρδος, Οι Εβραίοι της Ζακύνθου, 136. 

18. Ευτυχία Λιάτα, Η Κέρκυρα και η Ζάκυνθος στον κυκλώνα του αντισημιτισμού – Η συκοφαντία για το αίμα του 

1891 (Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών Εθνικού Ιδρύματος Ερευνών, 2006). 

19. Διονύσιος Λάτας, Δράσις υπέρ του ισραηλίτικου έθνους και γνώμαι περί ιουδαϊσμού διακεκριμένου ιεράρχου της 

νεωτέρας ελληνικής εκκλησίας αοιδίμου αρχιεπισκόπου Ζακύνθου Διονυσίου Λάτα, διατυπωθείς εν τω θείω υπ΄αυτού 

κηρύγματι και εν τοις συγγράμασιν αυτού (Ζάκυνθος, 1933). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

