
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 19 (2024)

  

 

  

  «Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός
ανύπαρκτου αποφθέγματος  

  Παναγιώτης Πέρρος-Αποστολόπουλος   

  doi: 10.12681/ethiki.39658 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Πέρρος-Αποστολόπουλος Π. (2024). «Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός ανύπαρκτου αποφθέγματος . Ηθική.
Περιοδικό φιλοσοφίας, (19). https://doi.org/10.12681/ethiki.39658

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 24/01/2026 02:57:52



«Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός ανύπαρκτου αποφ-

θέγματος  
                                          ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΠΕΡΡΟΣ-ΑΠΟΣΤΟΛΟΠΟΥΛΟΣ 

 

 

Περίληψη: Η αναδρομή στην κλασική ελληνική γραμματεία είναι ένα απαραίτητο συ-

στατικό στοιχείο της ενδελεχούς επιστημονικής μελέτης στο χώρο των θεωρητικών, αν-

θρωπιστικών επιστημών και όχι μόνο. Εξαιρετικά σπάνια βρίσκει κανείς στη φιλοσοφία 

έννοιες οι οποίες δεν έχουν συναντηθεί πρωτίστως, ακόμη και σε σπερματική μορφή, στα 

αρχαία ελληνικά κείμενα. Για να προσεγγιστεί στην ολότητά του ένας φιλοσοφικός όρος, 

οφείλουμε να ανατρέξουμε στις καταβολές του, ώστε να τον διαλευκάνουμε εννοιολογικά 

σε πρωτογενές επίπεδο. Το ίδιο φυσικά συμβαίνει και σε επίπεδο γνωμικών και αποφθεγ-

μάτων. Παρατηρείται συχνά να διατυπώνονται, τόσο στο δημόσιο λόγο όσο ακόμη και 

σε επιστημονικά πονήματα, αποφθέγματα και γνωμικά τα οποία είτε παραποιούνται μορ-

φολογικά και εννοιολογικά είτε είναι απλώς ψευδεπίγραφα. Ορισμένα από αυτά ουδέποτε 

έχουν καταγραφεί στη σχετική πηγή, αλλά έχουν επικρατήσει στην ιστορία τόσο διά της 

καθομιλουμένης όσο και διά της ανεπίσημης γραπτής παράδοσης από ορισμένους, οι 

οποίοι διαιωνίζουν ένα σφάλμα. Μια τέτοια περίπτωση είναι το διάσημο, μα ψευδεπίγρα-

φο, ρητό «τα πάντα ρεῖ». Για να κατανοήσουμε το σφάλμα στη βάση του, οφείλουμε αρ-

χικώς να προσεγγίσουμε την ουσία της φιλοσοφίας του Ηρακλείτου, αλλά και της παρεμ-

φερούς προσωκρατικής διανόησης, και ακολούθως να συμπεράνουμε επαγωγικά τόσο το 

σφάλμα όσο και την ορθή διατύπωση του φιλοσόφου.  

 

   Λέξεις-κλειδιά: Ψευδεπίγραφο; Ηράκλειτος; Εμπεδοκλής; Πλάτων; Κρατύλος 

 

 

 

  Η φιλοσοφία της αδιάσπαστης ενότητας των πάντων 

Ο Ηράκλειτος, στην κοσμική θεωρία του, μέσα από τα ελάχιστα διασωθέντα αποσπά-

σματά του, μας υπενθυμίζει πως «ο Άδης και ο Διόνυσος είναι το ίδιο πράγμα»1, ενώ ο 

Εμπεδοκλής επιβεβαιώνει πως οι κοσμικές αυτές δυνάμεις υπήρχαν, υπάρχουν και θα συ-

νεχίσουν να υπάρχουν στον αέναο κύκλο της ζωής.2 Τι σημαίνουν στην πράξη αυτά τα 

δύο αποσπάσματα; Ότι τα δυο αρχέγονα σημεία της κοσμικής τάξης, η αρχή και το τέ-

λος, ο Έρωτας και ο Θάνατος, αποτελούν δύο όψεις του ίδιου κύκλου, καθώς, μέσα στην 

αδιάσπαστη ενότητα του σύμπαντος, δεν υπάρχει αρχή χωρίς τέλος και τέλος χωρίς αρχή. Ο 

Παρμενίδης ενισχύει αυτήν την ιδέα, περιγράφοντας το σύμπαν ως κάτι συνεχές, ακίνητο 

και αιώνιο, χωρίς πραγματική αρχή ή τέλος: «Ποτέ δεν υπήρξε εποχή οπότε δεν υπήρχε, 

ούτε θα υπάρξει εποχή, οπότε δεν θα είναι, επειδή στο παρόν είναι όλο μαζί. Εν και συ-

νεχές»3. Όπως επισημαίνει και ο Εμπεδοκλής, οι άνθρωποι που δεν αντιλαμβάνονται αυ-

τήν την ενότητα είναι ανόητοι.4 Το «μη είναι» δεν μπορεί να υπάρξει και, συνεπώς, ο θά-

νατος δεν είναι κάτι που φέρνει ανυπαρξία, ενώ ο έρωτας δεν δημιουργεί κάτι από το τί-

ποτα. Όλα είναι μέρος της ζωής, σε μια συνεχή και αδιάσπαστη μορφή. Έτσι, το σημείο 

όπου ο Έρωτας και ο Θάνατος ενώνονται είναι η καρδιά του κύκλου της ζωής, όπου τί-

ποτα δεν γεννιέται και τίποτα δεν πεθαίνει πραγματικά, παρά μόνο οι καταστάσεις μετα-

βάλλονται. 

Ο Εμπεδοκλής συνεχίζει, υποστηρίζοντας ότι αυτό που αποκαλούμε «γέννηση» και 

«θάνατος» είναι απλώς αλλαγές μορφών: «Γέννηση δεν υπάρχει για κανένα από τα θνητά, 

ούτε τέλος με τον ολέθριο θάνατο, μόνο ανάμειξη και εναλλαγή των στοιχείων»5. Αυτή η 



                                «Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός ανύπαρκτου αποφθέγματος 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

46 

κυκλική κοσμοθεωρία, ως μια σχηματική συμπερίληψη κάθε πτυχής του όντος, ήταν κοινή αντί-

ληψη μεταξύ των προσωκρατικών φιλοσόφων, με σημαντικό εκπρόσωπο τον Αναξίμαν-

δρο, ο οποίος διαμόρφωσε ένα κοσμολογικό σύστημα που εξηγεί την πορεία από το Ά-

πειρο, μέσα από τα στοιχεία, στην ενδοκοσμική κατάσταση και πάλι πίσω. Αυτή η κο-

σμολογική ανάλυση προσφέρει βαθύτερη κατανόηση της θέσης του θανάτου στον κόσμο, 

των φυσικών δυνάμεων που ρυθμίζουν την ύπαρξη και την αναζήτηση του σκοπού σε αυ-

τόν τον αέναο κύκλο. 

Ο Αναξίμανδρος πρότεινε ότι η αρχή του κόσμου δεν βρίσκεται σε κάποιο από τα 

γνωστά στοιχεία της φύσης, όπως το νερό, σύμφωνα με τον δάσκαλό του τον Θαλή.6 Α-

ντίθετα, θεωρούσε πως η αρχή του κόσμου είναι το «άπειρο», το οποίο δεν έχει μορφή, 

αντιθέτως είναι άχρονο και αθάνατο και από αυτό γεννιούνται οι ουρανοί και όλοι οι κό-

σμοι.7 Το «άπειρο» αυτό λειτουργεί ως πηγή για την ξεδίπλωση των στοιχείων, τα οποία 

στην αρχική τους μορφή υπάρχουν ως μείγμα. Αυτά τα στοιχεία, όπως το υγρό, το ξηρό, 

το θερμό και το ψυχρό, βρίσκονται σε συνεχή αντίθεση και σύγκρουση μεταξύ τους κατά 

την ενδοκοσμική τους ζωή. Αυτή η πάλη των στοιχείων αποτελεί την κινητήρια δύναμη 

του κόσμου και, όπως υποστήριξε ο Αναξίμανδρος, αποτελεί μέρος της φυσικής αναγκαι-

ότητας. Τα στοιχεία αυτά, παρά την αντίθεσή τους, δεν κυριαρχούν το ένα πάνω στο άλ-

λο, αλλά, μέσω της αλληλεξουδετέρωσής τους, οδηγούν στην τάξη του σύμπαντος. Αυτό 

το κοσμολογικό σύστημα παρουσιάζει έναν κόσμο όπου η σύγκρουση και η αντίθεση δεν 

είναι αρνητικά φαινόμενα, αλλά αναπόφευκτες και αναγκαίες διαδικασίες της φύσης. Σχη-

ματικά, μπορούμε να πούμε ότι, όταν τα στοιχεία βρίσκονται σε συνεχή αντιπαράθεση, 

διαταράσσουν την κοσμική τάξη και διαπράττουν μια μορφή «ύβρεως», η οποία αντιμε-

τωπίζεται με το τέλος τους. Ωστόσο, ο θάνατος των εναντίων στοιχείων αποτελεί ένα νέο 

σημείο εκκίνησης, καθώς η επιστροφή τους στο πρωτογενές μείγμα σηματοδοτεί την αρ-

χή ενός νέου κύκλου ύπαρξης. Ο χρόνος λοιπόν και στον Αναξίμανδρο είναι ένας κύκλος. Το 

σύμπαν αποτελεί μια καθολική συμπερίληψη των πάντων. Τίποτα δεν περισσεύει σε αυτόν τον κύ-

κλο.  

Ο Εμπεδοκλής, πιστός στο πνεύμα των Προσωκρατικών, εκτυλίσσει τη φιλοσοφική 

του σκέψη γύρω από τα στοιχεία και τις δυνάμεις που διέπουν τη φύση. Θεωρεί πως τέσ-

σερα στοιχεία —φωτιά, αέρας, νερό και γη— αποτελούν τα βασικά συστατικά του σύ-

μπαντος, τα οποία αποκαλεί «ριζώματα». Αυτά τα ριζώματα υπόκεινται σε δύο βασικές 

δυνάμεις: τη Φιλότητα, η οποία τα ενώνει και δημιουργεί τη ζωή, και το Νείκος, που τα 

διασκορπίζει και επιφέρει τον θάνατο. Ο Εμπεδοκλής υποστηρίζει πως η ζωή δημιουρ-

γείται όταν η Φιλότητα φέρνει κοντά τα στοιχεία, ενώ το τέλος έρχεται όταν το Νείκος 

τα χωρίζει. Εντούτοις, ο θάνατος δεν συνεπάγεται μια κατάσταση ανυπαρξίας, αλλά αντι-

προσωπεύει την αέναη αλλαγή των μορφών. Βλέπουμε ότι και σε αυτήν την περίπτωση, η 

κυκλική, ολική θεώρηση του χρόνου παρουσιάζεται ως θεμελιώδης. Παραλλήλως, στοι-

χεία της φύσεως αλλάζουν συνεχώς μορφές σε μια αέναη κινητικότητα. Η Φιλότητα και 

το Νείκος παρουσιάζονται ως αντίθετες δυνάμεις, αλλά ουσιαστικά η μία εξαρτάται από 

την ύπαρξη της άλλης. Το τέλος που φέρνει το Νείκος δεν είναι απόλυτο, αλλά αποτελεί 

την αρχή ενός νέου κύκλου ζωής, καθώς τα στοιχεία επιστρέφουν στο αρχικό τους μείγμα 

για να ξεκινήσει η διαδικασία από την αρχή. Αυτή η εναλλαγή γέννησης και θανάτου α-

ποτελεί την κινητήρια δύναμη του σύμπαντος, ιδέα η οποία εναρμονίζεται με την συνολι-

κή προσωκρατική κοσμοθεωρία, στην οποία ο χρόνος θεωρείται κυκλικός και αέναος,8 

ενώ οι κοσμικοί νόμοι της γέννησης και του θανάτου αποτελούν βασικά θεμέλια της ύ-

παρξης. Μόνο εναλλαγές των ρόλων παρατηρούμε στα στοιχεία της φύσης. Το όλον και 

οι κανόνες που το διέπουν διακατέχονται από αρμονία και πληρότητα. Κανένα μέρος του 

όλου δεν είναι άδειο και ούτε περισσεύει9, και αυτή η τελευταία φράση είναι αυτή που μας εν-

διαφέρει περισσότερο στο προκείμενο υπό εξέταση ζήτημα. 



ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΠΕΡΡΟΣ-ΑΠΟΣΤΟΛΟΠΟΥΛΟΣ___________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

47 

Η προσωκρατική φιλοσοφία, λοιπόν, στηρίζεται σε έναν κοινό πυρήνα σκέψης, ο ο-

ποίος αναγνωρίζει τον χρόνο ως έναν αέναο κύκλο και το σύμπαν ως συνεχές και αδιαίρε-

το, όπου τίποτα δεν περισσεύει. Αν και οι Προσωκρατικοί φιλόσοφοι προσέγγισαν με 

διαφορετικούς τρόπους τη φύση και τα στοιχεία της, η κυκλική θεώρηση του χρόνου και 

η συμπαντική ολότητα, ως έννοια που περιέχει ανεξαίρετα τα πάντα, παραμένουν ένας σαφής 

ενιαίος πυρήνας του στοχασμού των πρώτων φιλοσόφων της ανθρωπότητας. Η φύση πα-

ρουσιάζεται να εστιάζει στη διατήρηση του αέναου κύκλου της ύπαρξης. Στο πλαίσιο αυτό, ο 

άνθρωπος καλείται να αναγνωρίσει ότι η αληθινή αξία της ζωής βρίσκεται στη βαθύτερη 

κατανόηση των έσχατων και ολικών ζητημάτων. Ολοκληρώνεται ως ύπαρξη τη στιγμή 

του θανάτου του, που αποτελεί τον τελικό του σκοπό. Σ' αυτήν τη στιγμή, οι διαμάχες 

και οι αμφιταλαντεύσεις μεταξύ των στοιχείων της φύσης παύουν και το κοσμολογικό ι-

δεώδες της συμπαντικής αρμονίας πραγματώνεται. Ο θάνατος αποκτά μια οντολογική 

διάσταση, καθώς αξιολογεί την ύπαρξη του ανθρώπου, λειτουργώντας ως το «δικαστήριο» 

του χρόνου». Η φύση επαναλαμβάνει αυτήν τη διαδικασία αέναα, καθότι ο χρόνος είναι 

κύκλος, όχι ευθεία γραμμή. 

Η γραμμική αντίληψη του χρόνου είναι μεταγενέστερη και ενισχύθηκε κυρίως μέσω 

των εσχατολογικών θρησκειών, οι οποίες εισήγαγαν την ιδέα του ευθύγραμμου χρόνου, 

καθοδηγούμενου από έναν υπέρτατο σχεδιαστή. Αυτή η αντίληψη έχει βαθιά ριζώσει 

στον σύγχρονο κόσμο, κάνοντας δύσκολη την κατανόηση του αέναου κύκλου. Αν ο χρό-

νος θεωρηθεί κυκλικός, όπως υποστήριζαν οι Προσωκρατικοί, η έννοια του ολικού και ατε-

λεύτητου γίνεται πιο κατανοητή. Από αυτήν την οπτική, έρχονται στο προσκήνιο βασικές 

φιλοσοφικές ιδέες, όπως ότι τίποτα δεν δημιουργείται εκ του μη όντος και ότι ο θάνατος 

και ο έρωτας δεν διακρίνονται οντολογικά. Αυτές οι διακρίσεις είναι απλώς εκφραστικές 

συνήθειες των ανθρώπων. Ο νεότερος αναλυτικός φιλόσοφος, Λούντβιχ Βιτγκενστάιν, θα 

μπορούσε να βρει σε αυτήν τη φιλοσοφική αντίληψη μια ισχυρή βάση για τη θεωρία του 

ότι πολλά φιλοσοφικά προβλήματα είναι ουσιαστικά ζητήματα γλώσσας και έκφρασης.10 

Το ρητό «τα πάντα ρεῖ», όπως είπαμε εξαρχής, είναι αρκετά διαδεδομένο και χρησι-

μοποιείται στα νεότερα και σύγχρονα χρόνια, ακόμη και υπό μορφή συνθήματος. Σε αυ-

τό το γεγονός ταιριάζει εξαιρετικά η ρήση του Ηράκλειτου «Κακοὶ μάρτυρες ἀνθρώποι-

σιν ὀφθαλμοὶ καὶ ὦτα βαρβάρους ψυχὰς ἐχόντων»11, που μεταφράζεται ως «κακοί μάρ-

τυρες είναι τα μάτια και τα αυτιά για τους ανθρώπους με βάρβαρες ψυχές», με την οποία 

αναδεικνύει την κριτική του απέναντι στην επιφανειακή εμπειρική παρατήρηση. Ο Ηρά-

κλειτος θεωρούσε ότι η κατανόηση της πραγματικότητας δεν μπορεί να βασίζεται απο-

κλειστικά στις αισθήσεις, οι οποίες είναι ατελείς, όταν δεν συνοδεύονται από βαθύτερη 

νοητική αναζήτηση. Για τους ανθρώπους που έχουν «βάρβαρη», ακαλλιέργητη ψυχή, τα 

μάτια και τα αυτιά δεν είναι αξιόπιστοι μάρτυρες, διότι δεν μπορούν να δουν πέρα από 

την επιφάνεια. 

Ο φιλόσοφος προσεγγίζει τη φιλοσοφία του μέσα από αντιθέσεις που φαίνονται παρά-

δοξες, αλλά για τον ίδιο είναι αλληλένδετες. Στην περίφημη φράση του «ὡυτὸς δὲ Ἀίδης 

καὶ Διόνυσος», παρουσιάζει τη σχέση μεταξύ του Άδη (θάνατος) και του Διονύσου (ζωή, 

έκσταση) ως μια ενότητα, η οποία βάσει μιας επιφανειακής αντίληψης μπορεί να μοιάζει 

αντιφατική. Παρ’ όλ’ αυτά, για τον Ηράκλειτο, η ζωή και ο θάνατος δεν είναι αντίθετα 

που αποκλείουν το ένα το άλλο, αλλά διαφορετικές εκφάνσεις της ίδιας πραγματικότη-

τας.12 Αυτό το σκεπτικό βασίζεται στην ιδέα της ενότητας των αντιθέτων, η οποία αποτελεί 

θεμελιώδη αρχή στη σκέψη του φιλοσόφου. Για παράδειγμα, εξηγεί ότι η μέρα και η νύ-

χτα, όπως και η ζωή και ο θάνατος, αποτελούν δύο όψεις της ίδιας αδιάσπαστης ενότητας 

(«ἔστι γὰρ ἕν»). Αυτή η ενότητα προκύπτει από τη συνεχή εναλλαγή και τη ροή των αντι-

θέτων, χωρίς σταθερά σύνορα μεταξύ τους. Η φιλοσοφία του Ηράκλειτου αμφισβητεί τις 

αυστηρές διχοτομίες που δημιουργούν οι ανθρώπινες αντιλήψεις, καλώντας τους ανθρώ-



                                «Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός ανύπαρκτου αποφθέγματος 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

48 

πους να αντιληφθούν τη βαθύτερη σύνδεση των φαινομενικά αντίθετων φαινομένων. Αυτή η 

φιλοσοφική προσέγγιση, όπως φαίνεται και στην υπόλοιπη προσωκρατική σκέψη, υπο-

γραμμίζει την ενότητα όλων των πραγμάτων στον κύκλο της ύπαρξης, ανατρέποντας τη 

γραμμική, δυαδική αντίληψη που κυριαρχεί σε μεταγενέστερες κοσμοθεωρήσεις. 

Στη φιλοσοφία του Ηρακλείτου, η ζωή και ο θάνατος αντιπροσωπεύουν έναν αδιά-

σπαστο κύκλο, όπου η αρχή και το τέλος συμπίπτουν. Η διάσημη φράση του «τῷ οὖν 

τόξῳ ὄνομα βίος, ἔργον δὲ θάνατος»13 εκφράζει αυτήν την ιδέα —ότι η ζωή είναι ένα τα-

ξίδι που αναπόφευκτα οδηγεί στο τέλος και αυτή η σχέση μεταξύ ζωής και θανάτου είναι 

αλληλένδετη. Μπορούμε εύστοχα να συσχετίσουμε την Ηρακλείτεια θεώρηση του θανά-

του ως φυσικού σκοπού της ζωής με τα λόγια του Σόλωνα προς τον Κροίσο, όταν ο τε-

λευταίος απόρησε γιατί δεν χαρακτηρίστηκε ως ο πιο ευτυχισμένος άνθρωπος στον κό-

σμο από τον σοφό νομοθέτη. Ο Σόλων, όπως αναφέρει ο Ηρόδοτος, εκφράζει την ίδια 

αλήθεια, τονίζοντας ότι μόνο στο τέλος της ζωής μπορεί κάποιος να κριθεί πραγματικά 

αν ήταν ευτυχισμένος ή όχι. Η ευτυχία δεν μετράται με τα πρόσκαιρα αγαθά, αλλά με το 

πώς κάποιος τερματίζει τη ζωή του, καθώς η συνολική εικόνα της ζωής αποτιμάται μόνο 

όταν ο κύκλος έχει κλείσει.14 

Αυτό τον κύκλο, όπου η αρχή και το τέλος ταυτίζονται, τονίζει και ο Σοφοκλής στην 

τραγωδία του Τραχίνιαι15, όπου οι πράξεις ενός ανθρώπου κρίνονται πλήρως μόνο με τον 

θάνατό του. Η προσωκρατική σκέψη, όπως βλέπουμε και στον Ηράκλειτο, αποδίδει στη 

ζωή έναν κυκλικό χαρακτήρα, όπου το τέλος δεν είναι αποκομμένο από την αρχή, αλλά 

αποτελεί μια μετάβαση σε έναν νέο κύκλο. Η Ηρακλείτεια φράση «ξυνὸν γὰρ ἀρχὴ καὶ 

πέρας ἐπὶ κύκλου περιφερείας»16 (Κοινά είναι η αρχή και το τέλος στην περιφέρεια του 

κύκλου) αποδίδει ακριβώς αυτήν την ιδέα: ότι αρχή και τέλος δεν είναι χωριστά, αλλά 

αποτελούν δύο σημεία του ίδιου κύκλου. Ο χρόνος κυλά με έναν τρόπο απρόβλεπτο και 

παιγνιώδη, όπως αναφέρεται στη φράση «αἰὼν παῖς ἐστι παίζων πεσσεύων»17 (Ο αιώνας 

είναι ένα παιδί που παίζει, ρίχνοντας ζάρια· ενός παιδιού η βασιλεία). Η απρόβλεπτη φύ-

ση του χρόνου ενσωματώνεται στην κυκλική αντίληψη της ζωής, καθιστώντας τη ζωή ένα 

παιχνίδι το οποίο δεν μπορούμε να προβλέψουμε ή να ελέγξουμε πλήρως. 

Η αβεβαιότητα του χρόνου βασίζεται σε ένα μοναδικό του χαρακτηριστικό: στη συ-

νεχή αντιπαράθεση των αντιθέτων, στον αδιάκοπο πόλεμο μέσα από τον οποίο τόσο οι 

άνθρωποι όσο και τα στοιχεία της φύσης καλούνται να υπερνικήσουν το ένα το άλλο: 

«εἰδέναι δὲ χρὴ τὸν πόλεμον ἐόντα ξυνόν, καὶ δίκην ἔριν, καὶ γινόμενα πάντα κατ᾽ ἔριν 

καὶ χρεών»18 (Είναι αναγκαίο να γνωρίζουμε ότι ο πόλεμος είναι κοινός σε όλους και η 

δικαιοσύνη είναι μια πάλη και ότι τα πάντα γίνονται μέσω πάλης αλλά και με την ανάγκη). 

Η περιφέρεια του κύκλου του χρόνου, λοιπόν, διακρίνεται από την ατέρμονη μάχη των 

αντιθέτων στοιχείων. Αυτό αποτελεί την απόλυτη αναγκαιότητα της φύσης. Το αποτέλε-

σμα και ταυτόχρονα ο σκοπός αυτής της διαδικασίας είναι το τέλος, ο θάνατος. Έτσι οι 

άνθρωποι αποκτούν την κοσμική τους ταυτότητα: «πόλεμος πάντων μὲν πατήρ ἐστι, 

πάντων δὲ βασιλεύς, καὶ τοὺς μὲν θεοὺς ἔδειξε τοὺς δὲ ἀνθρώπους, τοὺς μὲν δούλους 

ἐποίησε τοὺς δὲ ἐλευθέρους»19 (O πόλεμος είναι πατέρας των πάντων και κυρίαρχος των 

πάντων. Κάποιους τους ανέδειξε θεούς και άλλους ανθρώπους, κάποιους τους έκανε δού-

λους και άλλους ελεύθερους).  

Μοναδική βεβαιότητα, κατά τα φαινόμενα, είναι μόνο η ενιαία και αδιάσπαστη κυκλική 

μορφή της φύσης. Ο Ηράκλειτος, ωστόσο, ομολογεί ότι ο κόσμος είναι δύσκολο να κατα-

νοηθεί και να ερμηνευτεί. «Φύσις δὲ καθ' Ἡράκλειτον κρύπτεσθαι φιλεῖ»20 (Η φύση αγα-

πάει να κρύβει τον εαυτό της). Ο στοχαστής, στην πραγματικότητα, δεν ήταν σκοτεινός. 

Η «σκοτεινότητα» αποδόθηκε στον φιλόσοφο αυθαιρέτως. Οι πολλοί, κατά τον Ηράκλει-

το, δεν έχουν επίγνωση ούτε της δικής τους υπαρξιακής κατάστασης ούτε της εξελικτικής 



ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΠΕΡΡΟΣ-ΑΠΟΣΤΟΛΟΠΟΥΛΟΣ___________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

49 

διαδικασίας της φύσης. Οι περισσότεροι δρουν σαν να είναι αποκομμένοι από τους φυσι-

κούς νόμους και αυτό τονίζει ο φιλόσοφος από τα πρώτα κιόλας διασωθέντα αποσπάσμα-

τά του. Οι άνθρωποι πρέπει να ξυπνήσουν από την απομόνωση του ύπνου και να εντα-

χθούν στην κοσμική διεργασία της ζωής, να λάβουν θέση στη διαδικασία της «διαμάχης 

του κόσμου» και να συμμετάσχουν στο παιχνίδι του χρόνου, ώστε να αναδειχθούν είτε νι-

κητές είτε ηττημένοι, είτε ελεύθεροι είτε δούλοι. Λίγοι είναι αυτοί που πραγματικά το κα-

τορθώνουν, αλλά αυτοί επωμίζονται τη βαριά ευθύνη να διατηρήσουν την πρόοδο του 

κόσμου και την ανθρώπινη ύπαρξη: «εἶς ἐμοὶ μύριοι, ἐὰν ἄριστος ἦι»21 (Ένας άνθρωπος 

για μένα αξίζει όσο χιλιάδες, όταν είναι άριστος). 

 

   «Τα πάντα ρεῖ» 

Καταρχάς η φράση αυτή δεν συναντάται στην κλασική μας γραμματεία. Αποτελεί πα-

ραφθορά του αυθεντικού αποσπάσματος: «Λέγει που Ἡράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ 

οὐδὲν μένει, καὶ ποταμού ροή ἀπεικάζων τὰ ὄντα, ὡς δὶς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ἂν 

εμβαίης» το οποίο συναντάμε στον πλατωνικό Κρατύλο.22 Προφανώς το «τα πάντα ρεῖ» 

αποτελεί κακοποίηση της αυθεντικής φράσης «πάντα χωρεῖ», όπως αναφέρεται άνωθεν. 

Με μια πρώτη, επιφανειακή ανάγνωση, κάποιος θα υποστήριζε ότι το «χωρεῖ» σημαίνει 

«προχωρά», επομένως δεν έχει και μεγάλη διαφορά από το «ρεῖ» που σημαίνει «ρέει». 

Άρα η φράση «τα πάντα είναι ρευστά» και η φράση «τα πάντα προχωρούν», ή «τα πάντα 

εξελίσσονται», είναι συγγενικές μεταξύ τους. Ακόμη και αν δεχτούμε αυτήν την επιχειρη-

ματολογία, είναι προφανές ότι η ρευστότητα, από τη μία πλευρά, και η εξέλιξη, από την 

άλλη, δεν σχετίζονται και πολύ στην πραγματικότητα. Η ρευστότητα σημαίνει στη γλώσ-

σα μας κάτι το αβέβαιο, κάτι που αλλάζει συνεχώς, που δύσκολα μπορεί να συλληφθεί. 

Κάτι ρευστό, όμως, δεν σημαίνει απαραίτητα ότι ακολουθεί και εξελικτική ή προοδευτική 

πορεία. Το ρευστό κατευθύνεται εξ ορισμού προς οποιαδήποτε δυνατή κατεύθυνση. Το 

«χωρεῖ», λοιπόν, είναι ταυτόσημο της εξέλιξης, αλλά το «ρεῖ» ταυτίζεται εννοιολογικά με 

τη ρευστότητα. Τα παραπάνω ισχύουν, αν και μόνον αν δεχτούμε ότι το «χωρεῖ» ερμη-

νεύεται ως «προχωρεί», «εξελίσσεται». 

Η λέξη «χωρεῖ» είναι τύπος του ρήματος «χωρέω-χωρῶ» στην αρχαία ελληνική γλώσ-

σα. Ας δούμε αναλυτικά τα χαρακτηριστικά και τη σημασία της λέξης. Ετυμολογικά, το 

ρήμα «χωρέω-χωρῶ», σύμφωνα με τη λεξικογραφία, προέρχεται είτε από το ουσιαστικό 

«χώρα» που σημαίνει «τόπος», «έδαφος» ή «χώρα» με τη σύγχρονη έννοια, είτε από το 

ουσιαστικό «χῶρος». Το ρήμα σχετίζεται με την κίνηση στον χώρο, δηλαδή την ιδέα της 

μετακίνησης ή της αποδοχής κάποιου σε έναν συγκεκριμένο χώρο, αλλά και την ιδέα της 

περίληψης κάποιου προσώπου ή αντικειμένου σε κάτι άλλο. Ο χρόνος είναι ο Ενεστώτας, 

σε οριστική έγκλιση, ενεργητική φωνή και τρίτο ενικό πρόσωπο. Η δόκιμη μετάφραση 

του όρου, σύμφωνα με όλα τα λεξικά αρχαίας και νέας ελληνικής (βλ. προτεινόμενη λεξι-

κογραφία στο τέλος του παρόντος), είναι είτε «προχωρά» είτε «χωρά», «περιλαμβάνει». 

Δόκιμα παραδείγματα χρήσης: «Ἀλλ' οὐ χωρεῖ ἔτι» (Αλλά δεν χωρά πλέον) ή «Ὁ πο-

ταμὸς ταχέως χωρεῖ» (Ο ποταμός προχωρά γρήγορα). Με λίγα λόγια, η χρήση του ρή-

ματος είναι αρκετά ευρεία, με νοήματα που σχετίζονται τόσο με την κίνηση και την επέ-

κταση όσο και με την αποδοχή (βλ. συγχωρώ-συγχώρεση), αλλά και την καθαυτό έννοια 

του χώρου και της περίληψης. 

Αν ανατρέξουμε στη φιλοσοφία τόσο του Ηρακλείτου όσο και τον Προσωκρατικών 

κοσμολόγων, οι οποίοι εν συντομία αναλύθηκαν στο παρόν, η πλατωνική φράση «λέγει 

που Ἡράκλειτος ὅτι πάντα χωρεῖ καὶ οὐδὲν μένει» φαίνεται ότι μπορεί δόκιμα να μετα-

φραστεί ως «λέει κάπου ο Ηράκλειτος ότι τα πάντα χωρούν και τίποτα δεν περισσεύει», 

συνεχίζοντας σαφώς την πλατωνική φράση με το ποτάμι και την εξελικτική του ροή: «καὶ 



                                «Τα πάντα ρεῖ»: Η αμφίβολη ερμηνεία ενός ανύπαρκτου αποφθέγματος 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

50 

ποταμού ροή ἀπεικάζων τὰ ὄντα, ὡς δὶς ἐς τὸν αὐτὸν ποταμὸν οὐκ ἂν εμβαίης» (παρο-

μοιάζει τα όντα με το ρεύμα ενός ποταμού, λέγοντας ότι δεν μπορείς να μπεις δύο φορές 

στο ίδιο ποτάμι). Δεν φαίνεται καθόλου απίθανο ο Πλάτων να επιθυμούσε σε μια περιε-

κτική πρόταση να συμπεριλάβει την ουσία της φιλοσοφίας του Ηρακλείτου, μιλώντας α-

φενός για την έννοια της ενότητας των πάντων («πάντα χωρεῖ»), όπου τίποτα δεν περισ-

σεύει («οὐδὲν μένει»), και αφετέρου, με το παράδειγμα του ποταμού που ακολουθεί, για 

την εξελικτική πορεία του ολικού αυτού χωροχρονικού κύκλου. Όπως αναλύθηκε προη-

γουμένως, το σύνολο της προσωκρατικής φιλοσοφίας κάνει λόγο για έναν αδιαίρετο χω-

ροχρονικό κύκλο, ο οποίος αφενός περιλαμβάνει κάθε τι υπαρκτό, αφετέρου, όμως, δια-

τηρεί εντός του μια κινητικότητα και εξελικτική πορεία με κατεύθυνση προς το τέλος του. 

Το τέλος αυτό, μολαταύτα, αποτελεί και την αρχή του, αφού τέλος και αρχή στον κύκλο 

συμπίπτουν. 

Πέρα από την ετυμολογία και πραγματολογία των λέξεων, υπάρχει και ένα σοβαρό 

ηθικό ζήτημα: σε κάθε περίπτωση, η φράση «τα πάντα ρεῖ» είναι εσφαλμένη και έχει κα-

κώς επικρατήσει στην κοινή συνείδηση ως ρητό του Ηρακλείτου. Η φράση που απαντά-

ται στην αρχαία ελληνική γραμματεία, στον Κρατύλο του Πλάτωνος, είναι «πάντα χωρεῖ». 

Είτε το «χωρεῖ» ερμηνευτεί με την έννοια της εξέλιξης είτε με την έννοια της περίληψης, 

το «ρεῖ» παραμένει ανύπαρκτο και επιστημονικά απορριπτέο: αν αποδεχτούμε ότι ο Η-

ράκλειτος θεωρεί τα πάντα ρευστά, τότε ακόμη και όσα είπε ο ίδιος ο Ηράκλειτος ήταν 

ρευστά. Η σχετικοποίηση κάθε μορφής γνώσης και η πεποίθηση ότι τίποτα σταθερό δεν 

υπάρχει οδηγούν μαθηματικά σε έναν αναπόδραστο μηδενισμό. Η θεώρηση αυτή κατα-

λήγει να αποτελεί ένα τεράστιο αντικίνητρο τόσο για οποιαδήποτε επιστημονική δοκιμα-

σία, όσο και για οποιαδήποτε προσπάθεια να ζήσει κάποιος μια παραγωγική και αξιοβίω-

τη ζωή. 

 

 

   

 
ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ 

1. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 15: 37. Αποσπάσματα: Ηρακλείτου άπαντα, μτφρ. Τ. Φάλκος Αρβανιτάκης (Ζή-

τρος, 1999).  

2. Εμπεδοκλής, Περί Φύσεως, μτφρ: Α. Λάλος, Π. Σκαρσουλής (Εκδόσεις του Εικοστού Πρώτου, 1999), 

12/16DK. 

3. Παρμενίδης, Περί Φύσιος, (8) 3-6 και Παρμενίδης ο Ελεάτης, μτφρ: Γ. Στ. Καραγιάννης (Ζήτρος, 2003). 

4. Εμπεδοκλής, Περί Φύσεως, 15/11DK. 

5. Εμπεδοκλής, Περί Φύσεως, 13/8DK. 

6. Θαλής, Οι τρεις Μιλήσιοι. Θαλής, Αναξίμανδρος, Αναξιμένης, μτφρ., σχόλια Θ. Μαυρόπουλος (Ζήτρος, 2006).  

7. Αναξίμανδρος, Οι τρεις Μιλήσιοι, 227-228.  

8. Εμπεδοκλής, Περί Φύσεως, 8/17DK.  

9. Εμπεδοκλής, Περί Φύσεως, 10/13DK.  

10. L. Wittgenstein, Philosophical Investigations, translated by G. E. M. Anscombe (Basil Blackwell, 1953), 

§109. 

11. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 107: 59.  

12. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 15: 37.  

13. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 48: 44.  

14. Ηρόδοτος, Ιστορίαι, μτφρ. Δ. Ν. Μαρωνίτης (Γκοβόστη, 1964), σε Ψηφιακή Βιβλιοθήκη της Αρχαίας Ελ-

ληνικής Γραμματείας, 2012, Κέντρο Ελληνικής Γλώσσας, 

http://www.greeklanguage.gr/Resources/ancient_greek/library/browse.html?text_id=30&page=5 (προ-

σβάσιμο online: 29/09/2024) 

15. Σοφοκλής, Τραχίνιαι, 1-3 στο Sophocles. Vol 2: Ajax. Electra. Trachiniae. Philoctetes, translation by F. Storr 

(William Heinemann Ltd., The Macmillan Company, 1913). 

16. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 103: 28.  

17. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 52: 45.  



ΠΑΝΑΓΙΩΤΗΣ ΠΕΡΡΟΣ-ΑΠΟΣΤΟΛΟΠΟΥΛΟΣ___________________________ 

ΝΟΕΜΒΡΙΟΣ 2024 

51 

18. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 80: 52.  

19. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 53: 45.  

20. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 123: 62.  

21. Ηράκλειτος, Περί φύσεως, § 49: 90.  

22. Πλάτων, Κρατύλος, § 402a (Harvard University Press LCL), 525: 8-9 DOI: 

10.4159/DLCL.early_greek_philosophy_doxography_successions.2016 

https://www.loebclassics.com/view/early_greek_philosophy_doxography_successions/2016/pb_LCL525.

9.xml 

 

ΠΡΟΤΕΙΝΟΜΕΝΗ ΛΕΞΙΚΟΓΡΑΦΙΑ 

Αναγνωστόπουλος, Α. Λεξικόν Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσης. Σαββάλας, 1965. 

Βοσταντζόγλου, Ι. Λεξικόν Συνωνύμων και Συγγενικών λέξεων της Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσης. ΟΕΔΒ, 1978. 

Δημητράκος, Δ. Μέγα Λεξικόν Όλης της Ελληνικής Γλώσσης (Αρχαίας και Νέας). Εκδοτικός Οίκος Δημητρά-

κου, 2000. 

Διαμαντάκος, Γ. Λεξικόν Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσης. Εκδόσεις Διαμαντάκου, 2002. 

Κριαράς, Ε. Λεξικό της Μεσαιωνικής Ελληνικής Δημώδους Γραμματείας 1100-1669. Ακαδημία Αθηνών, 1961-

1997. 

Liddell, H. G., & R. Scott. A Greek-English Lexicon. Clarendon Press, 1940. 

Μπαμπινιώτης, Γ. Ετυμολογικό Λεξικό της Νέας Ελληνικής Γλώσσας: Ιστορία των Λέξεων. Κέντρο Λεξικολογίας, 

1998. 

Πατάκης, Εκδοτικός Οίκος. Λεξικό Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσας για το Γυμνάσιο και Λύκειο. Πατάκης, 2014. 

Σούτσος, Π. Ετυμολογικόν Λεξικόν της Ελληνικής Γλώσσης. 1861. 

Σταματάκος, Ι. Λεξικόν της Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσης. Δαρεμάς, 1988. 

Τζιράκης, Ν., και Σ. Πατάκης. Λεξικό Ρημάτων της Αρχαίας Ελληνικής: Ομαλών και Ανωμάλων. Πατάκης, 1973. 

 

 

 

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

