
  

  Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας

   Αρ. 20 (2025)

  

 

  

  «Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό»: μία
φροϋδική επανεκτίμηση του μιλιανού
ευτυχιοκρατισμού 

  Κωνσταντίνος Ραφαήλ Ξεφλούδας   

  doi: 10.12681/ethiki.44124 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ξεφλούδας Κ. Ρ. (2026). «Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό»: μία φροϋδική επανεκτίμηση του μιλιανού
ευτυχιοκρατισμού. Ηθική. Περιοδικό φιλοσοφίας, (20), 22–28. https://doi.org/10.12681/ethiki.44124

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 07:39:24



«Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό»: μία φροϋδική επανεκτί-

μηση του μιλιανού ευτυχιοκρατισμού 
 

                                                         ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΡΑΦΑΗΛ ΞΕΦΛΟΥΔΑΣ 

 

 

Περίληψη: Η φροϋδική πολιτισμική θεωρία και η ηθική φιλοσοφία συγκροτούν δύο δια-

κριτά ανθρωπιστικά πεδία που αμφότερα καθιστούν προσιτή τη μελέτη των  πρωτογενών 

διεργασιών του «συλλογικού». Σκοπός του παρόντος άρθρου είναι να εκκινήσει έναν συ-

στηματικό διάλογο ανάμεσά τους —στον ορίζοντα της κριτικής αποτίμησης και της με-

ταψυχολογικής επαναπρόσληψης των θεμελιωδών αρχών που έχουν επικαθορίσει την ηθι-

κοπρακτική μελέτη. Μία από αυτές τις αρχές είναι και η «ευτυχία» ως δομικό στοιχείο, 

πρωτίστως, του Ωφελιμισμού και ως ψυχική τάση του ατόμου που κεφαλαιοποιείται κα-

νονιστικά για να ανταποκριθεί στις ηθικές απαιτήσεις μίας γενικευμένης ευτυχιοκρατικής 

αγωγής. Ποια είναι, ωστόσο, τα κενά αυτής της ηθικής προσέγγισης σε σχέση με τα όρια 

που θέτουν σε αυτή οι ανθρώπινοι ενορμητικοί μηχανισμοί και η πολιτισμική τους επιτέ-

λεση; Έχοντας ως βοηθήματα τη μελέτη του S. Freud Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό και 

τον μιλιανό σχηματισμό της ωφελιμιστικής θεωρίας, θα γίνει μία προσπάθεια να αξιολο-

γηθούν οι εγγενείς εφαρμοστικές αδυναμίες αυτού του ευτυχιοκρατικού ιδεώδους. 

 

Λέξεις-κλειδιά: Ωφελιμισμός; Mill; Ευτυχιοκρατική ηθική; Freud; Δυσφορία  

 

Εισαγωγή 

Κανείς δεν αμφισβητεί τη ρυθμιστική διάσταση της Ηθικής. Η Ηθική ρυθμίζει πολ-

λαπλώς και τις επιπτώσεις της προσδοκούμε να τις εντοπίσουμε πάνω σε εκείνες τις διαν-

θρώπινες μεταβλητές που θα ευνοήσουν την πολιτισμική και κοινωνική εξέλιξη. Για να τις 

αξιολογήσει κανείς, όμως, οφείλει να ξεκινήσει από τη διαπίστωση ότι η Ηθική δεν υπέρ-

κειται των ανθρωπίνων. Αντιθέτως, θα λέγαμε πως το σκοπικό της πεδίο εξαρτάται από 

αυτά. Η Ηθική, λοιπόν, διευθετεί τα εκλεκτικά επιτελέσματα της ανθρωπινότητας πάνω 

στον Πολιτισμό, αλλά προσκρούει πάντα πάνω στα εγγενή της όρια. Πρόκειται για το 

«μοιραίο της φύσης», όπως σημειώνει και ο Nietzsche, αυτό που δεν επιτρέπει να αντιπα-

λεύουμε για κάτι το απόλυτο —για ηθικά ιδεώδη που όχι απλώς δεν θα εμπνέονται από 

τη «ζωντανή φύση» του ανθρώπου, αλλά θα προσπαθούν να την περιορίσουν μέσα σε α-

ντιφυσικά, υπερλογικά ή εξωκόσμια δεσμά.1 

Οι περισσότερες θεωρίες που σφράγισαν την ηθικοπρακτική φιλοσοφία ανά τους αιώ-

νες προδιέγραψαν μία ηθική θεώρηση του βίου, αποταυτισμένη απ’ τους «φυσιο-

ψυχικούς» μηχανισμούς που την πυροδοτούν, αναυθεντική ως προς αυτούς και απροσαρ-

μοστική σε σχέση με τις ιδανικές της απαιτήσεις. Κορυφαίο παράδειγμα αυτής της θεω-

ρητικής παράδοσης αποτελεί η καντιανή εισήγηση ενός ηθικού συστήματος οριοθετημέ-

νου μέσα στον κανονιστικό φορμαλισμό της προεμπειρικής και «προψυχικής» επιταγής 

του Λόγου. Όσον αφορά τον κλασικό Ωφελιμισμό, ένα κομμάτι του οποίου θα εξεταστεί 

παρακάτω, αυτός συγκροτεί το ηθικό οικοδόμημα που εξαρχής τοποθετεί την «ευτυχία» 

στο επίπεδο ενός πραξιακού (Bentham) και κανονιστικού (Mill) ιδανικού, το οποίο ανά-

γεται, όπως γράφει ο Bentham, «στη φυσική συγκρότηση του ανθρώπου, χωρίς απαραι-

τήτως ο ίδιος να το γνωρίζει» και, ως εκ τούτου, λειτουργεί σαν έσωθεν σκοπός της συ-

μπεριφοράς του.2 Αυτό που διαφοροποιεί τον Ωφελιμισμό από αντίπαλες ηθικές θεωρίες 

είναι η διαμόρφωσή του επί τη βάσει μίας ψυχολογικής και, συνεπειοκρατικά, αξιολογή-

σιμης παραδοχής, σύμφωνα με την οποία η ανθρωπινότητα είναι παραδομένη, κατά την 

μπενθαμική έκφραση, στον «θρόνο» της ηδονής και του πόνου.3 Από ’κεί και πέρα, η ηθι-



ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΡΑΦΑΗΛ ΞΕΦΛΟΥΔΑΣ_______________________________ 

ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2025 

23 

κή ευημερία μέσα στον Πολιτισμό εξαρτάται ολοκληρωτικά από τον βαθμό πραγμάτω-

σης αυτής της ευτυχιοκρατικής τάσης. 

Βεβαίως, στόχος αυτού του άρθρου δεν είναι να παραχωρήσει στον Ωφελιμισμό κά-

ποια προνομιακή θέση στην Ιστορία της Ηθικής, αλλά να εξετάσει ένα μέρος της υπό το 

πρίσμα της φροϋδικής αναρώτησης για τις ψυχοδυναμικές κινήσεις που επικαθορίζουν τη 

δυνατότητα για ευτυχία σε επίπεδο συλλογικό και πολιτισμικό. Ο κλασικός Ωφελιμισμός, 

όπως προαναφέρθηκε, προσέδωσε μία ευτυχιοκρατική ταυτότητα στην Ηθική, η οποία, 

συγχρόνως, αποτελεί και ταυτοτικό γνώρισμα της ψυχικής ιδιοσυστασίας του ανθρώπου. 

Πρόκειται για μία αξιωματική διαπίστωση που μπορεί να εγγραφεί στο φροϋδικό πεδίο 

της μεταψυχολογικής επανεύρεσης του «πολιτισμικού», εισχωρώντας κυρίως στη μελέτη 

του Βιεννέζου αναλυτή για τη Δυσφορία μέσα στον Πολιτισμό.4 Κατά συνέπεια, τα δεδομένα 

είναι δύο: μία φιλοσοφική κατεύθυνση που ξεκινά από την ψυχική τάση για ηδονή και κα-

ταλήγει σε ένα ευτυχιοκρατικό ηθικό ιδεώδες, και μία φροϋδική έρευνα που αναγνωρίζει 

αυτήν την κινητήρια δύναμη, αλλά, ακόμα και από τον τίτλο της, υπονοεί μία a priori α-

δυνατότητα ως προς την επίτευξή της. Προκειμένου το παρόν άρθρο να μην αναλωθεί 

στην παράθεση γενικών ωφελιμιστικών αρχών, θα επικεντρωθεί στο έργο του John Stuart 

Mill —που, άλλωστε, αποτελεί και την πιο «φιλόδοξη» προσπάθεια για την εισήγηση μίας 

ποιοτικά αναβαθμισμένης ευτυχίας, στη βάση ενός συνολιστικού ηθικο-πολιτισμικού 

προγράμματος.5 

 

O Mill, το ανώτερο ευτυχιοκρατικό ιδεώδες και το γενικό καλό 

Μετά την εισήγηση του Ωφελιμισμού από τον Jeremy Bentham, o John Stuart Mill 

ήταν εκείνος που κατέστησε δυνατή την επανερμηνεία αυτής της ηθικοπρακτικής προσέγ-

γισης, διατηρώντας, ίσως πιο πολύ απ’ όλους τους ωφελιμιστές, την επικούρεια βάση της.6 

Αποδεχόμενος την αρχή της μέγιστης ευτυχίας (ή ωφέλειας), τονίζει πως «οι πράξεις είναι 

ορθές στον βαθμό που τείνουν να μεγιστοποιούν την ευτυχία και εσφαλμένες στον βαθμό 

που τείνουν να προκαλούν ό,τι αντίκειται σε αυτή», διευκρινίζοντας ότι «ως ευτυχία εννο-

είται η ηδονή και η απουσία πόνου. Ως δυστυχία ο πόνος και η στέρηση της ηδονής».7 

Με βάση τα παραπάνω, είναι προφανές ότι ο Mill θέτει τα στηρίγματα της θεωρίας του 

εκτυλίσσοντας ένα ωφελιμιστικό καθεστώς με σαφείς ηδονιστικές και μπενθαμικές επιρ-

ροές. Το σημείο που θα επιβεβαιώσει τις απαρχές μίας προεκτεινόμενης διαφοροποίη-

σης, τουλάχιστον σε σχέση με τον Bentham, είναι εκείνο στο οποίο θα ιεραρχήσει τις 

ηδονές και θα προσβλέψει σε «έναν τρόπο ύπαρξης που θα περικλείει τις ανώτερες λει-

τουργίες του ανθρώπου», διαπιστώνοντας, έτσι, τις επιπλέον ηθικές εγγυήσεις των ενεργη-

μάτων του πνεύματος.8 Με αυτήν την ενσωμάτωση, με την επισήμανση, δηλαδή, της ηθι-

κής υπεροχής που εξασφαλίζει η ψυχοδιανοητική επένδυση σε ηδονές «ευγενείς», ο Mill 

προοικονομεί τη θέση του για το επιτέλεσμα του Ωφελιμισμού πάνω σε έναν Πολιτισμό 

που το πρότυπο του «ανικανοποίητου Σωκράτη» —χρησιμοποιώντας τη χαρακτηριστική 

του έκφραση— θα εκπληρώνει τον σκοπό και τις ευτυχιοκρατικές απαιτήσεις της εκκοι-

νωνισμένης φύσης.9 

Το μπενθαμικό μοντέλο της «ηδονιστικής μαθηματικοποίησης» και της πραξιακής ζύ-

γισης της ευτυχίας δεν πληρούσε τα κριτήρια του Mill για ένα ηθικοπολιτισμικό πρό-

γραμμα ανώτερης ευτυχιοκρατικής στόχευσης. Εντούτοις, η τομή που εισήγαγε δεν πε-

ριορίζεται μονάχα στην επικούρεια επαναστροφή του Ωφελιμισμού γύρω από την κε-

ντροθέτηση ποιοτικών κριτηρίων στην ηθική αξιολόγηση των ηδονών. Ο Βρετανός φιλό-

σοφος εκτίμησε τις εφαρμοστικές προϋποθέσεις του συνολιστικού Ωφελιμισμού και υπέ-

δειξε την αναγκαιότητα ενός κοινωνικοπολιτισμικού πλαισίου με μηχανισμούς που θα ε-

νισχύουν την καθολική εμπέδωση ενός κανονιστικού αξιώματος: τον «πολλαπλασιασμό 

της ευτυχίας» και «την εναρμόνιση της ευτυχίας ή του συμφέροντος κάθε ατόμου με το 



                                                                                  «Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό» 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

24 

συμφέρον του συνόλου».10 Στην προσπάθειά του να αιτιολογήσει την ηθική πρόκριση της 

ωφελιμιστικής θεωρίας, υπέθεσε ένα «ισχυρό φυσικό αίσθημα» που θεμελιώνεται πάνω στα 

«κοινωνικά αισθήματα» των ανθρώπων και τους ενοποιεί.11 Το σημαντικό σε αυτό το ση-

μείο —και αυτό που θα μας απασχολήσει παρακάτω— είναι ότι ο Mill διεκδίκησε για 

τον Πολιτισμό μία πρωταρχική λειτουργία: την κουλτουραλιστική του αλληλόδραση με 

τις ηθικές προδιαθέσεις του «συμφέροντος» και της «συμπάθειας», αναβαθμίζοντας και 

ταυτίζοντάς τες με τις συλλογικές προϋποθέσεις ενός ευτυχιοκρατικού σκοπού.12 Συνο-

πτικά, θα λέγαμε πως ο μιλιανός Ωφελιμισμός αναζήτησε την «καθολική ευτυχία» στον 

διαμεσολαβητικό ρόλο μίας πολιτισμικής θέσμισης που επενδύει πάνω στις —πνευματικά 

και κοινωνικά— ανώτερες ανθρώπινες τάσεις. Η ευτυχία εδώ «φιγουράρει» ως ο μόνος 

καλλιεργήσιμος κοινός ηθικός σκοπός και εκφράζει, παράλληλα, την κοινωνικοκεντρική 

στόχευση της ατομικής ψυχικής οικονομίας. Όπως αναφέρει και ο ίδιος ο Mill: «στην 

πραγματικότητα δεν επιθυμούμε τίποτε άλλο εκτός από την ευτυχία». Ποια ευτυχία; Αυ-

τή που θα δεσμεύεται ταυτόχρονα από την επιδίωξη του γενικού συμφέροντος.13 Ωστόσο, 

χρησιμοποιώντας προς το παρόν μία φράση του Freud από την πρώτη σελίδα της Δυ-

σφορίας μέσα στον Πολιτισμό, θα απαντήσουμε εν προκειμένω σε αυτό και θα προσπαθή-

σουμε να δείξουμε ότι «τα πράγματα δεν είναι πιθανόν τόσο απλά»14. 

 

Ο Freud και η αναζήτηση της ευτυχίας μέσα στον Πολιτισμό 

Με την ανάπτυξη της ψυχαναλυτικής θεωρίας, ο Sigmund Freud, πέρα από την επα-

νάσταση που προκάλεσε στην κλινική συγκρότηση της Ψυχιατρικής, κόμισε και στις Επι-

στήμες του Πνεύματος κάποια επιπλέον ερμηνευτικά εργαλεία, προκειμένου να διαφα-

νούν οι μηχανισμοί «συλλογικής ψυχολογίας» που επιρυθμίζουν την πολιτισμική οργάνω-

ση. Όπως σημειώνει και ο Howard L. Kaye, o Βιεννέζος αναλυτής «από την αρχή μέχρι 

το τέλος ήταν φιλόσοφος και κοινωνικός θεωρητικός, παθιασμένος με τα μεγάλα πολιτι-

σμικά προβλήματα»15. Αντίστοιχα, ο Alfred I. Tauber επισημαίνει χαρακτηριστικά ότι ο 

Freud «διεκδικεί εύκολα την ταύτιση με τον θεωρητικό του Πολιτισμού»16. Έτσι, μέσα 

από μία σειρά μελετών αυτής της στοχοκατεύθυνσης και μετά την επικέντρωση του σε 

πιο ανθρωπολογικά και θρησκειοκεντρικά ζητήματα (Τοτέμ και Ταμπού και Το Μέλλον 

μιας Αυταπάτης), συνέγραψε το έργο του Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό (1930), με το ο-

ποίο, επί της ουσίας, προσπάθησε να αναλύσει την ενορμητική ματαίωση της ανθρώπινης 

ευτυχίας ως επιτέλεσμα του εκπολιτισμένου βίου.17 

Ο Freud ξεκινά από μία αξιωματική διαπίστωση που τοποθετεί την «ευτυχία» σε θεμε-

λιακή απάντηση στο ερώτημα: «τι αφήνουν οι ίδιοι οι άνθρωποι με τη συμπεριφορά τους 

να φανεί ως σκοπός και πρόθεση της ίδιας τους της ζωής, τι ζητούν από τη ζωή τους, τι 

θέλουν να πετύχουν σ’ αυτήν».18 Ο ίδιος, χωρίς δυσκολία και προφανώς στηριζόμενος 

στις μεταψυχολογικές αναδείξεις της κλινικής του εμπειρίας, ορίζει την «ευτυχία» ως α-

πουσία πόνου και αναζήτηση ηδονής, υπογραμμίζοντας τη διαίρεση του σκοπικού πεδίου 

των ανθρώπινων ενεργημάτων βάσει αυτής της διχοτομημένης κατεύθυνσης.19 Παρά ταύ-

τα, αυτό με το οποίο προσπαθεί να διαλεχθεί δεν είναι αυτή καθαυτή η καταχώριση της 

πρωταρχικής ευτυχιοκρατικής διεργασίας, αλλά ο ενορμητικός παλμός που τη θέτει σε 

κίνηση εντός του πολιτισμικού πλαισίου και ο τρόπος που την αιχμαλωτίζει στα δεσμά 

μίας πραγματιστικής αδυνατότητας. 

Ήδη από το 1920, ο Freud είχε προσπαθήσει να επανεξετάσει την «αρχή της ευχαρί-

στησης», απορρίπτοντας την κυριαρχία της επί της ψυχικής ζωής και αξιολογώντας τα ε-

νορμητικά «σκαλώματα» που ανακόπτουν τη δυναμική της.20 Στο έργο που μελετάμε, 

προχωρά ένα βήμα παρακάτω και αναλύει τη λειτουργία της «ηδονής» σε σχέση με τους 

a priori περιορισμούς που της θέτουν οι πολιτισμικοί θεσμοί, τουτέστιν οι υποκινητές μί-

ας καθολικά εγχαραγμένης δυσφορίας.21 Ως «Πολιτισμό» ο Freud ορίζει οτιδήποτε μας 



ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΡΑΦΑΗΛ ΞΕΦΛΟΥΔΑΣ_______________________________ 

ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2025 

25 

απομακρύνει «από τη ζωή των ζωικών προγόνων μας και υπηρετεί δύο σκοπούς: την προ-

στασία των ανθρώπων έναντι της φύσης και τη ρύθμιση των μεταξύ τους σχέσεων»22. Μέ-

σα σε αυτήν τη συνθήκη, όμως, η πολιτισμένη προσαρμογή και ο εξανθρωπισμός —που 

εμπεριέχει το ιδανικό της ευτυχίας ως επίπτωση των κοινωνικών δεσμών— αμφισβητού-

νται. Κάτι, από τα ψυχικά απομεινάρια της παντοδύναμης, επιθετικής και πρωτόγονης 

ανθρωπότητας, πιέζει προς την αντίθετη κατεύθυνση και υπερβαίνει την ενορμητική εκ-

πλήρωση του προγράμματος της ηδονής. Η τάση για επιθετικότητα και καταστροφή, που 

απορρέει από την «ενόρμηση του θανάτου», είναι αυτή που συγκρούεται με την πραγμά-

τωση της ευτυχίας και την εκκεντρώνει πρωτίστως από τις ενωτικές (έως αγαπητικές) α-

ξιώσεις της ενδοπολιτισμικής συνύπαρξης. 

Αυτό στο οποίο πρέπει να σταθούμε είναι ότι, μέσα από τη φροϋδική μεταψυχολογία 

των πολιτισμικών θεσμών, μεταξύ των οποίων και η Ηθική που προσβλέπει στην πραγμά-

τωση της διανθρώπινης ευτυχίας, ο Βιεννέζος αναλυτής προσφέρει ορισμένες κριτικές 

σκέψεις σχετικά με όσα αναφέρθηκαν παραπάνω για την ωφελιμιστική τομή του John 

Stuart Mill. Ουσιαστικά, πρόκειται για διακυβεύσεις που δεν αφορούν τόσο πολύ μία 

τρόπον τινά συγκροτημένη «ψυχαναλυτική μετα-ηθική», αλλά ένα νέο είδος κλινικής γνώ-

σης επί του κοινωνικού δεσμού, η οποία καταρτίζεται πέραν της ιατρικής της τοποθέτη-

σης και αποδιαρθρώνει ηθικές υπερεκτιμήσεις, λειτουργώντας ανατρεπτικά ως επιστημο-

λογικό ενδιάμεσο της φιλοσοφίας και της ψυχανάλυσης. 

 

Πέρα από την αρχή της ωφέλειας: το αναπόφευκτο μίας δυσφορίας 

Ο Freud και ο Mill μπορεί να εκκινούν από διαφορετικές φιλοσοφικές παραδόσεις και 

μεθοδολογικές προσεγγίσεις της Ευτυχίας και της Ηθικής, μολαταύτα, όπως προαναφέρ-

θηκε και στην εισαγωγή, και οι δύο προϋποθέτουν για τον άνθρωπο έναν πρωταρχικό ευ-

τυχιοκρατικό σκοπό, που απηχεί μία από τις κοινώς εντοπισμένες σταθερές της ενδοψυ-

χικής οργάνωσης. Όσον αφορά τον Mill, η «αρχή της ωφέλειας», γράφει ο John Leslie 

Mackie, επεξηγεί «τον τρόπο με τον οποίο τα ηθικά συμπεράσματα συνάγονται από την 

ανθρώπινη ευτυχία»23. Η μεταηθική αυτή τοποθέτηση προσδιορίζει ακριβώς μία ευτυχιο-

κρατική μέριμνα, η οποία, υπό την καθοδηγητική επίδραση της πολιτισμικής, κοινωνικής  

και πολιτικής διαμεσολάβησης, θα μπορεί να μεταδοθεί έτσι ώστε να αποτελέσει συλλο-

γικό θεμέλιο μίας γενικευμένης «ηθικής αγωγής». Εντούτοις, αυτή η προσέγγιση αδυνατεί 

να εμπεδώσει μία προκαταρκτική διαπίστωση, η οποία θα λέγαμε πως αντανακλά και την 

τρόπον τινά ανθρωπολογική της έλλειψη: η ψυχική τονικότητα της Ηθικής δεν απενσω-

ματώνει τη συγκρουσιακή ενορμητική ετερογένεια που την πυροδοτεί. Αντιθέτως, την ε-

παυξάνει. Συνοπτικά, είναι άλλο πράγμα η ηθικοποίηση της ευτυχιοκρατικής εκκίνησης 

—που κατευθύνει και αυτή συγκρουσιακά, ως σκοπός, τις ψυχικές πράξεις— και άλλο η 

κοινωνική συνθήκη μίας συνολιστικής και αλτρουιστικής ευτυχίας, που, για να πραγματω-

θεί και να συντηρηθεί, θα απαιτήσει την πολλαπλή πολιτισμική αποπλήρωση αυτής της 

ορμέμφυτης σύγκρουσης. 

Ο Freud αναγνωρίζει ότι η «προσπάθεια ρύθμισης των κοινωνικών σχέσεων» ταυτίζε-

ται με το «σημείο μηδέν» των πολιτισμικών θεσμών.24 Ωστόσο, αμφιβάλλει, κατά τα γρα-

φόμενά του, για εκείνη «την ηθική άποψη […] που έχει την τάση να θεωρεί αυτήν την ε-

τοιμότητα για μία γενική αγάπη προς τους ανθρώπους και τον κόσμο ως την ύψιστη στά-

ση στην οποία μπορεί να αρθεί ο άνθρωπος»25. Ο ίδιος θεωρεί ότι η μη σεξουαλική «α-

γάπη» —που απομακρύνεται από ένα αντικείμενο και διαχέεται στην κοινωνία δίχως να 

επιλέγει— αποτελεί απλώς μία «στοχοανεσταλμένη» αγαπητική πράξη, που και αυτή, ό-

πως και η σεξουαλική, δημιουργεί μία συγκρουσιακή διαντίδραση με την ενωτική τάση 

του Πολιτισμού.26 



                                                                                  «Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό» 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

26 

Ειδικότερα, και σε σχέση με ωφελιμιστικές αξιώσεις που εμπεριέχουν κάτι από τα 

χριστιανικά ιδεώδη, o Freud αναγνωρίζει την αμηχανία που προκαλείται στο άκουσμα 

επιταγών όπως το: «αγάπα τον πλησίον σου ως σεαυτόν».27 Υπάρχει κάθε λόγος να πρέπει 

να αναφερθεί αυτό, μιας και ο Mill είχε τοποθετήσει σε αυτήν την αρχή το «γενικό πνεύ-

μα», όπως αναφέρει, του Ωφελιμισμού.28 Ο Βιεννέζος αναλυτής, όμως, δεν αμφισβητεί 

απλώς την εφαρμοστική δυνατότητα μίας τόσο ευρείας, σχεδόν αυτοθυσιαστικής, κανονι-

στικής αξίωσης για ηθική–αγαπητική  φροντίδα των άλλων, αλλά θεωρεί παράλογη τη θέ-

ση που δεν αναγνωρίζει ότι ένας «ξένος», ένας άγνωστος, πολλές φορές αξίζει περισσότε-

ρο την αντιπάθειά μας. Εν τέλει, διαπιστώνει την ανταποδοτική διάσταση της Ηθικής που 

θεμελιώνεται πάνω σε μία «συλλογική υποκειμενικότητα» και, επί της ουσίας, με αυτόν 

τον τρόπο αναιρεί το πραγματιστικό εντύπωμα της ωφελιμιστικής «εναρμόνισης των αι-

σθημάτων» που προϋποθέτει ο Mill.29 

Πώς, παρά ταύτα, ο Freud φτάνει στο σημείο να υιοθετεί μία τόσο πεσιμιστική θέση 

για την Ηθική που διέπει την κοινωνική ολότητα και γιατί ο Πολιτισμός πυροδοτεί τη 

δυσφορική και συγκρουσιακή σχέση του ανθρώπου με οτιδήποτε αποτελεί κανονιστική 

απαίτηση για την υλοποίηση ενός ευτυχιοκρατικού προγράμματος όπως το μιλιανό; Η 

απάντηση βρίσκεται στην ενορμητική φύση των ανθρώπων, που, βέβαια, συντηρεί, κατά 

τον Freud, μία «σημαντική ποσότητα επιθετικής τάσης».30 Ουσιαστικά, πρόκειται για το 

κόστος που ο Πολιτισμός πληρώνει προκειμένου να απο-φυσικοποιήσει  τη ζωή —η σύ-

γκρουση αυτή είναι το επιγενετικό του αποτύπωμα στην ενορμητική διακίνηση και μία 

Ηθική που αξιώνει την ωφελιμιστική ρύθμιση των ανθρώπινων σχέσεων προσπίπτει ανα-

πόφευκτα πάνω σε αυτήν την προεγγεγραμμένη στο ασυνείδητο απειλή. Ακόμα και αν, 

όπως υποστηρίζει ο Mill, «οι κοινωνικές ρυθμίσεις εναρμονίσουν κατά το δυνατόν την ευ-

τυχία ή το συμφέρον κάθε ατόμου με το συμφέρον του συνόλου», η φύση της ηθικο-

ψυχικής οικονομίας θα μπορέσει να μεταβληθεί ακριβώς μονάχα «κατά το δυνατόν».31 

Άλλωστε, οι διακυβεύσεις που θέτει ο Freud, με τη μελέτη του για τη Δυσφορία μέσα στον 

Πολιτισμό, αφορούν ακριβώς την εξοικείωση με την ουσία της πολιτισμικής οργάνωσης 

—οι θεσμοί της οποίας, όσο και αν βελτιωθούν σταδιακά, δεν θα μπορέσουν να αποσχι-

στούν από την αρχική τους σύσταση.32 

Ως επιστέγασμα όλων των παραπάνω, πρέπει να επισημανθεί ότι, εν αντιθέσει με τον 

Mill που βασίζει την «αρχή της ωφέλειας» σε έμφυτα ηθικοκοινωνικά αισθήματα, ο Freud 

διαχωρίζει την ατομική ευτυχία —που αποτελεί απότοκο του ενορμητικού προγράμμα-

τος της ευχαρίστησης— από την ενωτική, αλτρουιστική λειτουργία των κοινοτήτων του 

Πολιτισμού.33 Η δεύτερη επέρχεται ως μία αναπόφευκτη παρέμβαση στην ενικότητα της 

«ατομικής εξέλιξης» και επικαθορίζει την εκκοινωνισμένη προσαρμογή της, δίχως, μολα-

ταύτα, να καταστέλλει την εγωτική της ευτυχιοκρατική υποκίνηση. Αντιθέτως, το επιτέλε-

σμά της είναι η δυσφορική αίσθηση του ανθρώπου μέσα σε μία πολιτισμική συνύπαρξη, 

όπου η σύγκρουση του «ατομικού» με το «συλλογικό» δεν επιτρέπει τη διυποκειμενική 

μας ευθυγράμμιση με τον «συνολιστικό μπούσουλα» ενός εφαρμοσμένου Ωφελιμισμού.  

 

Συμπέρασμα 

Αναγιγνώσκοντας, κανείς, όλα τα ανωτέρω, μπορεί να θεωρήσει ότι διέπονται από μία 

πεσιμιστική και κριτική διάθεση προς κάθε ηθικό σύστημα που προσβλέπει σε μία κανο-

νιστική ρύθμιση των ανθρώπινων σχέσεων εντός του Πολιτισμού. Εν μέρει, αυτό δεν δια-

ψεύδεται, μιας και η πολιτισμική θεωρία του Freud δίδει ένα νέο είδος Λόγου, με κύρος 

όχι μονάχα φιλοσοφικό αλλά και επιστημολογικό, που υπενθυμίζει διαρκώς κάποιες πρω-

τογενείς ελλείψεις στην —ασυμμόρφωτη με την πολυπλοκότητα της ψυχικής μας ουσί-

ας— ηθική θεωρητικολόγηση. Παρ’ όλα αυτά, σκοπίμως έγινε μία προσπάθεια να συ-

γκριθούν δύο αλληλοαναιρούμενες θεωρήσεις των ανθρωπίνων, έτσι ώστε ο ευτυχιοκρατι-



ΚΩΝΣΤΑΝΤΙΝΟΣ ΡΑΦΑΗΛ ΞΕΦΛΟΥΔΑΣ_______________________________ 

ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2025 

27 

κός χαρακτήρας της μίας (αυτής του Ωφελιμισμού) να επανεγγραφεί μέσα στα ερμηνευ-

τικά όρια ενός «ψυχοπολιτισμικού» μελετήματος που εξω-ηθικά διεργάζεται τα εγγενή 

εφαρμοστικά της αδιέξοδα. Κάτι τέτοιο δεν έχει ως σκοπό να απορρίψει συλλήβδην την 

πραγματιστική διάσταση του Ωφελιμισμού, αλλά να την ωθήσει σε μία αυτοκριτική ανά-

δειξη της επιφανειακής «μερικότητας» των δομικών, ψυχολογικών και ανθρωπολογικών 

της υποστηριγμάτων. Το γεγονός ότι η ευτυχιοκρατική ηθική, ως συνολιστικό modus vi-

vendi, μπορεί να αντίκειται προς την ψυχική ταυτότητα του ανθρώπου αποτελεί με βε-

βαιότητα ένα μεγάλο κενό στον υπολογισμό των ωφελιμιστικών εγγυήσεων, καθώς και μία 

υπόθεση —που, εν προκειμένω, ο Mill τη θυσίασε στον βωμό του υπερβολικά φιλόδοξου 

ψυχοκοινωνικού ορθολογισμού.  

O Nietzsche το θέτει κατηγορηματικά, με άλλα λόγια, στην πρώτη σελίδα της Γενεα-

λογίας: «Δεν γνωρίζουμε τον εαυτό μας, εμείς που αναζητούμε τη γνώση» σημειώνει και 

αξιώνει, με αυτόν τον τρόπο, για την ηθική μελέτη ένα γνωσιοκεντρικό σημείο εκκίνησης 

τόσο ανθρώπινο, όσο ψυχολογικό και ανθρωπολογικό.34 

 

 

ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ 

 
1. Φρ. Νίτσε, Λυκόφως των ειδώλων, μτφρ. Ήρκος Ρ. Αποστολίδης (Αθήνα: Gutenberg, 2017), 135. 

2. Jeremy Bentham, An introduction to the Principles of  Morals and Legislation [1789] (Oxford: Oxford Uni-

versity Press, 1996), 13. 

3. Bentham, An introduction to the Principles of  Morals and Legislation, 11. 

4. Όπως γράφει και ο Paul-Laurent Assoun, η φροϋδική μελέτη Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό είναι αυτή 

που «θέτει και την ερμηνευτική φιλοδοξία της ψυχανάλυσης στο επίπεδο του συλλογικού». Paul-Laurent 

Assoun, O Φρόυντ και οι Κοινωνικές Επιστήμες, μτφρ. Κ. Σαμαρτζής και Ν. Παπαχριστόπουλος (Πάτρα: 

Opportuna, 2010), 58. 

5. Ο όρος «συνολιστικός» χρησιμοποιείται με τη σημασία που του προσέδωσε ο Γάλλος ανθρωπολόγος και 

κοινωνιολόγος Louis Dumont. Σε αντίθεση με τον ατομικισμό, εδώ οι υπέρτατες αξίες βρίσκονται στο σύ-

νολο και όχι στο άτομο. Λουί Ντυμόν, Δοκίμια για τον Ατομικισμό, μτφρ. Μπάμπης Λυκούδης (Αθήνα: Ευ-

ρύαλος, 1988), 41. 

6. Frederick Rosen, Classical Utilitarianism from Hume to Mill (London: Routledge. Taylor & Francis 

Group, 2003), 172. 

7. John Stuart Mill, Ωφελιμισμός, μτφρ. Φιλήμων Παιονίδης (Αθήνα: Πόλις, 2023), 81. 

8. Mill, Ωφελιμισμός, 83. Henry R. West, An Introduction to Mill’s Utilitarian Ethics (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2004), 49-50. 

9. Mill, Ωφελιμισμός, 85, 87. 

10. Mill, Ωφελιμισμός, 95, 98. 

11. Mill, Ωφελιμισμός, 116. 

12. Mill, Ωφελιμισμός, 117. 

13. Mill, Ωφελιμισμός, 119. 

14. Sigmund Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, μτφρ. Βασίλης Πατσογιάννης (Αθήνα: Πλέθρον, 2017), 

13. 

15. Howard L. Kaye, Freud as a Social and Cultutal Theorist: On Human Nature and the Civilizing Process (New 

York: Routledge, 2019), 6. 

16. Alfred I. Tauber, “Freud’s Social Theory: Modernist and Postmodernist Revesions,” History of  the 

Human Sciences 00, no. 0 (2012): 42-43, https://doi.org/10.1177/0952695112460045. 

17. Το 1908, με τη συγγραφή του έργου Η πολιτισμική «σεξουαλική» ηθική και η σύγχρονη νευρικότητα, συστη-

ματοποίησε για πρώτη φορά αυτούς τους προβληματισμούς, εντοπίζοντας την αρχή του Πολιτισμού στην 

καταπίεση των ενορμήσεων. Σίγκμουντ Φρόυντ, Η πολιτισμική «σεξουαλική» ηθική και η σύγχρονη νευρικότητα, 

μτφρ. Γιάννης Παπαχριστόπουλος (Πάτρα: Opportuna, 2016), 18. 

18. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 29. 

19. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 29-31. 

20. Για πρώτη φορά, στο έργο του Πέρα από την αρχή της ευχαρίστησης, ο Freud αντιδιαστέλλει ως προς την 

αρχή της ευχαρίστησης την πιο καθοριστική και πρωτόγονη «ενόρμηση του θανάτου». Sigmund Freud, 

Πέρα από την αρχή της ευχαρίστησης, μτφρ. Βασίλης Πατσογιάννης (Αθήνα: Πλέθρον, 2020), 95-98. 



                                                                                  «Η δυσφορία μέσα στον ωφελιμισμό» 

                                                                                                                            ΗΘΙΚΗ 

28 

 
21. Σύμφωνα με τον Freud, οι πηγές που προκαλούν τη δυσφορία πηγάζουν: α) από το ίδιο το σώμα, β) 

από την ακατανίκητη δύναμη του περιβάλλοντος, και γ) από τις διανθρώπινες σχέσεις. Για τους σκοπούς 

του άρθρου η επικέντρωση αφορά στη δυσφορία που πηγάζει από τη διανθρώπινη συνύπαρξη. Freud, Η 

δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 30. Juliana Mitre Barbosa et al., “Psychoanalysis and Culture: A Contempo-

rary Considaration,” International forum of  Psychoanalysis 21. no. 1 (2012): 23. 

22. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 49. 

23. John Leslie Mackie, Ηθική: Η επινόηση του ορθού και του εσφαλμένου, μτφρ. Δημήτρης Μιχαήλ (Αθήνα: 

Εκκρεμές, 2010), 233. 

24. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 56. 

25. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 65. 

26. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 66-67. 

27. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 74. 

28. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 95. 

29. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 119.  

30. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 117.  

31. Mill, Ωφελιμισμός, 95. 

32. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 83. 

33. Freud, Η δυσφορία μέσα στον πολιτισμό, 116. 

34. Φρίντριχ Νίτσε, Γενεαλογία της Ηθικής, μτφρ. Ζήσης Σαρίκας (Αθήνα: Πανοπτικόν, 2012), 31. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

