
  

  ΕΥΛΙΜΕΝΗ

   Τόμ. 10 (2009)

   ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011)

  

 

  

  Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 

  Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου, Νίκος Λίτινας   

  doi: 10.12681/eul.32801 

 

  

  

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:09:33



Ε Υ Λ Ι Μ Ε ΝΗ 

ΜΕΛΕΤΕΣ ΣΤΗΝ ΚΛΑΣΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑ, 
THN ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΗ, TH ΝΟΜΙΣΜΑΤΙΚΗ ΚΑΙ THN ΠΑΠΥΡΟΛΟΓΙΑ 

Τόμος 10-12 
Μεσογειακή Αρχαιολογική Εταιρεία 

Ρέθυμνο 2009-2011 



 

 
ΕΚΔΟΣΕΙΣ 
ΜΕΣΟΓΕΙΑΚΗ 
ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 
Π. Μανουσάκη 5–Β. Χάλη 8 
GR 741 00–Ρέθυμνο 
 
ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ–ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΕΚΔΟΣΗΣ 
Δρ. Νίκος Λίτινας (Ρέθυμνο) 
Επίκ. Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης (Ρόδος) 
 
ΒΟΗΘΟΙ ΕΚΔΟΣΗΣ 
Δρ. Δήμητρα Τσαγκάρη (Αθήνα) 
Δρ. Σταυρούλα Οικονόμου (Αθήνα) 

PUBLISHER
MEDITERRANEAN 
ARCHAEOLOGICAL SOCIETY 
P. Manousaki 5–V. Chali 8 
GR 741 00–Rethymnon 
 
PUBLISHING DIRECTORS, EDITORS-IN-CHIEF 
Dr. Nikos Litinas (Rethymnon) 
Assist. Prof. Manolis I. Stefanakis (Rhodes) 
 
ASSISTANTS TO THE EDITORS 
Dr. Dimitra Tsangari (Athens) 
Dr. Stavroula Oikonomou (Athens) 

 
 
 
 
 
 
 

Η Μεσογειακή Αρχαιολογική Εταιρεία και οι Εκδότες του Περιοδικού ευχαριστούν θερμά 
το Fujian White Crane Kung Fu Club για την χορηγία του στη δαπάνη της έκδοσης. 

 
Mediterranean Archaeological Society and the Editors wish to thank  

The Fujian White Crane Kung Fu Club for their sponshorship. 
 

ΕΥΛΙΜΕΝΗ 
EULIMENE 2009-2011 

ISSN: 1108–5800 



ΕΠΙΣΤΗΜΟΝΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ 
 

Ομ. Kαθ. Πέτρος Θέμελης (Ρέθυμνο) 
Kαθ. Νίκος Σταμπολίδης (Ρέθυμνο) 
Ομ. Καθ. Alan W. Johnston (Λονδίνο) 
Καθ. Mariusz Mielczarek (Toruń) 

Kαθ. Άγγελος Χανιώτης (Princeton) 
Επίκ. Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης (Ρόδος) 

Δρ. Ιωάννης Τουράτσογλου (Αθήνα) 
Δρ. Νίκος Λίτινας (Ρέθυμνο) 

Καθ. Αναγνώστης Αγγελαράκης (Adelphi) 
Καθ. Σταύρος Περεντίδης (Αθήνα) 

 
 

ADVISORY EDITORIAL BOARD 
 

Em. Prof. Petros Themelis (Rethymnon) 
Prof. Nikos Stampolidis (Rethymnon) 
Em. Prof. Alan W. Johnston (London) 

Prof. Mariusz Mielczarek (Toruń) 
Prof. Angelos Chaniotis (Princeton) 

Αssist. Prof. Manolis I. Stefanakis (Rhodes) 
Dr. Ioannis Touratsoglou (Athens) 

Dr. Nikos Litinas (Rethymnon) 
Prof. Anagnostis Agelarakis (Adelphi) 

Prof. Stavros Perentidis (Athens) 
 



 

 Η ΕΥΛΙΜΕΝΗ είναι μία επιστημονική περιοδική έκδοση με κριτές που περιλαμβάνει μελέτες στην Κλασική 
Αρχαιολογία, την Επιγραφική, τη Νομισματική και την Παπυρολογία εστιάζοντας στον Ελληνικό και Ρωμαϊκό κόσμο της 
Μεσογείου από την Υστερομινωϊκή / Υπομινωϊκή / Μυκηναϊκή εποχή (12ος / 11ος αι. π.Χ.) έως και την ύστερη αρχαιότητα 
(5ος / 6ος αι. μ.Χ). 

Η ΕΥΛΙΜΕΝΗ περιλαμβάνει επίσης μελέτες στην Ανθρωπολογία, Παλαιοδημογραφία, Παλαιοπεριβάλλον, 
Παλαιοβοτανολογία, Ζωοαρχαιολογία, Αρχαία Οικονομία και Ιστορία των Επιστημών, εφόσον αυτές εμπίπτουν στα 
προαναφερθέντα γεωγραφικά και χρονικά όρια. Ευρύτερες μελέτες στην Κλασική Φιλολογία και Αρχαία Ιστορία θα 
γίνονται δεκτές, εφόσον συνδέονται άμεσα με μία από τις παραπάνω επιστήμες. 

 
Παρακαλούνται οι συγγραφείς να λαμβάνουν υπόψη τους τις παρακάτω οδηγίες: 

1. Οι εργασίες υποβάλλονται στην Ελληνική, Αγγλική, Γερμανική, Γαλλική ή Ιταλική γλώσσα. Κάθε εργασία 
συνοδεύεται από μια περίληψη περίπου 250 λέξεων σε γλώσσα άλλη από εκείνη της εργασίας. 

2. Συντομογραφίες δεκτές σύμφωνα με το American Journal of Archaeology, Numismatic Literature, J.F. 
Oates et al., Checklist of Editions of Greek and Latin Papyri, Ostraca and Tablets, ASP. 

3. Οι εικόνες πρέπει να υποβάλλονται σε μορφή αρχείου .jpg ή .tiff και σε ανάλυση τουλάχιστον 1,200 dpi 
(dots per inch) προκειμένου για γραμμικά σχέδια και 400 dpi για ασπρόμαυρες εικόνες (στην κλίμακα του γκρι). Όλα τα 
εικονογραφικά στοιχεία πρέπει να είναι αριθμημένα σε απλή σειρά. 

4. Οι εργασίες υποβάλλονται σε ένα εκτυπωμένο αντίτυπo, συνοδευόμενα από το κείμενο και τις εικόνες σε 
ηλεκτρονικό μέσο αποθήκευσης δεδομένων (CD ή DVD). 

 
Είναι υποχρέωση του κάθε συγγραφέα να εξασφαλίζει γραπτή άδεια για την αναπαραγωγή υλικού που έχει 

δημοσιευτεί αλλού ή είναι αδημοσίευτο. 
Οι συγγραφείς θα λαμβάνουν ανάτυπο της εργασίας τους ηλεκτρονικά σε μορφή αρχείου .pdf και έναν τόμο του 

περιοδικού. 

Συνδρομές – Συνεργασίες – Πληροφορίες: 
Μεσογειακή Αρχαιολογική Εταιρεία, Π. Μανουσάκη 5 – Β. Χάλη 8, Ρέθυμνο – GR 74100 
Δρ. Νίκος Λίτινας, Πανεπιστήμιο Κρήτης, Τμήμα Φιλολογίας, Ρέθυμνο – GR 74100 (litinas@phl.uoc.gr) 
Επίκ. Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης, Πανεπιστήμιο Αιγαίου, Τμήμα Μεσογειακών Σπουδών, Ρόδος – GR 85100  

(stefanakis@rhodes.aegean.gr) 
web: http://www.eulimene.eu/ 
 

EULIMENE is a refereed academic periodical which hosts studies in Classical Archaeology, Epigraphy, 
Numismatics, and Papyrology, with particular interest in the Greek and Roman Mediterranean world. The time span 
covered by EULIMENE runs from the Late Minoan / Sub Minoan / Mycenean period (12th / 11th cent. BC) through to the 
late Antiquity (5th / 6th cent. AD). 

EULIMENE will also welcome studies on anthropology, palaiodemography, palaio-environmental, botanical and 
faunal archaeology, the ancient economy and the history of science, so long as they conform to the geographical and 
chronological boundaries noted. Broader studies on Classics or Ancient History will be welcome, though they should be 
strictly linked with one or more of the areas mentioned above. 

It will be very much appreciated if contributors consider the following guidelines: 

1. Contributions should be in either of the following languages: Greek, English, German, French or Italian. 
Each paper should be accompanied by a summary of about 250 words in one of the above languages, other than that of 
the paper. 

2. Accepted abbreviations are those of American Journal of Archaeology, Numismatic Literature, J.F. Oates et 
al., Checklist of Editions of Greek and Latin Papyri, Ostraca and Tablets, ASP. 

3.  Illustrations should be submitted in .jpg or .tiff format of at least 1,200 dpi (dots per inch) for line art and 
400 dpi for halftones (grayscale mode) resolution. All illustrations should be numbered in a single sequence. 

4.  Please sumbit one hard copy of your text and a version on a digital storage media (CD or DVD). 

It is the author’s responsibility to obtain written permission to quote or reproduce material which has appeared in 
another publication or is still unpublished. 

Offprint of each paper in .pdf format, and a volume of the journal will be provided to the contributors. 

Subscriptions – Contributions – Information: 
Mediterranean Archaeological Society, P. Manousaki 5 – V. Chali 8, Rethymnon – GR 74100 
Dr. Nikos Litinas, University of Crete, Department of Philology, Rethymnon – GR 74100 (litinas@phl.uoc.gr) 
Assist. Prof. Manolis I. Stefanakis, University of the Aegean, Department of Mediterranean Studies, Rhodes – GR  
 85100 (stefanakis@rhodes.aegean.gr) 
web: http://www.eulimene.eu/ 



Περιεχόμενα 
ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011) 

 
List of Contents 

EULIMENE 10-12 (2009-2011) 
 

Περιλήψεις / Summaries / Zusammenfassungen / Sommaires / Riassunti .................... 6 
  
Anthi Dipla, The beginning of narrative art in attic vase painting:   
A review of proposed theories .......................................................................................... 11 
 
Γιάννoς Κουράγιος, Ο αρχαίος δήμος των Αιξωνιδών Αλών Αττικής 
(σημ. Βούλα –Βουλιαγμένη) ............................................................................................. 33 
 
Μανόλης Ι. Στεφανάκης – Βασιλική Πατσιαδά, Η αρχαιολογική έρευνα στον 
Αρχαίο Δήμο των Κυμισαλέων (Ρόδος) κατά τα έτη 2006-2010: 
μια πρώτη παρουσίαση .................................................................................................... 63 
 
Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας, Ροδιακό όστρακο  
με ερωτικό επίγραμμα.................................................................................................... 135 
 
Βιβλιοκρισίες / Book Reviews 
Giuseppe Guzzetta (a cura di), «Morgantina a cinquant’anni dall’inizio  
delle ricerche sistematiche». Atti dell’Incontro di Studi (Aidone,  
10 dicembre 2005). Caltanissetta: Salvatore Sciascia Editore,  
Triskeles, 4, 2008 (Paolo Daniele Scirpo) ..................................................................... 157 
 
Ιωάννης Τουράτσογλου, Συμβολή στην οικονομική ιστορία του  
βασιλείου της αρχαίας Μακεδονίας (6ος-3ος αι. π.Χ.). Αθήνα:  
ΚΕΡΜΑ ΙΙ, 2010 (Στέλλα Δρούγου) .............................................................................. 159 
 
Malcolm Cross, The Creativity of Crete: City States and the  
Foundations of the Modern World. Oxford: Signal Books,  
2011 (Martha W. Baldwin Bowsky) ............................................................................... 162 
 



 
 

 

Περιλήψεις / Summaries / Zusammenfassungen / 

Sommaires / Riassunti 

Anthi Dipla, The beginning of narrative art in attic vase painting:  A review of 
proposed theories, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011), 11-32. 

 Η αρχή της αφηγηματικής τέχνης στην αττική αγγειογραφία: Μια 
επισκόπηση των προτεινόμενων θεωριών. Το άρθρο αυτό διερευνά διάφορες 
θεωρίες των τελευταίων 60 χρόνων σχετικά με την αρχή της αφηγηματικής τέχνης 
στην αττική αγγειογραφία (και την ελληνική τέχνη γενικότερα). Το διηγηματικό 
περιεχόμενο μιας σκηνής συνδέεται κλασικά με τη δυνατότητα ανασύνθεσης μιας 
συγκεκριμένης ιστορίας ή τουλάχιστον μιας συγκεκριμένης πράξης ή 
δραστηριότητας, ενώ μια πιο στρουκτουραλιστική προσέγγιση το αναγνωρίζει 
ακόμη και ελλείψει ιδιαίτερων ή συγκεκριμένων στοιχείων, δηλαδή ακόμη και σε 
σκηνές γενικού περιεχομένου.  
 Μετά το τέλος της μυκηναϊκής εποχής και ύστερα από μια μακρόχρονη 
περίοδο ανεικονικής τέχνης αρχίζουν και εμφανίζονται στα αττικά αγγεία, σταδιακά 
από τη μεσογεωμετρική περίοδο, εικονιστικές σκηνές, με αποκορύφωμα 
πολυπληθείς παραστάσεις πρόθεσης, εκφοράς και μαχών σε μνημειακά αγγεία της 
ύστερης γεωμετρικής περιόδου, τα οποία φαίνεται ότι προορίζονταν ως σήματα σε 
τάφους αριστοκρατών. 
 Το περιεχόμενο αυτών των σκηνών έχει προσελκύσει αλλεπάλληλες 
συζητήσεις με διάφορους άξονες: είναι γενικό ή ειδικό, συνδέεται δηλαδή στην 
αντίληψη των αγγειογράφων και των σύγχρονων θεατών με συγκεκριμένα πρόσωπα, 
τόπο και χρόνο, δηλαδή με την εκφορά και τα κατορθώματα των νεκρών, με τους 
οποίους συνδέονται τα αγγεία, οι οποίοι ζούσαν στην Αθήνα του τέλους του 8ου αι. 
π.Χ.; Ακόμη και αν είναι όμως γενικό το περιεχόμενό τους, αυτό σημαίνει 
απαραιτήτως ότι δεν μπορεί να είναι διηγηματικό; Είναι ιστορικό και συγκεκριμένο, 
αναφέρεται σε γεγονότα της ζωής των νεκρών, ή γενικά στο στυλ μιας ζωής 
τιμημένης και περιπετειώδους; Ή είναι ίσως μυθικό-ιστορικό, αναφέρεται δηλαδή 
στους ένδοξους προγόνους των νεκρών; Ή μήπως πρόκειται εν τέλει για μυθικές 
σκηνές; Με γενικό ηρωικό ή συγκεκριμένο περιεχόμενο; Αν ναι, συνδέονται με 
γνωστά γραπτά έργα, για παράδειγμα το ομηρικό έπος, ή και με έργα που δεν μας 
έχουν παραδοθεί, ή απηχούν μήπως τρέχουσες προφορικές ιστορίες, που δεν 
μπορούν μοιραία να ανιχνευθούν; Τελικά μπορούμε να περιμένουμε μυθικές σκηνές 
στην ελληνική τέχνη πριν από τον 7ο αι., τουλάχιστον σε ό,τι αφορά ορισμένες, 
λιγοστές σκηνές σε υστερογεωμετικά αγγεία, που δεν ακολουθούν την εικονογραφία 
της πρόθεσης και της εκφοράς, λ.χ. μιας σκηνής ναυαγίου, ή αποχαιρετισμού (ή 
απαγωγής;) γυναίκας από πολεμιστή, που την κρατά από τον καρπό, ένδειξη 
γαμήλιου δεσμού (ή απαγωγής) κ.ο.κ.; Κάποιες σκηνές πάλης με λιοντάρι, που κατά 
τεκμήριο ακολουθούν συριακά πρότυπα, έχουν ήδη κατά τα ύστερα γεωμετρικά 
χρόνια συσχετισθεί με τον Ηρακλή ή αποτελούν αντικείμενο μηχανικής αντιγραφής;  
 Διάφορες θεωρίες αντιπαραβάλλονται και αποτιμώνται (Carter, Ahlberg-
Cornell, Webster, Boardman, Snodgrass, Stansbury-O’Donnell), υπό το φως νέων 
δεδομένων, αρχαιολογικών (λ.χ. σχετικά με τη φύση και την έκταση των επαφών 
Ελλάδας και Ανατολής, τον προορισμό ή όχι των αγγείων στη γεωμετρική -ή και 



 
 

 

άλλες εποχές- για συγκεκριμένους πελάτες), εικονογραφικών (λ.χ. για τους τρόπους 
της αφήγησης μιας ιστορίας ως εικόνας σε τόσο πρώιμες εποχές, την 
αλληλεπίδραση ή όχι τέχνης και λογοτεχνίας και με ποιους όρους) και φιλολογικών 
(λ.χ. για τον τόπο και τον χρόνο σύνθεσης των επών). 
 Στην πορεία της συζήτησης αναλύεται ακόμη η σημασία δυο επίμαχων 
μοτίβων α) της ασπίδας του Διπύλου, που κρατούν ορισμένοι πολεμιστές, κάποτε 
και σε σκηνές εκφοράς, και έχει συνδεθεί με την οκτάσχημη μυκηναϊκή ασπίδα, ως 
υποτιθέμενο σύμβολο αναφοράς στο έπος ή εν γένει στην ηρωική εποχή (θεωρία 
που ανασκευάζεται συστηματικά, με αρχαιολογικά και εικονογραφικά 
επιχειρήματα) και β) των λεγόμενων Ακτοριόνων/Μολιόνων, μιας παράξενης διπλής 
μορφής με κοινό σώμα, αλλά και με δύο κεφάλια και ζευγάρια άκρων, που έχει 
ερμηνευτεί ως οι γνωστοί μυθικοί δίδυμοι ή ως καλλιτεχνική σύμβαση για την 
απόδοση μορφών που τοποθετούνται δίπλα-δίπλα, ή ως συμβολική αναφορά σε 
μορφές αχώριστες ή εξαρτώμενες η μία από την άλλη (υποστηρίζεται βάσει 
εικονογραφικών και άλλων στοιχείων η μεγαλύτερη πιθανότητα της τρίτης άποψης, 
χωρίς να αποκλείεται εντελώς και η δεύτερη). 
 Από τα πιο βασικά συμπεράσματα που συνάγονται είναι καταρχάς ότι οι 
πρώτες μυθικές σκηνές πιθανώς δεν χρονολογούνται πριν από το τέλος της ύστερης 
γεωμετρικής Ι, αν όχι της ύστερης γεωμετρικής ΙΙ, και κατά τεκμήριο πληθαίνουν 
από τις αρχές του 7ου αι. π.Χ. Η μετατόπιση του ενδιαφέροντος από τη σύγχρονη 
στην ηρωική πραγματικότητα ίσως σχετίζεται με τις αξιώσεις της αριστοκρατίας της 
εποχής για καταγωγή από ηρωικές ή μυθικές μορφές. Το έπος, προ-ομηρικό, ή 
αργότερα και το ομηρικό, φαίνεται να προλείανε το έδαφος για τη χρήση μυθικών 
προτύπων. Η δε εισροή μοτίβων από την Ανατολή, όπως της πάλης ήρωα με 
λιοντάρι ή της σφίγγας, που εντείνεται κατά το δεύτερο μισό του 8ου αι. π.Χ., 
πρέπει να ενθάρρυνε την ταύτισή τους με μορφές της ελληνικής μυθολογίας, ή 
πιθανότερο να ενέπνευσε γενικά τη δημιουργία εικονογραφικών τύπων για την 
απεικόνισή τους, όπως επίσης ίσως και η ανεύρεση μυκηναϊκών τεχνουργημάτων με 
ανάλογες σκηνές. Είτε πραγματική, είτε μυθική, ωστόσο, το σημαντικό είναι ότι τα 
αττικά αγγεία του τέλους της γεωμετρικής εποχής διηγούνταν μια ιστορία, 
σημειώνοντας την αυγή μιας διηγηματικής τέχνης, που έμελλε να αναπτυχθεί και να 
μεγαλουργήσει κατά την ανατολίζουσα και, κυρίως, κατά την αρχαϊκή περίοδο. 

 
Γιάννος Κουράγιος, Ο αρχαίος δήμος των Αιξωνιδών Αλών Αττικής (σημ. 

Βούλα – Βουλιαγμένη), ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011), 33-62. 
The ancient deme of Aixonides Halai, Attica (the modern deme of Voula –

Vouliagmeni). The article deals with the reconstruction of the history of the ancient 
deme of Aixonides Halai, Attica, through the recent rescue-excavations, which were 
conducted by the Archaeological Service.  

The ancient deme included the south part of the modern deme of Voula and 
the modern deme of Vouliagmeni. It constituted the coastal trittys of the Kekropis 
tribe after the Kleisthenian reform. The first legal excavation was conducted in 1927 
at the Laimos peninsula, Vouliagmeni, where the temple of Apollo Zoster (the cult 
center of the deme) was discovered. The inscriptions from the temple and the 
funerary stele and inscriptions from the cemetery, which were discovered later at 
the site Pigadakia in Voula, identified the whole area with the ancient municipality 
of Aixonides Halai. Since then the archaeological research has revealed the 
continuous occupation of the region through the Neolithic, Mycenaean, geometric, 



 
 

 

archaic and classical times. Because of the intense building activity in the areas of 
Voula and Vouliagmeni in the past decade, hundreds of rescue-excavations have 
been conducted by the archaeologists of the 21st Ephorate of Prehistoric and 
Classical Antiquities. They have brought to light numerous ancient remains: Part of 
an extensive early Helladic settlement, Geometric graves, parts of the ancient 
Classical town, including public structures (e.g. roads and towers), a public building 
(which is considered to be the Agora), houses of the settlement and graves with rich 
offerings. 

 
Μανόλης Ι. Στεφανάκης – Βασιλική Πατσιαδά, Η αρχαιολογική έρευνα στον 

αρχαίο δήμο των Κυμισαλέων (Ρόδος)  κατά τα έτη 2006-2010: μια πρώτη 
παρουσίαση, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011), 63-134. 

The archaeological research at the ancient Demos of Kymissaleis (Rhodes) 
during the years 2006-2010: A preliminary report. The archaeological research in 
Kymissala (Rhodes) started in 2006 as a combined project of the Department of 
Mediterranean Studies, University of the Aegean and the 22nd Ephoreate of 
Prehistoric and Classical Antiquities in collaboration with the School of Rural and 
Surveying Engineering of the National Technical University of Athens. The region, 
already known in Medieval Times for its antiquities, has suffered great damage 
during the last two centuries, mainly caused by unprecedented tomb raiding, while 
only limited scientific research was carried out in the course of the twentieth 
century. The main object of the new archaeological research in Kymissala is to 
determine, for the first time, the spatial organisation and the development of a 
country-side Demos of Rhodes, as well as to look at the way the community 
exploited natural resources of the area through time. So far parts of the acropolis 
and the vast central necropolis have been systematically explored through 
excavation, while a number of sites, comprising the Demos of Kymissaleis, have been 
located and surveyed. 

 
Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας, Ροδιακό όστρακο με 

ερωτικό επίγραμμα, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 10-12 (2009-2011), 135-155. 
An Erotic Epigram on a Rhodian Ostracon. During excavations on a plot in the 

central cemetery of Rhodes a deep filling of black earth with evidence of burning 
was explored. It contained disintegrated skeleton remains, clay urns, pottery 
fragments, stamped amphora handles, many small artifacts and a large number of 
inscribed potsherds. All seem to be transferred there from elsewhere to settle the 
area probably after a natural disaster. As far as the contents of the inscribed texts are 
concerned, apart from one literary ostracon, which is edited in this article, all the 
other ostraca are documentary and their edition is under preparation. 

Based on the palaeographical details the ostracon can be dated to the end of the 
third and the first half of the second century B.C. The scribe does not write 
breathings, accents and other diacritics. Some phonological interchanges are 
justified as local linguistic characteristics. Lines 1-10 preserve two elegiac distichs 
and lines 11-14 contain one pentameter and one incomplete hexameter. Two 
hypotheses can be advanced: (a) The epigram consisted of (at least) four elegiac 
distichs. The hexameter of the third elegiac couplet and the pentameter of the 
fourth elegiac couplet have been omitted, either deliberately or by mistake. (b) The 



 
 

 

epigram consisted of three elegiac distichs and the scribe wrote the pentameter of 
the last distich before the hexameter. 

The content of the epigram(s) is that Glykera, perhaps a Samian hetaira, 
managed to be freed from her eros by vowing to dedicate a painting of a pannychis 
that had taken place on some occasion. Now a deity is asked that a thiasos already 
offered should also function as a lysis from eros for Papylides. However, the kind of 
the thiasos and the way it is dedicated are not clear. Also, there are some questions 
concerning the corresponding elements between the two stories of Glykera and 
Papylides. Since there are missing verses or the verses are reversed, as said above, it 
is uncertain whether the text constitutes one or two different epigrams. In the first 
scenario, it is most likely that the epigram belongs to the category of erotic ones, in 
which the poet refers to a past event and now asks the deity to act likewise in a 
parallel situation. However, it is not certain whether Glykera and Papylides were 
involved in the past. The name Glykera is characteristic for hetairae, while the name 
Papylides, which derives from Papylos, is attested only in a Byzantine inscription in 
Bithynia. The deity involved in this story may be Dionysus (because of the thiasos) 
or Adonis (because of the pannychis). 

The verses preserved on the Rhodian ostracon are not included in the 
Anthologia Graeca. It would be tempting to assume that the surface of the ostracon 
was used for writing down a hasty and incomplete draft of a poet’s original creation. 
However, it seems more likely that we are dealing with the copy of an already 
existing text. The style and content of the Rhodian erotic epigram, which is written 
in the Ionic dialect, do not offer internal evidence concerning the poet’s identity. 
The phrase τὴν τότε παννυχίδα is found in Posidippus, the phrase ἀνέθηκεν 
ὁρᾶσθαι τοῖς φιλέρωσιν finds a good parallel in the Callimachean ἀνέθηκεν 
ἐπεσσομένοισιν ὁρᾶσθαι, the word φίλερως was used by Meleager, and the phrase 
καὶ σὺ δέχου is found in two Byzantine epigrams (Julian and Agathias). But these 
phrases alone could not indicate Posidippus or Callimachus as the potential 
composer of our epigram. Besides, the metric sequence dddsd in the third verse, 
where a spondee occurs before the bucolic diaeresis (Naeke’s law), is almost 
prohibitive in the Hellenistic epigram, with the exception of one verse of 
Asclepiades of Samos, one verse of Posidippus and another of Leonides. Moreover, a 
word-break after the first short syllable of the fourth foot is rare. Therefore, it is 
more likely that the composer of our epigram is either a poet of the third century 
B.C., from whom Posidippus borrowed the phrase τὴν τότε παννυχίδα, or a poet of 
the third or the early second century B.C., who borrowed that phrase from 
Posidippus.   

We might be entitled to conclude that the reference to a Samian hetaira could 
indicate a Samian epigrammatist, such as Asclepiades or Hedylus. First, Asclepiades 
influenced Posidippus, Hedylus and Callimachus. The metrical sins in l. 1 and 3 
present a strong counter argument to our hypothesis that Asclepiades could be the 
poet in question, even though the violation of Naeke’s law occurs once in 
Asclepiades’ poems. However, there exist some other evidence that fits Asclepiades’ 
vocabulary, style and themes: he had composed another erotic epigram on Samian 
hetairai (AP 5.207), he had used phrases that refer to Homer (cf. for instance the 
Homeric ἐν πίνακι on the Rhodian ostracon), and to other lyric poets (cf. the phrase 
ἀποτίθεμαι ἔρωτα, which refers to Theognis, the adjective ἡδύπικρος and the 
participle θέλουσα, which refer to the Sapphic γλυκύπικρος and κωὐκ θέλοισα 



 
 

 

respectively). Moreover, Asclepiades includes technical terms that have a poetic 
dimension (such as the legal phrase τάσσω λύσιν in the Rhodian epigram) and 
creates new words by changing one component of an already existing known poetic 
word (for example the word ἡδυπίκρους instead of γλυκυπίκρους). Finally, some 
words of our epigram are placed in the same metrical position as in other epigrams 
of Asclepiades. More precisely, in the AP 5.207, αἱ Σάμιαι are cited in the beginning 
of the epigram at the start of the first verse, just like ἡ Σαμίη in the Rhodian 
epigram. In the case of AP 5.202, 6, attributed to Asclepiades or Posidippus, the 
pronoun τήνδε occurs in the same position in the pentameter of the third elegiac 
couplet. The composer of our epigram creates an alliteration of Δ καὶ σὺ δέχου 
θίασον τῆς ση… τάξας Π ̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν δακρύων (which becomes stronger if 
we restore Ἄδωνι or Διόνυσε in the missing part). Alliteration is a characteristic 
feature of Asclepiades, such as the alliteration of Λ in the epigram AP 5.164, 3 and 
the alliteration of X in the epigram AP 5.162, 2-3. Moreover, the way Asclepiades 
treats love can be traced in the Rhodian epigram: there is no sign of erotic lust, 
heterosexual love dominates the epigram and the intense erotic feelings are 
ridiculed. Finally, the composition of short epigrams (usually of two distichs, but also 
some of three distichs) is characteristic in Asclepiades. In addition, the adjective 
ἡδυπίκρους combined with the name Παπ-υλ-ίδης might suggest a word play with 
the name Hedylus. This could support the hypothesis that either Hedylus, also from 
Samos, was the composer of the epigram, if we accept that he made a word play 
with his name, or one of his circle and friends (e.g. Asclepiades) played with his 
name. 

All these observations do not exclude the assumption that the epigram on the 
ostracon was a composition which imitated well known Hellenistic themes (e.g. of 
hetaira) and styles (e.g. of Asclepiades, Hedylus or Posidippus). 

Finally, the archaeological context of the ostracon is not indicative of its use and 
purpose and cannot explain why and how a Samian woman could be of interest in 
Rhodes. 
 



Eulimene 2009-2011 
 
 

—4— 

ΡΟΔΙΑΚΟ ΟΣΤΡΑΚΟ ΜΕ ΕΡΩΤΙΚΟ ΕΠΙΓΡΑΜΜΑ* 
 

Το όστρακο προέρχεται από την ανασκαφή του οικοπέδου Ευαγ. 
Παπαχριστοδούλου – Χρ. Καρίκα1 στην κεντρική νεκρόπολη της Ρόδου, αμέσως νότια 
του αρχαιολογικού χώρου των τάφων του Αγίου Ιωάννου και δυτικά αρχαίας ταφικής 
οδού (σημερινή οδός Κ. Τσαλδάρη)2. Βόρεια από το οικ. Ευαγ. Παπαχριστοδούλου 
αποκαλύφθηκε εκτεταμένη παχειά επίχωση από μαύρα χώματα με έντονα ίχνη καύσης 
που περιείχαν διαλυμένους ανθρώπινους σκελετούς και ευρήματα κυρίως από την 
ύστερη ελληνιστική περίοδο, όπως πήλινες τεφροδόχους κάλπες, πήλινα αγγεία, 
ενσφράγιστες λαβές αμφορέων και πλήθος μικρά αντικείμενα με σημαντικό αριθμό 
γραπτών ενεπίγραφων οστράκων, ανάμεσα στο οποία και το παρόν όστρακο3. Η 
επίχωση αυτή προέρχεται από απορρίμματα που μεταφέρθηκαν από άλλες περιοχές για 
τη διευθέτηση του χώρου, πιθανώς μετά από κάποια φυσική καταστροφή. 

                                                 
* Ευχαριστούμε θερμά τους Ewen Bowie (Oxford), Claudio Gallazzi (Milano), Λουκία Αθανασάκη 

(Ρέθυμνο), Χαράλαμπο Κριτζά (Αθήνα), Άγγελο Ματθαίου (Αθήνα), Ιωάννη Παπαχριστοδούλου (Ρόδος), 
Γιάννη Τζιφόπουλο (Θεσσαλονίκη) και Άγγελο Χανιώτη (Princeton), για τις παρατηρήσεις και τα σχόλιά 
τους σε διάφορα στάδια αυτής της εργασίας. Επίσης ευχαριστούμε τη Μελίνα Φιλήμονος-Τσοποτού, 
προϊσταμένη της ΚΒ΄ Εφορείας Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτήτων, για τη χορήγηση της άδειας 
δημοσίευσης του οστράκου. 

1 Βλ. Ι.Χ. Παπαχριστοδούλου, AΔ 34, 1979, Β2 - Χρονικά, 435-438, σχ. 6, πίν. 232 β-δ, 233 α-β· I. 
Papachristodoulou, «Recent Investigations and Activities Carried out by the Archaeological Service of the 
Dodecanese», στο D. Søren – I. Papachristodoulou (εκδ.), Archaeology in the Dodecanese, Copenhagen 
1988, 201-209· V. Patsiada, «Exkurs: Grabtische und Grabaltäre in der Nekropole von Rhodos», στο D. 
Berges, Rundaltäre aus Kos und Rhodos, Berlin 1996, 104-105. Εκτίθεται στο Ανάκτορο του Μεγάλου 
Μαγίστρου, στην έκθεση «Αρχαία Ρόδος 2400 χρόνια», με αριθμό καταγραφής Ε 4062. 

Βιβλιογραφία: Aρχαία Ρόδος 2400 Xρόνια, Oδηγός Έκθεσης, Αθήνα 1993, 36· Α. Δρελιώση, «Όστρακο 
με επίγραμμα αναθηματικού χαρακτήρα», στο Ν. Χρ. Σταμπολίδης – Γ. Τασούλας (επιμ.), Έρως. Από τη 
Θεογονία του Ησιόδου στην Ύστερη Αρχαιότητα, Μουσείο Κυκλαδικής Τέχνης, Αθήνα 2009, 206-207, αρ. 
171. 

2 Εντός ορθογωνίου περιβόλου στον χώρο του οικόπεδου αποκαλύφθηκαν αίθουσες με θρανία και 
κτιστές κλίνες σε πειόσχημη διάταξη, που χρονολογούνται στην ύστερη ελληνιστική/πρώϊμη ρωμαϊκή 
περίοδο, και χρησίμευαν ως τόπος συγκέντρωσης ενός από τα πολυάριθμα κοινά της αρχαίας Ρόδου για την 
τέλεση θρησκευτικών τελετών σχετικών με τους νεκρούς. Δυτικά των χώρων αυτών απλώνονταν πολυάριθμες 
συστάδες ορθογώνιων τάφων του τετάρτου-τρίτου αιώνα π.Χ. σε ιδιαίτερα μεγάλη έκταση. 

3 Το όστρακο αυτό παρουσιάζεται εδώ, επειδή είναι το μοναδικό που περιέχει λογοτεχνικό κείμενο. Τα 
υπόλοιπα διασώζουν διάφορα είδη εγγράφων, όπως επιστολές, διαταγές, καταλόγους προϊόντων, 
λογαριασμούς κτλ. Το άρθρο μας αποτελεί μία πρώτη παρουσίαση του οστράκου, η οποία θα 
συμπεριληφθεί στην υπό δημσίευση έκδοση όλων των ενεπίγραφων οστράκων της ανασκαφής (A. Dreliossi-
Herakleidou – N. Litinas, Greek Ostraca from Rhodes) ως O.Rhodes 1. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

136 

Ο πηλός είναι ερυθροκίτρινος (Munsell 5YR 7/6) με εγκλείσματα και στην 
εξωτερική επιφάνεια φέρει ωχροκάστανο επίχρισμα (Munsell 10YR 8/4). Παρουσιάζει 
ελάχιστες φθορές και απολεπίσματα, κυρίως στις ακμές. Παρατηρούνται επικαθίσεις 
αλάτων και χώματος στην εσωτερική επιφάνεια. Οι διαστάσεις του οστράκου είναι 
10,3x15  εκατοστά. Το πάχος είναι 7-13 χιλιοστά. Προέρχεται από το κάτω μέρος της 
κοιλιάς ενός αμφορέα της πρώϊμης ελληνιστικής εποχής. 

To όστρακο φέρει γραπτή επιγραφή στην εξωτερική κυρτή επιφάνειά του. Η 
επιγραφή απλώνεται σε όλο το πλάτος του οστράκου, ακολουθώντας το ακανόνιστο, 
σχεδόν πεντάπλευρο, περίγραμμα και ως επί το πλείστον τις οριζόντιες αυλακώσεις του 
τροχού. Τα γράμματα έχουν αποτυπωθεί με μαύρο μελάνι από άνθρακα με τη χρήση 
στύλου (γραφίδας). Η ανάγνωση δυσχεραίνεται μόνο σε κάποια σημεία, επειδή στη 
σημερινή της κατάσταση η γραφή είναι εξίτηλη. 

Τα διάστιχα είναι 1-4 χιλιοστά. Τα γράμματα παρουσιάζουν αυξομειώσεις στο 
μέγεθος και η ασυμμετρία είναι εμφανής. Οι διαστάσεις τους είναι 3-10 χιλιοστά 
(πλάτος) x 3-7 χιλιοστά (ύψος). Τα χαρακτηριστικά στοιχεία των γραμμάτων είναι τα 
εξής: Το Α είναι τριγωνικό και η εσωτερική κεραία του έχει κλίση προς το μέσο της 
δεξιάς εξωτερικής κεραίας. Επίσης σε δύο περιπτώσεις η οριζόντια είναι μία μεγάλη 
κουκίδα. Οι κάθετες κεραίες των γραμμάτων Γ, Η, Ι, Κ, Μ, Π, Ρ, Τ, Υ στις περισσότερες 
περιπτώσεις απολήγουν σε πλάγιους ακρέμονες. Το Ε και το Σ είναι μηνοειδή. Το μήκος 
της μεσαίας οριζόντιας του Ε ποικίλει από μία μικρή κουκίδα έως και μία κεραία που 
προεξέχει στα δεξιά του γράμματος. Το Θ είναι στρογγυλό και σχηματίζεται με δύο 
κινήσεις, μία για το αριστερό και μία για το δεξιό ήμισυ. Η οριζόντιά του έχει τη μορφή 
είτε μιας μικρής κουκίδας είτε μιας μικρής κεραίας που δεν προεξέχει του κύκλου. Το Κ 
γράφεται σε τρεις κινήσεις, μια για την κάθετη και δύο για τις δύο εσωτερικές πλάγιες. 
Οι πλάγιες σχηματίζουν μια ορθή γωνία και σε δύο περιπτώσεις δεν εφάπτονται στην 
κάθετη. Η δεξιά κεραία του Λ είναι παχύτερη από την αριστερή, που πιθανότερον 
οφείλεται στην κλίση που κρατούσε τη γραφίδα ο γραφέας. Το Μ έχει τις δύο κάθετες 
κεραίες σχεδόν παράλληλες και τις δύο εσωτερικές σε ορθή γωνία. Το Ν έχει 
παράλληλες τις δύο εξωτερικές κεραίες και σε κάποιες περιπτώσεις η μεσαία πλάγια 
κεραία έχει μικρότερη κλίση, με αποτέλεσμα η δεξιά κεραία να προεξέχει ελάχιστα του 
πάνω μέρους του γράμματος. Το Ξ σχηματίζεται από τρεις οριζόντιες παράλληλες, αλλά 
η μεσαία κεραία είναι αρκετά μικρότερη των δύο άλλων. Το Ο δεν έχει σταθερό 
μέγεθος. Η οριζόντια κεραία του Π δεν προεξέχει δεξιά και αριστερά των δύο κάθετων. 
Επίσης η δεξιά κεραία σε κάποιες περιπτώσεις είναι ελαφρώς κυρτή. Η καμπύλη του Ρ 
είναι στρογγυλή. Το Υ σχηματίζεται με τη δεξιά ή την αριστερή του πλάγια κεραία να 
είναι μικρότερη και να τέμνει την άλλη πλάγια περίπου στο μέσον. Η κάθετη κεραία του 
Φ προεξέχει και πάνω και κάτω του στίχου και εφάπτεται στην αριστερή πλευρά του 
στρογγυλού μέρους. Το Ω είναι ανοικτό με κανονικού μεγέθους κεραίες. 

Το όστρακο βρέθηκε σε επίχωση και συνεπώς –αν και τα υπόλοιπα ευρήματα 
χρονολογούνται κυρίως στην ύστερη ελληνιστική περίοδο– η χρονολόγηση του κειμένου 
δεν μπορεί να βασιστεί στα αρχαιολογικά δεδομένα. Επίσης, η χρονολόγηση του 
αμφορέα από τον οποίο προέρχεται το συγκεκριμένο όστρακο στην πρώϊμη ελληνιστική 
περίοδο δεν μπορεί να θεωρηθεί ασφαλές κριτήριο για τη χρονολόγηση του κειμένου, 
επειδή ακόμη και ένα παλαιότερο θραύσμα αγγείου θα μπορούσε να είχε 
χρησιμοποιηθεί ως γραφική επιφάνεια. Το καθοριστικό στοιχείο για τη χρονολόγηση 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 137

του ενεπίγραφου οστράκου είναι η μορφή των γραμμάτων που περιγράφηκε παραπάνω. 
Ο σημερινός ελλαδικός χώρος δεν έχει προσφέρει πολλά γραπτά κείμενα4, αλλά η Ρόδος 
αποτελεί εξαίρεση, καθώς στον ίδιο χώρο με το παρόν όστρακο έχουν βρεθεί και άλλα 
κείμενα γραμμένα σε όστρακα, που χρονολογούνται στην ελληνιστική περίοδο (βλ. 
παραπάνω, σελ. 135). Επίσης σύγκριση της γραφής μπορεί να γίνει και με άλλες 
περιοχές του αρχαίου κόσμου που διέσωσαν κείμενα γραμμένα σε υλικά, όπως σε 
πάπυρο ή όστρακα, και κυρίως με την ελληνική γραφή στην Αίγυπτο κατά την 
πτολεμαϊκή περίοδο5. Εν πρώτοις, η γραφή του ροδιακού οστράκου είναι παραπλήσια 
της γραφής που εμφανίζεται σε παπύρους και όστρακα του τέλους του τρίτου και των 
αρχών του δεύτερου αιώνα π.Χ.· βλ. Turner, GMAW2, 35 (±200 π.Χ.), 40 (τέλος του 
τρίτου αιώνα π.Χ.). Πιο συγκεκριμένα, πολλές ομοιότητες παρουσιάζονται με τη γραφή 
σε έγγραφα ή λογοτεχνικά κείμενα που χρονολογούνται στα μέσα ή στο δεύτερο ήμισυ 
του τρίτου αιώνα, με τη διαφορά ότι ορισμένα γράμματα, όπως τα Π, Η και σε ορισμένες 
περιπτώσεις τα Υ6 και Τ, φαίνονται αρχαιότερα (πρβλ. Seider, Paläographie I 3 (260-246 
π.Χ.), 8 (215/213 π.Χ.), Harrauer, Handbuch, Text 29 Abb. 29 (μέσα του τρίτου αιώνα 
π.Χ.), Turner, GMAW2, 30 (μέσα του τρίτου αιώνα π.Χ.), Crisci, ό.π. (υποσημ. 5), 15-21 
(για τα έγγραφα από το αρχείο του Ζήνωνα). Από την άλλη, αν και η λογοτεχνική γραφή 
στον Turner, GMAW2, 45 (160 π.Χ.) και 55 (μέσα του πρώτου αιώνα π.Χ.) έχει 
ομοιότητες όσον αφορά ορισμένα γράμματα, όπως Η, Θ, Ν, Ξ (ειδικά στον Turner, 
GMAW2, 55 τα γράμματα Θ και Ν, όπως περιγράφηκαν παραπάνω, σελ. 136), και 
Harrauer, Handbuch, Text 46 Abb. 43 (142 π.Χ.), η μορφή όλων των άλλων γραμμάτων 
είναι μεταγενέστερη του ροδιακού οστράκου. Τα παραπάνω στοιχεία αλλά και η γενική 
εντύπωση από τη γραφή προσδιορίζουν το τέλος του τρίτου έως τα μέσα του δευτέρου 
αιώνα π.Χ. ως την περίοδο κατά την οποία το κείμενο γράφηκε στο όστρακο7. 

Στην άγραφη επιφάνεια κάτω από τον τελευταίο στίχο, ύψους περίπου 2,7 εκ. (που 
θα μπορούσε να φέρει τέσσερις ακόμη στίχους), διακρίνονται αμυδρά ίχνη ενός μεγάλου 
«Χ», που σημειώθηκε ως ένας τρόπος ακύρωσης του κενού κειμένου ή δήλωσης της 
περάτωσης του γραπτού κειμένου, ώστε να μη δοθεί δυνατότητα για περαιτέρω 
προσθήκες. Στην κάτω οξεία απόληξη του οστράκου διακρίνονται τρία γράμματα σε δύο 
στίχους, Α̣Θ|̣Η. Πιθανότατα τα γράμματα αυτά είχαν σημειωθεί από τον ίδιο ή άλλο 
γραφέα πριν ξεκινήσει να γράφει το κείμενο. Τέτοια γράμματα στην ίδια θέση έχουν 
παρατηρηθεί και σε άλλα όστρακα της ανασκαφής (λογαριασμούς, εμπορικές επιστολές 
κτλ.) και τα έχουμε ερμηνεύσει ως αρχικά του ονόματος του κατόχου του οστράκου ή του 

                                                 
4 Για τα έως τώρα ευρήματα βλ. N. Litinas, Greek Ostraca from Chersonesos, Vienna 2008, 25-26. Δεν 

αναφερόμαστε σε ενεπίγραφες σημειώσεις σε αγγεία, που έχουν βρεθεί σε διάφορες περιοχές, όπως στην 
αρχαία Αγορά της Αθήνας κτλ. 

5 Βλ. επίσης E. Crisci, Scrivere Greco fuori d’Egitto. Ricerche sui manoscritti greco-orientali di origine 
non egiziana dal IV secolo a.C. all’VIII d.C., Pap.Flor. XXVII, Firenze 1996, 21, για την έλλειψη γραπτών 
μαρτυριών για την περίοδο από τα μέσα του τρίτου αιώνα π.Χ. έως και τον δεύτερο αιώνα μ.Χ. στην Ελλάδα, 
Μικρά Ασία και Συρία. 

6 Για τη μορφή του Υ στον τρίτο αιώνα π.Χ. πρβλ. την εγχάρακτη επιγραφή ΕΥΡΥΚΡΑΤΗΣ σε τεφροδόχο 
υδρία από τη νεκρόπολη στον Πόνταμο της Χάλκης. Βλ. Clara Rhodos II, σελ. 160, εικ. 44. 

7 Δεν μπορεί ωστόσο να αποκλειστεί μία μεταγενέστερη χρονολόγηση προς τα τέλη του δευτέρου αιώνα 
π.Χ., αν υποθέσουμε ότι ο γραφικός χαρακτήρας του γραφέα συμπεριελάμβανε ορισμένες παλαιότερες 
μορφές γραμμάτων. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

138 

γραφέα· βλ. επίσης παρακάτω (σελ. 153) για την πιθανότητα ο γραφέας του ροδιακού 
οστράκου να ήταν σπουδαστής. 

 
Ε4062 10,3 x 15 εκ. 3ος/2ος αιώνας π.X.

 
1 Ἡ Σαμίη Γαυκέρη 

τὸν ἔρωτα θέλου- 
σ’ ἀποθέσθα<ι> καὶ 
τὰς ἡδυπίκρους 

5 φλοντίδας εὐξα- 
μένη κἠπιτυχοῦσ’ ἀ- 
νέθηκεν ὁρᾶσθα- 
ι τοῖς φιλέρωσιν 
ἐμ πίνακι γραπτὴν 

10 τὴν τότε παννυχίδα 
τάξας Π̣απυλίδῃ τή- 
νδε λύσιν δακρύων 
καὶ σὺ δέχου θίασον 
τῆς ση 

   Χ  
15  Α̣Θ ̣

 Η 
 
1 διαβ. Γλυκέρη      5 διαβ. φροντίδας     9 διαβ. ἐν     11 π ̣απυλιδηι 
 
Ο γραφέας προσγράφει το Ι στον στίχο 11 και δεν σημειώνει τόνους, πνεύματα και 

άλλα διακριτικά σημεία. Οι γραφές στον στίχο 5, φλοντίδας, και στον στίχο 9, ἐμ πίνακι, 
είναι φωνολογικές ή ροδιακές διαλεκτικές παραλλαγές. Σε δύο περιπτώσεις ο γραφέας 
συλλαβίζει λανθασμένα λέξεις (στίχοι 7-8 ὁρᾶσθα|ι και στίχοι 11-12 τή|νδε), όχι από 
άγνοια, αλλά επειδή φαίνεται ότι ήθελε να καλύψει όλο το πλάτος του οστράκου. 
Ωστόσο, αφήνει ένα κενό διάστημα ενός ή δύο γραμμάτων στο τέλος των στίχων 8 και 9.  
Στον στίχο 3 έχει παραλείψει το ι στο τέλος του απαρεμφάτου ἀποθέσθα<ι>. Επίσης, 
ενδιαφέρον είναι το όνομα στον πρώτο στίχο Γαυκέρη. Πρόκειται προφανώς για λάθος 
αντί του ορθού Γλυκέρα. 

Οι στίχοι 1-10 περιέχουν δύο ελεγειακά δίστιχα ενός επιγράμματος. Ο γραφέας 
δεν αλλάζει στίχο με την αρχή του πεντάμετρου στο πρώτο ελεγειακό δίστιχο και στο 
εξάμετρο του δευτέρου ελεγειακού δίστιχου. Αντίθετα, ο πεντάμετρος του δευτέρου 
ελεγειακού δίστιχου ξεκινά από την αρχή του στίχου 98. Οι στίχοι 11-14 περιέχουν έναν 
πεντάμετρο (τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν δακρύων) και έναν ημιτελή εξάμετρο (καὶ σὺ δέχου 
                                                 

8 Για την αντιγραφή κατά στίχον των επιγραμμάτων στους παπύρους της ελληνιστικής εποχής βλ. N. 
Krevans, «The Arrangement of Epigrams in Collections», στο P. Bing – J.S. Bruss, Brill’s Companion to 
Hellenistic Epigram, Leiden-Boston 2007, 131-146, ειδ. 135 και σημ. 25. Παρόλο που το πλάτος ενός 
οστράκου περιορίζει την καταγραφή ενός ολόκληρου μετρικού στίχου, ο γραφέας θα μπορούσε να υποδείξει 
την κάθε νέα μετρική με είσθεση· βλ. την αλλαγή των στίχων σε ένα όστρακο που διασώζει στίχους μίας 
κωμωδίας του Αριστοφάνη στο N. Litinas, «Aristophanes on a Bank Receipt(?)», ZPE 141 (2002), 103-5. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 139

θίασον τῆς ση)9, οι οποίοι ξεκινούν από την αρχή του στίχου10. Όμως αυτή η σειρά δεν 
αποτελεί ελεγειακό δίστιχο και ίσως αυτή είναι η αιτία που ο γραφέας, όταν το 
αντιλήφθηκε, σταμάτησε την αντιγραφή του επιγράμματος και την ολοκλήρωσή του και 
ακύρωσε με ένα «Χ» το κενό διάστημα. Συνεπώς, θα μπορούσαμε να διατυπώσουμε δύο 
εικασίες, εξίσου πιθανές: 

α. Η σύνθεση του επιγράμματος περιείχε (τουλάχιστον) τέσσερα ελεγειακά 
δίστιχα, από τα οποία ο εξάμετρος του τρίτου ελεγειακού δίστιχου και ο πεντάμετρος 
του τετάρτου έχουν παραληφθεί, είτε σκόπιμα είτε από αβλεψία11:  

 
Ἡ Σαμίη Γλυκέρη τὸν ἔρωτα θέλουσ’ ἀποθέσθαι. 
   καὶ τὰς ἡδυπίκρους φροντίδας εὐξαμένη 
κἠπιτυχοῦσ’ ἀνέθηκεν ὁρᾶσθαι τοῖς φιλέρωσιν 
   ἐν πίνακι γραπτὴν τὴν τότε παννυχίδα. 
- ⏔  - ⏔  - ⏔  - ⏔  - ⏔  - -12  
   τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν δακρύων. 
καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση ⏔  - ⏔ - - 
   - ⏔  - ⏔  -  - ⏔  - ⏔  -  
 
Μετάφραση: Η Γλυκέρη από τη Σάμο επιθυμώντας να απαλλαγεί από τον έρωτα 

και τις γλυκόπικρες έγνοιες του, προσευχήθηκε, τα κατάφερε και προσέφερε σε πίνακα 
μία ζωγραφιστή παράσταση της τότε παννυχίδας, ώστε να τον βλέπουν οι ερωτευμένοι. 
… επειδή όρισες για τον Παπυλίδη αυτήν εδώ τη λύτρωση από τα δάκρυα. Kαι συ να 
δεχτείς τον θίασο… 

Στην περίπτωση αυτή και οι οκτώ στίχοι θα μπορούσε να είναι μέρος ενός μόνον 
επιγράμματος. Δεν αποκλείεται όμως το κείμενό μας να αποτελεί σύνθεση που επιλέγει 
στίχους από δύο επιγράμματα. Τα δύο πρώτα ελεγειακά δίστιχα πιθανότατα θα 
προέρχονταν από το πρώτο επίγραμμα, ενώ ο πεντάμετρος τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν 
δακρύων με τον ημιτελή εξάμετρο καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση από το δεύτερο13. 

 
β. Ο γραφέας έγραψε από αβλεψία πρώτα τον πεντάμετρο τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε 

λύσιν δακρύων και στη συνέχεια τον εξάμετρο καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση  ⏔  - ⏔ - -: 
  

                                                 
9 Αν το κείμενο συμπληρωθεί καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση ⏔ -⏔ --  θα μπορούσε να ληφθεί ως πεντάμετρος, 

αλλά τότε θα πρέπει να θεωρήσουμε ότι υπάρχει ένα λάθος του γραφέα στον στίχο τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν 
δακρύων που να τον έκανε εξάμετρο. 

10 Ο στίχος 11 (αρχή πεντάμετρου) φαίνεται να είναι γραμμένος σε είσθεση σε σχέση με τους 
υπόλοιπους στίχους του κειμένου, γεγονός που ίσως δεν έχει ιδιαίτερη σημασία, επειδή και ο προηγούμενος 
στίχος 10 (από το μέσον του πεντάμετρου) βρίσκεται στην ίδια περίπου θέση. 

11 Παράδειγμα παράληψης συλλαβών από αβλεψία του χαράκτη μιας επιγραφής βρίσκουμε σε ένα 
αναθηματικό επίγραμμα στον Πάνα από τη Βέροια του τρίτου αι. π.Χ.· βλ. Εμμ. Βουτυράς, «Παρατηρήσεις 
σε δύο επιγράμματα από τη Βέροια», στο ΚΕΡΜΑΤΙΑ ΦΙΛΙΑΣ. Τιμητικός Tόμος για τον Ιωάννη 
Τουράτσογλου. Τόμος Β, Επιγραφική - Αρχαιολογία – Varia, Αθήνα 2009, 33-45, ειδ. 35.  

12 Για τους κανόνες που διέπουν τον δακτυλικό εξάμετρο και πεντάμετρο στα επιγράμματα βλ. E. 
Magnelli, «Meter and Diction: From Refinement to Mannerism», στο Bing - Bruss, ό.π. (υποσημ. 8), 165-83, 
ειδ. 179-181. 

13 Ωστόσο δεν υπάρχει κάποιο διαχωριστικό σημείο ανάμεσα στους στίχους 10 και 11, ώστε να γίνεται 
διάκριση των δύο επιγραμμάτων. Στους παπύρους σε ανάλογες περιπτώσεις χρησιμοποιείται η παράγραφος, 
μία μικρή οριζόντια γραμμή· βλ. Krevans, ό.π. (υποσημ. 8), 135. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

140 

Ἡ Σαμίη Γλυκέρη τὸν ἔρωτα θέλουσ’ ἀποθέσθαι 
   καὶ τὰς ἡδυπίκρους φροντίδας εὐξαμένη 
κἠπιτυχοῦσ’ ἀνέθηκεν ὁρᾶσθαι τοῖς φιλέρωσιν 
   ἐν πίνακι γραπτὴν τὴν τότε παννυχίδα. 
καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση ⏔  - ⏔ - - 
   τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν δακρύων. 
 
Μετάφραση: Η Γλυκέρη από τη Σάμο επιθυμώντας να απαλλαγεί από τον έρωτα 

και τις γλυκόπικρες έγνοιες του, προσευχήθηκε, τα κατάφερε και προσέφερε σε πίνακα 
μία ζωγραφιστή παράσταση της τότε παννυχίδας ώστε να τον βλέπουν οι ερωτευμένοι. 
Και συ να δεχτείς τον θίασο…, επειδή όρισες για τον Παπυλίδη αυτήν εδώ τη λύτρωση 
από τα δάκρυα. 

 
Σχολιασμός 
1 Ἡ Σαμίη Γλυκέρη: Το όστρακο παραδίδει τη γραφή Γαυκέρη, αλλά πρόκειται 

προφανώς για λάθος του γραφέα. Για μετρικούς λόγους ούτε το όνομα Γαυκέρη μπορεί να 
μείνει ως έχει, ούτε και το όνομα Γλαυκέρα μπορεί να διορθωθεί εδώ, αν και μαρτυρείται 
στη Λέσβο στον 2ο-1ο αι. π.Χ. (βλ. LGPN I, λ. Γλυκέρα 5). Πιθανότατα η ομοιότητα των 
γραμμάτων Α και Λ μπορεί να αποτελεί την αιτία της σύγχυσης κατά την αντιγραφή. 

O ιωνικός τύπος του ονόματος δεν μαρτυρείται στην αρχαία λογοτεχνία και στα 
επιγραφικά ή παπυρολογικά κείμενα, αλλά εδώ χρησιμοποιείται για μετρικούς λόγους. 
Διάφορες μορφές του ονόματος (Γλυκέρα, Γλυκέριον, Γλυκερίς, Γλυκερία) απαντώνται σε 
ελληνικές επιγραφές· βλ. λ. στο LGPN I-V. Στη Ρόδο το όνομα Γλυκέρα απαντά στην 
επιγραφή επιτύμβιου βωμού (βλ. A. Maiuri, “Nuove iscrizioni greche dalle Sporadi 
meridionali”, ASAΑ 2 [1916], 158, no 65) και σε μία αδημοσίευτη επιγραφή επιτύμβιας 
στήλης με ανάγλυφη παράσταση. 

Στη λογοτεχνία (ειδικά στον Μένανδρο14) είναι ιδιαίτερα προσφιλής η χρήση του 
ονόματος Γλυκέρα αναφορικά με εταίρες (βλ. Der Neue Pauly 4, λ. Glykera). Ο 
Αθήναιος (13.584a, 585d, 586b-d, 594d, 595d-e, 596b, 605d) αναφέρει εταίρες με αυτό 
το όνομα και Γλυκέρα ονομάζεται η μία από τις συνομιλούσες εταίρες στον πρώτο από 
τους Εταιρικούς Διαλόγους του Λουκιανού με τίτλο «Γλυκέρα καὶ Θαΐς». Γνωστή εταίρα 
είναι και η Γλυκέρα του Αρπάλου· πρβλ. Διόδ. Σικ. 17.108.6. Στα επιγράμματα 
συναντάμε μια εταίρα με το όνομα Γλυκέρα στο άδηλο επίγραμμα Ανθ. Παλ. 16.24915. 
Ωστόσο, καθώς δεν γνωρίζουμε την καταγωγή των περισσοτέρων εταιρών με το όνομα 

                                                 
14 Για τη Γλυκέρα στον Μένανδρο βλ. Α. Κörte, λ. Menandros, RΕ (1931) 707-761, ιδ. 712, 719-720. 

A.W. Gomme – F.H. Sandbach, Menander. A Commentary, London, Oxford University Press, 1973, 466· A. 
Trail, Women and the Comic Plot in Menander, Cambridge 2008, 8. Η μορφή της εικονίζεται σε δύο 
ψηφιδωτά δάπεδα ρωμαϊκής εποχής από τη Δάφνη στην Αντιόχεια του Ορόντη, στα οποία υπάρχει 
αναγραφή του ονόματος της Γλυκέρας και των παριστανόμενων μορφών του Μενάνδρου και της Κωμωδίας. 
Βλ. W.A. Cambell – R. Stillwell, «Catalogue of Mosaics», στο R. Stillwell (εκδ.) Antioch on-the-Orontes III 
The excavations 1937-1939, Princeton 1941, σελ. 185-186, αρ. 131, πίν. 63 και σελ. 176-177, αρ. 111, πίν. 
50. Επίσης, A.M. Friend, «Menander and Glykera in the Mosaics of Antioch» στον ίδιο τόμο, σελ. 248-251. 
Γνωστές εξάλλου είναι οι επιστολές της Γλυκέρας προς τον Μένανδρο και του ιδίου προς αυτήν στο έργο του 
Αλκίφρονος, καθώς και της Γλυκέρας προς τη Βακχίδα (4.2, 4.18, 4.19). 

15 Στα επιτύμβια επιγράμματα Ανθ. Παλ. Appendix 36 και 296 εμφανίζονται δύο γυναίκες με το όνομα 
Γλυκέρα και σίγουρα δεν πρόκειται για εταίρες. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 141

Γλυκέρα, δεν μπορούμε να πούμε αν ο ποιητής του ροδιακού επιγράμματος είχε υπόψη 
του κάποια  ιστορία μίας από αυτές τις φημισμένες εταίρες. 

Η Σάμος, τόπος καταγωγής της Γλυκέρης του ροδιακού οστράκου, παρουσιάζει 
μακρύ κατάλογο εταιρών στην Ελληνική Ανθολογία16 και σε άλλες πηγές17. Επίσης, 
Σάμιες αναφέρονται και σε μη ερωτικά επιγράμματα, όπως οι τρεις Σάμιες υφάντριες 
στο επίγραμμα Ανθ. Παλ. 6.39 (Αρχίου) που αφιερώνουν τα εργαλεία της δουλειάς τους 
στη θεά Αθηνά. 

 
2-5 θέλουσ’: Πρβλ. Σαπφώ, απόσπ. 1 κωὐκ ἐθέλοισα. Για τη σημασία και τη 

χρήση της μετοχής αυτής στη Σαπφώ βλ. A. Giacomelli, «The Justice of Aphrodite in 
Sappho Fr. 1», TAPhΑ 110 (1980), 135-142, ειδ. 138. 

τὸν ἔρωτα… ἀποθέσθαι: Για το ρήμα ἀποτίθεμαι με αντικείμενο τον ἔρωτα θα 
μπορούσαμε να υποθέσουμε ότι ο ποιητής έχει υπόψη του το χωρίο του Θέογν. 2.1369 
παιδὸς ἔρως καλὸς μὲν ἔχειν, καλὸς δ’ ἀποθέσθαι· πρβλ. και Ευρ. ΙΑ 556-557 καὶ μετέχοιμι τᾶς 
Ἀφροδίτας, πολλὰν δ’ ἀποθείμαν (όπου το όνομα Ἀφροδίταν χρησιμοποιείται μετωνυμικά 
αντί του ουσιαστικού ἔρωτα). Άλλες παράλληλες φράσεις είναι του Μελεάγρου (Ανθ. 
Παλ. 12.82) ἔσπευδον τὸν ἔρωτα φυγεῖν και του Αθήναιου 13.590d οὐδέπω τοῦ ἔρωτος 
ἀπηλλαγμένος. Η φράση όμως ἀποτίθεμαι φροντίδας δεν έχει ακριβές παράλληλο στην 
αρχαία ελληνική γραμματεία παρά μόνο στον Φίλωνα, Περὶ Φυτουργίας Νῶε 56 φροντίδων 
ἄχθος ἀποτιθέμενοι. 

ἡδυπίκρους: Το επίθετο ἡδυπίκρους είναι αμάρτυρο και στο όστρακό μας 
χαρακτηρίζει τις ερωτικές φροντίδες, από τις οποίες θέλει να απαλλαγεί η Γλυκέρη. Η 
Σαπφώ ήδη τον 6ο αιώνα π.Χ. πρώτη περιγράφει τον έρωτα ως γλυκύπικρον ἀμάχανον 
ὄρπετον (L-P 130) και οι επιγραμματοποιοί Ποσείδιππος (Ανθ. Παλ. 5.134 μέλοι δ’ ἡμῖν ὁ 
γλυκύπικρος Ἔρως) και Μελέαγρος (Ανθ. Παλ. 12.109 τὸ γλυκύπικρον Ἔρωτος ἔχων βέλος) 
περιγράφουν τον ίδιο τον Έρωτα ή το βέλος του με το ίδιο επίθετο18. Το ότι οι ποιητές 
χρησιμοποιούσαν το επίθετο αυτό τόσο χαρακτηριστικά σχολιάζεται από τον Γαληνό 
11.586 γλυκύπικρον, ὥσπερ οἱ ποιηταὶ τὸν ἔρωτα προσαγορεύουσι· πρβλ. και Μουσαίο 166 
ἤδη δὲ γλυκύπικρον ἐδέξατο κέντρον Ἐρώτων. Το γλυκύ και πικρό του έρωτα ή των ηδονών 
του αποτελεί κοινό τόπο στους αρχαίους συγγραφείς19. Το γλυκύ ή το πικρό όμως των 
φροντίδων εμφανίζεται μόνο στον Πίνδ. Ολ. 1.19 νόον ὑπὸ γλυκυτάτοις ἔθηκε φροντίσιν· 
Ευρ. Μήδεια 1035-1036 νῦν δ’ ὄλωλε δὴ γλυκεῖα φροντίς· Ευρ., αποσπ. 34 (Nauck) γλυκεῖα 

                                                 
16 Βλ. A. Sens, Asclepiades of Samos: Epigrams and Fragments, Oxford 2001, 45, σημ. στον στ. 1 του 

επιγράμματος vii. 
17 K. Tsantsanoglou, «Τhe Memoirs of a Lady from Samos», ZPE 12 (1973), 192-193. 
18 Πρβλ. επίσης το επίθετο στον Πίνδ. απ. 128b γλυ[κ]υπικ.[· βλ. P. Hummel, L’épithète pindarique: 

etude historique et philologique, Bern 1999, 403, παραθέτοντας το επίθετο γλυκυόξεες στον Φιλόξενο,PMG 
836 (b) 18 (Page). 

19 Βλ. Πρβλ. Θέογν. 2.1352-1355 πικρὸς καὶ γλυκύς ἐστι· Πλ. Συμπ. 186d πικρὸν γλυκεῖ. Ο μελιχρὸς Ἔρως δεν 
μπορεί να είναι πάντοτε γλυκύς, αλλά συχνά, αφού πικράνει πολύ, γίνεται γλυκύτερος (Ασκληπιάδης, Ανθ. 
Παλ. 12.153· βλ. Sens, ό.π. [υποσημ. 16], 106, σημ. στον στ. 4 του επιγράμματος xvi). Εάν όμως γίνει 
δυσάρεστος, γνωρίζει ο ίδιος να προσφέρει ανάμεικτο το πικρό με μέλι (Μελέαγρος, Ανθ. Παλ. 12.154) και 
Μελέαγρος (Ανθ. Παλ. 5.163) ὅτι καὶ γλυκὺ καὶ δυσόιστον πικρὸν ἀεὶ κραδίᾳ κέντρον Ἔρωτος ἔχει. Πρβλ. επίσης Ανθ. 
Παλ. 5.190 (Μελεάγρου), 12.50 (Ασκληπιάδου) και 12.84 (Μελεάγρου) (για τον πικρό έρωτα)· Φίλων Ενυπν. 
2.150 γλυκυπίκρου πληρουμένους ἡδονῆς. Πλούτ. 681b ἣν (τὴν ἡδονήν) αὐτοὶ γλυκύπικρον ὀνομάζουσιν· Αλκίφρ. 4.11.1 
ἔρωτος ὅσον ἡδίστου τότε, τοσοῦτον πικροῦ νῦν μνήμην· Λόγγος 3.14.3 γλυκύ τι, ὡς ἔοικεν, ἐστὶ τὸ ἔργον καὶ νικᾷ τὸ 
ἔρωτος πικρόν. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

142 

γάρ μοι φροντὶς οὐδαμῇ βίου· Σοφ. Οιδ. Κολ. 1390 τὸ γὰρ τὴν φροντίδ’ ἔξω τῶν κακῶν οἰκεῖν 
γλυκύ· πρβλ. επίσης Αλκιφρ. 35.2 τὰς παρὰ τὴν νύκτα φροντίδας. 

φλοντίδας: Το όστρακο παραδίδει τη γραφή φλοντίδας20. Για το φαινόμενο σε 
ελληνικούς παπύρους της πτολεμαϊκής περιόδου στην Αίγυπτο βλ. Mayser, Grammatik 
I1, §37.2. Η σημασία του φροντίς είναι «έγνοιες»· βλ. LSJ στο λ. φροντίς Ι2c. 

  
5-6  εὐξαμένη κἠπιτυχοῦσ’: Για το ρήμα εὔχεσθαι (συνήθως στη μετοχή του 

αορίστου) βλ. M.L. Lazzarini, “Le formule delle dediche votive nella Grecia arcaica”, 
MemLinc Ser. 8.19 (1976), 47-354, ειδ. 99· M. Depew, “Reading Greek Prayers”, ClAnt. 
16 (1997), 229-258, ειδ. 241· Χ. Κριτζάς, «Αναθηματική επιγραφή στους Κωρήτες», στο 
F. Carinci – N. Cucuzza – P. Militello – O. Palio (επιμ.), Κρήτης Μινωίδος. Tradizione e 
identità minoica tra produzione artigianale, pratiche cerimoniale e memoria del passato, 
Studi offerti a Vincenzo La Rosa per il Suo 70o compleanno, Padova, 477-490, ειδ. 479. 
Και τα δύο ρήματα εμφανίζονται μαζί στον Αστράμψυχο 90.4 ἐπιτεύξῃ ἐπικλήσεως ἧσπερ 
ηὔξω, και στον Αλκίφρ. 4.14.7 καταπαννυχίσασαι δ’ οὖν καὶ τοὺς ἐραστὰς κακῶς εἰποῦσαι καὶ 
ἄλλων ἐπιτυχεῖν εὐξάμεναι. Σε ένα επίγραμμα που αποδίδεται στον Ποσείδιππο ή στον 
Ασκληπιάδη (Ανθ. Παλ. 5.209) οι ευχές του Κλέανδρου δεν πήγαν χαμένες και η Νικώ 
ανταποκρίθηκε στον έρωτά του, (στίχοι 7-8) νῦν δ’ ἴσος ἀμφοτέροις φιλίης πόθος· οὐκ ἀτελεῖς 
γὰρ | εὐχαὶ τὰς κείνης εὔξατ’ ἐπ’ ἠιόνος. Για τη μετοχή εὐξαμένη πρβλ. τα επιγράμματα Ανθ. 
Παλ. 6.209, 2 του Αντιπάτρου, και Ανθ. Παλ. 6.147, 2 (Επίγραμ. LIV Pf.) και Ανθ. Παλ. 
6.148, 3 (Επίγραμ. LV Pf.) του Καλλιμάχου. Πρβλ. επίσης Αθήναιο 13.573e. Για τη 
μετοχή ἐπιτυχοῦσα πρβλ. Ανθ. Παλ. 6.211, 6 (Λεωνίδου) ὧν ἤθελεν τυχοῦσα. Για τη φράση 
εὐξάμενος ἀνέθηκε βλ. W. Clarysse - M. Huys, «A Verse Inscription from the Temple of Ain 
Labakha», ZPE 113 (1996), 213-215, σημ. στους στίχους 1-2. Για τη σχέση αναθέτη, 
αναθήματος και θεού βλ. L. Demoule-Lyotard, «L’analyse formelle des textes antiques: 
une étude préliminaire», Annales. Économies, Sociétés, Civilisations. 26e année, 3-4 
(1971), 705-722.  

 
6-8 ἀνέθηκεν ὁρᾶσθαι: Πρβλ. την ίδια φράση σε επίγραμμα του Καλλίμαχου, 

Ανθ. Παλ. 7.458, 3 (Επίγραμ. L Pf.) ἀνέθηκεν ἐπεσσομένοισιν ὁρᾶσθαι. Για το απλό ρήμα 
πρβλ. Καλλίμαχο, Ανθ. Παλ. 6.148, 2 (Επίγραμ. LV Pf.) ἔθηκε θεῷ. Για το ρήμα άνατιθέναι 
βλ. Lazzarini, ό.π. (σημ. στους στ. 5-6), 70-72. 

 
8 τοῖς φιλέρωσιν: Το επίθετο χρησιμοποιείται στα ερωτικά επιγράμματα από 

τον Μελέαγρο (Ανθ. Παλ. 5.156 ἁ φίλερως χαροποῖς Ἀσκληπιάς· Ανθ. Παλ. 5.191 ἄστρα καὶ ἡ 
φιλέρωσι καλὸν φαίνουσα Σελήνη· 197 ναὶ μὰ τὸν εὐπλοκάμου Τιμοῦς φιλέρωτα κίκιννον· 171 τᾶς 
φιλέρωτος Ζηνοφίλας) και τον Λεωνίδη (Ανθ. Παλ. 5.206 ἡ φίλερως Σατύρη). Πρβλ. επίσης 
Νίκανδρο, απ. 16 (Gow-Scholfield) πομπίλος ὃς ναύτῃσιν ἀδημονέουσι κελεύθους μηνύσαι 
φιλέρωσι καὶ ἄφθογγός περ ἀμύνων. Σε ένα επίγραμμα του Φιλήτα από τη Σάμο, μία εταίρα 
περιγράφεται ως φιλέραστος (Ανθ. Παλ. 6.210). 

                                                 
20 Για τη φωνολογική εναλλαγή των υγρών λ και ρ στις επιγραφές της Ρόδου βλ. O. Hoffmann, 

«Grammatik und Wortregister zu den rhodischen Inschriften», στο H. Collitz (εκδ.), Sammlung der 
griechischen Dialekt-Inschriften, Göttingen 1886, 597, όπου παραπέμπει σε ένα μόνο παράδειγμα, αλλά με 
ερωτηματικό. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 143

 Ανάθημα ενός πίνακα με ζωγραφική εικόνα (γραφή) που αναπαραστούσε το 
πάθος που εγείρει ο έρωτας, όπως είναι γνωστός από τον μύθο της Ευρώπης, 
περιγράφεται στον Αχιλλέα Τάτιο 1.1.1-1.2.1, και προκαλεί σε έναν παρευρισκόμενο νέο 
την ενθύμηση των ερωτικών προσωπικών βασάνων, «τοσαύτας ὕβρεις ἐξ ἔρωτος παθών». 

 
9-10 ἐμ πίνακι γραπτὴν τὴν τότε παννυχίδα: Το όστρακο παραδίδει τη γραφή ἐμ 

πίνακι. Η φωνολογική εναλλαγή των ένρινων μ και ν πριν το χειλικό π είναι συνηθισμένο 
φαινόμενο σε πολλές περιοχές‧ βλ. C.D. Buck, The Greek Dialects, Chicago 19684, 82, 
§96. Για τις επιγραφές της Ρόδου βλ. O. Hoffmann, “Grammatik und Wortregister zu 
den rhodischen Inschriften”, στο H. Collitz (εκδ.), Sammlung der griechischen Dialekt-
Inschriften, Göttingen 1886, 600· βλ. W. Peek, Griechische Vers-Inschriften, Berlin 
1955, αρ. 1451, 4 (Ρόδος, περ. 200 π.Χ.) ἐμ πυρί. 

Για τη φράση ἐν πίνακι  πρβλ. Όμ. Ιλ. 6.169 γράψας ἐν πίνακι πτυκτῷ θυμοφθόρα 
πολλά. Κανονικά θα περιμένε κανείς το επίθετο γραπτός να χαρακτηρίζει το ουσιαστικό 
πίναξ. Πρβλ. Πλούτ. 232e ἐπεὶ δ’ ἰδών τις ἐν πίνακι γραπτῷ Λάκωνας ὑπ’ Ἀθηναίων 
σφαττομένους· τον ρήτορα του τρίτου-τετάρτου αιώνα μ.Χ. Μένανδρο, Περὶ ἐπιδεικτικῶν 
377 πλήρεις εἰκόνων αἱ πόλεις, αἱ μὲν πινάκων γραπτῶν, αἱ δέ που καὶ τιμιωτέρας ὕλης (σχήμα 
υπαλλαγής). 

Η φράση τὴν τότε παννυχίδα παραδίδεται αυτούσια στον Ποσείδιππο 53 (C. Austin 
– G. Bastianini, Posidippi Pellaei quae supersunt omnia, Milano 2002), και καταλαμβάνει 
και εκεί το δεύτερο ημιστίχιο του δακτυλικού πεντάμετρου: Καλλιόπη, σὺ μὲν ὧδε‧ σὲ δὲ 
κλαίουσιν ἑταῖραι, | παρθένε, καὶ λυπρὴν τὴν τότε παννυχίδα, | ἧι σὺ καθ’ ὑψηλοῦ τέγεος κάλλιστον 
ἄγαλμα | μητρὶ παρ’ Οὐρανίης Κύπριδος ἐξέπεσες. Βλ. σχολ. P.Mil.Vogl. VIII 309, col. viii 31-
34, σελ. 174. 

Πίνακας με ζωγραφιστή (γραπτή) εικόνα21 ήταν το ανάθημα της Γλυκέρης του 
οστράκου μας. Το θέμα του πίνακα ήταν μία παννυχίς, μία ολονύχτια γιορτή, άλλοτε 
καθαρά λατρευτικού χαρακτήρα και άλλοτε ερωτικό ξεφάντωμα με συμπόσια, χορούς, 
αυλούς και κιθάρες, και συνδέονται με εορτασμούς προς τιμήν της Αφροδίτης, του 
Άδωνη, της Δήμητρας και άλλων θεοτήτων22. Γραπτή παράσταση παννυχίδας 
απεικονίζεται στο αέτωμα του γνωστού ερυθρόμορφου, πήλινου πίνακα της Νιννίου από 
το ιερό της Δήμητρας στην Ελευσίνα (γύρω στο 370 π.Χ., Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, 
αρ. ευρ. 11036)23. Τον ναϊσκόμορφο πίνακα, που στην κεντρική σκηνή του φέρει 
πολυπρόσωπες συνθέσεις θεών και θνητών σχετικές με τα Μεγάλα Μυστήρια, ανέθεσε 
τοῖν θεοῖν, σύμφωνα με την εγχάρακτη επιγραφή στη βάση του, η Νίννιον, (εταίρα, όπως 
πιθανότατα υποδηλώνεται από τον τρόπο αναγραφής του ονόματός της;), η μορφή της 

                                                 
21 Για τους γραπτούς πίκακες βλ. J. Boardman, «Painted Votive Plaques and an Eraly Inscription from 

Aegina», ABSA 49 (1954), 183-201. Για πίνακες ως αναθήματα βλ. Depew, ό.π. (σημ. στους στ. 5-6), 257-258. 
22 Β. Bravo, Pannychis e simposio. Feste private notturne di donne e uomini nei testi letterari e nel 

culto. Pisa-Roma, Istituti editoriali e poligrafici internazionali, 1997. Θεωρούμε ότι εδώ η λέξη παννυχίς, 
επειδή τίθεται κατ’ αναλογία με τη λέξη θίασος παρακάτω, έχει τη σημασία της ολονύκτιας εορτής και όχι 
του ξενυχτιού (βλ. LSJ στα λ. παννυχίς II και παννυχίζω II και Ανθ. Παλ. 6.71, 6· επίσης πρβλ. Ανθ. Παλ. 
12.250, 1 νυκτερινήν… ὤρην).   

23 K. Papangeli, «Cast of Ninnion Pinax», στο N. Kaltsas – Al. Shapiro (εκδ.), Worshiping Women. Ritual 
and Reality in Classical Athens, New York 2008, 150, αρ. 66. Βλ. Επίσης M. Tiverios, «Women of Athens in 
the Worship of Demeter: Iconographic Evidence from Archaic and Classical times», στο Kaltsas – Shapiro 
(εκδ.), Worshiping Women, ό.π., 129-131. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

144 

οποίας πιστεύεται ότι εικονίζεται στον πίνακα. Η παράσταση της παννυχίδας στο 
αέτωμα, όπου παριστάνονται γυναικείες και ανδρικές μορφές, με μία αυλητρίδα 
ανάμεσά τους, με ζωηρές χειρονομίες και στεφανωμένες με κλαδιά μυρτιάς, σχετίστηκε 
με τον εορτασμό τη νύχτα της άφιξης των λατρευτών της θεάς στο ιερό της Ελευσίνας, 
που περιελάμβανε άσματα και χορούς. Σύμφωνα με άλλη άποψη η παννυχίδα συνδέεται 
με τον εορτασμό των Αλώων, γιορτής που συνδέεται επίσης με τη Δήμητρα, στην οποία 
συχνά μνημονεύεται από αρχαίους συγγραφείς η συμμετοχή εταιρών. Εκτενής αναφορά 
για τέτοιο εορτασμό εταιρών γίνεται στην επιστολή της Μεγάρας προς τη Βακχίδα 
(Αλκίφρ. 4.14.7), στην αρχή της οποίας μάλιστα αναφέρεται ότι είχαν συμμετάσχει όλες 
στον εορτασμό, καταπαννυχίσασαι, εκτός από τη Βακχίδα, που δεν παρέστη, αν και είχε 
προσκληθεί ὑπὸ Γλυκέρας ἐπὶ θυσίαν. 

Σε αυτήν την κατηγορία αναθημάτων ίσως ανήκουν και τα θραύσματα γραπτού 
πήλινου πίνακα που απεικονίζουν εταίρες σε ερωτικούς εναγκαλισμούς με 
συμποσιαστές, τα οποία χρονολογούνται στο 520-510 π.Χ. και προέρχονται από την 
Ακρόπολη24. Επίσης, μία προσωποποιημένη Παννυχίδα διακρίνεται ανάμεσα στην 
Αφροδίτη, τον Άδωνη και άλλες μορφές στην αττική ερυθρόμορφη υδρία του περ. 415 
π.Χ.25. Θα ήταν μία ελκυστική πρόταση ότι εδώ ο ποιητής υπονοεί ότι στον πίνακα 
απεικονιζόταν μία τέτοια μορφή και όχι η ολονύκτια γιορτή, αλλά το επίρρημα τότε μας 
οδηγεί να αποκλείσουμε αυτήν την υπόθεση. 

Αναθήματα σε ιερά από εταίρες αποτελούσαν κοινό τόπο στην αρχαιότητα26. 
Χαρακτηριστικά παραδείγματα ήταν το χρυσό άγαλμα με τη μορφή της Φρύνης στους 
Δελφούς, φιλοτεχνημένο από τον Πραξιτέλη (Πλούτ. 401a. Αθήναιος 13.591b. Πρβλ. 
επίσης Ανθ. Παλ. 6.260, 16.203-206). Εταίρες από την Αττική συνόδευσαν τον Περικλή 
κατά την πολιορκία της Σάμου και έκτισαν ναό της Αφροδίτης στο νησί από τα χρήματα 
που κέρδισαν (Αθήναιος 13.572f). Εἰκόνα και βοῦν χαλκῆν ήταν η αφιέρωση της διαβοήτου 
ἑταίρας Κοτίννας, στο ιερό της Χαλκιοίκου Αθηνάς στη Σπάρτη (Αθήν. 13.574c-d). Εἰκόνα 
και μίτρην και άγαλμα(;) του Πάνα ανέθεσε η Σῖμον ἡ περίφοιτος στην Κύπριδα (Ανθ. 
Παλ. 13.24. Καλλίμαχος, Επιγρ. XXXVIII Pf.). Στην Κύπριδα Αφροδίτη η εταίρα 
Βιθυνίς εὐξαμένη, αφιέρωσε επίσης εἴδωλον λύγδινον της μορφής της (Αντιπάτρου, Ανθ. 
Παλ. 6.209). Λιγότερο δαπανηρά, αλλά σημαντικά για τις κατόχους τους, αφού 
αποτελούσαν αγαπημένα προσωπικά αντικείμενα ή δώρα, ήσαν μεταξύ άλλων οι 
αναθέσεις κατόπτρων, σανδάλων, κοσμημάτων και πολύτιμων ζωνών, γνωστές από 
επιγράμματα της Ελληνικής Ανθολογίας. Η Λαΐς προσφέρει το κάτοπτρό της στην 
Παφία, επειδή δεν θέλει πια να αντικρίζει το γερασμένο της πρόσωπο στον καθρέφτη, 
αυτή που κάποτε είχε πλήθος νέων εραστών (Πλάτωνος, Ανθ. Παλ. 6.1 και Ιουλιανού, 
6.18· πρβλ. και 6.20). Πρβλ. επίσης Ανθ. Παλ. 6.17 (Λουκιανού) για τα παίγνια που 
αφιέρωσαν στην Κύπριδα τρεις εταίρες. Κάτοπτρο (διαυγῆ χαλκόν) μαζί με σάνδαλα, 
κοσμήματα κόμης (χαίτης ἀνελίγματα) εκρέμασε στον ναό της Κύπριδος η πενηντάχρονη 
                                                 

24 Βλ. A. Greifenhagen, «Fragmente eines rotfiguren Pinax», στο L. Bonfante – H. von Heintze – C. 
Lord (ed.), In Memoriam Otto J. Brendel: Essays in Archaeology and the Humanities, Mainz 1976, 43-48, 
ειδ. 43, πίν. 12. Βλ. επίσης I. Peschel, Die Hetäre bei Symposion und Komos in der attisch rorfigurigen 
Vasenmalerei des 6-4. Jhr. v. Chr., Frankfurt 1987, 121 και 446, no 85.  

25 Βλ. M. Iozzo, «Αττική ερυθρόμορφη υδρία», στο Σταμπολίδης – Τασούλας (επιμ.), ό.π. (υποσημ. 1), 
164-167, αρ. 133. 

26 Για αναθήματα πλούσιων εταιρών βλ. C. Reinsberg, Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken 
Griechenland, Μünchen 1989, 153-155. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 145

φιλέραστος Νικιάς (Φιλήτα Σαμίου, Ανθ. Παλ. 6.210). Μία ἴϋγξ προσφέρεται από τη Νικώ 
στην Αφροδίτη (5.205). Σε μια σειρά άλλων επιγραμμάτων εταίρες προσφέρουν διάφορα 
αντικείμενα στη θεά του έρωτα. Κάποια Γλυκέρα, κόρη του Διονυσίου, προσέφερε ένα 
ξόανον (άδηλον, Ανθ. Παλ. 16.249), η Καλλίκλεια αφιερώνει πολύτιμα προσωπικά 
αντικείμενα (Λεωνίδου, Ανθ. Παλ. 6.211), η Πλαγγών μαστίγιο και ηνία (Ασκληπιάδου ή 
Ποσειδίππου, Ανθ. Παλ. 5.202) και η Λυσιδίκη ἱππαστῆρα μύωπα, χρύσεον εὐκνήμου κέντρον 
(Ασκληπιάδου, Ανθ. Παλ. 5.203). Η Πολυαρχίς αφιέρωσε ένα χρυσό άγαλμα της 
Αφροδίτης στη θεά (Νοσσίδος, Ανθ. Παλ. 9.332). Πρβλ. επίσης Νοσσίδος, Ανθ. Παλ. 
6.275, Ανθ. Παλ. 9.604, Ανθ. Παλ. 6.353, Ανθ. Παλ. 6.354 για τα οποία δεν παρέχονται 
στοιχεία για την ιδιότητα της αναθέτριας ή τον σκοπό του πίνακα. Η αυλητρίδα Βοΐδιον 
και η Πυθιάς αφιέρωσαν στην ίδια θεά ζώνες και πίνακες (Σιμωνίδου, Ανθ. Παλ. 5.159). 
Επίσης, πίνακα με τη μορφή της προσέφερε η Καλλώ στην Αφροδίτη (Νοσσίδος, Ανθ. 
Παλ. 9.605) και η Θαυμαρέτα (Νοσσίδος, Ανθ. Παλ. 9.604)27. Στον Αθήναιο (13.573c-d) 
διαβάζουμε για τις Κορίνθιες εταίρες που προσευχήθηκαν για τη σωτηρία των Ελλήνων 
στον ναό της Αφροδίτης κατά τους περσικούς πολέμους και ανέθεσαν πίνακα στη θεά 
όπου είχαν υπογράψει οι ίδιες τα ονόματά τους, για τις οποίες ο Σιμωνίδης έγραψε ένα 
επίγραμμα. Τέλος, πρβλ. ένα αναθηματικό πλακίδιο με ανάγλυφο αιδοίο από τα μέσα 
του τετάρτου αι. π.Χ. και με την επιγραφή Δωριὰς Ἀφροδίτει ἀνέ[θηκεν]28. 

 
11-12 τάξας… τήνδε λύσιν δακρύων: Και οι δύο λέξεις (τάξας και λύσιν) είναι 

τεχνικοί όροι. Πρβλ. Δημ. 37.58, 38.22 καὶ λύσις τοῖς παθοῦσι τέτακται τὸ πεισθέντας ἀφεῖναι. 
Βλ. LSJ στο λ. τάσσω III2 και λ. λύσις II4a-b.  

Η μετοχή τάξας έχει υποκειμένό της έναν θεό που ορίζει τη λύσιν δακρύων· πρβλ. A. 
Petsalis-Diomidis, «Pilgrim Testimonies: Miracles in the Asclepieion», στο J. Elsner – I. 
Rutherford (επιμ.), Pilgrimage in Graeco-Roman and Εarly Christian Αntiquity: Seeing 
the Gods, 206, υποσημ. 41, για τα ρήματα ἐπιτάσσω και συντάσσω που εμφανίζονται σε 
διαταγές σε Ασκληπιεία όσον αφορά τα αναθήματα. 

Η αντωνυμία τήνδε δηλώνει ότι αναφέρεται σε ένα αντικείμενο ή κατάσταση που 
είναι εκείνη τη στιγμή μπροστά στα μάτια κάποιου. Πρβλ. Ποσείδιππος 37. 1-2 Ἀρσινόη, 
σοὶ τή[ν]δε λύρην ὑπὸ χειρ[.......] |  φθεγξαμ[ένην] δελφὶς ἤγαγ’ Ἀριόνιο[ς·] και 7-8 8 ἄνθεμα δ’, [ὦ 
Φιλ]άδελφε, τὸν ἤλασεν [......]ιων, | τόνδε δέ[χου, .]ύσου μείλια ναοπόλο[υ]. Βλ. επίσης Lazzarini, 
ό.π. (σημ. στους στ. 5-6), 104. Στο επίγραμμα του ροδιακού οστράκου όμως αυτό 
βρισκόταν στον στίχο που έχει παραληφθεί. 

Για τη φράση λύσιν δακρύων εκτός της παραπάνω σημασίας πρβλ. επίσης LSJ στο 
λ. λύσις I1, π.χ. Πίνδ. Ισθ. 8.6 ἐκ μεγάλων δὲ πενθέων λυθέντες. Στα επιγράμματα πρβλ. 
Μαικίου (Ανθ. Παλ. 16.198) λύσις ἐστὶ γόων· άδηλον (Ανθ. Παλ. 9.375) γοεροῦ κάδεος ἔσχε 
λύσιν. Για τα δάκρυα που προκαλεί ο έρωτας πρβλ. τα επιγράμματα του Ασκληπιάδη 
Ανθ. Παλ. 5.145 και Ανθ. Παλ. 12.50, 1· πρβλ. επίσης Ανθ. Παλ. 5.229 (Μακηδονίου). 

                                                 
27 Επίσης πρβλ. το επίγραμμα του Σιμωνίδου (Ανθ. Παλ. 6.213) για την αφιέρωση ενός πίνακα για τις 

νίκες που είχε κάνει, και το επίγραμμα του Καλλιμάχου (Ανθ. Παλ. 4.147, Επίγραμ. LIV Pf.) για τον πινακα 
που αφιέρωσε στον Ασκληπιό ο Ακέσων προσευχόμενος για τη γυναικά του. 

28 Βλ. Έ. Βλαχογιάννη, «Αναθηματικό πλακίδιο με ανάγλυφο αιδοίο», στο Σταμπολίδης – Τασούλας 
(επιμ.), ό.π. (υποσημ. 1), 248, αρ. 243. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

146 

Τα δάκρυα του Παπυλίδη προφανώς οφείλονται στον έρωτα29. Στο επίγραμμα Ανθ. Παλ. 
5.177 του Μελεάγρου ο Ἔρως χαρακτηρίζεται γλυκύδακρυς. 

Παπυλίδῃ: Το όνομα παραδίδεται μόνο στην επιγραφή I.Nikaia II (2) 1390 που 
χρονολογείται στον τρίτο και τέταρτο αιώνα μ.Χ. (μετά το 212 μ.Χ.). Βλ. σχολ. στον στ. 
1. Το όνομα όμως Πάπυλος (ή Παπύλος) από το οποίο προέρχεται το όνομα του οστράκου 
μας, μαρτυρείται ήδη τον τρίτο αιώνα π.Χ. στη Χίο και τον δεύτερο αιώνα π.Χ. στην 
Αθήνα (βλ. λ. στο LGPN I και II). Ένας Πάπυλος, γλύπτης του τετάρτου αιώνα π.Χ. και 
μαθητής του Πραξιτέλη, αναφέρεται από τον Πλίνιο NH 36.33· βλ. J. Overbeck, Die 
antiken Schriftquellen zur Geschichte der bildenden Künste bei den Griechen, Leipzig 
1868, 256, αρ. 1342· G. Lippold, λ. Papylos, RE (1949), 1115 (2)· πρβλ. επίσης το όνομα 
Βάβυλος.  

 
13-14 καὶ σὺ δέχου θίασον τῆς ση vacat: Το ρήμα δέχομαι έχει τη σημασία του 

«λαμβάνω, αποδέχομαι» και όχι του «θεωρώ» (βλ. LSJ στο λ. δέχομαι Ι1 και I2d, 
αντίστοιχα). Η φράση καὶ σὺ δέχου αναμένεται στην αρχή της περιόδου. Πρβλ. τα 
επιγράμματα του Ιουλιανού (Ανθ. Παλ. 6.18, 5· 19, 4) και του Αγαθίου (Ανθ. Παλ. 
6.76)30. Και στα δύο οι επιγραμματοποιοί απευθύνονται στη θεά και της ζητούν να δεχτεί 
κάποια σύμβολα της νεότητάς τους. Επίσης το ρήμα εμφανίζεται στον Ποσείδιππο 3, 3-
4, 37, 8 και 38, 4 και στην επιγραφή Inscr.ScythiaeMinoris II 120 (πρώτου αιώνα π.Χ.) 
ἀλλὰ σύ, ταυρόκερως, Ἑρμαγένεος χε[ρὸς ἔργον] | [δ]έξαι καὶ Πασοῦς σῶζε ἱερὸν θίασ[ον]31. Η ίδια 
προστακτική εμφανίζεται σε μία έμμετρη αναθηματική επιγραφή του 285-400 μ.Χ. από 
τη Λίνδο (I.Lind. II 496).  

Για τους θιάσους βλ. Fr. Poland, Geschichte des griechischen Vereinswesens, 
Leipzig 1909, 16-28 (για θιάσους), 57-70 (για τα ονόματα των θιάσων με βάση τη 
λατρεία θεών). 

Στο ροδιακό όστρακο με την αντωνυμία σύ γίνεται έκκληση προς τη θεότητα να 
δεχτεί τον θίασον και η αιτιατική θίασον είναι αντικείμενο του ρήματος δέχου. 

 
Το επίγραμμα 
Το περιεχόμενο 
Η Γλυκέρη επιθυμώντας να διώξει από πάνω της τον ἔρωτα καὶ τὰς ἡδυπίκρους 

φροντίδας, αφού προσευχήθηκε σε κάποια θεότητα και το κατόρθωσε, ἀνέθηκεν γραπτή 
εικόνα σε πίνακα με θέμα την τότε ολονύχτια γιορτή, την παννυχίδα, για να τη βλέπουν 
αυτοί που αγαπούν τις ερωτικές απολαύσεις, τοῖς φιλέρωσιν. Φαίνεται ότι στην ιστορία 
αυτή καθοριστικό ρόλο στη λύση του προβλήματός της έπαιξε η παννυχίδα. Δεν 
μπορούμε όμως να πούμε αν η συμμετοχή της στην παννυχίδα ή η διοργάνωσή της ή και 
το μετέπειτα ανάθημα του πίνακα με παράσταση αυτής της ίδιας παννυχίδας 
αποτελούσε υπόδειξη της θεότητας ή πρωτοβουλία της Γλυκέρης για να ευχαριστήσει τη 
θεότητα.  

Στην ιστορία του Παπυλίδη ο ποιητής απευθύνεται σε μια θεότητα και την 
προσκαλεί να δεχτεί, καὶ σὺ δέχου, έναν θίασο, που φαίνεται να παίζει καθοριστικό ρόλο. 

                                                 
29 Πρβλ. Ανθ. Παλ. 9.420 (Αντιπάτρου) μὴ κλαίων τὸν Ἔρωτα δόκει, Τηλέμβροτε, πείσειν. 
30 Για την αποδοχή του αφιερώματος από την Άρτεμη πρβλ. Καλλίμαχος, Ανθ. Παλ. 6.347 (Επιγραμ. 

XXXIII, 2 Pf.) ἀλλὰ σὺ μὲν δέξαι. 
31 Η συνήθης φράση είναι σώζειν θίασον· πρβλ. εκτός από την επιγραφή της Σκυθίας και IG II2 2948. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 147

Αν υποθέσουμε ότι οι δύο ιστορίες είναι ανάλογες, τότε η θεότητα αφού όρισε (τάξας) 
στο παρελθόν τη λύση του προβλήματος, τώρα ο Παπυλίδης είτε είναι ελεύθερος από τα 
δεσμά του έρωτα, τήνδε λύσιν δακρύων, και ζητά από τη θεότητα να δεχτεί (δέχου) το 
αφιέρωμά του, είτε το προσφέρει στη θεότητα για να τον ελευθερώσει. Βέβαια, το ότι 
εμφανίζεται ένας άνδρας να του ορίζεται να έχει υπόδειγμα τις πράξεις μιας γυναίκας, 
της Γλυκέρης, ξενίζει. Όπως φαίνεται, η δυσκολία έγκειται στην ανίχνευση των 
στοιχείων των δύο ιστοριών που αντιστοιχεί ο ποιητής32.  

Επίσης, επειδή λείπουν στίχοι ή έχει υπάρξει αναστροφή στίχων (βλ. παραπάνω 
σελ. 139), δεν μπορούμε να είμαστε βέβαιοι αν το κείμενο αποτελεί ένα  μόνο επίγραμμα 
ή δύο διαφορετικά. Στην πρώτη περίπτωση το πιο πιθανό είναι ότι οι δύο ιστορίες 
συνδέονται, καθώς φαίνεται ότι το επίγραμμα εντάσσεται στην κατηγορία εκείνη των 
ερωτικών επιγραμμάτων, στα οποία ο ποιητής αναφέρεται σε ένα γεγονός που έλαβε 
χώρα στο παρελθόν (γνωστό στον τότε ακροατή ή αναγνώστη, ενδεχομένως ένα ποιητικό 
έργο ή μια σκηνή από μία κωμωδία33) και ζητά τώρα από μία θεότητα να μεριμνήσει 
αναλόγως για μια άλλη υπόθεση. Πιθανότατα η ιστορία της Γλυκέρης δεν συνδέεται με 
αυτήν του Παπυλίδη και ο καθένας τους θέλει να απαλλαγεί από διαφορετικό έρωτα. 
Δεν αποκλείουμε βέβαια ότι θα μπορούσαν να μοιράζονται την ίδια ιστορία, οπότε και 
οι δύο θέλουν να λυτρωθούν από τις έγνοιες του μεταξύ τους έρωτα. Σε περίπτωση που η 
ιστορία του Παπυλίδη είναι περικοπή από διαφορετικό επίγραμμα, φυσικά θα 
πρόκειται για διαφορετική ιστορία. 

 
Τα ονόματα 
Γλυκέρη. Στο όστρακο δεν δηλώνεται ακριβώς αν η Γλυκέρη ήταν μία ερωτευμένη 

κοπέλα ή ερωτευμένη εταίρα που ήθελε να απαλλαγεί από τον έρωτα. Περιπτώσεις 
ερωτευμένων γυναικών (εταιρών ή όχι) που ήθελαν να απαλλαγούν από τον έρωτα ή να 
μην ερωτευτούν καθόλου δεν είναι πολλές και όσες το επιδιώκουν υφίστανται την 
τιμωρία από τη θεά του έρωτα, την Αφροδίτη34. Στα επιγράμματα άνδρες ή γυναίκες 
δηλώνουν την επιθυμία τους να διώξουν τον έρωτα, αλλά συνήθως χωρίς επιτυχία35. 

                                                 
32 Θα μπορούσαμε επίσης να θεωρήσουμε ότι η δοτική Παπυλίδηι είναι ένα ακόμη λάθος του γραφέα 

αντί της ονομαστικής Παπυλίδης. Σε αυτήν την περίπτωση ο ποιητής ζητά από τη θεότητα να έχει ο 
Παπυλίδης, που έταξε έναν θίασο (κατ’ αναλογία του εὐξαμένη της Γλυκέρας), την ίδια επιτυχία με τη 
Γλυκέρα. Ωστόσο τότε είναι προβληματική και η χρησιμοποίηση του ρήματος τάσσω με τη σημασία που 
έχει στη μέση φωνή «συμφωνώ» (βλ. LSJ στο λ. τάσσω III 3b «votum expld as εὐχή, ὃ τάττεταί τις θεῷ»). 
Συνεπώς, αυτή η εικασία δεν θεωρείται πιθανή. 

33 Πρβλ. Ανθ. Παλ. 5.218 (Αγαθίου) όπου περιγράφει την αντιγραφή μιας σκηνής ενός έργου του 
Μενάνδρου από άλλα. 

34 Ο ρόλος της Αφροδίτης σε ελληνική μυθολογία ήταν να προστατεύει τους ερωτευμένους και να 
τιμωρεί όσους ήθελαν να απορρίψουν τον έρωτα. Βλ. T. Gantz, Early Greek Myth, Baltimore 1993, 104. 
Πρβλ. τις ιστορίες του Ιππόλυτου στη Φαίδρα του Ευριπίδη, του Αβροκόμη στο μυθιστόρημα του 
Ξενοφώντα Εφέσιου (1.4.4) και της Χαρίκλειας στο μυθιστόρημα του Ηλιοδώρου (4.10.2-3). Μόνο η Αθηνά, 
η Άρτεμις και η Εστία δεν περικλείονταν σε αυτήν την τιμωρία· βλ. Ύμν. Ομ. Εἰς Αφροδίτην (V), στ. 7-33. Για 
τον έρωτα ως αντίπαλο στο μυθιστόρημα βλ. M. Cummings, Metaphor and Emotion: Eros in the Greek 
Novel, PhD, The University of Edinburgh 2009, 100-119. 

35 Πρβλ. Ανθ. Παλ. 5.10 (Αλκαίου) ἐχθαίρω τὸν Ἔρωτα. Ανθ. Παλ. 5.59 (Αρχίου) «φεύγειν δεῖ τὸν Ἔρωτα» 
κενὸς πόνος· Ανθ. Παλ. 5.87 (Ρουφίνου) ἀρνεῖται τὸν ἔρωτα Μελισσιάς, ἀλλὰ τὸ σῶμα κέκραγεν ὡς βελέων δεξάμενον 
φαρέτρην· Ανθ. Παλ. 5 224 (Μακηδονίου Υπάτου) λῆξον, Ἔρως, κραδίης τε καὶ ἥπατος. Ανθ. Παλ. 5 225 
(Μακηδονίου Υπάτου) ἕλκος ἔχω τὸν ἔρωτα· AP 7.197, 7 (Μελεάγρου) ὄφρα φυγὼν τὸν Ἔρωτα (για πρόσκαιρη 
δραπέτευση από την ερωτική διάθεση)· Ανθ. Παλ. 12.82 (Μελεάγρου) ἔσπευδον τὸν Ἔρωτα φυγεῖν. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

148 

Επίσης, μια εταίρα θα μπορούσε να ερωτευτεί τον εραστή της36, όπως γνωρίζουμε από 
περιπτώσεις στην αρχαία ελληνική γραμματεία (π.χ. της Λαΐδας με τον Ιππόλοχο), ή θα 
μπορούσε να βασανίζεται από τον έρωτα, πιθανότατα λόγω εγκατάλειψης37 ή 
αδιαφορίας από εραστή που είχε ερωτευτεί και ζούσε μαζί του38, ειδικά αν η εταίρα ήταν 
μεγάλης ηλικίας. 

Ο συνδυασμός διαφόρων στοιχείων, και συγκεκριμένα το ίδιο το όνομα Γλυκέρα 
και ο τόπος καταγωγής της, η Σάμος, η προσπάθεια απαλλαγής από τον έρωτα, η 
συμμετοχή σε παννυχίδα και η ανάθεση γραπτού πίνακα συγκλίνουν στην υπόθεση ότι 
πιθανότερη εκδοχή της ιστορίας είναι ότι η Γλυκέρα είναι μια εταίρα. 

Παπυλίδης. Το σπάνιο όνομα Παπυλίδης προφανώς χρησιμοποιείται εδώ από τον 
ποιητή σκόπιμα και πρόκειται για ένα υπονοούμενο ή λεκτικό παιχνίδι σχετικό με την 
ετυμολογία του ονόματος, που ωστόσο είναι αβέβαιη. Οι W. Pape - G.E. Benseler, 
Wörterbuch der greichischen Eigennamen, Braunschweig 18753, 1130, λ. Παπύλος, και 
Fr. Bechtel - A. Fick, Die griechishen Personnennamen, Göttingen 18942, 230 θεωρούν 
ότι το όνομα προέρχεται από το πάππος, που σημαίνει τον «παππού», ή πάπ(π)ας που 
σημαίνει τον «μπαμπά», και χρησιμοποιείται από μικρά παιδιά· πρβλ. επίσης παπύς στο 
λεξικό Σούδα στο λ. ἀπφά). Σε μια τέτοια περίπτωση μπορούμε να υποθέσουμε ότι ο 
επιγραμματοποιός υπονοεί ότι ο ερωτοκτυπημένος (με κάποια εταίρα;) Παπυλίδης ήταν 
ένας άνδρας μεγάλος σε ηλικία ή ήταν ένας νεαρός39. Ωστόσο, αν το όνομα Παπυλίδης 
παραπέμπει σε ένα πραγματικό πρόσωπο, τότε ο ποιητής το χρησιμοποιεί κατ’ ανάγκην. 
                                                 

36 βλ. Βλ. Reinsberg, ό.π. (υποσημ. 26), 160. Επίσης πρβλ. Πλουτ., Πομπ. 2.  
37 Πρβλ. Αλκίφρ. 2.4.10. Για εγκατάλειψη εταιρών βλ. J.P.V.D. Balsdon, Roman Women – Their 

History and Habits, The Bodley Head, London Sydney Toronto 1962, 296-297, υποσημ. 18-19. 
38 Πρβλ. Αλκίφρ. 2.2.8 και 2.1.1. 
39 Θα μπορούσε κανείς να διακρίνει ένα λεκτικό παιχνίδι με το όνομα του ποιητή Ηδύλου, φίλου του 

Ασκληπιάδη ή Ποσειδίππου (βλ. παρακάτω, σελ. 150), με την αντικατάσταση του Ἡδ- με το Πάπ- (αν 
υποθέσουμε ότι ήταν μεγάλος ή μικρός σε ηλικία, άρα «πάππος» ή «πάπ(π)ας») και με την κατάληξη -ύλος 
(όπως στο Ἡδύλος)· πρβλ. επίσης το επίθετο ἡδυ-πίκρους, και σε μια τέτοια περίπτωση και αυτό θα μπορούσε 
να λειτουργήσει ως έμμεσος υπαινυγμός του ονόματος Ἡδύλος). Για το επίθετο ἡδύς στον Ασκληπιάδη βλ. 
υποσημ. 52. 

Λεκτικό παιχνίδι θα μπορούσε να είναι και η κατάληξη -υλίδης σε μία λέξη, όπως ένα επιφώνημα, π.χ. 
παπαῖ, που χρησιμοποιείται –ανάμεσα στα άλλα– για να εκφράσει πόνο σωματικό ή ψυχικό (βλ. λ. στο LSJ). 
Άρα εδώ ο επιγραμματοποιός θα μπορούσε να αναφέρεται σε έναν άνδρα, Παπ(αι)-υλίδης, που υπέφερε και 
εξέφραζε τον πόνο του με αυτό το επιφώνημα. Επίσης, δεν μπορεί να αποκλειστεί ότι πρόκειται για ένα 
λεκτικό παιχνίδι με τη λέξη πύλη, που στο ερωτικό λεξιλόγιο υποδηλώνει το γυνακείο αιδοίο· βλ. A.S.F. Gow 
– D.L. Page, The Greek Anthology, Hellenistic Epigram, Cambridge 1965, II, 121, σημ. στη λέξη μεσσοπύλης 
στον στιχ. 6 επιγράμματος του Ασκληπιάδη (Ανθ. Παλ. 5.203)· Sens, ό.π. (υποσημ. 16), σελ. 43· πρβλ. J. 
Henderson, The Maculate Muse. Obscene Language in Attic Comedy, Oxford 1991, 95 (επίσης, πρβλ. σελ. 
202 για τον πρωκτό). 

Με την ίδια λογική θα μπορούσε κανείς να υποστηρίξει ότι κρύβονται κύρια ονόματα και πίσω από 
ορισμένα ουσιαστικά ή επίθετα που χρησιμοποιούνται από τον ποιητή του επιγράμματος για την περίπτωση 
της Γλυκέρας. Μήπως η Γλυκέρα ήθελε να αποφύγει κάποιον με το όνομα Ἔρως ή Φροντίς; Μήπως ήθελε να 
δουν τον πίνακα όχι μόνο όλοι οι ερωτευμένοι, αλλά ειδικά κάποιος με το όνομα Φίλερως; 

Τέλος, δεν θα μπορούσαμε να αποκλείσουμε τη σύνδεση του ονόματος Παπυλίδης με το ουσιαστικό 
παπυλιών. Στο λεξικό Σούδα στο λ. παπυλαιῶνος αναφέρεται ότι ήταν σκηνή ἤτοι τέντα (βλ. σχετικά LSJ στο λ. 
παπυλιών. Πρβλ. Προκόπιος, Περσ. 2.21 καλύβη ἐν παχειῶν τινων σινδόνων), αλλά αυτή ίσως πρόκειται για 
ελληνική απόδοση της λατινικής λέξης papilio, που σημαίνει «σκήνωμα, tabernaculum, tentorium». Η 
λατινική λέξη με τη σειρά της εικάζεται ότι προέρχεται από την αρχική της σημασία «πεταλούδα» (βλ. 
Lambertz, λ. papilio, RE (1949), 978-979 (1) και (2). Αν και θα ήταν ελκυστική μία υπόθεση ότι το όνομα 
Παπυλίδης παραπέμπει σε μία σκηνή, καθώς σκηνές στήνονταν στις οροφές των σπιτιών για τη λατρεία του 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 149

Το ανάθημα του Παπυλίδη και η θεότητα 
Πιθανότατα πρόκειται για ένα ανάθημα που προσφέρεται στη θεότητα, και 

συγκεκριμένα ένας γραπτός πίνακας με παράσταση θιάσου40. 
Η συμπλήρωση της ημιτελούς φράσης του στίχου 14 ως τῆς σῆ[ς παννυχίδος 

(έχοντας ως παράλληλο το επίγραμμα Ανθ. Παλ. 6.162, 2) δεν είναι δυνατή, καθώς και 
δεν στηρίζεται μετρικά, και επίσης θα ήταν περίεργο να επαναληφθεί η ίδια λέξη μετά 
από δύο στίχους, μάλιστα σε ένα επίγραμμα πλούσιο λεξιλογικά. Στο σημείο αυτό θα 
περιμέναμε με βάση τα παράλληλα να αναφέρεται το όνομα της θεότητας ή κάποιο 
χαρακτηριστικό της επίθετο, σε κλητική πτώση. Εξαιτίας της μετοχής τάξας υποθέτουμε 
ότι η θεότητα, η οποία έχει ορίσει για τον Παπυλίδη ποια θα είναι η συγκεκριμένη 
αφιέρωση για να απαλλαγεί από τα δάκρυα, είναι ανδρική και σχετίζεται με τον έρωτα. 
Αν οι ιστορίες της Γλυκέρης και του Παπυλίδη συνδέονται, δεν θα ήταν διαφορετική 
θεότητα από αυτήν που εμφανίζεται στους στίχους 1-4, στην οποία προσφέρεται ένας 
πίνακας με απεικόνιση παννυχίδας. Παννυχίδα και θίασος με τη συμμετοχή ανδρών ή 
γυναικών είτε στη Σάμο είτε σε άλλο μέρος του αρχαίου κόσμου, και που να είχε σχέση 
με τον έρωτα θα μπορούσε να είναι μόνο προς τιμήν του Διονύσου ή του Άδωνη41. Αν 
υποθέσουμε ότι η Σάμος ήταν ο χώρος τέλεσης της παννυχίδας και του θίασου που 
αναφέρεται στο επίγραμμα, στις έως τώρα λογοτεχνικές ή επιγραφικές μαρτυρίες είναι 
γνωστή μόνο μία παννυχίς προς τιμήν του Άδωνη στην κωμωδία Σαμία 38-50 του 
Μενάνδρου. Αντίθετα, για τους θιάσους δεν υπάρχει καμία μαρτυρία στη Σάμο. Παννυχίδα 
προς τιμήν του Άδωνη διαβάζουμε και σε ένα επίγραμμα του Διοσκορίδη (Ανθ. Παλ. 

                                                                                                                                                   
Άδωνη κατά τα Αδώνια (βλ. παρακάτω, σελ. 149-150, σχετικά με την υπόθεση για την επικαλούμενη θεότητα 
και πρβλ. το επίγραμμα του Διοσκορίδη, Ανθ. Παλ. 5.53 τῇ σῇ στήθεα πὰρ καλύβῃ), δεν θεωρούμε πιθανή 
αυτην την εκδοχή, επειδή δεν γνωρίζουμε αν η σημασία «σκηνή, καλύβα» υπήρχε κατά την ελληνιστική 
εποχή. 

40 Για την απεικόνιση θιάσων βλ. A.-Fr. Jaccottet, Choisir Dionysos. Les Associations dionysiaques ou la 
face cachee du dionysisme I, Zürich 2003, 16-29. 

Βρίσκουμε δύο περιπτώσεις που άνδρες συνδέονται με αναθήματα στην Αφροδίτη: Στο άδηλο 
επίγραμμα Ανθ. Παλ. 16.249, που αναφέρθηκε παραπάνω (σημ. στους στ. 1 και 8-9), είναι ένας άνδρας 
(δερκόμενος... ὤνθρωφ’) που πρέπει να επαινέσει την αναθέτρια (κατά σύμπτωση το όνομά της είναι Γλυκέρα 
Διονυσίου) ενός ωραίου ξοάνου στην Αφροδίτη. Σε ένα επίγραμμα του Μελεάγρου (Ανθ. Παλ. 6.162) ο 
Μελέαγρος αφιερώνει ένα λύχνο στην Αφροδίτη, ένα αντικείμενο που το θεωρούσε μύστην σῶν θέτο 
παννυχίδων. 

41 Βλ. H.S. Versnel, Ter Unus. Isis, Dionysos, Hermes. Three Studies in Henotheism. Inconsistencies in 
Greek and Roman Religion, Leiden, Brill, 1990, 103-105, ιδ. υποσ. 26)· J.D. Reed, «The Sexuality of 
Adonis», Cl. Ant. 14.2 (1995), 317-347· R. Parker, Polytheism and Society at Athens, Oxford 2005, 283-286. 

Πιθανές συμπληρώσεις του ημιτελούς στίχου θα ήταν τῆς σῆς, φίλ’ Ἄδωνι, ἑορτῆς ή τῆς σῆς, φίλ’ Ἄδωνι, 
χορείας ή τῆς σῆς, Διόνυσε, ἑορτῆς ή τῆς σῆς, Διόνυσε, χορείας ή τῆς σῆς ὦ Βάκχε, ἑορτῆς, τῆς σῆς ὦ Βάκχε, χορείας. Για 
τη συμπλήρωση φίλ’ Ἄδωνι πρβλ. το επίγραμμα του Διοσκορίδη Ανθ. Παλ. 5.53, 1 (και 5.193,1). Για τη 
συμπλήρωση χορείας πρβλ. Ευρ. Βάκχ. 680 ὁρῶ δὲ θιάσους τρεῖς γυναικείων χορῶν· Μένανδρο, Φάσμα απόσπ. 95 
(Sandbach), όπως συμπληρώθηκε από τον Θ. Στεφανόπουλο [παν]νυχίδος οὔσης καὶ χο[ρείας] με βάση τον 
Πλούταρχο 160e-f· βλ. Bravo, ό.π. (υποσημ. 22), 13, υποσ. 4· πρβλ. Διόδ. Σικ. 3.64.6 ἐνταῦθα δ’ ὑπὸ νυμφῶν 
τραφέντα τὸν παῖδα προσαγορευθῆναι μὲν ἀπὸ τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ τόπου Διόνυσον, γενόμενον δὲ τῷ κάλλει διάφορον τὸ 
μὲν πρῶτον ἐν χορείαις καὶ γυναικῶν θιάσοις καὶ παντοδαπῇ τρυφῇ καὶ παιδιᾷ διατελεῖν. Για τη συμπλήρωση ἑορτῆς 
πρβλ. Αριστοφ. Βάτρ. 370-371 ὑμεῖς δ’ άνεγείρετε μολπὴν και παννυχίδας τὰς ἡμετέρας αἳ τῇδε πρέπουσιν ἑορτῇ· βλ. 
επίσης, Lexicon Vindobonense (Andrea Lopadiota, e cod. phil. gr. Vindob. 169) στο λ. θίασος τὸ συναγόμενον 
πλῆθος ἐπὶ τιμῇ καὶ τελετῇ ἑορτῶν. οὕτω Λυσίας. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

150 

5.193· πρβλ. και Ανθ. Παλ. 5.53)42. Αν υποθέσουμε ότι η Γλυκέρη ήταν εταίρα, ένα 
επίγραμμα της Νοσσίδος (Ανθ. Παλ. 6.275) αναφέρει τη λατρεία του Άδωνη από μια 
εταίρα.  

Επίσης, εξαιτίας της ενδεχόμενης έκκλησης προς τον Διόνυσο θα μπορούσε να δει 
κανείς και μια έμμεση αναφορά στον Ανακρέοντα (357 Page). Εκεί ο ποιητής 
απευθύνεται στον Διόνυσο και δε του ζητά, όπως στο ροδιακό επίγραμμα, την απαλλαγή 
από τον έρωτα, αλλά να βοηθήσει στην επιτυχία του έρωτά του για τον Κλεόβουλο. 
Μάλιστα, ο τόπος που λαμβάνει χώρα η υπόθεση του Ανακρέοντα θεωρείται η Σάμος 
(βλ. Αθήναιος 13.540e). 

 
Ο επιγραμματοποιός 
Θα ήταν δελεαστική η υπόθεση ότι η επιφάνεια του οστράκου χρησιμοποιήθηκε 

για την αποτύπωση ενός πρόχειρου και ατελούς σχεδιάσματος της πρωτότυπης 
δημιουργίας κάποιου ποιητή. Ωστόσο, φαίνεται πιθανότερο ότι πρόκειται για αντιγραφή 
ήδη υπάρχοντος κειμένου. Οι στίχοι που διασώζει το ροδιακό όστρακο απουσιάζουν από 
τη συλλογή των επιγραμμάτων του Κωνσταντίνου Κεφαλά, που είχε συμπεριλάβει τα 
επιγράμματα από τους Στεφάνους του Μελεάγρου και του Φιλίππου και από τον Αγαθία.  

Στοιχεία εσωτερικά για την ταυτότητα του ποιητή δεν εξάγονται από το ύφος ή το 
περιεχόμενο του ερωτικού επιγράμματος γραμμένου σε ιωνική διάλεκτο43. Ο στίχος ἐν 
πίνακι γραπτὴν τὴν τότε παννυχίδα παραπέμπει στον στίχο του Ποσείδιππου παρθένε, καὶ 
λυπρὴν τὴν τότε παννυχίδα. Επίσης, η φράση ἀνέθηκεν ὁρᾶσθαι τοῖς φιλέρωσιν παραπέμπει 
στη φράση του Καλλίμαχου ἀνέθηκεν ἐπεσσομένοισιν ὁρᾶσθαι, αλλά και η ίδια η λέξη φίλερως 
χρησιμοποιήθηκε από τον Μελέαγρο σε τέσσερα επιγράμματά του. Τέλος, η προτροπή 
καὶ σὺ δέχου, βρίσκεται σε δύο επιγράμματα της Βυζαντινής εποχής, του Ιουλιανού και 
του Αγαθία, ενώ ο Ποσείδιππος χρησιμοποιεί τη φράση καὶ σὺ... δέξαι.  Αλλά αυτές και 
μόνο οι φράσεις δεν θα μπορούσαν να υποδείξουν τον Ποσείδιππο ἠ τον Καλλίμαχο ως 
πιθανό συγγραφέα του επιγράμματός μας44. Ο λόγος είναι η μετρική ακολουθία δδδσδ 
στον τρίτο στίχο με τον σπονδείο πριν τη βουκολική διαίρεση (νόμος του Naeke), που 
είναι σχεδόν απαγορευτική στο ελληνιστικό επίγραμμα45, με μόνη εξαίρεση έναν στίχο 

                                                 
42 Για τους θιάσους στη Ρόδο, όπου βρέθηκε και το όστρακο, βλ. G. Pugliese Carratelli, «Per la storia 

delle associazioni in Rodi antica», ASAA I-II (1939-1940), 147-200· D. Morelli, I culti in Rodi, Pisa 1959, 1, 
79-80 (λατρεία Άδωνη), 37-42, 122-126 (λατρεία Διονύσου). Για τη λατρεία του Άδωνη στη Ρόδο βλ. Δ. 
Μποσνάκης, «Lumen in tenebris - φως μέσα στο σκοτάδι», στο Σταμπολίδης – Τασούλας (επιμ.), ό.π. 
(υποσημ. 1), 40-41. 

43 Ρόδιοι επιγραμματοποιοί αναφέρονται οι Σιμίας (τέταρτος-τρίτος αιώνας π.Χ.), Διονύσιος και 
Αριστόδικος (τρίτος αιώνας π.Χ.), Ξενόκριτος (πρώτος αιώνας π.Χ.), Εύοδος (πρώτος αιώνας μ.Χ.), 
Δωσιάδης (αβέβαιη χρονολόγηση), που έχουμε επιγράμματά τους στην Ανθ. Παλ. Βλ. B. Mygind, 
«Intellectuals in Rhodes», στο V. Gabrielsen et al. (εκδ.), Hellenistic Rhodes: Politics, Culture, and Society, 
Aarhus 1999, 271-274, αρ. 65, 70, 71, 75, 78, 80. Τα ελάχιστα επιγράμματά τους που μας διασώζονται (βλ. 
Ανθ. Παλ. 7.189, 7.216, 15.27) δεν μας επιτρέπουν να οδηγηθούμε σε κάποιο συμπέρασμα για το ύφος των 
επιγραμματοποιών αυτών και να το συγκρίνουμε με το επίγραμμά μας. 

44 Για τη χρήση της δωρικής διαλέκτου στον Ποσείδιππο βλ. A. Sens, «Doricisms in the New and Old 
Posidippus», στο B. Acosta-Hughes – E. Kosmetatou – M. Baumbach (εκδ.), Labored in papyrus leaves: 
perspectives on an epigram collection attributed to Posidippus (P.Mil.Vogl. VIII 309), Washington, D.C., 
Center for Hellenic Studies, Trustees for Harvard University, Cambridge, Mass, 2004, 65-83. 

45 Βλ. επίσης Magnelli, ό.π. (υποσημ. 12), 179-181. Ο ποιητής του επιγράμματος φαίνεται να ακολουθεί 
όλους τους μετρικούς νόμους του εξαμέτρου (πρβλ. ειδικά τους νόμους v, vii και viii στην κατάταξη του 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 151

του Ασκληπιάδη του Σαμίου, έναν του Θεόκριτου και έναν του Λεωνίδη46. Επίσης, στον 
πρώτο στίχο τελειώνει λέξη μετά την πρώτη βραχεία συλλαβή του τετάρτου δακτύλου, το 
οποία αποφεύγεται47. Πιο πιθανό είναι ότι, αν τελικά το επίγραμμα είναι αντιγραμμένο, 
πρόκειται για τη σύνθεση ενός ποιητή του τρίτου αιώνα π.Χ., από τον οποίο ο 
Ποσείδιππος δανείστηκε τη φράση τὴν τότε παννυχίδα ή ενός ποιητή του τρίτου ή αρχών 
του δεύτερου αι. π.Χ., ο οποίος δανείστηκε αυτήν τη φράση από τον Ποσείδιππο. 

Η αναφορά σε μία Σαμία εταίρα θα μπορούσε να παραπέμψει σε έναν Σάμιο 
επιγραμματοποιό, όπως τον Ασκληπιάδη48. Τα χωρία που αναφέρθηκαν στην 
προηγούμενη παράγραφο μπορούν να αποτελέσουν ένα καλό επιχείρημα για την 
υπόθεση ότι ο Ασκληπιάδης ήταν ο ποιητής του επιγράμματός μας, καθώς η έρευνα έχει 
υποδείξει ότι επέδρασε στους Ποσείδιππο, Ηδύλο και Καλλίμαχο49. Αν εξαιρέσουμε τις 
δύο μετρικές παραβάσεις, που αποτελούν ένα ισχυρότατο αντεπιχείρημα στην υπόθεσή 
μας (παρόλο που η παράβαση του νόμου του Naeke εμφανίζεται μία φορά στον ποιητή), 
κάποια άλλα στοιχεία ταιριάζουν και στο λεξιλόγιο, στο ύφος και στη θεματολογία του 
Ασκληπιάδη. Είχε γράψει άλλο ένα ερωτικό επίγραμμα σχετικά με εταίρες από τη Σάμο 
(Ανθ. Παλ. 5.207)50. Χρησιμοποιεί φράσεις που παραπέμπουν στον Όμηρο51, όπως εδώ 
ἐν πίνακι, ή σε άλλους λυρικούς ποιητές, όπως εδώ η φράση ἀποτίθεμαι ἔρωτα παραπέμπει 
στον Θέογνη (και Ευριπίδη), η λέξη ἡδύπικρος στο Σαπφικό γλυκύπικρος52 και η μετοχή 
θέλουσα στο Σαπφικό κωὐκ θέλοισα. Ενσωματώνει τεχνικούς όρους, όπως εδώ η νομική 

                                                                                                                                                   
Magnelli) που τέθηκαν από τον Καλλίμαχο εκτός από τον νόμο του Naeke (ix στην κατάταξη του Magnelli), 
καθώς έχουμε τέλος λέξης μετά τον σπονδείο του τετάρτου μέτρου. 

46 Βλ. Sens, ό.π. (υποσημ. 16), σελ. lxxxii-lxxxiv, lxxxviii (f). Ειδικότερα, μόνο 11 περιπτώσεις με 
σπονδείο στον τέταρτο πόδα (σελ. lxxxiv) και μόνο μία περίπτωση από αυτές έχει σπονδείο πριν τη 
βουκολική διαίρεση· βλ. Sens, ό.π. (υποσημ. 16), 178, σημ. στον στ. 5 του επιγράμματος xxvii. 

47 Βλ. A.S.F. Gow – D.L. Page, The Greek Anthology: The Garland of Philip and Some Contemporary 
Epigrams, Cambridge 1968, I, xliii-xliv, όπου αναφέρονται ελάχιστες εξαιρέσεις. 

48 Για τον Ασκληπιάδη βλ. G.O. Hutchinson, Hellenistic Poetry, Oxford 1988, 264-276· Sens, ό.π. 
(υποσημ. 16)· Ι.Σ. Νάστος, Ασκληπιάδου του Σαμίου επιγράμματα, Ηράκλειο 2006· Χ. Τσαγγάλης, 
«Ελληνιστικό επίγραμμα: η λόγια εκζήτηση μιας ολιγόστιχης μορφής», στο Φλ.Π. Μανακίδου – Κ. 
Σπανουδάκης (εκδ.), Αλεξανδρινή Μούσα. Συνέχεια και νεωτερισμός στην ελληνιστική ποίηση, Αθήνα 2008, 
356-362. 

49 Βλ. Hutchinson, ό.π. (υποσημ. 48), 264· A. Cameron, The Greek Anthology from Meleager to 
Planudes, Oxford, Clarendon Press, 1993, 370, Appendix V, §5. S. Ihm, Eros und Distanz. Untersuchungen 
zu Asklepiades in seinem Kreis, Muenchen-Leipzig  2004, 99-113. Για τον Καλλίμαχο και Ασκληπιάδη βλ. 
M. Fantuzzi – R. Hunter, Tradition and Innovation in Hellenistic Poetry, Cambridge 2004, 338-341. 

50 Ο χαρακτηρισμός γυναικών ως εταιρών είναι μία διαμφησβητούμενη υπόθεση, ειδικά για τις γυναίκες 
στα επιγράμματα του Ασκληπιάδη. Βλ. A. Cameron, «Asclepiades’ Girl Friends», στο H.P. Foley (εκδ.), 
Reflections of Women in Antiquity, NY 1981, 275-302, που θεωρεί ότι ο ποιητής δήλωνε με σαφήνεια όταν 
μιλούσε για μία εταίρα ή απλά μια ερωτευμένη γυναίκα. Περαιτέρω συζήτηση βλ.Ihm, ό.π. (υποσημ. 49), 
14-23· Νάστος, ό.π. (υποσημ. 48), 78-79. Ο P.M. Fraser, Ptolemaic Alexandria, Oxford 1972, I, 559, θεωρεί 
ότι το επίγραμμα αυτό αποτελεί ένδειξη ότι ο Ασκληπιάδης έζησε έξω από τη Σάμο. 

51 Βλ. Νάστος, ό.π. (υποσημ. 48), 33. A. Sens, «The Corpus Asclepiadeum and Early Epic», στο M.A. 
Harder – R.F. Reguit – G.C. Wakker (εκδ.), Hellenistic Epigrams, Leuven-Paris-Sterling, Virginia 2001, 201-
214· E. Sistakou, «Glossing Homer», στο Bing – Bruss, ό.π. (υποσημ. 8), 396-397. 

52 Πρβλ. Τσαγγάλης, ό.π. (υποσημ. 48), 362, για άλλες άπαξ λεγόμενες λέξεις, για τις οποίες δεν 
γνωρίζουμε αν «δεν τις έπλασε αλλά απλώς ανέσυρε... από κάποιο απολεσθέν για μας σήμερα κείμενο». Για 
το γλυκύπικρος του Ποσειδίππου που «παραπέμπει σε όλο το πλαίσιο της Σαπφικής δημιουργίας ως 
πολιτιστικής μεταφοράς» βλ. Τσαγγάλης, ό.π. (υποσημ. 48), 365-366. Βλ. Επίσης Β. Acosta-Hughes – Silvia 
Barbantani, «Inscribing Lyric», στο Bing - Bruss, ό.π. (υποσημ. 8), 449-450. Το επίθετο ἡδύς φαίνεται να 
είναι αγαπητό στον Ασκληπιάδη· βλ. Ανθ. Παλ. 5.169 (τρεις φορές), 5.153, 1, 12.153, 4. 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

152 

φράση τάσσω λύσιν, η οποία έτσι προσλαμβάνει και ποιητική χροιά53. Δημιουργεί νέες 
λέξεις αλλάζοντας κάποιο συνθετικό μιας υπάρχουσας άλλης γνωστής ποιητικής λέξης, 
όπως εδώ το ἡδυπίκρους στη θέση του γλυκυπίκρους54. Τέλος κάποιες λέξεις του 
επιγράμματος βρίσκονται στην ίδια μετρική θέση με άλλα επιγράμματα του 
Ασκληπιάδη, και συγκεκριμένα στο Ανθ. Παλ. 5.207 Αἱ Σάμιαι, όπως στο όστρακό μας Ἡ 
Σαμίη, βρίσκεται στην αρχή του επιγράμματος και στην αρχή του πρώτου στίχου55. Στο 
Ανθ. Παλ. 5.202, 6, που αποδίδεται στον Ασκληπιάδη ή στον Ποσείδιππο, η αντωνυμία 
τήνδε βρίσκεται στην ίδια θέση στον πεντάμετρο του τρίτου ελεγειακού δίστιχου. Ο 
ποιητής του επιγράμματός μας στο τρίτο δίστιχο δημιουργεί μια παρήχηση του Δ καὶ σὺ 
δέχου θίασον τῆς ση… τάξας Π̣απυλίδῃ τήνδε λύσιν δακρύων (που γίνεται πιο έντονη αν 
συμπληρώναμε Ἄδωνι ή Διόνυσε στο ημιτελές τμήμα). Ο Ασκληπιάδης χαρακτηρίζεται 
από παρηχήσεις, όπως την παρήχηση του Λ στο επίγραμμα Ανθ. Παλ. 5.164, 3 και του Χ 
στο επίγραμμα Ανθ. Παλ. 5.162, 2-3.  Επίσης, η αντιμετώπιση του έρωτα στα 
επιγράμματα του Ασκληπιάδη διαφαίνεται και στο ροδιακό επίγραμμα: δεν υπάρχει 
ύφος ερωτικής λαγνείας, κυριαρχεί ο ετεροφυλικός έρωτας, διακωμωδούνται τα έντονα 
ερωτικά συναισθήματα56). Η ολιγοστιχία που χαρακτηρίζει τα επιγράμματά του, είναι 
χαρακτηριστική. Αν και συνήθως γράφει δύο ελεγειακά δίστιχα, γνωρίζουμε επίσης 
επιγράμματα με τρία ελεγειακά δίστιχα57. Ο Ασκληπιάδης παραδίδεται σε τρεις 
παπύρους από την Αίγυπτο, από τους οποίους ο παλαιότερος (M-P3 1596.2) 
χρονολογείται στο δεύτερο ήμισυ του τρίτου αιώνα π.Χ. και περιέχει τα incipits 
διαφόρων επιγραμμάτων, ανάμεσα στα οποία και η αρχή του Ανθ. Παλ. 12.4658. 

Ωστόσο, δεν θα μπορούσε να αποκλειστεί ότι ο Σάμιος επιγραμματοποιός Ηδύλος 
ήταν ο ποιητής του επιγράμματος, αν υποθέσουμε ότι δημιουργεί ένα λεκτικό παιχνίδι 
με το όνομά του κρυμμένο στο επίθετο ἡδυπίκρους (βλ. υποσημ. 39) και στην κατάληξη 
του ονόματος Παπυλίδης (βλ. υποσημ. 52). Επίσης βρίσκουμε το επίθετο ἡδύς στο 
επίγραμμά του Ανθ. Παλ. 5.199, 2 και τη φράση τῶν τότε μαρτύρια στον στ. 6 του ίδιου 
επιγράμματος, η οποία βρίσκεται στην ίδια θέση με τη φράση τὴν τότε παννυχίδα. 

Τέλος, οι παραπάνω παρατηρήσεις δεν αποκλείουν και την περίπτωση ότι το 
επίγραμμα στο Ροδιακό όστρακο ήταν μία σύνθεση ενός ποιητή (ενδεχομένως ντόπιου· 
βλ. υποσημ. 43), που θέλησε να μιμηθεί γνωστά ελληνιστικά μοτίβα (όπως αυτό της 
εταίρας) και υφολογικά στοιχεία άλλων ποιητών (όπως του Ασκληπιάδη, Ηδύλου ή 
Ποσειδίππου), αλλά που διέπραξε ορισμένα μετρικά λάθη. 

 
                                                 

53 Για τους τεχνικούς όρους και τις μη ποιητικές λέξεις στον Ασκληπιάδη βλ. Sens, ό.π. (υποσημ. 16), 
σελ. lxxviii-lxxix. 

54 Για τους νεολογισμούς του ποιητή βλ. Sens, ό.π. (υποσημ. 16), σελ. lxxvii-lxxviii. 
55 Πρβλ. επίσης Ανθ. Παλ. 7.450, 1 (Διοσκορίδου) Τῆς Σαμίης. 
56 Βλ. Νάστος, ό.π. (υποσημ. 48), 32-33· K. Gutzwiller, «The Paradox of Amatory Epigram», στο Bing – 

Bruss, ό.π. (υποσημ. 8), 315-321. Για τη σύνδεση του κώμου, γλεντιού και έρωτα στη ζωή στο επίγραμμα 
Ανθ. Παλ. 5.64 βλ. Τσαγγάλης, ό.π. (υποσημ. 48), 359. 

57 Βλ. E. Bowie, «From Archaic Elegy to Hellenistic Sympotic Epigram?», στο Bing – Bruss, ό.π. 
(υποσημ. 8), 107. 

58 Βλ. Sens, ό.π. (υποσημ. 16), σελ. xciii, c-cii. Τα σωζόμενα incipits είναι αποσπασματικά και δεν 
αναφέρεται ο ποιητή τους. Ευχαριστούμε τον καθ. Peter Parsons (Οξφόρδη) που μας πληροφόρησε ότι ο 
πρώτος στίχος του ροδιακού επιγράμματος δεν συμπεριλαμβάνεται στα incipits του παπύρου της Βιέννης. 
Δεν μπορούμε να πούμε αν το συγκεκριμένο επίγραμμα συμπεριλαμβανόταν στο αδιάγνωστο ή στο χαμένο 
σήμερα τμήμα του παπύρου.  



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 153

Το όστρακο ως αρχαιολογικό εύρημα 
Η γραφή σε ένα όστρακο συνήθως ερμηνεύεται ως μία σχολική άσκηση σε 

διάφορα στάδια της εκπαίδευσης ανάλογα με τον γραφικό χαρακτήρα και το κείμενο 
που διασώζεται. Μπορούμε, καταρχήν, να υποθέσουμε ότι το ροδιακό όστρακο 
γράφτηκε στο πλαίσιο της διδασκαλίας ως μαθητική άσκηση από ένα προχωρημένο 
μαθητή, ενδεχομένως σε μια σχολή59. Σε μια τέτοια περίπτωση θα μπορούσε κάποιος να 
υποθέσει ότι το Α̣ΘΗ̣ στο τέλος μπορεί να ήταν τα πρώτα τρία γράμματα του ονόματος 
του μαθητή, που το είχε σημειώσει στην κάτω γωνία πριν αρχίσει να καταγράφει το 
επίγραμμα60. Θα μπορούσε να είναι ένας Ρόδιος ή και Σάμιος, που ήρθε στη Ρόδο να 
σπουδάσει, και το επίγραμμα που μιλά για μια Σαμία αποτέλεσε γι’ αυτόν ένα 
ενδιαφέρον θέμα ή μία ενδιαφέρουσα άσκηση61. Επίσης, τα φωνολογικά λάθη θα 
μπορούσαν να ερμηνευτούν αν το ποίημα γραφόταν καθ’ υπαγόρευση, όπως το όστρακο 
της Σαπφούς (βλ. παραπάνω υποσημ. 59).  

Δεν αποκλείεται όμως ένας ενήλικας, άνδρας ή γυναίκα, να έγραφε σε ένα 
όστρακο ένα ολόκληρο λογοτεχνικό κείμενο (μικρής έκτασης και συνήθως ποίηση) ή ένα 
απόσπασμα, αν κάποια λέξη ή φράση ή μια γενικότερη έννοια και ιδέα του κειμένου 
προκαλούσε το προσωπικό του ή γενικότερο ενδιαφέρον και επιθυμούσε απλώς να το 
καταγράψει ως memorandum ή να το μοιραστεί με άλλους62. Το ροδιακό όστρακο μας 
μιλά ενδεχομένως για μια εταίρα με το όνομα Γλυκέρα, μία Σαμία, κάποια παννυχίδα 
και θίασο ενός θεού, έναν Παπυλίδη, και, τέλος, για τρόπους λύτρωσης από τις πίκρες 
του έρωτα. Ένα από αυτά ή συνδυασμός κάποιων από τα παραπάνω ίσως ήταν ο λόγος 
που οδήγησε έναν Ρόδιο (ή έναν Σάμιο επισκέπτη ή κάτοικο στη Ρόδο63) να καταγράψει 

                                                 
59 Πρβλ. τα επιγράμματα γραμμένα σε όστρακα ως μαθητικές ασκήσεις M-P3 1596 και 1758 του 

δευτέρου αιώνα π.Χ., και 1759-1760 του πρώτου αιώνα π.Χ. Συζήτηση για τη χρησιμοποίηση επιγραμμάτων 
σε σχολεία βλ. J. Wißmann, «Epigrams as Schooltexts», στο M.A. Harder – R.F. Reguit – G.C. Wakker (εκδ.), 
Hellenistic Epigrams, Leuven-Paris-Sterling, Virginia 2001, 215-230. Το όστρακο με ποίημα της Σαπφούς, 
M-P3 1439, που χρονολογείται στον δεύτερο αιώνα π.Χ., θεωρείται άσκηση καθ’ υπαγόρευση ενός μαθητή 
στα ανώτερα στάδια της εκπαίδευσης (βλ. R. Cribiore, Writing, Teachers and Students in Graeco-Roman 
Egypt, Atlanta 1996, 247· R. Cribiore, Gymnastics of the Mind. Greek Education in the Hellenistic and 
Roman Egypt, Princeton-Oxford 2005, 151-153 (για τη χρήση των οστράκων στις μαθητικές ασκήσεις, για 
τα όστρακα γραμμένα από μαθητές σε προχωρημένα στάδια της εκπαίδευσης [υποσημ. 88], και για το 
όστρακο με το ποίημα της Σαπφούς), 230 (για τα ποιητικά κείμενα ως ασκήσεις). 

60 Πρβλ. το όνομα μαθητή σημειωμένο σε όστρακο με άσκηση στον H.C. Youtie, «New Readings in 
Michigan Ostraca», TAPhA 72 (1941), 453-454 (Scriptiunculae I, 119-120). Επίσης, ιδ., «Sambathis», HThR 
37 (1944), 211 (Scriptiunculae I, 470). 

61 Βλ. Mygind, ό.π. (υποσημ. 43), 286-289, για σπουδαστές από τη Ρόδο και ξένους μαθητές στη Ρόδο· 
βλ. για παράδειγμα αρ. 143, έναν Πολεμαίο από την Κλάρο της Ιωνίας, κατά τον δεύτερο αιώνα π.Χ. Αν ο 
μαθητής ήταν Σάμιος, ίσως αυτό να ερμηνεύει και τον τύπο Ἀθη-, π.χ. Ἀθη(ναγόρας), αντί του δωρικού Ἀθα-, 
που θα περίμενε κανείς στη Ρόδο. 

62 Πρβλ. τό όστρακο με απόσπασμα του Αριστοφάνη, M-P3 2780 (βλ. Litinas, ό.π., υποσημ. 8). Πρβλ. για 
την αποδοχή της ποίησης από το κοινό Cribiore, Gymnastics, ό.π., 230, παραπέμποντας στον Στράβωνα 
1.2.8. 

63 Για Σαμίους και Σαμίες σε επιγραφές της Ρόδου πρβλ. D. Morelli, «Gli stranieri in Rodi», SCO 5 
(1955), 167-168. Μάλιστα στην επιγραφή Clara Rhodos VIII, σελ. 228 (πρώτος αιώνας π.Χ.), έναν κατάλογο 
πληρώματος ροδιακού πολεμικού πλοίου, αναφέρεται ένας Ὀνάσανδρος Σάμιος παδαλιοῦχος (στίχοι 13-14), μια 
σημαντική μαρτυρία, επειδή ο αριθμός των ξένων πληρωμάτων που μετείχαν στα πληρώματα των ροδιακών 
πλοίων ήταν μικρός· βλ. Β. Κοντορίνη, Ανέκδοτες Επιγραφές Ρόδου ΙΙ, Αθήνα 1989, 46, υποσημ. 119. 
Επίσης, η επιγραφή Ε274 του πρώτου μισού του δευτέρου αιώνα π.Χ., που βρέθηκε στη Ρόδο, παραδίδει τον 
Σάμιο Δημήτριο (πλευρά Β, στίχος 39), (με το όνομά του γραμμένο στην ιωνική διάλεκτο) μεταξύ των μελών 



Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου – Νίκος Λίτινας  
 

154 

το επίγραμμα. Στη Ρόδο και στη ροδιακή Περαία έχουν βρεθεί επιγράμματα (κυρίως 
επιτύμβια) σε επιγραφές της ελληνιστικής εποχής64, για τα οποία μπορούμε να 
συναγάγουμε συμπεράσματα και για την τοπική λογοτεχνική παραγωγή και σε κάποιες 
περιπτώσεις για την ιστορία ή το γεγονός που προκάλεσαν τη σύνθεσή τους.  

Όπως φαίνεται από την παραπάνω συζήτηση, για το επίγραμμα της Γλυκέρας 
παραμένουν άγνωστοι και ο επιγραμματοποιός και ο (αντι)γραφέας, όπως επίσης και ο 
λόγος της γραφής στο όστρακο. Η εύρεσή του στο συγκεκριμένο αρχαιολογικό 
περιβάλλον (επίχωση), αλλά και το γεγονός ότι δεν φαίνεται να συνδέεται με τα 
υπόλοιπα ενεπίγραφα όστρακα της ανασκαφής, τα οποία έχουν διαφορετικό χαρακτήρα, 
δεν συμβάλλει σε πιο ασφαλείς εικασίες. Στο παρόν άρθρο συνδυάσαμε την 
παπυρολογία και την κλασική φιλολογία με τα αρχαιολογικά δεδομένα και τη μικρο-
ιστορική οπτική, ελπίζοντας η προσέγγιση αυτή να αποτελέσει βάση και έναυσμα για 
περαιτέρω μελλοντική έρευνα. 
 
ΣΥΝΤΟΜΟΓΡΑΦΙΕΣ  

Για τις συντομογραφίες εκδόσεων παπυρικών κειμένων και παπυρολογικών 
εγχειρίδιων βλ. την ηλεκτρονική μορφή του καταλόγου του J.F. Oates, R.S. Bagnall, S.J. 
Clackson, A.A. O'Brien, J.D. Sosin, T.G. Wilfong, K.A. Worp, , Checklist of Greek, Latin, 
Demotic and Coptic Papyri, Ostraca and Tablets, στην ιστοσελίδα 
http://scriptorium.lib.duke.edu/papyrus/texts/clist.html, Ιούνιος 2011. 
 

M-P3: Κατάλογος λογοτεχνικών ελληνικών και λατινικών παπύρων (Mertens-
Pack3, Catalogue des papyrus littéraires grecs et latins στην ιστοσελίδα 
http://promethee.philo.ulg.ac.be/cedopal/index.htm, Ιούνιος 2011. 

 
Για τις συντομογραφίες εκδόσεων επιγραφικών κειμένων βλ. Supplementum 

Epigraphicum Graecum (SEG) Index XXXVI-XLV (1986-1995), 677-688, SEG XXXIX 
(1989), xix-xxxiii (βλ. SEG XLVII (1997), xxii-xxix). 
 
 

Αναστασία Δρελιώση-Ηρακλείδου 
ΚΒ΄ Εφορεία Προϊστορικών και  
Κλασικών Αρχαιοτήτων, Ρόδος 

anastasia.drel@yahoo.gr 
 

Νίκος Λίτινας 
Εργαστήριο Παπυρολογίας και Επιγραφικής 
Τμήμα Φιλολογίας, Πανεπιστήμιο Κρήτης 

Ρέθυμνο 74100 Κρήτη 
litinas@phl.uoc.gr 

                                                                                                                                                   
ενός κοινού, που συνεισέφεραν για την αγορά ενός χώρου (τόπου) για την ταφή των μελών του κοινού. Τέλος, 
σε ένα επιτύμβιο βωμό στη Ρόδο (ανατολική νεκρόπολη [θέση Κορακόνερο], πρώτου μισού του δευτέρου 
αιώνα π.Χ.) αναφέρεται μία Ἰὰς Σαμία. 

64 Ενδεικτικά βλ. W. Peek, Griechische Grabgedichte, Berlin 1960, αρ. 109, 118, 121, 141, 171, 173, 
189, 217, 222. 



Ροδιακό όστρακο με ερωτικό επίγραμμα 155

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

