
  

  EULIMENE

   Vol 17 (2016)

   EULIMENE 17-18 (2016-2017)

  

 

  

  Το νεκρομαντείο του Αχέροντα. Παλαιές
ταυτίσεις, πρόσφατες θεωρίες, νέες ερμηνείες 

  Κατερίνα Βουλγαράκη   

  doi: 10.12681/eul.32828 

 

  

  

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 12/02/2026 06:55:58



Ε Υ Λ Ι Μ Ε Ν Η 

ΜΕΛΕΤΕΣ ΣΤΗΝ ΚΛΑΣΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑ, 

THN ΕΠΙΓΡΑΦΙΚΗ, TH ΝΟΜΙΣΜΑΤΙΚΗ ΚΑΙ THN ΠΑΠΥΡΟΛΟΓΙΑ 

Τόμος 17-18 

Μεσογειακή Αρχαιολογική Εταιρεία 

Ρέθυμνο 2016-2017 



 

 

ΕΚΔΟΣΕΙΣ 

ΜΕΣΟΓΕΙΑΚΗ 

ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ 

 

Π. Μανουσάκη 5–Β. Χάλη 8 

GR 741 00–Ρέθυμνο 

 

Χατζηχρήστου 14 

GR 117 42–Αθήνα 

 

ΔΙΕΥΘΥΝΣΗ–ΕΠΙΜΕΛΕΙΑ ΕΚΔΟΣΗΣ 

Δρ. Νίκος Λίτινας (Ρέθυμνο) 

Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης (Ρόδος) 

 

ΒΟΗΘΟΙ ΕΚΔΟΣΗΣ 

Δρ. Δήμητρα Τσαγκάρη (Αθήνα) 

Μαρία Αχιολά (Ρόδος) 

Γεωργία Παπαγρηγορίου (Ρόδος) 

PUBLISHER 

MEDITERRANEAN 

ARCHAEOLOGICAL SOCIETY 

 

P. Manousaki 5–V. Chali 8 

GR 741 00–Rethymnon 

 

Chatzichristou 14 

GR 117 42–Athens 

 

PUBLISHING DIRECTORS, EDITORS-IN-CHIEF 

Dr. Nikos Litinas (Rethymnon) 

Prof. Manolis I. Stefanakis (Rhodes) 

 

ASSISTANTS TO THE EDITORS 

Dr. Dimitra Tsangari (Athens) 

Maria Achiola (Rhodes) 

Georgia Papagrigoriou (Rhodes) 

 

 

 

 

 

 

 

. 

 

© 
ΕΥΛΙΜΕΝΗ 

EULIMENE 

2016-2017 

 ISSN: 1108–5800 



ΕΠΙΣΤΗΜΟΝΙΚΗ ΕΠΙΤΡΟΠΗ 

 

Ομ. Kαθ. Πέτρος Θέμελης (Ρέθυμνο) 

Kαθ. Νίκος Σταμπολίδης (Ρέθυμνο) 

Ομ. Καθ. Alan W. Johnston (Λονδίνο) 

Καθ. Mariusz Mielczarek (Łódź) 

Kαθ. Άγγελος Χανιώτης (Princeton) 

Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης (Ρόδος) 

Δρ. Ιωάννης Τουράτσογλου (Αθήνα) 

Δρ. Νίκος Λίτινας (Ρέθυμνο) 

Καθ. Αναγνώστης Αγγελαράκης (Adelphi) 

Καθ. Σταύρος Περεντίδης (Αθήνα) 

 

 

ADVISORY EDITORIAL BOARD 

 

Em. Prof. Petros Themelis (Rethymnon) 

Prof. Nikos Stampolidis (Rethymnon) 

Em. Prof. Alan W. Johnston (London) 

Prof. Mariusz Mielczarek (Łódź) 

Prof. Angelos Chaniotis (Princeton) 

Prof. Manolis I. Stefanakis (Rhodes) 

Dr. Ioannis Touratsoglou (Athens) 

Dr. Nikos Litinas (Rethymnon) 

Prof. Anagnostis Agelarakis (Adelphi) 

Prof. Stavros Perentidis (Athens) 

 



 

 Η ΕΥΛΙΜΕΝΗ είναι μία επιστημονική περιοδική έκδοση με κριτές που περιλαμβάνει μελέτες στην Κλασική 

Αρχαιολογία, την Επιγραφική, τη Νομισματική και την Παπυρολογία εστιάζοντας στον Ελληνικό και Ρωμαϊκό κόσμο της 

Μεσογείου από την Υστερομινωϊκή / Υπομινωϊκή / Μυκηναϊκή εποχή (12
ος

 / 11
ος

 αι. π.Χ.) έως και την Ύστερη Αρχαιότητα 

(5
ος

 / 6
ος

 αι. μ.Χ). 

Η ΕΥΛΙΜΕΝΗ περιλαμβάνει επίσης μελέτες στην Ανθρωπολογία, Παλαιοδημογραφία, Παλαιοπεριβάλλον, 

Παλαιοβοτανολογία, Ζωοαρχαιολογία, Αρχαία Οικονομία και Ιστορία των Επιστημών, εφόσον αυτές εμπίπτουν στα 

προαναφερθέντα γεωγραφικά και χρονικά όρια. Ευρύτερες μελέτες στην Κλασική Φιλολογία και Αρχαία Ιστορία θα 

γίνονται δεκτές, εφόσον συνδέονται άμεσα με μία από τις παραπάνω επιστήμες. 

 

Παρακαλούνται οι συγγραφείς να λαμβάνουν υπόψη τους τις παρακάτω οδηγίες: 

1. Οι εργασίες υποβάλλονται στην Ελληνική, Αγγλική, Γερμανική, Γαλλική ή Ιταλική γλώσσα. Κάθε εργασία 

συνοδεύεται από μια περίληψη περίπου 250 λέξεων σε γλώσσα άλλη από εκείνη της εργασίας. 

2. Συντομογραφίες δεκτές σύμφωνα με το American Journal of Archaeology, Numismatic Literature, J.F. Oates et 

al., Checklist of Editions of Greek and Latin Papyri, Ostraca and Tablets, ASP. 

3. Οι εικόνες πρέπει να υποβάλλονται σε μορφή αρχείου .jpg ή .tiff και σε ανάλυση τουλάχιστον 1,200 dpi 

(dots per inch) προκειμένου για γραμμικά σχέδια και 400 dpi για ασπρόμαυρες εικόνες (στην κλίμακα του γκρι). Όλα τα 

εικονογραφικά στοιχεία πρέπει να είναι αριθμημένα σε απλή σειρά. 

4. Οι εργασίες υποβάλλονται ηλεκτρονικά στις ακόλουθες διευθύνσεις: litinasn@uoc.gr και 

stefanakis@rhodes.aegean.gr.  

 

Είναι υποχρέωση του κάθε συγγραφέα να εξασφαλίζει γραπτή άδεια για την αναπαραγωγή υλικού που έχει 

δημοσιευτεί αλλού ή είναι αδημοσίευτο. 

Οι συγγραφείς θα λαμβάνουν ανάτυπο της εργασίας τους ηλεκτρονικά σε μορφή αρχείου .pdf και έναν τόμο του 

περιοδικού. 

Συνδρομές – Συνεργασίες – Πληροφορίες: 

Μεσογειακή Αρχαιολογική Εταιρεία, Π. Μανουσάκη 5 – Β. Χάλη 8, Ρέθυμνο – GR 74100 

Δρ. Νίκος Λίτινας, Πανεπιστήμιο Κρήτης, Τμήμα Φιλολογίας, Ρέθυμνο – GR 74100 (litinasn@uoc.gr) 

Καθ. Μανόλης Ι. Στεφανάκης, Πανεπιστήμιο Αιγαίου, Τμήμα Μεσογειακών Σπουδών, Ρόδος – GR 85132  

(stefanakis@rhodes.aegean.gr) 

web: http://www.eulimene.eu/ 

 

EULIMENE is a refereed academic periodical which hosts studies in Classical Archaeology, Epigraphy, 

Numismatics, and Papyrology, with particular interest in the Greek and Roman Mediterranean world. The time span 

covered by EULIMENE runs from the Late Minoan / Sub Minoan / Mycenean period (12
th

 / 11
th

 cent. BC) through to the 

Late Antiquity (5
th

 / 6
th

 cent. AD). 

EULIMENE will also welcome studies on Anthropology, Palaiodemography, Palaio-environmental, Botanical and 

Faunal Archaeology, the Ancient Economy and the History of Science, so long as they conform to the geographical and 

chronological boundaries noted. Broader studies on Classics or Ancient History will be welcome, though they should be 

strictly linked with one or more of the areas mentioned above. 

It will be very much appreciated if contributors consider the following guidelines: 

1. Contributions should be in either of the following languages: Greek, English, German, French or Italian. 

Each paper should be accompanied by a summary of about 250 words in one of the above languages, other than that of 

the paper. 

2. Accepted abbreviations are those of American Journal of Archaeology, Numismatic Literature, J.F. Oates et al., 

Checklist of Editions of Greek and Latin Papyri, Ostraca and Tablets, ASP. 

3.  Illustrations should be submitted in .jpg or .tiff format of at least 1,200 dpi (dots per inch) for line art and 

400 dpi for halftones (grayscale mode) resolution. All illustrations should be numbered in a single sequence. 

4.  Please submit your paper to: litinasn@uoc.gr and stefanakis@rhodes.aegean.gr. 

It is the author’s responsibility to obtain written permission to quote or reproduce material which has appeared in 

another publication or is still unpublished. 

Offprint of each paper in .pdf format, and a volume of the journal will be provided to the contributors. 

Subscriptions – Contributions – Information: 

Mediterranean Archaeological Society, P. Manousaki 5 – V. Chali 8, Rethymnon – GR 74100 

Dr. Nikos Litinas, University of Crete, Department of Philology, Rethymnon – GR 74100 (litinasn@uoc.gr) 

Prof. Manolis I. Stefanakis, University of the Aegean, Department of Mediterranean Studies, Rhodes – GR  

 85132 (stefanakis@rhodes.aegean.gr) 

web: http://www.eulimene.eu/ 



Περιεχόμενα 

ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 (2016-2017) 

 

List of Contents 

EULIMENE 17-18 (2016-2017) 

 

Περιλήψεις / Summaries / Zusammenfassungen / Sommaires / Riassunti .................... vi 

  

Μαρία Πατεράκη, Ομάδα ειδωλίων από το Σπήλαιο του Μελιδονίου .............................1 

 

Ιωάννης Φραγκάκης, Μαρμάρινη κεφαλή από τη Φαλάσαρνα  ................................... 17 

 

Stella Drougou, The lantern (lychnouchos) of Vergina-Aegae ......................................... 33 

 

Ευαγγελία Δήμα και Ελένη Τσακανίκα, Θεατρικά προσωπεία από τη Ρόδο ως 

πλαστικός διάκοσμος σε χρηστική κεραμική — Ι .......................................................... 45 

 

Elizabeth Angelicoussis, The Lansdowne legacy: A puteal in the Michael C. Carlos 

Museum, Atlanta .............................................................................................................. 87 

 

Κατερίνα Βουλγαράκη, Το νεκρομαντείο του Αχέροντα. Παλαιές ταυτίσεις, 

πρόσφατες θεωρίες, νέες ερμηνείες ................................................................................. 99 

 

Παρουσίαση Συνεδρίου / Conference Review 

 

Religion and Cult in the Dodecanese during the first millennium BC –International 

Conference, University of the Aegean, Rhodes, 18-21 October 2018 (Juliane 

Zachhuber and Nicholas Salmon)  ................................................................................ 141 



 
 

 

Περιλήψεις / Summaries / Zusammenfassungen / 

Sommaires / Riassunti 

Μαρία Πατεράκη, Ομάδα ειδωλίων από το Σπήλαιο του Μελιδονίου, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 

17-18 (2016-2017), 1-16. 

A group of figurines from the Melidoni Cave. In this paper a group of five clay 

figurines from Melidoni Cave, at Rethymno, Crete, is examined. The earliest example is 

a male figurine (figurine 1) that can be dated in MMIII/LMIA period. Three figurines 

(figurines 2, 3 and 4) are dated to the Subminoan period. Figurine 2 belongs to the type 

of the goddess with the raised hands, but because of the find-spot it must be considered 

as a dedication and not as a cult idol. Figurines 3 and 4 belong to the type of the 

figurines that bear both arms at the flanks of the body. The type was considered to be an 

eighth century B.C. loan from the Eastern iconography, but this view must be 

reconsidered. Figurine 5 is preserved in a fragmentary condition and shows a standing 

woman that reproduces the pudency gesture. It is dated to the Protogeometric period. 

With respect to the information drawn from this group of figurines concerning the 

nature of the worshipped deity or deities, it seems that the female figurines were 

dedicated by women to a female fertility deity. The existence of the phallus-like stalactite 

in the Raulin Hall, where all the figurines were found, might indicate a male deity. In 

that case one might assume that both male and female deities were worshipped, for 

instance, the well-known couple of Aphrodite and Hermes from the sanctuary of Symi 

Viannou.  

 

Ιωάννης Φραγκάκης, Μαρμάρινη κεφαλή από τη Φαλάσαρνα, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 

(2016-2017), 17-32. 

Marble head from Phalasarna. A female marble head found in Phalasarna was a high-

quality work of sculpture and seems to be part of a large funerary monument. 

Compared to other sculptures of the fifth and fourth centuries B.C. we can assume that 

it was the work of a sculptor from Athens, who most likely immigrated and worked in 

west Crete. Because of the resemblance of its characteristic details to fourth century B.C. 

sculptures, we can assume that this marble head can also be dated to c. 370-350 B.C. 

 

Stella Drougou, The lantern (lychnouchos) of Vergina-Aegae, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 

(2016-2017), 33-44. 

Ο λυχνούχος από τις Αιγές-Βεργίνα. Στη μικρή αυτή μελέτη παρουσιάζεται ο χάλκινος 

λυχνούχος από τον μεγάλο Μακεδονικό Τάφο ΙΙ (του Φιλίππου Β΄) στις Αιγές-Βεργίνα. 

Όλα τα γνωστά παραδείγματα (από τη Μακεδονία και την Θεσσαλία, κατασκευασμένα 

από μέταλλο ή πηλό) χρονολογούνται στον τέταρτο αι. π.Χ. και χρησίμευαν ως ταφικά 

κτερίσματα. Τα δύο σωζόμενα χάλκινα παραδείγματα του ξεχωριστού αυτού σκεύους, 

κυρίως αυτό της Βεργίνας με την ξεχωριστή διακόσμηση του, αποδίδουν τα κύρια 

χαρακτηριστικά της τέχνης της μεταλλουργίας στην αρχαία Μακεδονία κατά τον 

τέταρτο αι. π.Χ. 
 



 
 

 

Ευαγγελία Δήμα και Ελένη Τσακανίκα, Θεατρικά προσωπεία από τη Ρόδο ως 

πλαστικός διάκοσμος σε χρηστική κεραμική — Ι, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 (2016-2017), 45-86. 

Theatrical masks from Rhodes as a plastic decoration in utilitarian pottery. Rescue 

excavations in the city of Rhodes during the last decades have brought to light numerous 

theatrical masks, which were used as relief decoration on pottery, specifically on the high 

pedestals and the supports of the Hellenistic braziers. This paper focuses on 74 

terracotta theatrical masks and a mould. They can be divided in two groups based on 

their typology: (a) characteristic figures of the New Comedy and (b) Dionysian context 

(Dionysus, Pan, Silenes and Satyrs). Portable braziers were common cooking vessels, of 

which the manufacture has been dated from the second to the end of the first century 

B.C. Despite their wide distribution from Asia Minor and the islands of the Aegean Sea 

to Egypt, and from Syro-Palestine to South Italy and Sicily, scholars assume that their 

origin is from the islands of the Aegean Sea. 

 

Elizabeth Angelicoussis, The Lansdowne legacy: A puteal in the Michael C. Carlos 

Museum, Atlanta, ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 (2016-2017), 87-98. 

Η κληρονομιά του Lansdowne: Ένα πηγαδόστομα στο μουσείο Michael C. Carlos στην 

Ατλάντα. Τον 17
ο

 και 18
ο

 αιώνα παρατηρείται μία ιδιαίτερη προτίμηση για τα αρχαία 

μάρμαρα στη Μεγάλη Βρετανία. Ανάμεσα στους μεγάλους συλλέκτες έργων της 

αρχαιότητας, που κατάφεραν να συγκεντρώσουν στη συλλογή τους υψηλής ποιότητας 

γλυπτά, βρισκόταν και ο Marquess of Lansdowne, ο οποίος δημιούργησε μία τεράστια 

συλλογή εντυπωσιακών έργων από τον αρχαίο κόσμο. Η συλλογή δημοπρατήθηκε και 

διασκορπίστηκε από το 1930 και μετά, με αποτέλεσμα ορισμένα από τα έργα αυτά να 

καταλήξουν σε συλλογές της Αμερικής. Ένα σπάνιο πηγαδόστομα εξαιρετικής 

τεχνοτροπίας, που το 2006 αποκτήθηκε από το μουσείο Michael C. Carlos, αποτελεί το 

αντικείμενο μελέτης στο παρόν άρθρο. Αρχικά παρουσιάζεται η πορεία του έργου μέχρι 

την κατάληξή του στη συλλογή του μουσείου του Michael C. Carlos. Ακολουθεί ενδελεχής 

παρουσίαση του έργου με λεπτομερή περιγραφή της διονυσιακής σκηνής που το κοσμεί 

και ανάλυση των συμβολισμών της. 

 

Κατερίνα Βουλγαράκη, Το νεκρομαντείο του Αχέροντα. Παλαιές ταυτίσεις, 

πρόσφατες θεωρίες, νέες ερμηνείες. ΕΥΛΙΜΕΝΗ 17-18 (2016-2017), 99-140. 

The Acheron Necromanteion: old identifications, recent theories, new interpretations. The 

present study re-examines the evidence concerning the use of the complex, which was 

excavated by Sotirios Dakaris on the hill of Mesopotamon in ancient Thesprotia and was 

identified with the Acheron Necromanteion. The complex was built in the end of the 

fourth and the beginning of the third century B.C., and consisted of a central three-

aisled building with massive stone walls containing a main room and auxiliary chambers, 

an underground chamber underneath the main room -variously identified to a crypt, a 

cistern or a cellar-, three annex corridors and a later open courtyard surrounded by 

rooms. In 1978, the German archaeologist Dietwulf Baatz considered that the site was a 

fortified residence of a local ruler, also that the central building was a two-storied tower, 

where six catapults temporarily stood, in the times of the Roman invasion to Epirus 

(168/167 BC).  



 
 

 

However, the architecture, the finds and the stratigraphy has proven that this is 

untenable. Similarly untenable are various alternative proposals regarding the function 

of the building, e.g. communal storage building, fortress. Thus, as it is supported by 

recent geological research, we have maintained the identification of this place with the 

Necromanteion. Furthermore, a new reconstruction of the ritual actions which were 

taking place there has been proposed, based on the recent studies which underline the 

sophisticated architecture of the underground chamber and its unique acoustic 

characteristics, similar to a modern anechoic chamber, which were certainly relevant to 

the necessities of the cult of the dead. 



Eulimene 2016-2017 

 

 

—6— 

ΤΟ ΝΕΚΡΟΜΑΝΤΕΙΟ ΤΟΥ ΑΧΕΡΟΝΤΑ. ΠΑΛΑΙΕΣ ΤΑΥΤΙΣΕΙΣ, 

ΠΡΟΣΦΑΤΕΣ ΘΕΩΡΙΕΣ, ΝΕΕΣ ΕΡΜΗΝΕΙΕΣ  

Στον πατέρα μου 

 

Ο αρχαιολογικός χώρος του Νεκρομαντείου ανασκάφηκε τα έτη 1958 -1977.
1

 

Βρίσκεται στο βόρειο άκρο του νομού Πρέβεζας (τμήμα της αρχαίας Θεσπρωτίας
2

), στην 

κορυφή του βραχώδους κωνικού λόφου (ύψους 83μ.) του Μεσοποτάμου, σε απόσταση 

4χλμ. από τον κόλπο της Αμμουδιάς. Καλύπτει έκταση τριών περίπου στρεμμάτων και 

στεγάζει ένα συγκρότημα της ελληνιστικής περιόδου. Αποτελεί έναν από τους 

δημοφιλέστερους αρχαιολογικούς χώρους της Ελλάδας, λόγω της ταύτισης του με το 

Νεκρομαντείο του Αχέροντα.
3

 Αν και η εν λόγω ταύτιση γνώρισε αρχικά σχεδόν καθολική 

αποδοχή, έχει αμφισβητηθεί στην πιο πρόσφατη έρευνα. 

Στόχος του παρόντος άρθρου είναι η επιβεβαίωση της αρχικής ταύτισης του χώρου 

με το Νεκρομαντείο του Αχέροντα. Η απουσία ολοκληρωμένης μελέτης του κτιρίου
4

 και 

των κινητών ευρημάτων
5

 καθιστά απαραίτητη τη συνολική επανεξέταση του ζητήματος, 

μέσα από την κριτική ανάγνωση της εναλλακτικής ερμηνείας του χώρου ως οχυρής 

αριστοκρατικής κατοικίας και την παρουσίαση νέων υποθέσεων για την τελετουργία που 

λάμβανε χώρα εκεί. Η νέα πρόταση συνάδει περισσότερο με τα αρχαιολογικά ευρήματα, 

και ιδιαίτερα με τη στρωματογραφία, λαμβάνοντας υπόψη της και τις πρόσφατες εξελίξεις 

στη μελέτη της ηπειρωτικής τοπογραφίας,
6

 θρησκείας
7

 και αρχαιολογίας.
8

 

 
1
 Ανασκαφικές εκθέσεις: Δάκαρης 1958α· 1958β· 1960α· 1960β· 1961α· 1961β· 1961-1962· 1963α, 1963β· 

1964α· 1964β· 1964γ· 1965· 1975α· 1975β· 1976α· 1976β· 1977α· 1977β· 1990α· 1990β·  1991α· 1991β. 

Συνθέσεις: Dakaris 1961· 1962· 1973· Δάκαρης 1970· 10-22, 1993· Τζουβάρα-Σούλη 1979, 99-110· 2013· 

Moustakis 2006, 158-163· Vandenberg 2007, 1-21· Ζήδρου 2008· Φάκλαρη 2009, 115-125· Αγγέλη 2015β.   

2
 Βλ. γενικά Δάκαρης 1972.   

3
 Η ταύτιση προτείνεται ήδη στην πρώτη ανασκαφική έκθεση: Δάκαρης 1958α, 110-111.  

4
 Απουσία τελικής δημοσίευσης, η μελέτη της αρχιτεκτονικής βασίζεται στις ανασκαφικές εκθέσεις και 

τις γενικές παρουσιάσεις του χώρου (βλ παραπάνω, σημ. 1) και στην επιτόπια παρατήρηση.  

5
 Συστηματικές μελέτες έχουν γίνει μόνο για τα φυτικά κατάλοιπα (Γκατζόγια 2015, 32-33, 2018), τις 

ενεπίγραφες λαβές αμφορέων (Βλαχοπούλου-Οικονόμου 1979), τις αγνύθες (Τζουβάρα-Σούλη 1983), τα 

τμήματα καταπελτών και τον οπλισμό (Δάκαρης 1964β, 60-62· Baatz 1979· 1982, 229-231· 1994, 146-168), τα 

εργαλεία (Δάκαρης 1960α, 119-120· 1960β, 105-106), τα νομίσματα (Liampi 2016, 808, αρ. 18) και την 

κεραμική (Γραβάνη 1988-1989).  

6
 Quantin και Fouache 1999· Besonen, Rapp και Jing 2003· Δρόσου 2015.  

7
 Quantin 1999· 2009· Moustakis 2006· Piccinini 2012· Mancini 2013· 2017. 

8
 Βλ. Forsén 2009· Forsén και Tikkala 2011 (έρευνα του Φινλανδικού Ινστιτούτου στον Καλαμά)· Lazari 

και Kanta-Kitsou 2010 (σύνθεση)· Κάντα-Κίτσου 2008· Γκανιά κ.ά. 2018 (Γίτανα). Λάζαρη 2008· Λάζαρη, 

Τζωρτζάτου και Κουντούρη 2018 (Δυμόκαστρο). Λάμπρου και Σαλταγιάννη 2007· Κάντα-Κίτσου και Λάμπρου 

2008· Βασιλειάδης, Δρόσου και Λάμπρου 2018 (Ντόλιανη). Ρήγινος και Λάζαρη 2007· Λάζαρη και Ρήγινος 

2018 (Ελέα). Κάντα-Κίτσου 2009 (δίκτυο αρχαιολογικών χώρων Θεσπρωτίας). Κάντα-Κίτσου, Πάλλη και 



Κατερίνα Βουλγαράκη 100 

Τοπογραφία: Αρχαίες πηγές και σύγχρονες έρευνες 

Ο Ηρόδοτος
9

 και ο Παυσανίας
10

 τοποθετούν το Νεκρομαντείο στη Θεσπρωτία, στον 

Αχέροντα ποταμό και την Άορνο λίμνη, αντίστοιχα. Ο Αχέρων είναι κυρίως γνωστός από 

τις εκτενείς αναφορές στο ταξίδι του Οδυσσέα στον Κάτω Κόσμο στην Οδύσσεια. Στη 

ραψωδία κ (507 κε.) η Κίρκη εξηγεί στον ήρωα πώς θα φτάσει στην άκρη του ωκεανού, σε 

ένα ακρογιάλι, όπου θα συναντήσει το κάστρο των Κιμμερίων, το άλσος της Περσεφόνης 

με τις ιτιές και τις λεύκες, στη συμβολή τριών ποταμών, του Κωκυτού, του Πυριφλεγέθοντα 

και του Αχέροντα,
11

 έναν βράχο (πέτρη) και μια σπηλιά, την είσοδο του Κάτω Κόσμου.  

Οι τρεις ποταμοί, αλλά και η Αχερουσία λίμνη, που δεν αναφέρεται στον Όμηρο, 

είναι γνωστά από μια πληθώρα μεταγενέστερων κειμένων.
12

 Οι περισσότεροι συγγραφείς 

θεωρούν ότι αποτελούν τμήματα της τοπογραφίας του Κάτω Κόσμου,
13

 υπάρχουν όμως 

και εκείνοι που πιστεύουν ότι το ομηρικό κείμενο περιγράφει υπαρκτά τοπογραφικά 

στοιχεία.
14

 Ξεχωριστή είναι η περίπτωση του Παυσανία, ο οποίος παρατήρησε την 

ομοιότητα του θεσπρωτικού τοπίου με την περιγραφή του Ομήρου και υπέθεσε ότι ο 

ποιητής είδε αυτούς τους τόπους και τους περιέγραψε ως τη χώρα του Άδη, δίνοντας στα 

ποτάμια τα ονόματα των ποταμών της Θεσπρωτίας. Επιπλέον, αναφέρει ότι κοντά στην 

Κίχυρο/Εφύρα βρίσκεται η Αχερουσία λίμνη με τον Αχέροντα και τον Κωκυτό.
15

 

 
Αναγνώστου 2008 (Αρχ. Μουσείο Ηγουμενίτσας). Suha 2007 (φρούριο του Αγ. Δονάτου). Μερκούρη 2015, 60 

(ελληνιστική Εφύρα). Αγγέλη 2015δ (Κασσώπη).  

9
 Ηρόδοτος, 5, 92. Βλ. Δάκαρης 1958α, 111· 1993, 13· Janssens 1961, 386-387· Quantin και Fouache 

1999, 36-38· Ζήδρου 2008, 122, 130-131· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 3· Hornblower 2013, 264. 

10
 Παυσανίας 9, 30, 6. Πρβλ. Παυσανία 10, 28. Βλ. Quantin και Fouache 1999, 38-39· Ogden 2001β, 43. 

Άορνος, δηλαδή το μέρος που δε ζουν πτηνά (από το στερητικό α- και τη λέξη ὄρνις), ή Avernus στα λατινικά 

(όπως η αντίστοιχη λίμνη που γειτνίαζε με το Νεκρομαντείο στην Καμπανία) είναι το όνομα της λίμνης που 

είναι γνωστή ως Αχερουσία στις παλαιότερες πηγές, έλκοντας προφανώς το όνομά της από τον ποταμό 

Αχέροντα (Σαμσάρης 1994, 34). Η ακριβής ερμηνεία του όρου Avernus δεν είναι γνωστή: ο Δάκαρης (1993, 

27) και ο Ogden (2001β, 62) θεωρούν ότι σημαίνει «η λίμνη των πτηνών», και πιστεύουν ότι οι Έλληνες 

παρέφθειραν τον όρο σε «άορνος», που σημαίνει το ακριβώς αντίθετο. Αντίθετα, ο Harrari (2003, 296, σημ. 

36) υποστηρίζει ότι ο όρος «Άορνος» ήταν ο αρχικός, εν συνεχεία πέρασε στην ετρουσκική γλώσσα και εν τέλει 

κατέληξε παραφθαρμένος στο λατινικό τοπωνύμιο Avernus. 

11
 Tα ονόματα των τριών ποταμών έχουν εξηγηθεί κατά την αρχαιότητα με λαϊκές ετυμολογίες. Ο Αχέρων 

έχει συνδεθεί με το ἄχος, το πένθος ή εναλλακτικά με το στερητικό α- και τη χαρά (α-χαίρων). Θεωρείται ότι 

είχε το όνομα αυτό πριν από τον Όμηρο, ενώ αντίθετα η ύπαρξη ποταμών με το ίδιο όνομα σε άλλες περιοχές 

του ελληνικού κόσμου οφείλεται στην ομηρική επίδραση (Ogden 2001β, 44, σημ. 8· 2014, 212-213). Η έννοια 

της λέξης Κωκυτός είναι «θρήνος» (σχόλια στην Οδύσσεια, κ 514. Servius, σχόλια στην Αινειάδα, VI,107. Βλ. 

Ogden 2014, 213). Η ονομασία του Πυριφλεγέθοντα παραπέμπει σε φλεγόμενα νερά και σίγουρα απηχεί 

κάποια μυθολογική παράδοση. 

12
 Για εκτενή συζήτηση στις λογοτεχνικές αναφορές στους τρεις ποταμούς και την Αχερουσία λίμνη, βλ. 

Ζήδρου 2008, 125-137, 169-189. 

13
 Η άποψη αυτή υποστηρίζεται και από ορισμένους σύγχρονους μελετητές: βλ. π.χ. Rosenberger 2001, 

129· Cousin 2002, 29.  

14
 Στη γραμματεία αναφέρονται ταυτίσεις στην Ιταλία (Στράβων Ι, 2, 18· V, 4, 5), την Πελοπόννησο, την 

Αίγυπτο και την Ήπειρο. Στη σύγχρονη έρευνα έχουν προταθεί ποικίλες άλλες θέσεις, από την Ιβηρική 

Χερσόνησο έως τη Μαύρη Θάλασσα (βλ. τις μελέτες που αναφέρουν οι Quantin και Fouache 1999, 33, σημ. 

8 και Cousin 2002, 28-29, σημ. 20). 

15
 Παυσανίας 1, 17, 5. Βλ. Hammond 1967, 370, σημ. 1· Δάκαρης 1993, 7-9· Quantin και Fouache 1999, 

38· Ζήδρου 2008, 123. Παρόμοια άποψη ασπάζονταν και ο γραμματικός Πρωτέας ο Ζευγματίτης (όπως 

αναφέρεται στο Μεγάλο Ετυμολογικό, βλ. λ. Κιμμερίους), ο οποίος ήδη από τον 3
ο
 αιώνα π.Χ. είχε προτείνει την 

αντικατάσταση της λέξης «Κιμμερίων» του ομηρικού κειμένου (λ 14: «ἔνθαδὲ Κιμμερίων ἀνδρῶν δῆμός τε πόλις τε») 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 101 

Λεπτομερέστερες τοπογραφικές ενδείξεις παρέχουν ο Στράβων, που τοποθετεί την Εφύρα 

μετά το Ακρωτήριο Χειμέριον, πάνω στον κόλπο του Γλυκύ Λιμένα,
16

 όπου εκβάλλει ο 

Αχέρων ρέοντας από την Αχερουσία,
17

 και ο Θουκυδίδης κατά την περιγραφή της 

ναυμαχίας στα Σύβοτα (433 π.Χ.), σύμφωνα με τον οποίο η Εφύρα βρίσκεται πάνω από 

το Χειμέριον, στην Ελαιάτιδα της Θεσπρωτίας, κοντά στην εκροή της Αχερουσίας και του 

Αχέροντα στη θάλασσα.
18

 

Νύξεις στην παρουσία του Νεκρομαντείου στη Θεσπρωτία υπάρχουν και σε μια 

σειρά από άλλα εδάφια. Το σημαντικότερο είναι ένα απόσπασμα των Θεσπρωτών του 

κωμικού Αλέξιου (μέσα 4
ου

 αι. π.Χ.), όπου παρουσιάζεται μια σκηνή έγερσης ενός νεκρού, 

που γενικά έχει συνδεθεί με το Νεκρομαντείο του Αχέροντα.
19

  

Ο συνδυασμός της ομηρικής αφήγησης, των παρατηρήσεων του Παυσανία και του 

Ηροδότου, και των τοπογραφικών επισημάνσεων του Θουκυδίδη και του Στράβωνα δεν 

αφήνει πολλά περιθώρια αμφιβολίας για την ορθότητα της ταύτισης της περιοχής των 

εκβολών του Αχέροντα με τον τόπο όπου έστεκε το Νεκρομαντείο.
20

 Παραμένει βέβαια το 

ερώτημα γιατί ο Όμηρος τοποθέτησε τη δράση στις εσχατιές του γνωστού κόσμου. Σε 

αυτό το σημείο υπεισέρχεται η υπόθεση ότι ο Όμηρος βασίστηκε σε ένα προγενέστερο 

έπος, που τοποθετούσε αρχικά την επίσκεψη στον Κάτω Κόσμο και τη νεκρομαντεία στη 

Θεσπρωτία. Ο ποιητής διατήρησε τα τοπογραφικά χαρακτηριστικά
21

 και την ουσία του 

επεισοδίου, δίνοντάς του, με τη μεταφορά της δράσης στις εσχατιές του κόσμου, κεντρικό 

 
με τη λέξη «Χειμερίων», δηλαδή των κατοίκων του ακρωτηρίου Χειμερίου, που αναφέρουν ο Θουκυδίδης και 

ο Στράβων (βλ. παρακάτω, σημ. 17-18). 

16
 Ο Γλυκύς Λιμήν αποτελεί το πιο γνωστό τοπογραφικό στοιχείο της περιοχής. Εκεί προσορμίστηκε ο 

Οκταβιανός πριν τη ναυμαχία στο Άκτιο το 31 π.Χ. (Δίων Κάσσιος 50, 12, 2) και ο Νορμανδός Ροβέρτος 

Γυισκάρδος το 12 αι. μ.Χ. (Άννα Κομνηνή, Αλεξιάς 4, 3). Βλ. Δάκαρης 1958α, 110, σημ. 2· Besonen, Rapp και 

Jing 2003, 201. 

17
 Στράβων VII 7, 5. Βλ. Δάκαρης 1958α, 108-109· Besonen, Rapp και Jing 2003, 200· Ζήδρου 2008, 137.  

18
 Θουκυδίδης 1, 46, 3-4. Σύμφωνα με τους Hammond (1967, 446-447) και Κωστοπούλου (2002, 217), η 

χρήση του ιωνικού τύπου «Εφύρη» από τον ιστορικό μαρτυρά την εξάρτησή του από παλαιότερο γεωγραφικό 

κείμενο, πιθανότατα την περιήγηση του Εκαταίου (ύστερος 6
ος

 αιώνας π.Χ.). Είναι βέβαια αξιοσημείωτη η 

αποσιώπηση της ύπαρξης του Νεκρομαντείου (Hornblower 1991, 91). Το ότι ο Αχέρων ρέει μέσα στην 

Αχερουσία αναφέρεται και από τον Ψευδο-Σκύλακα, Περίπλους 30. 

19
 Απ. 93 Kassel-Austin. Βλ. Arnott 1996, 242-244· Bardel 2005, 88-89. Βλ. επίσης ένα Σχόλιο στην 

υπόθεση της Οδύσσειας του Ομήρου, 5, όπου η Αχερουσία ονομάζεται «λίμνη Νεκυοπομπός», ένα απόσπασμα 

του Ampelius, όπου αναφέρεται ότι στην Ήπειρο υπήρχε ένα σημείο όπου οι ζωντανοί κατέβαιναν στους 

νεκρούς για να λάβουν προφητείες (Liber Memoralis 83. Βλ. Ogden 2001β, 43) και τις αναφορές των 

λεξικογράφων και των σχολιαστών στο «Ψυχοπομπείο» στη Μολοσσία, που ήταν η γειτονική περιοχή της 

Θεσπρωτίας (Ησύχιος, βλ. λ. θεοεπής. Φώτιος, βλ. λ. Θεοί Μολοττικοί. Ευστάθιος, σχόλια στην Ομήρου Οδύσσεια 

α, 393 και κ, 514). Τέλος, ο Πλούταρχος (Θησεύς, 31, 35) και ο Παυσανίας (1, 17.4) παρουσιάζουν μια 

εκλογίκευση του μύθου της καθόδου του Θησέα και του Πειρίθου στον Κάτω Κόσμο για να απαγάγουν την 

Περσεφόνη, τοποθετώντας τη δράση στη Μολοσσία και τη Θεσπρωτία αντίστοιχα. Η κάθοδος του Ηρακλή 

στον Κάτω Κόσμο για να φέρει τον Κέρβερο τοποθετείται στην ίδια περιοχή, όπως υπονοεί το γεγονός ότι οι 

γραμματικοί Αρίσταρχος και Κράτης είχαν προτείνει τη διόρθωση «Κερβερίων» για τη λέξη «Κιμμερίων» στο 

ομηρικό κείμενο (Ευστάθιος, σχόλιο στην Ομήρου Οδύσσεια λ 14). Βλ. Ogden 2001β, 43. 

20
 Βλ. Δάκαρης 1958α, 108-109· Huxley 1958, 245-248. Ένα στοιχείο που περαιτέρω ισχυροποιεί την 

επιχειρηματολογία όσων δέχονται την ταύτιση του μυθικού Αχέροντα με τον θεσπρωτικό είναι το γεγονός ότι 

στην τελευταία ραψωδία της Οδύσσειας (ω 10-14), οι ψυχές των νεκρών μνηστήρων οδηγούνται από τον Ερμή 

στον Κάτω Κόσμο, περνώντας από την «Λευκάδος πέτρη»: Janssens 1961, 385-387· Sourvinou-Inwood 1995, 

104· Ogden 2014, 212.  

21
 Περαιτέρω αναφορές στην Θεσπρωτία και την Εφύρα υπάρχουν και σε άλλα σημεία της Οδύσσειας(α 

259· β 328· ξ 316-333· τ 97-100, 287-299). Βλ. Malkin 1998, 128-130. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 102 

ρόλο στην πλοκή του έπους, αφού αποτέλεσε την πιο δύσκολη δοκιμασία του νόστου του 

ήρωα.
22 

Το 1958, ο Δάκαρης ταύτισε το λόφο του Μεσοποτάμου  με την πέτρη στη συμβολή 

των τριών ποταμών του ομηρικού κειμένου (κ 513-515) και τοποθέτησε εκεί το 

Νεκρομαντείο,
23

 προκρίνοντας το λόφο του Ξυλοκάστρου (περίπου 500μ. βορειότερα) ως 

το σημείο που βρίσκονταν η Εφύρα, ταύτιση που είχαν προτείνει και άλλοι μελετητές στο 

παρελθόν.
24

 Η τοπογραφική και γεωλογική έρευνα που διεξήχθη στα πλαίσια του 

Nikopolis Project επιβεβαίωσε σε γενικές γραμμές ή τουλάχιστον δεν απέκλεισε, την 

ορθότητα της ταύτισης της περιοχής του Μεσοποτάμου ως του σημείου που έστεκε το 

Νεκρομαντείο.
25

 Επιμέρους διορθώσεις στις προγενέστερες έρευνες
26

 προτάθηκαν σε ότι 

αφορά την έκταση του όρμου της Αμμουδίας (αρχαίος Ελέας Λιμήν ή Γλυκύς Λιμήν), την 

επιφάνεια που κάλυπτε η Αχερουσία λίμνη, η οποία δημιουργήθηκε σε κάποια χρονική 

στιγμή μεταξύ 700 και 433 π.Χ. και τον ρου του Αχέροντα, αναδεικνύοντας τις μεγάλες 

αλλαγές που έγιναν τόσο κατά τους νεώτερους χρόνους (αποξήρανση της Αχερουσίας μετά 

το 1948 και υποχώρηση της θάλασσας λόγω προσχώσεων από τα ποτάμια) όσο και κατά 

την αρχαιότητα.  

H περιοχή είχε φυσικά χαρακτηριστικά που συναντάμε στα περισσότερα 

Νεκρομαντεία και σε σημεία που θεωρούνταν πύλες του Κάτω Κόσμου: χωροθέτηση προς 

τη Δύση,
27

 πρόσβαση μέσω θαλάσσης και αφού κανείς διέσχιζε έναν υγρό τόπο,
28

 

κυριαρχία του βραχώδους τοπίου και των ελών, στα οποία φύεται πολύ φτωχή βλάστηση, 

σε εναλλαγή με την πλούσια βλάστηση που εντοπίζεται στις όχθες των παρακείμενων 

ποταμών
29

 και ανθυγιεινή ατμόσφαιρα λόγω της έκλυσης διοξειδίου του άνθρακα και 

 
22

 Sourvinou-Inwood 1995, 70-76. Όπως σημειώνει ο Bremmer (2002, 71· 2015, 125), η υπόθεση 

βασίζεται σε αντιλήψεις που έχουν ήδη διατυπωθεί κατά την αρχαιότητα (Μάξιμος Τύρου 14.2) και 

εδραιώνεται τον 2
ο
 αιώνα μ.Χ., όταν ορισμένοι συγγραφείς αναφέρουν τη συγκεκριμένη ραψωδία με τον τίτλο 

Νεκυομαντεία. Ας σημειωθεί ότι οι πηγές αναφέρονται στην ύπαρξη του έπους Θεσπρωτίς (Παυσανίας 8, 12, 2-

6), το οποίο ανάγεται το αργότερο στον 7
ο
 αιώνα π.Χ. (Malkin 1998, 126).  

23
 Δάκαρης 1958α, 110-111 (ήταν και η εδραιωμένη άποψη μεταξύ των κατοίκων της περιοχής).  

24
 Αραβαντινός 1857, Β, 27· Philippson και Kirsten 1956, ΙΙ1, 104-106. Ήδη από τις αρχές του 19

ο
 αιώνα, 

ο William Leake (1835, IV, 45, 55-56· Καράμπελας 2008, 76) ταύτισε το λόφο του Μεσοποτάμου με την Εφύρα, 

άποψη που ασπάστηκε και ο Thomas Hughes (1820, II, 311-312· Καράμπελας 2005, 69), που επισκέφτηκε 

την περιοχή το 1814. Για την αποδοχή της ταύτισης, βλ. Δάκαρης 1958α, 108, σημ. 1· Funke, Moustakis και 

Hochschulz 2004, 347. 

25
 Besonen, Rapp και Jing 2003. Αντίθετα, δεν υποστηρίζει την εναλλακτική υπόθεση ότι η θέση του 

Νεκρομαντείου βρίσκεται στο χωριό Γλυκύ, έξι περίπου χιλιόμετρα μακριά από το Γλυκύ Λιμένα, στο σημείο 

σχεδόν που εξέρχεται ο Αχέρων από τους ορεινούς όγκους, την οποία πρώτος διατύπωσε ο Frazer (1900, 387-

389· 1917, 388-389. Βλ. επίσης Quantin και Fouache 1999, 48-50, οι οποίοι θεωρούν ότι η συγκεκριμένη 

ταύτιση ανταποκρίνεται καλύτερα στον ομηρικό στίχο, που αναφέρει ότι οι ποταμοί στο σημείο που ενώνονται 

ρέουν ορμητικά:  Ομήρου, Οδύσσεια, κ 515. Βλ. επίσης, Κωνσταντάκη 2015β, 69-72· Domínguez  2015, 129· 

Mancini 2017, 207). Ο Frazer υπέθεσε ότι τα spolia που έχουν ενσωματωθεί στο μεσοβυζαντινό ναό του Αγ. 

Δονάτου  (ένα κορινθιακό κιονόκρανο, πεσσοί από ασβεστόλιθο και τμήματα αρχιτεκτονικού διακόσμου από 

μάρμαρο: Πάλλας 1970· Σαμσάρης 1994, 108-109) προέρχονται από το Νεκρομαντείο. Ο Hammond (1967, 

70) αναφέρει περαιτέρω ευρήματα κεραμικής και αρχιτεκτονικών μελών σε άλλα σημεία του χωριού. Η θέση 

ταυτίστηκε από τον Δάκαρη (1972, 136-137, 200-201) με την πόλη Εύροια. 

26
 Philippson και Kirsten 1956, 106· Δάκαρης 1957· 1958α· 1963γ· Hammond 1967, 69. 

27
 Μάλιστα, είναι πιθανόν κατά τον 8

ο
 αιώνα π.Χ. ή και νωρίτερα, η περιοχή να ήταν για τους Έλληνες 

μια εσχατιά προς τη Δύση, πέρα από την οποία βρίσκονταν άγνωστες χώρες: Ogden 2014, 211.  

28
 Ogden 2014, 211-213. 

29
 Retallack 2008, 651, 653. 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 103 

άλλων αναθυμιάσεων, που σχετίζονται με τα έλη.
30

 Επιπλέον, η ίδρυση του Νεκρομαντείου 

σε μια απομακρυσμένη περιοχή εξυπηρετούσε μια αρχή, που ακολουθούσαν και πιο 

επιτυχημένα μαντεία (Δωδώνη, Δελφοί, Κλάρος): βρίσκονταν έξω από την επιρροή των 

σημαντικών κέντρων του ελληνικού κόσμου, έτσι ώστε η αντικειμενικότητα τους να μην 

αμφισβητούνταν.
31

 

 

Αρχιτεκτονική και κινητά ευρήματα  

Λίγες είναι οι μαρτυρίες για τη χρήση του χώρου πριν από την Ύστερη Εποχή του 

Χαλκού,
32

 όταν στην κορυφή του λόφου αναπτύσσεται οργανωμένος οικισμός,
33

 

σχετιζόμενος με την πολύ σημαντικότερη εγκατάσταση της Εφύρας στο λόφο του 

Ξυλοκάστρου.
34

 Ένας μικρός αριθμός οστράκων αποτελεί τη μοναδική ένδειξη χρήσης 

κατά τους επόμενους αιώνες και πριν την ανέγερση του ελληνιστικού συγκροτήματος.
35

 

Εικάζεται ότι η ισοπέδωση του λόφου για την κατασκευή του κτιρίου εξαφάνισε 

οποιοδήποτε άλλο ίχνος.
36

 Στους δυτικούς πρόποδες του λόφου (100 μ. ΝΔ του 

Νεκρομαντείου), εντοπίστηκε αποθέτης που περιείχε 20 αποσπασματικά ειδώλια
37

 και 

όστρακα επείσακτης –κυρίως κορινθιακής– κεραμικής.
38

 Ο αποθέτης σχετίστηκε είτε με 

 
30

 Pfanz et al. 2014.  

31
 Schachter 1992, 5.  

32
 Κεραμική, εργαλεία και λεπίδες από πυριτόλιθο της Νεολιθικής και της Πρώιμης και Μέσης Εποχής 

του Χαλκού εντοπίστηκαν στη νότια πλευρά της αυλής: Δάκαρης 1976α, 147-149· 1976β, 83. 

33
 Οι μαρτυρίες περιορίζονται σε τέσσερις ταφές παιδιών και βρεφών, λείψανα τοίχων από ξερολιθιά και 

μεγάλο αριθμό οστράκων, αιχμών βελών, λεπίδων και σφοντυλιών: Δάκαρης 1963α, 91· 1963β, 61-62· 1976α, 

149· 1976β, 84-85· 1977α, 140· 1977β, 68-69· 1991β, 60· Ζήδρου 2008, 139· Αγγέλη 2015β, 21. Το γεγονός ότι 

όλοι οι τάφοι είναι παιδικοί συνηγορεί με την υπόθεση ότι δεν ανήκουν σε οργανωμένο νεκροταφείο (όπως 

πίστευαν οι Fouache και Quantin 1999, 44, σημ. 39), αλλά σε οικισμό, καθώς είναι γνωστή η συνήθεια της 

περιόδου να θάβονται τα μικρά παιδιά κάτω από το δάπεδο των οικιών. Προϊστορικά ευρήματα εντοπίστηκαν 

και κατά τη διάρκεια επιφανειακής έρευνας του Nikopolis Project: Wiseman 1998, 18. Νοτίως του λόφου, σε 

απόσταση 100μ. από το ελληνιστικό συγκρότημα, βρέθηκε εγχειρίδιο της ΥΕ ΙΙΒ περιόδου: Δάκαρης 1963γ, 

153-154, πίν. 187ε· 1972, 19.  

34
 Για το χαρακτήρα του οικισμού ως μυκηναϊκού εμπορικού κέντρου με μεικτή κατοίκηση εποίκων και 

αυτοχθόνων, βλ. Tartaron 2017, με παλαιότερη βιβλιογραφία. 

35
 Κορινθιακό κύπελλο των πρώιμων αρχαϊκών χρόνων με ταινιωτή διακόσμηση: Δάκαρης 1991β, 60· 

μελανόμορφη αττική κύλικα του δεύτερου μισού του 6
ου

 αιώνα π.Χ.: Δάκαρης 1964α, 52· όστρακο του 6
ου

 

αιώνα π.Χ.: Δάκαρης 1958β, 100.   

36
 Δάκαρης 1958α, 107· 1958β, 98· 1963α, 92· 1963β, 63· 1970, 10· 1972, 179· 1993, 13-14, 27·  Τζουβάρα-

Σούλη 1979, 103· 2013, 1· Ζήδρου 2008, 139, 141· Αγγέλη 2015α, 6· 2015β, 20, 24.  

37
 Δάκαρης 1958β, 98-99, εικ. 102-103· 1970, 18· 1993, 29, εικ. 19· Dakaris 1967, 65· Ζήδρου 2008, 156· 

Αγγέλη 2015β, 21. Τα ειδώλια χρονολογούνται μεταξύ 550 και 425 π.Χ. Τα παλαιότερα και μεγαλύτερα 

κεφάλια (ύψος 6-7εκ.) είναι επείσακτα από την Πελοπόννησο ή κατασκευασμένα υπό την επίδραση 

πελοποννησιακών προτύπων (Δάκαρης 1958β, 97· Hammond 1967, 65). Πελοποννησιακές και κερκυραϊκές 

επιδράσεις εντοπίζονται και σε ειδώλια που έχουν βρεθεί σε άλλες θέσεις της περιοχής (Tzortzatou και Fatsiou 

2009, 46). Παράλληλα εντοπίζονται στον Πύργο Ράγιου (Πρέκα-Αλεξανδρή 1988β, πίν. 201ε· Tzortzatou και 

Fatsiou 2009, 45, εικ. 5f-g, 46, εικ. 5e, 47, σημ. 27· Κάντα-Κίτσου 2009, 21, εικ. 1), το αγροτικό ιερό της Κάτω 

Παναγιάς Παραμυθιάς (Svana 2009, 92, εικ. 8· Κάντα-Κίτσου, Πάλλη και Αναγνώστου 2008, 68, εικ. 1) και 

την Κόρινθο (Stillwell 1952, 75, αρ. VIII39, πίν. 11). Μια κεφαλή μαρμάρινου ύστερο-αρχαϊκού ειδωλίου 

κάτω-ιταλιώτικης προέλευσης εντοπίστηκε σε απόσταση 100μ. νοτίως του συγκροτήματος: Δάκαρης 1963γ, 

153.  

38
 Δάκαρης 1958β, 97· Hammond 1967, 65, 427, 436, 478, 489 και 721· Ogden 2001β, 55, σημ. 51.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 104 

αρχαϊκό ιερό της Περσεφόνης σε κοντινή θέση
39

 είτε πιθανότερα με το πρώτο 

Νεκρομαντείο που υπήρχε στην κορυφή του λόφου πριν την ανέγερση του ελληνιστικού 

συγκροτήματος.
40

  

Το συγκρότημα περιλαμβάνει το δυτικό τμήμα με την αυλή και το ανατολικό τμήμα 

με τρεις διαδρόμους περιμετρικά του κεντρικού κτιρίου (εικ. 1). Η αυλή, εμβαδού άνω 

των 1000τμ., περιβάλλεται από ισχυρό ορθογώνιο περίβολο (62.40x46.30μ.) σε 

πολυγωνική τοιχοποιία από ντόπιο ασβεστόλιθο. Η είσοδος ήταν στη βόρεια πλευρά, ενώ 

δυτικά της ανοίγονταν ένα ορθογώνιο δωμάτιο και ανατολικά μια τετράγωνη αίθουσα 

λαξευμένη κατά το ήμισυ μέσα στο φυσικό βράχο.
41

 Στο νοτιοδυτικό τμήμα της αυλής 

βρέθηκαν θεμέλια τεσσάρων δωματίων χωρίς θύρες και κλιμακοστάσιου με το οποίο 

γίνονταν η πρόσβαση σε αυτά. Το δυτικό τμήμα δεν ανήκει στον αρχικό πυρήνα του 

συγκροτήματος (ύστερος 4
ος

/ πρώιμος 3
ος

 αι. π.Χ.), αλλά προστέθηκε στα τέλη του 

3
ου

/αρχές 2
ου

 αι. π.Χ.
42

  

Η διέλευση από την αυλή στο ανατολικό συγκρότημα γίνονταν μέσω του βορείου 

διαδρόμου (μήκους 33μ. περίπου). Στο μέσο περίπου του διαδρόμου υπήρχε δεύτερη 

τοξωτή πύλη πλάτους 2μ.
43

 Στη β. πλευρά του διαδρόμου ήταν διατεταγμένα τρία δωμάτια, 

με ανωδομή από οπτοπλίνθους στις κατώτερες στρώσεις και ωμές πλίνθους στις ανώτερες. 

Το δάπεδο των δωματίων και του διαδρόμου αποτελούνταν από τον εξομαλυμένο φυσικό 

βράχο, πάνω στον οποίο στρώθηκε χώμα. Στα δωμάτια εντοπίστηκαν ίχνη εστίασης 

(όστρεα, οστά χοίρων, αστράγαλοι προβάτων, κύαμοι), λείψανα εστιών και τέφρα, κυρτοί 

κέραμοι στέγης, λίθοι, βότσαλα, ένας νομισματικός θησαυρός,
44

 τρία ανάγλυφα 

γοργόνεια,
45

 λύχνοι,
46

 περισσότερες από 50 αγνύθες
47

 και πληθώρα αγγείων.
48

  Στο αν. 

 
39

 Ο ναός αυτός θα περιέπεσε σε αχρηστία μετά την ανέγερση του ιερού στο λόφο: Δάκαρης 1970, 19-20· 

1972, 181· Παπαχατζής 1976α, 111· Τζουβάρα-Σούλη 1979, 103· 2013, 3. 

40
 Δάκαρης 1993, 27· Ζήδρου 2008, 139· Aγγέλη 2015β, 21.    

41
 Δάκαρης 1963α, 90· 1963β, 59· 1964β, 51-53· 1975β, 88· Ζήδρου 2008, 148. Λόγω της υπόγειας 

κατασκευής και της φύσης των ευρημάτων (αγνύθες, θραυσμένοι πίθοι και αγγεία, ενσφράγιστες λαβές 

οξυπύθμενων αμφορέων, βότσαλα, οστά  και όστρεα), η αίθουσα θεωρήθηκε είτε ως αποθέτης είτε ως χώρος 

αποθήκευσης. Η είσοδος ήταν πιθανόν στο δυτικό τοίχο.  

42
 Η χρονολόγηση προκύπτει από την εύρεση ενός χάλκινου νομίσματος της Αμβρακίας ((237-168 π.Χ.: 

Δάκαρης 1963α, 91· 1963β, 62· 1964β, 53) στη θεμελίωση δωματίου της αυλής και από τις διαφορετικές, σε 

σχέση με το ανατολικό τμήμα, τεχνικές δόμησης που χρησιμοποιήθηκαν: η κατασκευή του περιβόλου δεν 

είναι προσεγμένη, οι λίθοι είναι αδρά επεξεργασμένοι στις παρειές, ενώ τα κενά ανάμεσά τους έχουν καλυφθεί 

με λατύπη και μικρότερες πέτρες (Δάκαρης 1958β, 98·1993, 16· Baatz 1999, 151-162· Suha 2007, 72-73· 

Αγγέλη 2015β, 22, 24).  

43
 Η επιλογή του τύπου της τοξωτής πύλης, που απαντά σε όλα τα σημείου του ελληνιστικού 

συγκροτήματος, οφείλεται σε στατικούς λόγους, καθώς το τοξωτό ανώφλι μπορούσε να αντέξει το μεγάλο 

βάρος των υπερκείμενων λίθων: Winter 2006, 247· Lauter 2016, 59-62. 

44
 Αποτελείται από 10 χάλκινα νομίσματα του Ηπειρωτικού Κοινού και ένα αργυρό, πιθανόν ιλλυρικού 

εργαστηρίου: Δάκαρης 1961α, 112. 

45
 Δάκαρης 1961α, 113· Βοκοτοπούλου 1973, 42.  

46
 Τα περισσότερα λυχνάρια φέρουν το έντυπο μονόγραμμα ΑΥ, που δηλώνει το εργαστήριο παραγωγής: 

Δάκαρης 1961α, 113, πίν. 70· 1961β, 121, 123, εικ. 125· Γραβάνη 1988-1989, 107, πίν. 8.  

47
 Τζουβάρα-Σούλη 1983, 16. 

48
 Άωτα σκυφίδια, λεκάνες, πινάκια (με διακόσμηση κισσόφυλλων, σταχιών και άλλων φυτικών 

κοσμημάτων: Δάκαρης 1961, πίν. 67α· 1993, 26, εικ. 16· Βοκοτοπούλου 1973, πίν. 10β· Γραβάνη 1988-1989, 

πίν. 5α-β· Φάκλαρη 2009, 124. Η παρουσία των σταχιών είναι σπάνια στην κεραμική της Δυτικής Κλιτύος 

[Rotroff 1997, 114, 202, 281, 374, αρ. 305-306, 345, 372, 603, πίν. 36, 58, 102] και συνδέεται με τη λατρεία 

της Δήμητρας και Κόρης), ασκοί, λήκυθοι, αμφορείς, αμφορίσκοι, πυξίδες, κάνθαροι, μυροδοχεία (συχνά με 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 105 

άκρο του διαδρόμου συναντάμε μια ακόμη τοξωτή πύλη, που οδηγούσε στον εσωτερικό 

αν. διάδρομο. Στα αριστερά της εντοπίστηκε μεγάλος πήλινος λέβητας
49

 και δεξιά σωρός 

από λίθους.  

Στον ανατολικό διάδρομο, που όπως και ο βόρειος, είχε πλάτος 4.90μ., βρέθηκαν 

βάσεις πίθων, ορθογώνια λίθινη λεκάνη, ζεύγος μυλόλιθων, όστρεα και βότσαλα.
50

 Επίσης, 

μέσα σε πέντε μικρά ορύγματα στο δάπεδο, βρέθηκαν τέφρα, άνθρακες και καμένα οστά 

ζώων.
51

 Στο βόρειο τμήμα του διαδρόμου και στη συνέχεια των δωματίων του β. 

διαδρόμου, υπήρχε ένα ακόμη δωμάτιο, με θύρα στο μέσον της νότιας πλευράς.
52

 

Παράλληλος με τον εσωτερικό ήταν ο εξωτερικός ανατολικός διάδρομος. Σώζονται 

ελάχιστα ίχνη του, λόγω κατολίσθησης που υπέστη προς την κατωφέρεια του λόφου. Στο 

βόρειο άκρο του υπήρχε ένα ακόμη δωμάτιο, από το οποίο σώθηκε το θεμέλιο ενός 

τοίχου.
53

  

Η πρόσβαση στο νότιο διάδρομο, που οδηγούσε στην κεντρική αίθουσα, γίνονταν 

μέσω μίας ακόμη τοξωτής πύλης. Ο διάδρομος, που τον διέκοπταν άλλες δύο τοξωτές 

πύλες, θυμίζει λαβύρινθο και έχει μικρότερο πλάτος (3.3μ.) από τους υπόλοιπους, αν και 

οι τοίχοι του έχουν την ίδια επιμελημένη κατασκευή. Στο δάπεδο εντοπίστηκε πήλινος 

λύχνος και πολυάριθμα ευρύστομα αγγεία.
54

 

Το κεντρικό οικοδόμημα είναι τετράγωνο (21.80x21.65μ.) με είσοδο στη νότια 

πλευρά. Οι εξωτερικοί τοίχοι, που σώζονται σε ύψος 3.25μ. και  έχουν πάχος 3.30μ., είναι 

κατασκευασμένοι στις δύο εξωτερικές όψεις με πολυγωνικούς λίθους εξαιρετικής 

επιμέλειας και αυστηρής συναρμογής, ενώ το ενδιάμεσο κενό έχει πληρωθεί με αργούς 

 
διάτρητο πυθμένα) με διακόσμηση Δυτικής κλιτύος ή μελαμβαφή, άβαφες υδρίες, αρυτήρες και πλαστικό 

αγγείο σε μορφή κριού που αναπαύεται (Δάκαρης 1961α, 113, πίν. 71β· Γραβάνη 1988-1989, 107. Πρβλ. ένα 

άλογο από τάφο των Γιτάνων και ένα λιοντάρι από ταφικό μνημείο στον ποταμό Καλαμά: Κάντα-Κίτσου, 

Πάλλη και Αναγνώστου 2008, 42, εικ. 2, 130). Βλ. γενικά Δάκαρης 1961α, πίν. 68-69· 1993, 25, εικ. 15· 

Βοκοτοπούλου 1973, 43-44· Γραβάνη 1988-1989. Φάκλαρη 2009, 124· Αγγέλη 2015γ, 26-27. Παράλληλα 

εντοπίζονται σε όμορες περιοχές: άωτα σκυφίδια, ασκοί και πυξίδες τύπου Α με θολωτό πώμα από την 

Ακρόπολη «Μεγάλου Γαρδικίου» (Πλιάκου 2014, 86-89, πίν. 15-18), πυξίδες τύπου Β με κυλινδρικό σώμα από 

τη Φοινίκη (Ҫondi 2009, 97-98, αρ. 2), σταμνοειδείς πυξίδες από την Κασσώπη και τη Φοινίκη (Γραβάνη 

2009, 52), αρθρωτοί κάνθαροι από την Αμβρακία, τα Γίτανα, το Βουθρωτόν και τη Λευκάδα (Ανδρέου και 

Ανδρέου 1997, 86· Γραβάνη 2009, 52, 62, σημ. 40· Κάντα-Κίτσου, Πάλλη και Αναγνώστου 2009, 21, εικ. 4) 

και κανθαροειδή κύπελλα από το Κεφαλοχώρι Φιλιατών (Ρήγινος 1994, 94, 98-99, πίν. 78β-γ).   

49
 Ο λέβητας, που έχει αποκατασταθεί κατά χώρα, φέρει διακόσμηση κυματοειδών γραμμών σε ταινία 

στη ζώνη των λαβών και στο χείλος: Δάκαρης 1961α, 110· 1963β, 53, 64, εικ. 61· Σταματοπούλου, Λάμπας και 

Χρηστίδης 2015, 66-68. Σύμφωνα με τον ανασκαφέα, χρησίμευε για την τελετουργική πλύση των χεριών πριν 

την είσοδο σε καθαγιασμένο χώρο. Πάντως, παρόμοιο καδόσχημο αγγείο βρέθηκε σε αποθηκευτικό χώρο 

οικίας στην Ελέα (Λάζαρη 2014, 394, πίν. 128β).  

49
 Δάκαρης 1961α, 112, πίν. 67β· Γραβάνη 1988-1989, πίν. 4α.   

50
 Η ανωδομή θα πρέπει να ήταν από οπτόπλινθους (Δάκαρης 1960α, 117· 1960β, 102).   

51
 Δάκαρης 1960α, 120· 1960β, 107· 1993, 18· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 4. Σήμερα τα ορύγματα έχουν 

καλυφθεί με χώμα και ο διάδρομος έχει ισοπεδωθεί.  

52
 Εντός του δωματίου, το ανατολικό τμήμα του οποίου έχει καταρρεύσει (Ζήδρου 2008, 145), βρέθηκαν 

όστρακα οξυπύθμενων αμφορέων, τμήματα πίθων, λίγοι κύαμοι και λιγοστά οστά ζώων.  

53
 Ο ανασκαφέας υπέθεσε την ύπαρξη δύο θυρών, μια στα αν. για τους εξερχόμενους από το χώρο και μία 

στο μέσο της ν. πλευράς, η οποία θα επικοινωνούσε με το διάδρομο (Δάκαρης 1960α, 114· 1960β, 102· 

Ζήδρου, 2008, 117· Αγγέλη 2015β, 22). Αντίθετα, στο σχέδιο που αποκαθιστά ο Baatz (1999, 152, εικ. 4), το 

δωμάτιο δε διαθέτει θυραία ανοίγματα. 

54
 Πρόκειται κυρίως για δίωτες και άωτες λεκανίδες με διακόσμηση από ταινίες στο εσωτερικό (Δάκαρης 

1961, πίν. 71α· 1993, 18-19· Dakaris 1963, πίν. 24, εικ. 8· Γραβάνη 1988-1989, πίν. 4γ).  



Κατερίνα Βουλγαράκη 106 

λίθους και ασβέστη.
55

 Εσωτερικά διαιρείται σε τρία ορθογώνια κλίτη. Το μεσαίο κλίτος 

(εικ. 2) αποτελείται από την κεντρική αίθουσα (με διαστάσεις στο εσωτερικό 15x4.20μ.). 

Τα πλάγια κλίτη (εικ. 1) χωρίζονται με ενδιάμεσους τοίχους σε τρία δωμάτια το καθένα 

(Ι, Λ1, Λ στο δυτικό κλίτος και Κ, Μ1, Μ στο ανατολικό κλίτος), από τα οποία τα γωνιακά 

επικοινωνούν με θύρες με το κεντρικό δωμάτιο. Στο δάπεδο του κεντρικού κλίτους, που 

είναι επιστρωμένο με χοντρές πώρινες πλάκες τοποθετημένες σε 14 εγκάρσιες σειρές 

βρέθηκαν ένας μεγάλος λιθοσωρός και παχύ στρώμα οστράκων από στενόλαιμα αγγεία, 

ενσφράγιστοι εμπορικοί αμφορείς,
56

 μυλόλιθοι, μια συμπαγής μάζα από σιδερένια 

ελάσματα, χυτοί χάλκινοι τροχοί, οδοντωτά επίσχεστρα, καθώς και διάφορα μεταλλικά 

αγγεία και σκεύη.
57

 Σημαντικότερο εύρημα είναι ένας μεγάλος χάλκινος λέβητας που 

βρέθηκε κοντά στο βόρειο τοίχο.
58

 Στο βορειοανατολικό τμήμα της αίθουσας 

αποκαλύφθηκε πώρινη κλίμακα με τρεις αναβαθμούς που προφανώς συμπληρώνονταν 

στο ανώτερο τμήμα της με ξύλινες βαθμίδες που οδηγούσαν σε όροφο. Στα δωμάτια των 

πλευρικών κλιτών εντοπίστηκαν 40 μεγάλοι
59

 και οκτώ μικρότεροι πίθοι, που περιείχαν 

κατά κύριο λόγο απανθρακωμένους καρπούς, αγνύθες (σε μια συγκέντρωση 49 συνολικά 

στο δωμάτιο Ι
60

), λύχνοι, αποθηκευτικά και επιτραπέζια αγγεία,
61

 κύπελλα πόσεως,
62

 

απανθρακωμένοι καρποί και θείο μέσα σε πίθους, λεκάνες, μυλόπετρες, σιδερένιες 

πλίνθοι και ειδώλια [επτά γυναικείες κεφαλές,
63

 ένα ειδώλιο φτερωτού δαίμονα,
64

 δύο 

προτομές θεάς με ψηλό πόλο
65

 (εικ. 3) και τμήμα τρίποδα με ανάγλυφη διακόσμηση 

 
55

 Δάκαρης 1960α, 114· 1960β, 102.  

56
 Πρόκειται για δύο ροδιακές λαβές, που σώζουν τα ονόματα Θέστορος και Δαμοκρατεύς, αντίστοιχα 

(Βλαχοπούλου-Οικονόμου 1979, 283, αρ. Α3, πίν. 2α, 285-286, αρ. 7β). 

57
 Δάκαρης 1960α, 117-118· 1960β, 103-104· 1964β, 59, εικ. 64. 

58
 Ήταν κατασκευασμένος από 10 μεγάλα σφυρήλατα ελάσματα, που συνδέονται μεταξύ τους με 

αμφικέφαλους ήλους και ενισχυτικά ελάσματα. Οι χυτές λαβές, που είχαν σχεδόν λιώσει από την υψηλή 

θερμότητα, έφεραν πλαστική διακόσμηση με όρθιους λέοντες που στηρίζονταν σε τροχό (Δάκαρης 1964β, 59-

60, εικ. 66). 

59
 Ανήκουν σε σχήμα χαρακτηριστικό της ελληνιστική περιόδου, με ψηλό ωοειδές σώμα μέγιστη διάμετρο 

στο κέντρο της κοιλίας και χαμηλό λαιμό, οριζόντιο χείλος και σχετικά στενό στόμιο. Τα τοιχώματά τους ήταν 

αρκετά ισχυρά (Γιαννοπούλου 2016, 294). Για παράλληλα από άλλες θέσεις της Θεσπρωτίας, βλ. Λάζαρη 

2014, 394. 

60
 Δάκαρης 1964β, 57· 1975α, 149· 1975β, 86· Τζουβάρα-Σούλη 1983, 10. Λόγω των διαστάσεων του 

δωματίου Ι, που περιορίζονταν αισθητά από την παρουσία δέκα μεγάλων και τριών μικρών πίθων, δεν είναι 

δυνατό να θεωρηθεί ότι οι αγνύθες προέρχονται από όρθιο αργαλειό. 

61
 Αμφορείς, υδρίες, πρόχοι, πιθαμφορείς (πρβλ. Ένα παράδειγμα από τάφο της Αμβρακίας; Ανδρέου και 

Ανδρέου 1997, 89, πίν. 71), κρατήρες, λεκανίδες και αμφορείς Δυτικής Κλιτύος (πρβλ. τον αμφορέα από την 

Φοινίκη: Ҫondi 2009, 100-101, αρ. 15-16). Βλ. γενικά Δάκαρης 1960α, πίν. 92β·  1964α, πίν. 44-46· Dakaris 

1963, πίν. 24, εικ. 7· Γραβάνη 1988-1989· Φάκλαρη 2009, 120.  

62
 Βλ. το μεγάλο ημισφαιρικό σκύφο από το δωμάτιο Κ με διακόσμηση Δυτικής Κλιτύος στο σώμα, που 

στηρίζεται σε τρεις ανάγλυφες προτομές που απεικονίζουν θεότητα με στεφάνι κισσού και τσαμπιά σταφυλιού 

που κρατά θύρσο, φτιαγμένες από την ίδια μήτρα. Για την ταυτότητα της μορφής, βλ. Δάκαρης 1964β, 55, 57, 

εικ. 60-61, 1993, 26, εικ. 17 (Διόνυσος-Άδης), Ζήδρου 2008, 155 (κεφαλές Διονύσου και Άδη), Βοκοτοπούλου 

1973, 44 (γυναικείες κεφαλές) και Γραβάνη 1988-1989, 107, σημ. 100, πίν. 6α (Διόνυσος). Πρβλ. Γραβάνη 

2000, 485, πίν. 233, αρ. 3 (από την Κασσώπη).  

63
 Δάκαρης 1964β, 55-56, εικ. 59· 1964γ, πίν. 349γ, 1970, 20· Βοκοτοπούλου 1973, πιν. 10α· Mancini 2017, 

211.     

64
 Δάκαρης 1964γ, 310.   

65
 Δάκαρης 1960α, πίν. 90δ· 1960β, 106, εικ. 121· 1970, 16, 1993, 28, εικ. 18· Dakaris 1963, πίν. 24, εικ. 

5· Βοκοτοπούλου 1973, πίν. 10β· Eckschmitt 1998, 230, εικ, 9· Φάκλαρη 2008, 119· Mancini 2011, εικ. 3. Η 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 107 

κεφαλής σκύλου μέσα σε στεφάνη
66

]. Πολυάριθμα αγροτικά και οικοδομικά εργαλεία 

(άροτρα, αλέτρια, πτύα, δρεπάνια, δικέλλια, πριόνια, διπλός πέλεκυς), αιχμές δοράτων 

και βελών βρέθηκαν στις επιχώσεις των δωματίων, εν μέσω οπτόπλινθων, ωμών πλίνθων, 

κεράμων και πηλομαζών, γεγονός που οδήγησε στο συμπέρασμα ότι έπεσαν από τον 

όροφο, όταν κατέρρευσε το κτίριο.  

Ο ανασκαφέας θεώρησε ότι ο όροφος δεν είχε δάπεδο που να κάλυπτε έκταση 

αντίστοιχη με του ισογείου, αλλά αντίθετα ότι διαμορφώνονταν εξώστες κατά μήκος των 

εξωτερικών τοίχων του, πάνω στους οποίους πατούσαν τοίχοι που αποτελούνταν μόνο από 

τις πλίνθους των δύο παρειών, ενώ στο εσωτερικό τους ήταν κούφιοι και περιέκλειαν 

περιμετρικό καμαροσκεπή διάδρομο.
67

 Το υπόλοιπο τμήμα του ήταν ανοικτό, ως την 

στέγη, που αποκαταστάθηκε υποθετικά ως τετρακλινής, με  κεράμους κορινθιακού 

τύπου,
68

 ενώ οι διάδρομοι και τα προκτίσματα στεγάζονταν με δικλινή στέγη από κυρτούς 

κεράμους.  

Αναμφισβήτητα, το πιο εντυπωσιακό στοιχείο της αρχιτεκτονικής του κτιρίου είναι 

η υπόγεια αίθουσα (εικ. 4), που βρίσκεται ακριβώς κάτω από το κεντρικό κλίτος, και έχει 

τις ίδιες διαστάσεις με αυτό. Ήταν λαξευμένη εντός του φυσικού βράχου (4.30μ. ύψος), 

ενώ δεν εντοπίστηκαν ίχνη θύρας. Την οροφή της, που παράλληλα αποτελεί το 

πλακόστρωτο δάπεδο της υπέργειας αίθουσας, έφεραν 15 επιμελώς λαξευμένα τόξα, τα 

οποία στήριζαν πεσσοί. Στο πεζούλι ενός τόξου εντοπίστηκε ένα πήλινο αγγείο, ενώ στο 

δάπεδο βρέθηκε σκελετός ζώου, πιθανόν προβάτου.
69

  

Η αναπαράσταση του ελληνιστικού συγκροτήματος στην αρχική του φάση, όπως 

την πρότεινε ο ανασκαφέας, θυμίζει τον ελληνιστικό, ανατολικής καταγωγής, τύπο του 

μαυσωλείου με την υπόγεια αίθουσα –δηλαδή τον χώρο του τάφου ή την κρύπτη– και το 

υπέργειο μνημείο, με πυραμιδωτή στέγη.
70

 Σε αυτή την αρχιτεκτονική μορφή 

προστέθηκαν βοηθητικοί χώροι και ο λαβύρινθος (ν. διάδρομος), ο οποίος υπέβαλλε την 

ιδέα της περιπλάνησης στον Κάτω Κόσμο.
71

 Η προσθήκη του δυτικού τμήματος δεν 

αλλοίωσε το χαρακτήρα του κτιρίου.  

Το συγκρότημα καταστράφηκε από πυρκαγιά το 167 π.Χ. κατά τη διάρκεια της 

εισβολής των Ρωμαίων στην Ήπειρο.
72

 Μπορούν να προταθούν τρία σενάρια για την 

 
συγκεκριμένη εικονογραφία εμφανίζεται σε κατώτερης ποιότητας προτομή από τον Αυλότοπο Σουλίου στο 

Μουσείο Ηγουμενίτσας (Κάντα-Κίτσου, Πάλλη και Αναγνώστου 2008, 76).  

66
 Dakaris 1963, πίν. 24, εικ. 4. Παρόμοια στηρίγματα φέρουν πήλινοι βωμοί (Γραβάνη 1988-1989, 108, 

σημ. 108). Η υπόθεση ότι πρόκειται για μονοκέφαλο Κέρβερο (Δάκαρης 1960α, 119, πίν. 90γ· 1960β, 105) 

οφείλεται στην ταύτιση του χώρου με το Νεκρομαντείο, αλλά αντιβαίνει στην εικονογραφική παράδοση της 

περιοχής, όπου ο Κέρβερος απεικονίζεται με τρία κεφάλια (Franke 1961, 40-46, πίν. 3-4 [νομίσματα της Ελέας 

του 338-335 π.Χ.]· Quantin 1999, 84 [χάλκινο ειδώλιο από το Καταφύλλι της Πίνδου]). 

67
 Δάκαρης 1960α, 115· 1993, 22· Ζήδρου 2008, 145. 

68
 Αίσθηση προκαλεί η απουσία ανθεμωτών ηγεμόνων καλυπτήρων, η οποία ερμηνεύθηκε ως συνειδητή 

προσπάθεια να μην υπάρξει πλαστικός διάκοσμος που θα φαίδρυνε τη σκυθρωπή όψη του κτιρίου (Δάκαρης 

1964α, 47).  

69
 Ο ανασκαφέας θεώρησε ότι ο σκελετός και το αγγείο τοποθετήθηκαν κατά την κατασκευή της αίθουσας, 

η οποία κατόπιν σφραγίστηκε: Δάκαρης 1975α, 146, πίν. 127δ (αγγείο) · 1975β, 82-85.  

70
 Βλ. συνοπτικά Lauter 2016, 192-193.  

71
 Δάκαρης 1960β, 109-110. 

72
 Δάκαρης 1964α, 51-52· 147· 1970, 19, 1972, 180· 1976β, 83· Cabanes 1976, 295-296· Τζουβάρα-Σούλη 

1979, 103· Baatz 1999, 153· Ζήδρου 2008, 140· Φάκλαρη 2009, 119· Αγγέλη 2015β, 24. Για την ρωμαϊκή 

εισβολή, βλ. Cabanes 1976, 297-307· Λιάμπη 2009, 22· Bowden 2009, 167. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 108 

καταστροφή: είτε οι Ρωμαίοι κατέλαβαν το συγκρότημα και το πυρπόλησαν, είτε η 

πυρκαγιά ξέσπασε κατά τη διάρκεια της πολιορκίας, ή τέλος οι αμυνόμενοι εγκατέλειψαν 

το χώρο πριν γίνει μάχη και αφού τον πυρπόλησαν, για να μην πέσουν στα χέρια των 

Ρωμαίων οι άφθονες προμήθειες. Πιο πιθανή φαίνεται η τρίτη λύση, που ταιριάζει με την 

τακτική της καμένης γης που ακολουθούν διαχρονικά οι στρατοί που υποχωρούν και 

επιπλέον εξηγεί την απουσία πολύτιμων αντικειμένων από το χώρο, τα οποία θα πρέπει 

οι αποχωρούντες να πήραν μαζί τους.
73

 Αν ίσχυε το πρώτο σενάριο, οι Ρωμαίοι σίγουρα 

θα είχαν αφαιρέσει τα τρόφιμα, τα εργαλεία και τα όπλα πριν την πυρπόλησή του 

συγκροτήματος, καθώς αποτελούσαν πολύτιμη λεία, απαραίτητη για τη συνέχιση μιας 

εκστρατείας σε ξένα και εχθρικά εδάφη. Αν ίσχυε το δεύτερο σενάριο, τότε θα είχαν βρεθεί 

στο χώρο που σφραγίστηκε με την κατάρρευση του ορόφου τα βλήματα από καταπέλτες, 

σφεντόνες και τόξα που εκσφενδόνισαν οι επιτιθέμενοι.  

Τμήμα της αυλής χρησιμοποιήθηκε εκ νέου από τον 1
ο

 αι. π.Χ. και εξής.
74

 Η 

συγκεκριμένη φάση κατοίκησης θεωρείται άσχετη με την λειτουργία του κτιρίου κατά την 

ελληνιστική περίοδο
75

. Ενδείξεις καταστροφής και τελικής εγκατάλειψης κατά τον 4
ο

-6
ο

 

αι. μ.Χ. έχουν αποδοθεί στη δραστηριότητα των χριστιανών στην περιοχή.
76

 Στον ίδιο 

χώρο εντοπίζονται δύο νεώτερα κτίσματα, μια χριστιανική Μονή του 18
ου

 αι. μ.Χ.
77

 και 

μια οχυρή οθωμανική οικία (κούλια) του 19
ου

 αι. μ.Χ.
78

 

 

Εναλλακτικές ερμηνείες 

Η μοναδική συστηματική κριτική της ερμηνείας του Δάκαρη προήλθε από έναν 

ειδικό της αρχαιολογίας των όπλων, τον Dietwulf Baatz
79

 και βασίστηκε στην 

αρχιτεκτονική μορφή του συγκροτήματος, στη φύση των ευρημάτων και στην ταύτιση των 

χυτών χάλκινων τροχών και επίσχεστρων από την κεντρική αίθουσα με τμήματα 

 
73

 Τα μόνα αντικείμενα από πολύτιμα μέταλλα ήταν ένα καμένο αργυρό ρυτό σε σχήμα κέρατος ελαφιού 

από το δωμάτιο Κ και η αργυρή κεφαλή μόσχου από αγγείο ή άλλο σκεύος από το δωμάτιο Μ1: Δάκαρης 

1964β, 57 και 55, εικ. 58· Βοκοτοπούλου 1973: αρ. ευρ. 4405 και 4433.  

74
 Πρόκειται για δύο ορθογώνια δωμάτια κατασκευασμένα με αργούς λίθους, απ’ όπου προέρχονται 

έντυπες σφραγίδες σε κεράμους και πώματα πυξίδων σε λατινικό και ελληνικό αλφάβητο. Οι κάτοικοι 

προφανώς σχετίζονται με τη ρωμαϊκή αποικία της Φωτικής (Δάκαρης 1963α, 90-2· 1963β, 59-62· 1964β, 51· 

1976α, 147· 1976β, 83· 1993, 27· Βλαχοπούλου-Οικονόμου 1979, 292-294· Σαμσάρης 1994, 64, 137-138, αρ. 

26-31· Ζήδρου 2008, 148-49· Φάκλαρη 2009, 116· Αγγέλη 2015β, 24).  

75
Δάκαρης 1963α, 91· 1963β, 61. Ο Σαμσάρης (1994, 69, 106) θεωρεί ότι η εγκατάσταση σχετίζεται με τη 

συνέχιση της λατρείας στο Νεκρομαντείο. Αυτό όμως δεν επιβεβαιώνεται από τα ευρήματα στο χώρο του 

κυρίως ιερού. Εξάλλου, ο Παυσανίας  (9.30.6), τον 2
ο
 αι. μ.Χ. αναφέρεται στο μαντείο σε παρελθόντα χρόνο. 

Σύμφωνα με την Κωνσταντάκη (2015β, 75) ο χώρος λειτούργησε ως σταθμός ανάπαυσης και αλλαγής 

ιπποζυγίων για ταξιδιώτες του δρομολογίου Γλυκύς Λιμένας-Νικόπολη, όπως αναφέρεται στην Tabula 

Peutingeriana. Ενδείξεις χρήσης κατά τη ρωμαϊκή περίοδο εντοπίζονται και στις νότιες παρυφές του λόφου 

(ταφές του 2
ου

 αιώνα μ.Χ.: Δάκαρης 1958α, 112) και λίγο βορειότερα (δύο κεραμικοί κλίβανοι της 

αυτοκρατορικής περιόδου: Κοντογιάννη 2001-2004, 91-92).  

76
 Δάκαρης 1963α, 91· 1963β, 61. 

77
 Ο μονόχωρος ξυλόστεγος ναός του Αγίου Ιωάννη Προδρόμου Λυκούρεσης ήταν σιναϊτικό μετόχι και 

οικοδομήθηκε πάνω στο βορειοανατολικό δωμάτιο του κυρίως κτίσματος και στα 2/3 της βόρειας πλευράς του 

κεντρικού κλίτους. Τα ερειπωμένα κελιά (που κατεδαφίστηκαν το 1958) εδράζονταν στο β. διάδρομο: 

Δάκαρης 1958α, 107· 1958β, 98· 1960α, 115· 1990α, 165· 1990β, 74· Ζήδρου 2008, 141· Αγγέλη 2015β, 21·  

Κωνσταντάκη 2015α,  34-47.  

78
 Κωνσταντάκη 2015α, 38-40· Ιωακειμίδου και Κουτσοτόλη 2015, 69-73· Κωνσταντάκη και Μπουζάκη 

2015, 74-77.  

79
 Baatz 1979· 1982· 1994, 146-168· 1999. 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 109 

καταπελτών. Το κεντρικό κτίριο αναγνωρίστηκε ως οχυρή αριστοκρατική κατοικία 

(“Einbefestigter Adelssitz”), του τύπου του «πυργόσπιτου» (“Turmgehoft”).  

Ο κεντρικός πυρήνας (εικ. 5), που κτίστηκε μαζί με ένα τμήμα του νοτίου διαδρόμου 

(ύστερος 4
ος

/πρώιμος 3
ος

 αι. π.Χ.), περιλάμβανε πύργο με ισχυρά λίθινα τοιχώματα στο 

ισόγειο και δύο ορόφους με ωμές πλίνθους και οπτόπλινθους. Tα πλευρικά κλίτη 

λειτουργούσαν ως αποθηκευτικοί χώροι, ενώ στους ορόφους βρίσκονταν τα διαμερίσματα 

του ιδιοκτήτη. Η δεύτερη φάση ανήκει στην ίδια περίπου περίοδο, με την προσθήκη μίας 

πύλης στο νότιο διάδρομο, έτσι ώστε να διαμορφωθεί ένα πολύπλοκο σύστημα εισόδου με 

προφανή αμυντικά πλεονεκτήματα.
80

 Σε τρίτη, κοντινή χρονολογικά φάση, προστέθηκαν 

οι δύο πτέρυγες σε σχήμα V (ο βόρειος και ο ανατολικός διάδρομος), προκειμένου να 

αυξηθούν οι αποθηκευτικές δυνατότητες του κτιρίου.
81

  

Κατά τον Baatz, αντίστοιχα κτίσματα με το Νεκρομαντείο, και μάλιστα με είσοδο 

στο νότο, συναντάμε στα νησιά των Κυκλάδων,όπου η αρχιτεκτονική μορφή του 

«πυργόσπιτου» είναι πολύ διαδεδομένη. Έχει υποστηριχθεί ότι τα πυργόσπιτα 

προστάτευαν από τις ξαφνικές επιδρομές πειρατών, καθώς σε περιόδους ανάγκης 

μπορούσαν να φιλοξενήσουν μεγάλο αριθμό ατόμων.
82

 Το συγκρότημα του Μεσοποτάμου, 

λόγω του μεγέθους του που το κατατάσσει ως το μεγαλύτερο γνωστό ανάλογο παράδειγμα, 

θεωρήθηκε ως μια πολύ μεγάλη οχυρή κατοικία, το κέντρο ενός κρατιδίου, που ελέγχονταν 

από κάποιο Θεσπρωτό αριστοκράτη.
83

  

Ο Baatz απέρριψε την ταύτιση του χώρου με ιερό, εξαιτίας της έλλειψης των 

χαρακτηριστικών στοιχείων που θα τεκμηρίωναν λατρευτική χρήση (βωμοί, επιγραφές, 

αφιερώματα, λατρευτικό άγαλμα, αντικείμενα με απεικονίσεις θεών
84

). Βέβαια, σε κανένα 

άλλο νεκρομαντείο δε βρέθηκαν ανάλογα ευρήματα.
85

 Θα πρέπει επίσης να επισημανθεί 

ότι ο χώρος δε λειτουργούσε ως ναός, καθώς με βάση τις πηγές η μόνη διαπιστωμένη 

λειτουργία του ήταν ως νεκρομαντείο.
86

   

Η παρουσία πίθων, μυλόλιθων, αγροτικών εργαλείων και αποθηκευμένων τροφών 

θεωρήθηκε ασύμβατη με τον ιερό χαρακτήρα του χώρου. Είναι γεγονός ότι οι πίθοι 

αποτελούν πολύ συνηθισμένο εύρημα σε αγροτικές εγκαταστάσεις της ελληνιστικής 

περιόδου. Στην ίδια την Ήπειρο έχουν ανασκαφεί οικίες και αγροικίες με πιθεώνες, που 

 
80

 Ένας μεγάλος, τετράγωνης κάτοψης λίθος είναι τοποθετημένος κάθετα και σε επαφή με τη νότια 

παραστάδα της μεσαίας πύλης, η οποία φέρει κατακόρυφη λάξευση στις ακμές. Το γεγονός αυτό ερμηνεύεται 

(Baatz 1999, 151-152, εικ. 2· Suha 2007, 33, εικ. 6αβ, 72) ως ένδειξη ότι ο λίθος αποτελεί προσθήκη 

μεταγενέστερη της δημιουργίας της πύλης (η ίδια ιδιαιτερότητα απαντά στο φρούριο του Αγίου Δονάτου). Η 

κοντινή χρονολόγηση προκύπτει από το γεγονός ότι οι τρεις πύλες είναι πανομοιότυπες στην κατασκευή 

(Δάκαρης 1958β, 98-99· 1964α, πίν. 47α· 1993, 18-19).  

81
 Η βάση του ανατολικού τοίχου ακολουθούσε ένα ιδιαίτερο τρόπο κατασκευής: σε τακτά διαστήματα 

τοποθετείται κάθετα ένας μεγάλος λίθος που ενώνει τις δύο παρειές του τοίχου (Suha 2007, 72-73). Όμοια 

τοιχοποιία συναντάμε σε τοίχο του πύργου στο φρούριο του Αγίου Δονάτου και στον τοίχο δίπλα στην πύλη 

του διατειχίσματος στα Γϊτανα (Suha 2007, 42-43, εικ. 15).  

82
 Βλ. Υoung 1956, 132-133· Haselberger 1978. 1980· Hoepfner 2005, 473-476. 

83
 Baatz 1982, 213· 1999, 154. Ένα αντίστοιχο κτίσμα στην περιοχή της Περγάμου που ανήκε στον Πέρση 

ευγενή Ασιδάτη περιγράφει ο Ξενοφών (Ανάβασις 7,8, 12-14. Βλ. Bogdani 2011, 133). 

84
 Baatz 1999, 153· Ustinova 2009α, 75. 

85
 Όπως σωστά επισημαίνει ο Ogden (2001β, 21, σημ. 9).  

86
 Την απουσία ναού τονίζει ο Spawforth 2006, 220.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 110 

όμως στεγάζουν περιορισμένο αριθμό πίθων.
87

 Αντίθετα, μεγαλύτεροι αριθμοί απαντούν 

σε δημόσια κτίρια.
88

 Η παρουσία πίθων δεν είναι σπάνια,
89

 ενώ ούτε και η εναπόθεση 

εργαλείων είναι άγνωστη στα ιερά του ελλαδικού χώρου.
90

  

 Το μεγαλύτερο βάρος στην επιχειρηματολογία του Baatz έχει η υποτιθέμενη 

παρουσία καταπελτών στους δύο ορόφους του Νεκρομαντείου, με βάση την οποία 

απέρριψε τον πυρήνα της ανασύστασης της τελετουργίας από τον Δάκαρη, που 

υποστήριζε ότι τα επίσχεστρα και οι τροχοί (εικ. 6) αποτελούν τμήματα μηχανής που 

σήκωνε το λέβητα μέσα στον οποίο εμφανίζονταν τα φάσματα των νεκρών.
91

   

Στο βόρειο τμήμα της κεντρικής αίθουσας βρέθηκαν 14 τροχοί, που συγκροτούν 

επτά ζεύγη, καθώς και τέσσερα οδοντωτά επίσχεστρα. Τρεις ακόμη τροχοί προέρχονται 

από τα πλευρικά δωμάτια. Ο Baatz θεώρησε ότι οι 21 σωζόμενοι τροχοί και επίσχεστρα 

αποτελούν τις χοινικίδες (ροδέλες) έξι καταπελτών και μιας χειροκίνητης βαλλίστρας.
92

 

Κάθε καταπέλτης χρησιμοποιούσε δύο ζεύγη ροδελών, αλλά μόνο για τους τέσσερις (τύποι 

1-4) σώθηκαν όλες. Η ξύλινη σκυτάλη που σώζεται σε έναν από του μεγαλύτερους τροχούς 

προέρχεται από το μοχλό με τον οποίο τραβούσαν προς τα πίσω τη χορδή του τόξου για 

να τεντώσει. Η ταύτιση των τροχών με χοινικίδες καταπέλτη επιβεβαιώνεται από αντίστοιχα 

ευρήματα σε άλλες περιοχές.
93

 Οι καταπέλτες της Εφύρας διακρίνονται σε επτά τύπους 

που μπορούσαν να ρίχνουν πέντε διαφορετικών μεγεθών βλήματα
94

 (πίν. 1). 

 

Τύπος Αρ. σωζ. χοινικίδων Εσωτ. διάμετρος Μήκος βλήματος Μέγεθος καταπέλτη 

1 4 8.4 εκ. 0.77 μ. 2.1x1.2 μ. 

2 4 8.3 εκ. 0.77 μ. 2.1x1.2 μ. 

3 4 13.6 εκ. 1.23 μ. 3.4x1.9 μ. 

4 4 6.0 εκ. 0.54 μ. 1.5x0.9 μ. 

5 2 7.5 εκ. 0.69 μ. 1.9x1.1 μ. 

6 1 3.4 εκ. 0.31 μ. χειροκίνητος 

7 2 5.6 εκ. 0.54 μ. 1.4x0.8 μ. 

Πίνακας 1. Τύποι χοινικίδων καταπέλτη από την Εφύρα 

 
87

 Στις οικίες της Ελέας απαντούν τρεις ως εννέα πίθοι (Πρέκα-Αλεξανδρή 1988α, 350, σχέδιο 8· Ρήγινος 

και Λάζαρη 2007, 42-45· Λάζαρη 2014, 394). Η οικία του Σεβαστού (περίχωρα της Ελέας), απέδωσε συνολικά 

11 πίθους (Turmo 2011, 186). Οι πίθοι στις αγροικίες είναι περισσότεροι, αλλά δεν προσεγγίζουν καν τον 

αριθμό των πίθων του Νεκρομαντείου: η αγροικία στην Επισκοπή Ιωαννίνων απέδωσε 15 πίθους από δύο 

επιμήκεις πιθεώνες (Πλιάκου 2008, 761-763· 2016, 374).  

88
 Το ελληνιστικό πρυτανείο στα Γίτανα φιλοξενούσε χώρους συμποσίου και δύο πιθεώνες με 21 

τουλάχιστον πίθους (Κάντα-Κίτσιου 2008, 58). Ένα δημόσιο κτίριο στην αγορά της Ελέας περιείχε τέσσερις 

ακέραιους και πληθώρα θραυσμένων πίθων (Λάζαρη 2014, 394).  

89
 Παρουσία πίθων είναι γνωστή στα ιερά της Μητέρας των Θεών στη Μακεδονία, καθώς και σε 

διάφορους χώρους στο ιερό της Δήμητρας και της Κόρης στον Ακροκόρινθο: βλ. Γιαννοπούλου 2016.  

90
 Βλ. τη μελέτη της Kron 1998, για τα δρεπάνια, τα οποία αφθονούν στο Νεκρομαντείο. 

91
 Δάκαρης 1964α, 46, πίν. 43α· 1964β, 62· Βοκοτοπούλου 1973, 44. Βλ. παρακάτω, σελ. 122. 

92
 Baatz 1979· 1982· 1999, 153· Rihill 2007, 131-132· Campbell και Delf  2003, 13-15· Campbell 2011, 

684-685. Η Rihill (2007, 133) υποστηρίζει ότι η χειροβαλλίστρα είχε μήκος 0,645μ. και έριχνε λίθινα βλήματα, 

παρόμοια με της σφενδόνης, βάρους ως 18γρ.  

93
 Υπάρχουν πάνω από 50 ευρήματα από 35 διαφορετικούς καταπέλτες: Baatz 1999, 155, εικ. 9· 1978, 

εικ. 9· Rihill 2006, 295-297· Campbell και Delf 2003, 13. 

94
 Campbell και Delf  2003, 14. Με βάση την αναπαράσταση ενός καταπέλτη από την Ampurias (Baatz 

1982, πίν. 47.3) και τα σχέδια του Baatz (1999, 155, εικ. 10) και του Delf (Campbell και Delf 2003, πίν. Β· 

Campbell 2011, 683, εικ. 2) δημιουργήθηκε ένα αντίγραφο του μεγαλύτερου καταπέλτη, που εκτίθεται στο 

Μουσείο Ιωαννίνων (Vassileiou 2014, 4, εικ. 11).  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 111 

Η ερμηνεία του Baatz στηρίζεται επίσης στο ότι βρέθηκαν διάφορες αιχμές 

πυραμιδόσχημων δοράτων που αντιστοιχούν σε τέσσερα διαφορετικά μεγέθη βλημάτων, 

καθώς και μικρότερα βέλη για το χειροκίνητο καταπέλτη-βαλλίστρα.
95

 

 Οι καταπέλτες αποτελούν εύρημα ασύμβατο με τα στοιχεία που δίνουν έμφαση 

στην αγροτική παραγωγή, επομένως το συγκρότημα δεν είχε αρχικά στρατιωτικό 

χαρακτήρα, παρά την οχυρή του θέση σε σημείο που επέτρεπε τον έλεγχο της διάβασης 

από τον κόλπο της Αμμουδιάς προς τα βόρεια.
96

 Οι καταπέλτες μεταφέρθηκαν εκεί την 

περίοδο της ρωμαϊκής εισβολής του 168/167 π.Χ. Επομένως, η παρουσία τους δεν επαρκεί 

για την απόρριψη της ταύτισης του χώρου με ιερό.
97

 

 Η συγκεκριμένη ερμηνεία του χώρου γνώρισε σημαντική αποδοχή στην πρόσφατη 

έρευνα. Αρχικά, η υπόθεση του Δάκαρη είχε γίνει αποδεκτή από το σύνολο σχεδόν των 

ερευνητών.
98

 Μετά τη δημοσίευση των πορισμάτων του Baatz, η πλειοψηφία των 

ερευνητών απέρριψε την ταύτιση του χώρου με το Νεκρομαντείο.
99

 Στην πραγματικότητα, 

η ερμηνεία του χώρου ως οχυρή αριστοκρατική οικία παρουσιάζει περισσότερα 

προβλήματα από όσα λύνει. Υπάρχουν τέσσερις ομάδες αντεπιχειρημάτων, που αφορούν 

αντίστοιχα στην αρχιτεκτονική μορφή του κτιρίου, στην ερμηνεία ορισμένων ευρημάτων 

και τη θέση τους μέσα στο συγκρότημα, στην ενδεχόμενη παρουσία καταπελτών στον 

όροφο της κεντρικής αίθουσας και τέλος, στη μορφή και τη χρήση της υπόγειας αίθουσας. 

 
95

 Ο Baatz (1982, 229-231, εικ. 7, πίν. 45.2) μελέτησε 27 αιχμές και κατέταξε τυπολογικά τις 13 που δεν 

παρουσίαζαν σημάδια διάβρωσης που αλλοίωσαν τις αρχικές τους διαστάσεις. Ο παχύτερος τύπος, με 

διάμετρο 20χιλ. και βάρος 50γρ. αντιπροσωπεύεται από ένα παράδειγμα, ένας λίγο μικρότερος τύπος, με 

διάμετρο 17χιλ. και βάρος 40γρ. επίσης από ένα, ο τρίτος τύπος με διάμετρο 12χιλ. και βάρος 28-29γρ. από 

επτά και ο τέταρτος τύπος, με διάμετρο 11χιλ. και βάρος 19γρ., από τρία. 

96
 Baatz 1999, 153· Lauter 2016, 207. 

97
 Βλ. τις παρατηρήσεις των Rihill 2007, 132 και Lauter 2016, 207.  

98
 Daux 1959, 665-69· 1961, 729-733· 1962, 767-772· Vanderpool 1959, 282· 1961, 302· Janssens 1961, 

387-388· Webster 1966, 9· Hammond 1967, 63-66, 667-668· Lehmann 1969, 1· Martin 1973, 25· 

Βοκοτοπούλου 1973, 41-45· Borgeaud 1974, 19· Cabanes 1976, 509· Παπαχατζής 1976α, 111. 1976β, 442· 

Hardie 1977, 280· Clark 1979, 60· Vermeule 1979, 200-201· Βλαχοπούλου-Οικονόμου 1979, 295· Τζουβάρα-

Σούλη 1979, 99-110· 1983. 2013· Van Straten 1982 (όπως αναφέρεται από τον Ogden 2001β, 20, σημ. 

8)·Burkert 1987, 164· 1993, 252-253 (αρχική έκδοση 1979)· Snodgrass 2000, 294, σημ. 59 (αρχική έκδοση 

1971). 

99
 Kron 1998, 198· Ogden 2001α, 174· 2001β, 21· Bonnechere 2003β, 246-247· Funke, Moustakis και 

Hochschulz 2004, 345· Curnow 2004, 61· Burkert 2005, 36· Rihill 2007, 130-133· Suha 2007, 67, 82 , 95· 

Ustinova 2009α, 74-75· Pliakou 2010· Friese 2010α, 33· 2013, 228· 2018, 218-220· Stoneman 2011, 71· 

Piccinini 2012, 319· Beaulieu 2015, 31· Domínguez 2015, 129, σημ. 103· Mancini 2017.Οι ταυτίσεις του 

συγκροτήματος με φρούριο (von Ehrenheim 2009, 252), οχυρή κοινοτική αποθήκη (Quantin και Fouache 

1999, 44-46) ή βοηθητικό χώρο εξαρτώμενο από το παρακείμενο Νεκρομαντείο (Hornblower 2013, 264) 

αποτελούν παραλλαγές της υπόθεσης του Baatz. Την ταύτιση με ιερό απορρίπτουν, τονίζοντας την αναλογία 

με οχυρές θέσεις στην Ήπειρο, οι Holtzmann 1989, 221 και Ceka 1993, 132, σημ. 41. Σκεπτικοί, κλίνοντας 

στο να υιοθετήσουν την ερμηνεία του Baatz, είναι οι Wiseman 1998, 18 και Φάκλαρη 2009, 121. Απλή 

παράθεση των ερμηνειών: Bardel 2005, 88-89·  Veilleux 2012, 25, σημ. 34· Αγγέλη 2015γ, 32· Kωνσταντάκη 

2015β, 74-75· Magli 2015, 103-105· Alden 2015, 44, σημ. 124. Υπάρχουν και αρκετοί μελετητές που είτε 

απορρίπτουν (Lauter 2016, 206-207 [αρχική έκδοση 1986])· Müller 1987, 909-913· Ecksmitt 1998· Mitta 2003, 

137-138, σημ. 15· Moustakis 2006, 158-163· Συρόπουλος 2012, 88· Harrari 2013, 302· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 

6) είτε αγνοούν τις εναλλακτικές ερμηνείες (Dalègre 1983· Garland 1985, 3· Γραβάνη 1988-1989, 106, 

Schachter 1992, 5· Mlynarczyk 1990, 229· Potter 1994, 236, σημ. 21· Σαμσάρης 1994, 106·  Sourvinou-Inwood 

1995, 75-76· Arnott 1996, 244· Hall 1996, 152· Σουέρεφ 1996, 454· Donatieu και Vilatte 1996, 86· Bremmer 

2002, 74· Olalla 2002, 38-39· Spawforth 2006, 220· Retallack 2008, 653, Ζήδρου 2008· Lazari και Kanta-Kitsou 

2010, 46). 



Κατερίνα Βουλγαράκη 112 

Η αρχιτεκτονική μορφή των πυργόσπιτων ή των οικιών και αγροκτημάτων με πύργο 

είναι πολύ διαδεδομένη σε αρκετές περιοχές του ελληνικού κόσμου κατά την κλασική και 

ελληνιστική περίοδο, όπως μαρτυρούν κείμενα
100

 και αρχαιολογικά ευρήματα (Μεγαρίδα, 

Αττική, Πελοπόννησος, Θάσος, Λευκάδα
101

). Πέραν της ύπαρξης του πύργου, τα 

παραπάνω κτίρια διαφέρουν στην αρχιτεκτονική μορφή τους. Τα πυργόσπιτα των 

Κυκλάδων έχουν τετράγωνη ή κυκλική κάτοψη, μεγάλο αριθμό ορόφων και λίθινη 

ανωδομή, ενώ συνήθως είχαν αυλή και περίβολο,
102

 στοιχείο που απουσιάζει από το 

Νεκρομαντείο πριν την τελευταία φάση οικοδόμησης. Γενικά, ο τύπος της οικοδόμησης 

που απαντά στο Νεκρομαντείο, με λίθινο ισόγειο και κατασκευή από πλίνθους στον 

όροφο, απαντά κατά κύριο λόγο σε τραπεζοειδείς ή πυραμιδόσχημους πύργους στην 

Αργολίδα.
103

 Οι αγροικίες της Αττικής περιλαμβάνουν ευρύχωρη αυλή γύρω από την οποία 

οργανώνονται τα δωμάτια της οικίας και πύργος, ο οποίος δεν επικοινωνεί με αυτά ή είναι 

τελείως ανεξάρτητος.
104

 Οι πύργοι αυτοί ήταν κατοικίες δούλων, γεγονός που εξηγεί την 

απομόνωση τους, αλλά και τον οχυρό τους χαρακτήρα, που στρέφεται ενάντια στους ίδιους 

τους κατοίκους και όχι σε εξωτερικούς εχθρούς. Αγροικίες με πύργο, σε μορφή αντίστοιχη 

με αυτές της Αττικής, έχουν βρεθεί στην Πιερία (Κομπολόι).
105

 Όμως απουσιάζουν από 

την Ήπειρο, τουλάχιστον με βάση τα δημοσιευμένα παραδείγματα.
106

 Πύργοι στην Αττική 

και τις Κυκλάδες που εμφανίζονται σήμερα απομονωμένοι, έχουν σχετιστεί με την 

καλλιέργεια της γης και με την εκμετάλλευση ορυχείων. 

Οχυρές εγκαταστάσεις στη Χαονία και τη Θεσπρωτία έχουν κατά καιρούς συγκριθεί 

με το ελληνιστικό συγκρότημα στο Μεσοπόταμο.
107

 Στις περιοχές αυτές, η οχυρωμένη 

εγκατάσταση πάνω σε ένα χαμηλό λόφο που ελέγχει κοιλάδες, στρατηγικά περάσματα και 

λιμάνια, είναι πολύ διαδεδομένη. Το χαρακτηριστικότερο στοιχείο είναι η πολυγωνική 

τοιχοποιία για τους περιβόλους. Βάσει μεγέθους, ταξινομούνται ως πόλεις ή πολίσματα, 

φρούρια και αγροτικές οικίες.  

Στην περιοχή της Θεσπρωτίας, ο Suha μελέτησε 13 οχυρές θέσεις,
108

 εκ των οποίων 

μόνο το Νεκρομαντείο (με έκταση 0.24 εκτάρια) αναγνωρίζεται ως οχυρή αριστοκρατική 

οικία. Η συνοπτική αυτή ανάλυση δείχνει ότι η θέση είναι μοναδική στην Θεσπρωτία,
109

 

καθώς συνδυάζει μεν όλα τα χαρακτηριστικά των οικισμών και των φρουρίων ως προς την 

ισχυρή οχύρωση, αλλά περικλείει υπερβολικά μικρή έκταση ώστε να ταξινομηθεί σε μία 

από τις δύο παραπάνω κατηγορίες και αρκετά μεγάλη ώστε να θεωρείται απλώς ως 

 
100

 Nowicka 1975 (πάπυροι από την Αίγυπτο)· Young 1956, 133 (επιγραφή πώλησης οικίας και πύργου και 

ψευδο-Δημοσθενικός λόγος Κατά Ευέργου και Μνησιβούλου, 53-57).  

101
 Young 1956, 144-146· Morris και Papadopoulos 2005, 155-179, με βιβλιογραφία. 

102
 Hoepfner 2005, 473-474· Morris και Papadopoulos 2005, 166, εικ. 13.  

103
 Morris και Papadopoulos 2005, 164, εικ. 11.  

104
 Morris και Papadopoulos 2005, 165, εικ. 12 (αγροικία της Βάρης). 

105
 Πουλάκη 2003, 66.   

106
 Πλιάκου 2008· 2016· 2017 (Επισκοπή Ιωαννίνων)· Φάκλαρη και Νιάρου 2014 (Αμβρακία).  

107
 Ceka 1993, 132, σημ. 41· Quantin και Fouache 1999, 47. 

108
 Suha 2007, 94-97. Η Παραμυθιά, η Ελέα, η Εφύρα, η Κασσώπη, το Δυμόκαστρο, τα Γίτανα και η 

Ντόλιανη ανήκουν στον τύπο των οχυρών πόλεων ή πολισμάτων (με έκταση εντός των τειχών που κυμαίνεται 

από 3.5 ως 30 εκτάρια)· ο Άγιος Δονάτος, ο Πύργος Ραγίου και η Κιοτέζα είναι φρούρια (με έκταση από 0.4 

ως 1.1 εκτάρια). Στα τελευταία θα πρέπει να προστεθεί και πύργος ή φρυκτωρία στο Ελευθέρι (διαστάσεων 

15x10μ) που φέρει πολυγωνική τοιχοποιία παρόμοια με αυτή του Νεκρομαντείου (Ρήγινος 1998, 538).  

109
 O Wiseman (1998, 18) επισημαίνει τον εντοπισμό δύο παρόμοιων θέσεων κατά τη διάρκεια της 

επιφανειακής έρευνας που διεξήγαγε το Nikopolis Project, αλλά δεν δίδονται περαιτέρω στοιχεία. 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 113 

αγροικία.
110

 Το γεγονός αυτό εγείρει το ερώτημα κατά πόσο ήταν σε θέση ακόμη και ένας 

εξαιρετικά εύπορος ιδιώτης, να προβεί σε μια τέτοια κολοσσιαία επένδυση που απαιτούσε 

την ισοπέδωση όλου του λόφου, την ανέγερση ενός τόσο μεγάλου κτιρίου και τη χρήση 

υλικών που δεν ήταν διαθέσιμα στην περιοχή, όπως οι πωρολιθικές πλάκες του δαπέδου 

της κεντρικής αίθουσας. Αντίθετα, μια κοινή επένδυση για την ανέγερση ενός σημαντικού 

ιερού, θα δικαιολογούσε τη μεγάλη διάθεση πόρων. 

Στην περιοχή της Χαονίας έχει μελετηθεί μεγάλος αριθμός οχυρών θέσεων
111

 που 

είτε βρίσκονται στις εσχατιές της επικράτειας των πόλεων, ελέγχοντας περάσματα σε 

στρατηγικές θέσεις
112

 είτε αποτελούν οχυρωμένους οικισμούς κοντά στις πόλεις.
113

 Τέλος, 

αναγνωρίζονται και θέσεις που συνδυάζουν τον οχυρωματικό χαρακτήρα με την αγροτική 

ή κτηνοτροφική παραγωγή. Αξιοσημείωτες είναι οι θέσεις Metoqui, Çumpora και Dobra, 

που παρουσιάζουν γενικές ομοιότητες με τη μορφή του Νεκρομαντείου, όπως την 

αντιλαμβάνεται ο Baatz, καθώς περιλαμβάνουν ένα κεντρικό ισχυρό πύργο που 

περιβάλλεται από τείχη.
114

 Σε όλες τις περιπτώσεις, οι πύργοι έχουν δύο ορόφους και 

μεγαλύτερο ύψος από τα υπόλοιπα κτίσματα, διαστάσεις 10x10 περίπου, ανωδομή εξ’ 

ολοκλήρου λίθινη με ψευδοϊσόδομη τοιχοποιία, ενώ εντάσσονται σε αυλή διαστάσεων 

περίπου 35x35μ και περιβάλλονται από δωμάτια οικιστικού και αποθηκευτικού 

χαρακτήρα.
115

 

Η μορφή των πύργων της Χαονίας, αλλά και τα όσα είναι γενικότερα γνωστά για 

την οχυρωματική αρχιτεκτονική της περιοχής, καθιστούν δύσκολη την ταύτιση του 

κεντρικού οικοδομήματος του Νεκρομαντείου με πύργο (εικ. 5). Ακόμη και σε οχυρώσεις 

που κτίστηκαν με το πολυγωνικό σύστημα, για τους πύργους υιοθετούνταν 

 
110

 Η υποτιθέμενη αναλογία της Θεσπρωτίας με τη Λυκία, που προτείνει ο Suha (2007, 80-81) δεν μπορεί 

να υποστηριχθεί πειστικά. Οι έρευνες στη Λυκία έχουν αναδείξει την παρουσία οχυρών οικιών με κεντρικό 

πύργο, γύρω από τον οποίο κτίζονται δωμάτια (αναφέρονται 77 παραδείγματα γύρω από την πόλη των 

Κυανών: Kolb και Thomsen 2004, 26-33). Εντούτοις, αυτές ανήκουν στην περίοδο πριν την αστικοποίηση της 

περιοχής (6
ος

-μέσα 4
ου

 αι. π.Χ.). Αντίθετα, οι οχυρές θέσεις της Θεσπρωτίας ανήκουν στην ύστερη κλασική 

περίοδο το νωρίτερο, όταν στην περιοχή αναπτύσσονται οι πόλεις και μόνο μία από αυτές έχει θεωρηθεί 

αριστοκρατική οικία. 

111
 Πρόκειται κυρίως για θέσεις γύρω από την Φοινίκη (Giorgi και Bogdani 2011· Bogdani 2011), ενώ 

είναι γνωστές και θέσεις κοντά στην Αντιγονεία, το Βουθρωτόν και την Αμαντεία.  

112
 Τέτοιο χαρακτήρα έχουν οι θέσεις Vagalati και Dema στην επικράτεια της Φοινίκης και οι θέσεις Lekki 

και Selo στην επικράτεια της Αντιγονείας: Giorgi και Bogdani 2011, 102. 

113
 Για παράδειγμα οι θέσεις Paleomonastiri, She Gjini, Ripësi, Duka, Malçani και Karalibeu στην 

επικράτεια της Φοινίκης και οι θέσεις Labra, Kryqit και Melani στην επικράτεια της Αντιγονείας: Giorgi και 

Bogdani 2011, 102.  

114
 Giorgi και Bogdani 2011, 103-104· Bogdani 2011, 126, εικ. 4. Η Malathrea (Μorris και Papadopoulos 

2005, 204-205, εικ. 34· Bogdani 2011, 125, εικ. 3, 128, εικ. 6, 136· Giorgi και Bogdani 2011, 105, εικ. 11), 

παρουσιάζει την ιδιαιτερότητα να έχει τέσσερις πύργους με ισόδομη τοιχοποιία στις γωνίες του τετράγωνου 

περιβόλου. Μία ακόμη θέση, η Matomara, που έχει ερμηνευθεί  ως κτηνοτροφική μονάδα, περιλαμβάνει 

τετράγωνο περίβολο με πολύ ευρεία αυλή και μικρό οικοδόμημα στα νότια (Giorgi και Bogdani 2011, 105-

106, εικ. 12-13· Bogdani 2011, 137). H θέση Çuka (Bogdani 2011, 127-130, εικ. 8), που έχει παραλληλιστεί 

με το Νεκρομαντείο (Ceka 1993, 132, σημ. 41), αναγνωρίζεται ως ανάκτορο, καθώς περιλαμβάνει δύο 

πτέρυγες με πολυάριθμα δωμάτια. Δεν έχουν διασωθεί στοιχεία που να πιστοποιούν την ύπαρξη πύργου, ο 

οποίος, σε κάθε περίπτωση, δεν είχε κεντρική θέση στο συγκρότημα. Αξιοσημείωτη είναι η περίπτωση της 

Dobra (επικράτεια της Φοινίκης) με κεντρικό πύργο και ευρύχωρη αυλή, που έχει ταυτιστεί με έξω-αστικό 

ιερό της Άρτεμης: DeMaria και Merkouri 2007, 150-159· Giorgi και Bogdani 2011, 104. 

115
 Bogdani 2011, 129, εικ. 7. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 114 

ψευδοϊσόδομη
116

 ή ένας συνδυασμός της ισόδομης τοιχοποιίας στις γωνίες των τοίχων και 

της πολυγωνικής στο κέντρο,
117

 για στατικούς λόγους. Καθοριστικό είναι το γεγονός ότι το 

κτίριο του Νεκρομαντείου δεν ανταποκρίνεται στα αμυντικά χαρακτηριστικά που έχουν 

οι υπόλοιπες θέσεις. Ο όροφος ήταν κτισμένος με ωμές πλίνθους και οπτόπλινθους, 

γεγονός που θα καθιστούσε το κτίριο ευάλωτο σε βλήματα λιθοβόλων καταπελτών, ενώ θα 

ήταν αρκετά εύκολο να πυρποληθεί. Θα πρέπει να επισημανθεί ότι πύργος με διαστάσεις 

21.80x21.65μ, όπως του κεντρικού οικοδομήματος, ξεπερνά κατά πολύ τις διαστάσεις των 

πύργων στο σύνολο του ελληνικού κόσμου. Τέλος, η μελέτη της στρωματογραφίας δεν 

προσφέρει ενδείξεις υπέρ της υπόθεσης για την ύπαρξη δύο ορόφων.
118

 

Εντύπωση προκαλεί επίσης το γεγονός ότι παρά την κλίμακα της οικοδομικής 

δραστηριότητας, δε δημιουργήθηκε αυλή πριν από τα τέλη του 3
ου

 αιώνα π.Χ. Η απουσία 

της είναι ένα πολύ σημαντικό πρόβλημα στην ερμηνεία του χώρου ως αγροτικής 

εγκατάστασης, καθώς δεν υπάρχει γνωστό παράδειγμα αγροικίας που να μη διαθέτει ούτε 

έναν ανοικτό χώρο για τις ποικίλες δραστηριότητες που θα τελούνταν εκεί. Αισθητή είναι 

και η απουσία ανοιγμάτων, πέραν του θυραίου, στο ισόγειο, γεγονός που σημαίνει ότι όλες 

οι καθημερινές δραστηριότητες της οικιστικής μονάδας θα τελούνταν στο σκοτάδι, σε 

πρωτοφανή έλλειψη εξαερισμού. Επίσης, δεν έχουν εντοπιστεί εργαστηριακοί χώροι, ούτε 

άλλες ενδείξεις παραγωγικής δραστηριότητας (πέραν της παρουσίας των μυλόλιθων για 

την άλεση των σιτηρών), ούτε κάποιος χώρος για το στάβλισμα ζώων. Αντίστοιχα, η 

κεντρική αίθουσα δεν παρουσιάζει κανένα από τα χαρακτηριστικά που θα επέτρεπαν την 

ταύτισή της με το ισόγειο κατοικημένου χώρου, καθώς δε βρέθηκε ίχνος εστίας. Ο βασικός 

οικιστικός τύπος στην Ήπειρο της κλασικής και ελληνιστικής περιόδου είναι τα δωμάτια 

να οργανώνονται γύρω από μια κεντρική αίθουσα με εστία, τον οίκο.
119

 Θα περίμενε κανείς 

ότι μια τόσο περίοπτη οικία θα υιοθετούσε σε κάποιο βαθμό το κύριο χαρακτηριστικό της 

οικιστικής αρχιτεκτονικής της περιοχής. 

Περαιτέρω ζητήματα εγείρει η διασπορά των ευρημάτων, που δε συμβαδίζει με τη 

χρήση του χώρου ως οικιστικής μονάδας. Ο μεγάλος λέβης δίπλα στην πύλη του β. 

διαδρόμου, βρίσκεται σε μια θέση που δεν τον καθιστά λειτουργικό ως αποθηκευτικό 

αγγείο. Ανεξήγητη παραμένει η συσσώρευση λεκανίδων στο νότιο διάδρομο και η 

συγκέντρωση στενόλαιμων αγγείων χοής στην κεντρική αίθουσα, σε ένα συγκρότημα που 

βρίθει αποθηκευτικών χώρων, και κυρίως η εύρεση καμένων οστών σε ορύγματα στον 

ανατολικό διάδρομο, που παραπέμπει σε θυσία. Επιμέρους στοιχεία που δε συνάδουν με 

την ταύτιση του χώρου με οικία είναι οι συσσωρεύσεις λίθων σε διάφορα σημεία, τα 

διάσπαρτα όστρεα και βότσαλα στον ανατολικό διάδρομο, η ασυνήθιστα καλή ποιότητα 

και τα ιδιαίτερα σχήματα της κεραμικής του τύπου της Δυτικής Κλιτύος,
120

 η παρουσία 

των ρυτών, των διάτρητών αγγείων και των δύο προτομών της Περσεφόνης
121

 (εικ. 3). 

 
116

 Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 39.  

117
 Suha 2007, 40-42 (Άγιος Δονάτος).  

118
 Η υπόθεση είναι απαραίτητη για να θεωρηθεί πύργος το κεντρικό οικοδόμημα, καθώς αν το κτίριο 

είχε έναν μόνο όροφο θα έφτανε τα επτά μέτρα ύψος ως τη στέγη, ενώ οι περισσότεροι καλά σωζόμενοι πύργοι 

έχουν ύψος πάνω από 10μ. και τρία ως τέσσερα επίπεδα.   

119
 Βοκοτοπούλου 1994, 198-200· Turmo 2011, 184-185, με παλαιότερη βιβλιογραφία.  

120
 Harrari 2013, 303, σημ. 73.  

121
 Η εύρεση των δύο προτομών της Περσεφόνης ερμηνεύθηκε (Baatz 1999, 153) ως απόρροια της 

γειτνίασης του συγκροτήματος με το πραγματικό Νεκρομαντείο. Αντίθετα, οι Quantin και Fouache (1999, 46) 

θεωρούν ότι η παρουσία των προτομών και των άλλων ειδωλίων δεν επαρκεί για την ταύτιση του χώρου με 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 115 

Ιδιαιτέρως προβληματική είναι η υπόθεση ότι στον ένα ή τους δύο ορόφους του 

κτιρίου λειτούργησαν έξι ευθύτονοι καταπέλτες και μία χειροβαλλίστρα. Οι τέσσερις 

μεγαλύτεροι καταπέλτες (πίν. 1) θα χρειάζονταν μία βάση για να τοποθετηθούν και δύο 

χειριστές. Οι δύο μικρότεροι καταπέλτες, όπως και η χειροβαλλίστρα ήταν 

χειροκίνητοι.
122

 Ο μεγαλύτερος καταπέλτης θα είχε μήκος 3.4μ., οι τρεις αμέσως 

μικρότεροι, που χρειάζονταν βάση για να δράσουν 2.1μ., 2.1μ. και 1.9μ., ενώ οι δύο 

χειροκίνητοι θα είχαν μήκος 1.5μ. και 1.4μ. αντίστοιχα. 

 Οι καταπέλτες θα πρέπει να μεταφέρθηκαν από τη μικρή κλίμακα, της οποίας το 

πλάτος δεν ξεπερνά τα 1-1.2μ. Οι τέσσερις καταπέλτες με τη βάση θα πρέπει να 

συναρμολογήθηκαν επί τόπου, αλλιώς θα ήταν αδύνατο να ανέλθουν στους ορόφους. 

Ακόμη και σε αυτή την περίπτωση, η ανάβαση από τη στενή κλίμακα του καταπέλτη 

μήκους 3.4μ., έστω και χωρίς τη βάση του, μοιάζει δύσκολη, αν όχι αδύνατη.   

Η συγκέντρωση των 18 χοινικίδων (εικ. 6) στο βόρειο τμήμα της κεντρικής αίθουσας 

ανήκει σε πέντε διαφορετικούς καταπέλτες. Η πιθανότητα αυτά τα τμήματα να 

προέρχονται από δύο ορόφους των οποίων τα δάπεδα κατέρρευσαν τόσο συμμετρικά ώστε 

να εναποτεθούν σε ένα σωρό μπροστά στην κλίμακα όλα τα χάλκινα τμήματα τους είναι 

πολύ μικρή.
123

 Ακόμη και έτσι όμως, οι καταπέλτες των δύο ορόφων θα πρέπει να ήταν 

τοποθετημένοι στο ίδιο περίπου σημείο του κάθε ορόφου και συγκεκριμένα επάνω από 

την στενή, βόρεια πλευρά, πλάτους 4.2μ. της κεντρικής αίθουσας. Υποθετικά, ο 

μεγαλύτερος καταπέλτης, μήκους 3.4μ. και πλάτους τουλάχιστον 1,5μ. θα ήταν 

τοποθετημένος μαζί με έναν μικρότερου μεγέθους στον ένα όροφο, ενώ οι άλλοι τρεις 

καταπέλτες με βάση, με μήκος περίπου 2μ. και πλάτος τουλάχιστον 1μ. θα ήταν 

τοποθετημένοι στον άλλο όροφο.
124

  

Τα παράθυρα των πύργων σε οχυρώσεις του 3
ου

 αιώνα π.Χ. έχουν πλάτος που 

ποικίλλει από τα 0.62μ. ως το 1μ. και ύψος από τα 1.6μ. ως τα 1.9μ. περίπου.
125

 Οι πύργοι 

της πρώιμης ελληνιστικής περιόδου από την Ηράκλεια στο Λάτμο, την Ιασό, την Έφεσο 

και τη Σάμο έχουν ένα ή δύο παράθυρα σε κάθε όροφο, καθώς και στενότερα ανοίγματα. 

Αντίστοιχη διάταξη προτείνει και ο Suha για τους πύργους της οχύρωσης στο φρούριο του 

Αγ. Δονάτου. Κάθε πύργος, με διαστάσεις 5.6x4.1μ. στο εσωτερικό (27τμ. εμβαδόν) θα 

μπορούσε να στεγάσει με πολύ μεγάλη δυσκολία είτε δύο καταπέλτες του μεγέθους του 

μεγαλύτερου καταπέλτη του Νεκρομαντείου (διατεταγμένους σε δύο πλευρές) είτε δύο 

καταπέλτες με βάση του μεσαίου μεγέθους (1.9μ.-2.1μ.) ή τρεις χειροκίνητους 

καταπέλτες.
126

 

 
ιερό. Εντούτοις, η χειρονομία της γυναικείας μορφής να κρατά την άκρη της καλύπτρας παραπέμπει στη 

χειρονομία της ανακάλυψης που κάνουν οι νύφες κατά τη διάρκεια του γάμου. Ο γάμος – αρπαγή της 

Περσεφόνης είναι ένα από τα πιο σημαντικά στοιχεία της λατρείας της, επομένως η ταύτιση της προτομής 

του Μεσοπόταμου με την Περσεφόνη είναι πειστική. Βλ. Mancini 2017, 213 (όπου τονίζεται η ομοιότητα με 

ευρήματα από το ιερό της Κάτω Παναγιάς). 

122
 Rihill 2007, 132-133.  

123
 Η μοναδική, εξαιρετικά ισχνή, πιθανότητα είναι να κάηκε το ανώτερο δάπεδο και οι εκεί καταπέλτες 

να έπεσαν στο παρακάτω δάπεδο, το οποίο με τη σειρά του κάηκε και αυτό, έτσι ώστε όλα τα τμήματα των 

καταπελτών να καταλήξουν στο ίδιο ακριβώς σημείο.  

124
 Η κατά προσέγγιση σχέση μήκους και πλάτους προκύπτει από τις μετρήσεις του Ober 1992, 150, πίν. 

2. Σύμφωνα με τις μετρήσεις του Winter (1997, 250, πίν. ΙΙ), το πλάτος θα πρέπει να ήταν ακόμη μεγαλύτερο 

(2.4μ. για καταπέλτη μήκους 3.52μ. και 1.5μ. για καταπέλτη μήκους 2.1μ.).  

125
 Ober 1992, 159.  

126
 Suha 2007, 40-49.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 116 

Αφαιρώντας το πλάτος της σκάλας (1.2μ.) το διαθέσιμο πλάτος της βόρειας πλευράς 

της κεντρικής αίθουσας σε κάθε όροφο για την τοποθέτηση των καταπελτών είναι τρία 

περίπου μέτρα (εικ. 1-2). Θα πρέπει να φανταστούμε ότι ο τοίχος στον ένα όροφο διέθετε 

δύο παράθυρα και τρία στον άλλο. Στην περίπτωση των τριών παραθύρων αυτό είναι 

αδύνατο, ενώ στην περίπτωση των δύο παραθύρων είναι οριακά εφικτό. Μάλιστα, τα 

ανοίγματα θα ήταν τόσο κοντά, ώστε οι καταπέλτες να ήταν στριμωγμένοι ο ένας δίπλα 

στον άλλον, για να πέσουν τα μεταλλικά τους τμήματα στο ίδιο ακριβώς σημείο. Με αυτούς 

τους όρους, η λειτουργία των καταπελτών θα ήταν πολύ δύσκολη.  

Αν δεχθούμε ότι το κεντρικό δωμάτιο ήταν πύργος του τύπου που συναντάμε στις 

αγροικίες και όχι του οχυρωματικού τύπου που προορίζονταν να στεγάσει καταπέλτες,
127

 

τότε η παρουσία έστω και δύο παραθύρων στη στενή πλευρά, σε σημείο που εμποδίζεται 

από την κλίμακα, θα ήταν απολύτως περιττή. Ένα άλλο πρόβλημα είναι το πάχος των 

τοίχων. Αν οι τοίχοι των ορόφων είχαν το ίδιο πάχος με αυτούς του ισογείου (3.3μ.), τότε, 

με εξαίρεση τον μεγαλύτερο καταπέλτη, όλοι οι υπόλοιποι θα έπρεπε να είναι 

τοποθετημένοι στο γείσο του παραθύρου, αλλιώς θα έβαλλαν από το εσωτερικό του 

ορόφου χωρίς καμία δυνατότητα σκόπευσης. 

Βρέθηκαν μόνο 27 αιχμές, δηλαδή 4-5 βλήματα για τον κάθε καταπέλτη. Ο αριθμός 

είναι πολύ μικρός, εκτός αν υποθέσει κανείς ότι οι αμυνόμενοι έριξαν όλα τους τα βλήματα 

στους επιτιθέμενους.
128

 Θα περίμενε κανείς οι καταπέλτες να ήταν οπλισμένοι τη στιγμή 

της καταστροφής, εντούτοις όλα τα βλήματα βρέθηκαν συγκεντρωμένα στο κεντρικό 

δωμάτιο του δυτικού κλίτους (Λ1), σε αρκετά μεγάλη απόσταση από το βόρειο τμήμα της 

αίθουσας.
129

 

Όλα τα παραπάνω, και κυρίως η θέση των ελασμάτων και τροχαλιών και του 

χάλκινου λέβητα στο β. τμήμα της κεντρικής αίθουσας συνηγορούν στο ότι η μόνη 

ερμηνεία που ανταποκρίνεται στην εικόνα της ανασκαφής και δεν συγκρούεται με την 

κοινή λογική είναι αυτή που θέλει τα τμήματα των καταπελτών να 

επαναχρησιμοποιήθηκαν σε μια διαφορετική μηχανή. 

Η ερμηνεία της υπόγειας αίθουσας (εικ. 4) αποτελεί ένα ακόμη πρόβλημα για όσους 

μελετητές απορρίπτουν την ταύτιση του χώρου με το Νεκρομαντείο. Έχουν προταθεί δύο 

διαφορετικές λύσεις: στην πρώτη, η υπόγεια αίθουσα ήταν δεξαμενή, ενώ στη δεύτερη 

ήταν κελάρι.
130

 Ο Baatz, σημειώνοντας την απουσία κονιάματος για τη λείανση της 

ανώμαλης επιφάνειας των τοίχων, προτίμησε τη λύση του κελαριού.
131

 Η λύση αυτή όμως 

προσκρούει στο προφανές πρόβλημα ότι ταυτίζεται με αποθήκη ο μοναδικός χώρος που 

βρέθηκε σχεδόν άδειος σε ένα κτίριο με πολυάριθμους αποθηκευτικούς χώρους με αγγεία 

και τρόφιμα. 

 
127

 Οι πύργοι που στέγαζαν έναν ως δύο καταπέλτες σε κάθε όροφο στις οχυρώσεις της Μικράς Ασίας 

(Ober 1992) και του ελλαδικού χώρου (Winter 1997), είχαν όλοι μεγαλύτερο πλάτος από τα διαθέσιμα 3μ. της 

βόρειας πλευράς της κεντρικής αίθουσας.  

128
 Φάκλαρη 2009, 21.  

129
 Δάκαρης 1964α, 50.  

130
 Δεξαμενή: Ceka 1993, 132· Quantin και Fouache 1999, 45. Κελάρι: Baatz 1982, 213· 1999, 151-152· 

Ustinova 2009α, 74· Friese 2013, 228. Δεξαμενή ή κελάρι: Wiseman 1998, 18· Ogden 2001α, 174· 2001β, 21.  

131
 Baatz 1999, 152. Επένδυση με κονίαμα έχουν οι σκαμμένες στο βράχο ελληνιστικές δεξαμενές στο 

Δυμόκαστρο: Λάζαρη, Τζωρτζάτου και Κουντούρη 2018, 290-291.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 117 

Οι Quantin και Fouache προκρίνουν τη λύση της δεξαμενής, τονίζοντας τη γενική 

ομοιότητα της κατασκευής με μια δεξαμενή στη Βύλλιδα της Ιλλυρίας
132

 και 

υποστηρίζοντας ότι υπήρχε ανοικτό σημείο στο ν. τμήμα της αίθουσας, που επέτρεπε την 

πρόσβαση για την άντληση του νερού και τον καθαρισμό. Επειδή ο σκληρός βράχος του 

πυθμένα ήταν αδιάβροχος, δεν έγινε καμία προσπάθεια ισοπέδωσης του. Αυτό βέβαια δεν 

εξηγεί την έλλειψη κονιάματος. Τέλος, θεωρείται ότι η μεγάλη επιφάνεια του κτιρίου 

καθορίστηκε από την ανάγκη ύπαρξης μεγάλης επικλινούς στέγης, από την οποία το 

βρόχινο νερό θα έρρεε στη δεξαμενή.
133

 Παραγνωρίζεται όμως το γεγονός ότι η στέγη του 

συγκροτήματος κάλυπτε και τα τρία κλίτη, ενώ η υπόγεια αίθουσα καλύπτει έκταση ίση 

με αυτή του κεντρικού, επομένως, ελλείψει αγωγού, το βρόχινο νερό θα κυλούσε προς τα 

έξω. Η ταύτιση της υπόγειας αίθουσας με δεξαμενή προσκρούει και στην παρουσία του 

αγγείου και του σκελετού ζώου, τα οποία μπορούν καλύτερα να ερμηνευθούν ως 

εγκαίνιον.
134

 

Η άποψη του ανασκαφέα ότι η υπόγεια αίθουσα αποτελεί ένα είδος κρύπτης 

υποστηρίζεται από τα όσα είναι γνωστά για άλλα λατρευτικά κτίρια της ελληνιστικής και 

της ρωμαϊκής περιόδου. Υπόγεια αίθουσα που στηρίζεται σε τόξα ανασκάφηκε στο 

μαντείο του Απόλλωνα στην Κλάρο
135

 και στο ιερό της «Τούμπαλλου» στη Νέα Πάφο της 

Κύπρου.
136

 Παρόμοια κρύπτη, με τόξα που στηρίζουν το δάπεδο του ναού υπάρχει και στο 

ιερό του Δία στους Αιζανούς της Φρυγίας, το οποίο επίσης λειτουργούσε ως μαντείο
137

 και 

σε διάφορα ιερά της ρωμαϊκής περιόδου όπου τελούνταν μυστήρια στη Συρία και τη 

Βόρεια Αφρική.
138

 

Το σημαντικότερο επιχείρημα υπέρ του ξεχωριστού και σημαντικού ρόλου της 

υπόγειας αίθουσας αποτελεί η ιδιαίτερη ακουστική της. Έρευνες που διεξήχθησαν από 

δύο συνεργάτες του Εργαστηρίου Ηχητικής Αρχιτεκτονικής του ΑΠΘ απέδειξαν ότι η 

υπόγεια αίθουσα είχε εξαιρετικά χαμηλή στάθμη θορύβου, που προσεγγίζει το μηδενικό 

επίπεδο θορύβου των σύγχρονων πειραματικών ανηχοϊκών θαλάμων.
139

 Οι συγγραφείς 

 
132

 Η συγκεκριμένη δεξαμενή έχει στέγαση από τόξα, οι τοίχοι είναι εντελώς καλυμμένοι με κονίαμα και 

χρησιμεύουν ως βάση για τις καμάρες: Ceka 1993, 132· Quantin και Fouache 1999, 45, σημ. 41-42· Funke, 

Moustakis και Hochschulz 2004, 343.  Δεξαμενές με καμαροσκεπή στέγαση είναι γνωστές και από άλλες θέσεις 

του ελληνιστικού κόσμου, όπως για παράδειγμα τη Δήλο. 

133
 Quantin και Fouache 1999, 45 και σημ. 41. 

134
 Δάκαρης 1975α, 146· 1975β, 82-85. 

135
 Martin 1973, 25· Spawforth 2006, 198. Χρονολογείται στον ύστερο 1

ο
 αιώνα π.Χ., αλλά θεωρείται ότι 

αντικατέστησε κρύπτη με ανάλογη λειτουργία που χρονολογείται στον 4
ο
 αιώνα π.Χ. Το άδυτο αποτελείται 

από δύο δωμάτια (ύψους 1.8μ.) με θολωτή στέγη, που ενώνονται με ένα πέρασμα. Ο διάδρομος που οδηγούσε 

στο πρώτο δωμάτιο ήταν υπερβολικά στενός (0.70μ.) και μακρύς (25μ.) και άλλαζε κατεύθυνση επτά φορές. 

Στο «σπήλαιο» (specus με βάση τις πηγές) κατέβαινε τη νύχτα, μετά από κατάλληλη προετοιμασία ο μάντης, ο 

οποίος γνώριζε μόνο τα ονόματα των επισκεπτών και επέστρεφε το πρωί με τις απαντήσεις του θεού: Ustinova 

2009, 109-112. 

136
 Πάνω στο ιερό ανεγέρθηκε παλαιοχριστιανική βασιλική, που κατέστρεψε τον υπερκείμενο ναό. 

Διασώθηκε όμως σε καλή κατάσταση η κρύπτη, ίδιων διαστάσεων με το ναό, που αποτελείται από δύο 

κυκλικής διατομής δωμάτια με θολωτή στέγη και διάδρομο σε σχήμα λαβυρίνθου: Mlynarczyk 1990, 226-227, 

πίν, 72. 

137
 Spawforth 2006, 220. 

138
 Μartin 1973, 25.  

139
 Ζαφράνας και Καραμπατζάκης 2009.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 118 

καταλήγουν στο συμπέρασμα ότι αυτό δεν ήταν ένα τυχαίο επίτευγμα.
140

 Η φροντίδα των 

κατασκευαστών να αποδοθούν τα συγκεκριμένα χαρακτηριστικά στην υπόγεια αίθουσα 

δεν δικαιολογείται παρά μόνο αν αυτή είχε κάποιο ρόλο στα τελετουργικά δρώμενα του 

Νεκρομαντείου. 

 

Τελετουργία 

Αν και έχει υποστηριχθεί ότι η λατρεία στο Νεκρομαντείο αποτελεί συγκερασμό 

χθόνιας λατρείας του Ποσειδώνα Ίππιου και της προελληνικής Μεγάλης Θεάς της 

βλάστησης με τη λατρεία του Αϊδωνέα/Άδη και της Περσεφόνης, που έφεραν άποικοι από 

την Ήλιδα κατά τον 14
ο

 αιώνα π.Χ.,
141

 δεν υπάρχει κανένα στοιχείο που να επιτρέπει να 

αναχθεί στην προ-ομηρική περίοδο.
142

 

Η κεραμική από τον αποθέτη στους πρόποδες του λόφου υποδηλώνει ότι το ιερό 

λειτουργούσε ήδη κατά τον ύστερο 7
ο

 αιώνα π.Χ., την περίοδο δηλαδή στην οποία 

αναφέρεται η πιο αξιόπιστη μαρτυρία για τη λειτουργία του Νεκρομαντείου, στο κείμενο 

του Ηροδότου (5.92) σχετικά με την επίσκεψη των απεσταλμένων του τυράννου της 

Κορίνθου Περιάνδρου και στη συνομιλία τους με το φάσμα της συζύγου του, Μέλισσας.
143

 

Το Νεκρομαντείο θα πρέπει να ήταν αφιερωμένο στον Άδη και την Περσεφόνη, αν κρίνει 

κανείς από το ομηρικό κείμενο, αλλά και από το γεγονός ότι ο Πλούταρχος, αφηγούμενος 

την εκστρατεία του Πειρίθου και του Θησέα στη Θεσπρωτία, ονομάζει τους βασιλείς που 

αντιμετώπισαν τους εισβολείς Αϊδωνέα και Περσεφόνη.
144

 Προς την κατεύθυνση 

 
140

 Ανάλογα συμπεράσματα έδωσαν και δύο παρόμοιες έρευνες: Paipetis et al. 2003· Paipetis 2010, 45-48· 

Βασιλαντωνόπουλος και Μουρτζόπουλος 2004. Το γεγονός ότι τρεις έρευνες που ακολούθησαν διαφορετική 

μεθοδολογία κατέληξαν στο ίδιο συμπέρασμα αναφορικά με την ηχητική συμπεριφορά της υπόγειας 

αίθουσας επιβεβαιώνει την αξιοπιστία των αποτελεσμάτων. Είναι δε  άγνωστες στο σύνολο σχεδόν των 

ερευνητών που ασχολήθηκαν με το Νεκρομαντείο.  

141
 Δάκαρης 1958β, 102· 1993, 31· Hammond 1967, 369· Σουέρεφ 1996, 454· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 3. 

Αντίθετα, ο Snodgrass (2000, 294, σημ. 59) θεωρεί ότι η παρουσία μυκηναϊκού οικισμού στο λόφο αποκλείει 

την ύπαρξη πρώιμης λατρείας. Η υπόθεση της παρουσίας Ηλείων αποίκων (Hammond 1954·  Δάκαρης 1993, 

31) ενισχύεται από την ύπαρξη κοινών τοπωνυμίων (Εφύρα, Χάραδρος, Αχέρων) στις δύο περιοχές 

(Ευαγγελίδης 1956, 11-12· Quantin και Fouache 1999, 56-60), ενώ η λατρεία του Άδη είναι ιδιαίτερα 

ανεπτυγμένη στην Ηλεία, όπου υπήρχε ο μοναδικός ναός αφιερωμένος στο θεό που αναφέρει ο Παυσανίας 

(6.25.2-3). Περαιτέρω, έχει επισημανθεί (Quantin και Fouache 1999, 57) ότι η γεωμορφολογία, ιδιαίτερα στην 

περιοχή της Τριφυλλίας, στα σύνορα Ηλείας και Μεσσηνίας, θυμίζει έντονα το τοπίο της πεδιάδας του 

Φαναρίου. Παράλληλα, στη Φιγάλεια της γειτονικής Αρκαδίας, υπήρχε ιερό του Άδη και της Δήμητρας 

(Στράβων 8.3.15), ενώ ο Παυσανίας (3.17.9) μνημονεύει την παρουσία ψυχαγωγών στην ίδια περιοχή. Αντίθετα, 

ο Funke (1961, 47) θεωρεί ότι οι δεσμοί της περιοχής με την Ηλεία θα πρέπει να αναχθούν στο 5
ο
 αιώνα π.Χ. 

(θέση την οποία απορρίπτει ο Hammond 1967, 427-428). Σε πρόσφατη διεξοδική μελέτη του ζητήματος 

(Domínguez 2015, 111-112) η ύπαρξη ηλειακών αποικιών στην ΄Ηπειρο, ακόμη και κατά τον 5
ο
 αιώνα, 

αμφισβητήθηκε.   

142
 Η ύπαρξη του Νεκρομαντείου κατά τον ύστερο 8

ο
/7

ο
 αιώνα π.Χ. βασίζεται στη διαδεδομένη θεωρία 

ότι το ομηρικό κείμενο της Νέκυιας απηχεί νεκρομαντική πρακτική (Will 1953, 150, σημ. 2· Δάκαρης 1986, 

110-130· Donadieu και Vilatte 1996· Sourvinou-Inwood 1996, 70-76· Ogden 2001b, 43-44). Για την 

πιθανότητα ο Όμηρος να βασίστηκε σε προγενέστερο έπος, βλ. παραπάνω, σελ. 100. 

143
 Η θεωρία σύμφωνα με την οποία ο Ηρόδοτος γνώριζε την ύπαρξη νεκρομαντείου στη Θεσπρωτία την 

εποχή του, αλλά περιγράφει τελετουργίες στο Ηραίον της Περαχώρας, το οποίο θα είχε την ίδια ακριβώς 

λειτουργία κατά την αρχαϊκή περίοδο, ενώ είχε πάψει να εκτελεί χρέη μαντείου κατά τον 5
ο
 αιώνα π.Χ. (Will 

1953, 153-154· Donadieu και Vilatte 1996, 86-90), δε στηρίζεται σε κανένα στοιχείο και εύλογα έχει 

απορριφθεί (Quantin και Fouache 1999, 38· Ogden 2001α, 184· 2001β, 24).  

144
 Πλούταρχος, Θησεύς, 31 και 35.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 119 

γυναικείας θεότητας υποδεικνύουν τα κεφάλια γυναικείων ειδωλίων από τον αποθέτη, ενώ 

η παρουσία του Άδη ενισχύεται από το γεγονός ότι εμφανίζεται μαζί με τον Κέρβερο σε 

νομίσματα της Ελέας κατά τον 4
ο

 αιώνα π.Χ.
145

 

Ο Ogden θεώρησε ότι η τελετουργία γίνονταν στην ύπαιθρο, σε σημείο κοντά στον 

αποθέτη στους πρόποδες του λόφου, ενώ οι προσφορές και το αίμα των σφαγίων χύνονταν 

μέσα στα νερά της Αχερουσίας λίμνης.
146

 Η άποψη του Δάκαρη ότι η λατρεία λάμβανε 

χώρα σε φυσικό σπήλαιο στη θέση που ανοίχτηκε κατά την ελληνιστική περίοδο η υπόγεια 

αίθουσα
147

 συμφωνεί με τις τάσεις της πρόσφατης έρευνας, που καταδεικνύουν την 

ψυχολογική σημασία των σπηλαίων για την τέλεση της μαντείας, αλλά και τη σχέση τους 

με την πίστη στην ύπαρξη διόδων επικοινωνίας με τον Κάτω Κόσμο.
148

 Επιπλέον, στους 

Βάτραχους του Αριστοφάνη (στ. 470-472) αναφέρεται ότι στον Κάτω Κόσμο υπάρχει ο 

βράχος της Στυγός με τη μαύρη καρδιά, ο σκόπελος του Αχέροντα που στάζει αίμα και ο 

Κωκυτός, γύρω από τον οποίο τρέχουν σκυλιά. Ίσως εδώ γίνεται ευθεία αναφορά στο 

επίκεντρο της λατρείας, το λόφο του Νεκρομαντείου, και στην προσφορά χοών στους 

νεκρούς με το αίμα των θυσιασμένων ζώων. Συνδυάζοντας τα στοιχεία που αναφέρουν ο 

Όμηρος, ο Ηρόδοτος και ο Αριστοφάνης, μπορούμε να υποθέσουμε ότι η νεκρομαντική 

πρακτική περιελάμβανε τη συνάντηση των πιστών με τα φάσματα των νεκρών, στα οποίο 

έθεταν απευθείας τα ερωτήματά τους, αφού προηγουμένως είχαν τελέσει θυσία, ενώ η 

διαδικασία ολοκληρώνονταν με την προσφορά ενός δώρου στο ιερό. Με βάση τα όσα είναι 

γνωστά από ποιητικά αποσπάσματα σχετικά με τη νεκρομαντεία, τα τελούμενα λάμβαναν 

χώρα κατά τη διάρκεια της νύχτας.
149

 Δεν υπάρχει όμως καμία ένδειξη ότι η εμφάνιση των 

φασμάτων γίνονταν στα όνειρα των επισκεπτών
150

.  

Ο Δάκαρης βάσισε την ανασύσταση της ελληνιστικής τελετουργίας σε μια 

συνδυαστική ανάλυση των αρχαιολογικών καταλοίπων και των λιγοστών φιλολογικών 

μαρτυριών, έτσι ώστε η μία πηγή να συμπληρώνει την άλλη.
151

 Το σοβαρότερο 

μειονέκτημα αυτής της μεθόδου είναι η προσπάθεια ερμηνείας των αρχαιολογικών 

δεδομένων υπό το πρίσμα μιας εξ’ αρχής προσδιορισμένης παραδοχής για τη λειτουργία 

του χώρου, χωρίς να εξετάζονται τυχόν εναλλακτικές ερμηνείες. Παρά τα μεθοδολογικά 

 
145

 Franke 1961, 40-46, πίν. 3-4· Οgden 2001β, 42.  

146
 Ogden 2001β, 47. Η ερμηνεία αυτή βασίζεται στην υπόθεση ότι η δράση στους Ψυχαγωγούς του 

Αισχύλου (F273a TrGF) αναπαράγει τη νεκρομαντική πρακτική στην περιοχή του Αχέροντα: Επιπλέον, ο 

Ogden θεωρεί καθοριστική την απουσία σπηλαίου σε μια αττική ερυθρόμορφη πελίκη των μέσων του 5
ου

 

αιώνα π.Χ, που δείχνει τον Οδυσσέα να κάθεται σε ένα βραχώδες τοπίο, έχοντας θυσιάσει τα δύο πρόβατα 

και να συναντά τον νεκρό πλοηγό του, τον Ελπήνορα, που προβάλλει μέσα από τη βλάστηση μιας λίμνης, ενώ 

πίσω από τον ήρωα στέκει ο Ερμής Ψυχοπομπός (Βοστόνη, Museum of Fine Arts 34.79: Ogden 2001β, 49-50, 

εικ. 8). 

147
 Δάκαρης 1963α, 92· 1963β, 63· 1993, 27· Τζουβάρα-Σούλη 1979, 103· Bremmer 2002, 74· Ζήδρου 

2008, 138-139. Η ανασκαφή δεν επιβεβαίωσε αλλά ούτε και διέψευσε την ύπαρξη σπηλαίου.  

148
 Ogden 2001α, 184-185· 2001β, 25-27· Ustinova 2009α, 68· Friese 2010α, 36· Pfanz, Yüce, D’Andria, 

D’Alessandro, Pfanz, Manetas και Papatheodorou 2014, 110-112. 

149
 Βλ. γενικά Ogden 2001β, 166.  

150
 Την άποψη ότι οι πιστοί συναντούσαν τους νεκρούς στα όνειρά τους ασπάζονται οι Cumont 1949, 94· 

Dodds 1973, 207, σημ. 3· Ogden 2001α, 178-180· 2001β, 75-92. 

151
 Δάκαρης 1961α, 116-119· 1970, 13-15· 1993, 15-22· Dakaris 1973, 145-146. Βλ. επίσης Τζουβάρα-

Σούλη 1979, 99-110· 2013, 5· Moustakis 2006, 158-163· Ζήδρου 2008, 165-168. Η μεγάλη πλειοψηφία των 

ερευνητών που αποδέχονται την ταύτιση του ελληνιστικού συγκροτήματος με το Νεκρομαντείο, αποδέχονται 

σε γενικές γραμμές την ερμηνεία της τελετουργίας όπως ανασυσταίνεται από τον Δάκαρη: βλ. παραπάνω, 

σημ. 98-99. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 120 

προβλήματα που εγγενώς περιέχει ένα τέτοιο κυκλικό σχήμα,
152

 έχει το πλεονέκτημα να 

εντάσσει όλους τους χώρους και το σύνολο των κινητών ευρημάτων σε μια συνεκτική 

αφήγηση.  

Κεντρικό στοιχείο της αφήγησης είναι η πεποίθηση του Δάκαρη ότι καθώς η 

ελληνιστική περίοδος ήταν εποχή ορθολογισμού και αμφισβήτησης της παραδεδομένης 

θρησκείας και μυθολογίας, το ιερατείο του Νεκρομαντείου έπρεπε να καταφύγει σε 

τεχνάσματα για την εμφάνιση των φασμάτων, προσφέροντας ένα είδος ψευδο-

επιστημονικής απόδειξης της αυθεντικότητας της τελετουργίας.
153

 Η απουσία ιστορικών 

πηγών για την τελετουργία δεν αποτελεί πρόβλημα, καθώς εικάζεται ότι τα δρώμενα 

περιβάλλονταν από άκρα μυστικότητα, ενώ η γνωστοποίηση τους θα επέσυρε την ποινή 

του θανάτου.
154

 

Η συγκεκριμένη αφήγηση αναγνωρίζει την ύπαρξη τριών σταδίων σωματικής και 

ψυχικής προετοιμασίας πριν την επαφή με τον επικίνδυνο και δυνητικά επιβλαβή κόσμο 

των νεκρών.
155

 Η πρώτη φάση γίνονταν στα νότια δωμάτια της αυλής (εικ. 1), που 

προορίζονταν για τη σύντομη φιλοξενία των πιστών ή αποτελούσαν ενδιαιτήματα των 

ιερέων. Η δεύτερη φάση γίνονταν στα δωμάτια του βορείου διαδρόμου, όπου ο επισκέπτης 

διέμενε για κάποιο χρονικό διάστημα.
156

 Περιλάμβανε χοές
157

 (όπως συνάγεται από την 

παρουσία διάτρητων δοχείων, μυροδοχείων και σκευών χοής), δίαιτα από χοιρινό κρέας 

(κρίνοντας από το οστεολογικό υλικό που βρέθηκε), όστρεα, κριθαρένιο ψωμί και κύαμους 

(κουκιά),
158

 λουτρά και καθαρμούς για την αποφυγή μιάσματος.
159

 Το τρίτο και τελικό 

στάδιο προετοιμασίας, κατ’ αναλογία με τα όσα διαδραματίζονταν στα Καβείρια 

μυστήρια στο Ιερό της Σαμοθράκης,
160

 γίνονταν στο δωμάτιο του ανατολικού διαδρόμου, 

όπου έφτανε ο πιστός έχοντας προηγουμένως πλύνει ταχέρια του στο λουτήριον που 

 
152

 Quantin και Fouache 1999, 44· Piccinini 2012, 319. Ένα ακόμη σημαντικό μεθοδολογικό πρόβλημα 

είναι ότι οι δύο βασικές γραπτές πηγές, το ομηρικό κείμενο και ο Μένιππος του Λουκιανού, αντιμετωπίζονται 

ως αυθεντικές μαρτυρίες για την τελετουργία στο ιερό του Αχέροντα (Δάκαρης 1960α, 122· 1961α, 112, σημ. 

3-4), παραβλέποντας το γεγονός ότι απέχουν χρονολογικά μεταξύ τους 10 αιώνες περίπου και αναφέρονται σε 

διαφορετικές περιόδους από αυτή της λειτουργίας του ελληνιστικού συγκροτήματος. Επιπλέον, άστοχη είναι 

η πεποίθηση ότι το έργο του Λουκιανού σατιρίζει την τελετουργία που λάμβανε χώρα στο Νεκρομαντείο του 

Αχέροντα, αλλά η δράση τοποθετείται σκόπιμα στη Μεσοποταμία, προκειμένου ο συγγραφέας να αποφύγει 

την κατηγορία της ασέβειας (Δάκαρης 1993, 22), καθώς αντιφάσκει με την άποψη του ίδιου του ανασκαφέα 

ότι η λατρεία είχε πάψει να τελείται στο Νεκρομαντείο ήδη από το 168/167 π.Χ. 

153
 Δάκαρης 1993, 21.   

154
 Κατ’ αναλογία με τα Ελευσίνια Μυστήρια: Δάκαρης 1961α, 119· 1993, 22· Ζήδρου 2008, 168·  Αγγέλη 

2015β, 31. 

155
 Η υπόθεση των τριών σταδίων υποβάλλεται από την ιδέα της τριπλής διάθρωσης του χώρου που 

επικρατεί γενικά στο ιερό: Δάκαρης 1961α, 112· 1961β, 123. Ανάλογη μακρά προετοιμασία με ειδική δίαιτα 

και παραμονή σε υπόγειο χώρο αναφέρει και ο Παυσανίας (9.39-40.1), που επισκέφτηκε προσωπικά το ιερό 

του Τροφώνιου στη Λιβαδειά και κατέβηκε στον Κάτω Κόσμο. Βλ. Bonnechere 2003α. Για τον κίνδυνο που 

ενέχει η επικοινωνία με τους νεκρούς βλ. Friese 2010α, 30. 

156
 Γίνεται λόγος για τρεις νύκτες ή τρεις χρονικές περιόδους ασαφούς διάρκειας: Δάκαρης 1961α, 110, 

112· 1961β, 122. Η Φάκλαρη (2009, 116) κάνει λόγο για τρεις εβδομάδες. 

157
 Για τη σημασία των χοών στη νεκρομαντεία, βλ. Ogden 2001β, 169-170· Συρόπουλος 2012, 93. 

158
 Με βάση την προετοιμασία που περιγράφεται στο Μένιππο του Λουκιανού (7), εικάζεται ότι η δίαιτα 

περιελάμβανε επίσης  μέλι, νερό και γάλα (Δάκαρης 1961α, 114, 117· Ζήδρου 2008, 165).  

159
 Σε λουτρά υποβάλλονταν οι επισκέπτες στο ιερό του Τροφώνιου στη Λιβαδειά (Παυσανίας 9.39.5), ενώ 

αναφέρονται και στον Μένιππο του Λουκιανού (7: λουτρά 29 ημερών στον ποταμό Ευφράτη, ξεκινώντας με τη 

νέα Σελήνη). Βλ. Δάκαρης 1961α, 112, σημ. 4· 1970, 10. 

160
 Δάκαρης 1961α, 112. Για τα στάδια μύησης στη Σαμοθράκη, βλ. Clinton 2003, 60-70.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 121 

βρίσκονταν αριστερά της πύλης και ρίξει έναν αποτρόπαιο λίθο στο σωρό που βρίσκονταν 

στα δεξιά.
161

 Περιελάμβανε αυστηρότερη δίαιτα και συχνότερες πράξεις εξαγνισμού. 

Κατά τον Δάκαρη, η δίαιτα έπαιζε καθοριστικό ρόλο στην καθοδήγηση των αισθήσεων, 

αφού η κατανάλωση χλωρών κυάμων και λούπινων μπορεί να επιφέρει ζάλη, 

παραισθήσεις, ακαταληψία και αλλεργίες (κυαμίασις, λαθυρισμός).
162

 

Μετά την προσφορά θυσίας σε όρυγμα στο δάπεδο του ανατολικού διαδρόμου,
163

 

με βάση το τελετουργικό που περιγράφεται στη Νέκυια της Οδύσσειας,
164

 έστρεφε προς τα 

δεξιά
165

 και εισέρχονταν στο λαβύρινθο,
166

 όπου πρόσφερε άλφιτα και χοές από λεκανίδες 

που εν συνεχεία θρυμματίζονταν τελετουργικά.
167

 Διερχόμενος από τρεις σιδερόφρακτες 

πύλες,
168

 έφτανε στην κεντρική αίθουσα, όπου έριχνε έναν αποτρόπαιο λίθο και πρόσφερε 

χοές
169

 προς τιμή του Άδη και της Περσεφόνης, που σύμφωνα με τον ανασκαφέα, διέμεναν 

στην περίκλειστη υπόγεια αίθουσα.
170

 Κατά τη διάρκεια της ιεροτελεστίας, ο πιστός μαζί 

με τον ιερέα οδηγό του θα επικαλούνταν συνεχώς τις ψυχές των νεκρών, θα απήγγειλε 

 
161

 Δάκαρης 1993, 18. Οι λιθοσωροί είναι οι «λόφοι του Ερμή» με αποτρεπτικό χαρακτήρα, στους οποίους 

αναφέρεται ο Cornutus (Denatura Deorum 16.168). Βλ. Van Straten 1982, 215-230, όπως αναφέρεται σε Ogden 

2001β, 20, σημ. 8. 

162
 Δάκαρης 1990α, 167· 1990β, 77.  

163
 Κρίνοντας από τα οστά που περισυλλέχθηκαν από τα πέντε ορύγματα που εντοπίστηκαν, θυσίαζαν 

κατά κύριο λόγο πρόβατα, και σπανιότερα βοοειδή και χοίρους. Η παρουσία των έμπυρων θυσιών στον 

ανατολικό διάδρομο θα αποτελούσε, μέσω της μελέτης των σπλάχνων των σφαγίων και κατ’ αναλογία με τα 

όσα είναι γνωστά από το τελετουργικό στο ιερό του Τροφώνιου στη Λιβαδειά (Παυσανίας 9,39.6), τον 

τελευταίο έλεγχο από πλευράς των ιερέων για το κατά πόσον ο επισκέπτης γίνονταν αποδεκτός από τις 

θεότητες του μαντείου. Οι θυσίες ανήκουν στον τύπο του ολοκαυτώματος, όπου το σφάγιο δεν καταναλώνεται, 

αλλά καίγεται ολόκληρο, μια πρακτική που απαντά γενικά στις χθόνιες λατρείες (βλ. Ogden 2001β, 168-169). 

Αν και έχει διατυπωθεί η ένσταση ότι στην ελληνική θρησκεία είναι αδιανόητο να γίνονται θυσίες σε κλειστό 

χώρο (Ustinova 2009α, 75, σημ. 141), δεν έχει δοθεί καμία επαρκής εναλλακτική ερμηνεία. Ανάλογα ίχνη 

θυσίας (εσχάρα γεμάτη τέφρα σε δάπεδο του 8
ου

 αι. π.Χ.) έχουν βρεθεί στην Περαχώρα, στο εσωτερικό του 

ναού της Ήρας Λιμενίας. Βέβαια, η λειτουργία του κτιρίου αυτού ως ναού έχει αμφισβητηθεί (Tomlinson 

1992).  

164
 Οδύσσεια, λ24 κε.: φτάνοντας στο σημείο που του είχε υποδειχθεί από την Κίρκη, ο Οδυσσέας άνοιξε 

με το σπαθί του λάκκο και πρόσφερε στους νεκρούς μέλι, γάλα, κρασί, νερό και άλφιτα. Θυσίασε ένα κριάρι 

σε όλες τις ψυχές και ένα μαύρο πρόβατο στην ψυχή του Τειρεσία, το σώμα των οποίων κάηκε ολοκληρωτικά 

προς τιμήν των νεκρών. Σε αντίθεση με τα τελούμενα στο Νεκρομαντείο, ο Οδυσσέας δε θυσιάζει στο 

εσωτερικό του σπηλαίου (Δάκαρης 1960α, 122). 

165
 Η δεξιόστροφη πορεία εξηγείται από τον van Straten (1982, 215-230, όπως αναφέρεται σε Ogden 

2001β, 20, σημ. 8) με αναφορά στο δίστρατο του Άδη (Πλάτων, Πολιτεία 614c, Βιργίλιος, Αινειάδα, 6.541-543): 

η δεξιά οδός οδηγεί στα Ηλύσια Πεδία, η αριστερή οδός στα Τάρταρα.  

166
 Για το συσχετισμό λαβυρίνθου και Κάτω Κόσμου, βλ. Clark 1979, 125-150. 

167
 Δάκαρης 1958β, 98· 1960α, 122-123· 1960β, 109, 123· 1993, 18-19· Ζήδρου 2008, 167· Τζουβάρα-

Σούλη 2013, 5· Αγγέλη 2015β, 31.  

168
 Τρεις ήταν και οι πύλες του Άδη (Ιλιάδα η 15): Δάκαρης 1993, 19.  

169
 Τα αγγεία θρυμματίζονταν τελετουργικά, όπως υποδηλώνει το παχύ στρώμα οστράκων στενόλαιμων 

αγγείων χοής που εντοπίστηκε στο δάπεδο της κεντρικής αίθουσας. Στην υπόγεια αίθουσα, με βάση μια 

πληροφορία που δεν εμφανίζεται στις ανασκαφικές εκθέσεις, αλλά διασώζει ο Vandenberg (2007, 11) στις 

συζητήσεις του με τον ανασκαφέα, βρέθηκε ένα στρώμα μαύρου μαλακού και σπογγώδους χώματος, που ο 

Δάκαρης ερμήνευσε το 1975 ως τα κατάλοιπα του αίματος που συσσωρεύτηκαν από τις χοές που γίνονταν στο 

δάπεδο της κεντρικής αίθουσας και έσταζαν στην υπόγεια αίθουσα. Με το χρόνο, το αίμα και η σκόνη 

μετατράπηκαν σε αυτή τη μαύρη ύλη, που είχε ύψος ένα μέτρο περίπου. Το χώμα, αφού απομακρύνθηκε, 

χρησιμοποιήθηκε για τη διαμόρφωση της εισόδου του αρχαιολογικού χώρου (προσωπική συνομιλία με τον 

αρχαιοφύλακα του αρχαιολογικού χώρου του Νεκρομαντείου στις 5.10.2017), χωρίς να αναλυθεί. 

170
 Δάκαρης 1975α, 146-147· 1975β, 85-86. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 122 

ευχές (βλ. Οδύσσεια κ 521, 526 και λ 29, 34), θα καλούσε μεγαλόφωνα τους υποχθόνιους 

δαίμονες (Λουκιανού, Μένιππος 9-10) και θα χτυπούσε το έδαφος με τις παλάμες του, όμοια 

με τον τρόπο που ο χορός ανακαλεί το φάντασμα του Δαρείου, στους Πέρσες του Αισχύλου 

(στ. 682-688).
171

  

Μέσα σε αναθυμιάσεις και καπνούς που αναδύονταν από την καύση του θείου, που 

ήταν αποθηκευμένο στους πίθους των πλευρικών δωματίων,
172

 και με τη συνοδεία ψιθύρων 

και φωνών που δημιουργούσαν ηχητικές παραισθήσεις, ο πιστός έβλεπε τις ψυχές των 

νεκρών να κατέρχονται από την οροφή ή τον όροφο του κτιρίου με μία μηχανή που είχε 

κατασκευαστεί από τα εξαρτήματα των καταπελτών
173

 και την οποία κινούσαν ιερείς 

κρυμμένοι στους σκεπαστούς διαδρόμους του ορόφου. Η μηχανή λειτουργούσε με 

αντίβαρο τις 22 σιδερένιες πλίνθους που εντοπίστηκαν στο δωμάτιο Κ,
174

 και είχε 

κρεμασμένο στην άλλη άκρη το χάλκινο λέβητα της κεντρικής αίθουσας, μέσα στον οποίο 

παρουσιαζόταν το είδωλο του νεκρού.
175

 Μέσω τεχνασμάτων ή της αυθυποβολής που 

προξενούσαν οι οπτικές και ηχητικές παραισθήσεις και ενέτεινε η εξουθενωτική δίαιτα με 

τοξικές τροφές, ο επισκέπτης πείθονταν ότι συνομίλησε με τις ψυχές των νεκρών και έλαβε 

απάντηση στα ερωτήματά του.
176

 Μετά το χρησμό ακολουθούσε ένα τελευταίο στάδιο 

καθαρμού
177

 και σωματικής και ψυχικής αποκατάστασης από τις δοκιμασίες,
178

 και τελικά 

ο πιστός αποχωρούσε, κατηφορίζοντας την ανατολική πλευρά του λόφου, προς τον 

Κωκυτό.  

 
171

 Δάκαρης 1961α, 118. Το κείμενο του Αισχύλου δεν παρέχει σκηνική οδηγία ότι τα μέλη του χορού 

χτυπούσαν το έδαφος με τις παλάμες τους, αλλά αυτό αναφέρεται στους Βάτραχους του Αριστοφάνη (στ. 1028-

1029), στη στιχομυθία μεταξύ του Διονύσου και του νεκρού ποιητή στον Κάτω Κόσμο.  

172
 Δάκαρης 1964β, 64· Ζήδρου 2008, 167. Στην Οδύσσεια (χ 481κ.ε.) ο Οδυσσέας καίει θειάφι για να διώξει 

το μίασμα του θανάτου, έπειτα από το φόνο των μνηστήρων: Τζουβάρα-Σούλη 2013, 3. 

173
 Δάκαρης 1986, 110-130· 1993, 22-23, εικ. 11, τροποποιώντας την παλαιότερη ερμηνεία του (Δάκαρης 

1964β, 62), υπό το φως των μελετών του Baatz. 

174
 Οι πλίνθοι είναι διαστάσεων 7.5x10x16εκ. ή και μεγαλύτερες και το βάρος τους κυμαίνεται από 6 ως 

10.5χλγ. Αρχικά διατυπώθηκε η υπόθεση (Δάκαρης 1964β, 57) ότι αντιπροσώπευαν κάποια μορφή αργού 

μεταλλικού νομίσματος, πριν την κοπή αργυρών νομισμάτων στη Θεσπρωτία το 342 π.Χ. 

175
 Ο μηχανισμός έχει παραλληλιστεί με τα όργανα που χρησιμοποιούνταν στο θέατρο για την εμφάνιση 

του από μηχανής θεού, αλλά και με τους γερανούς που χρησιμοποίησαν οι κάτοικοι της Αμβρακίας το 189 

π.Χ., προκειμένου να εξουδετερώσουν τους πολιορκητικούς κριούς των Ρωμαίων (Πολύβιος 21.27): Δάκαρης 

1993, 22· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 5.  

176
 Ανάλογες πρακτικές είναι γνωστές και από άλλα μαντεία συνδεόμενα με κατάβαση στον Κάτω Κόσμο, 

όπως το ιερό του Τροφώνιου στη Λιβαδειά, όπου ο επισκέπτης στροβιλίζονταν στον αέρα και ένιωθε ότι η 

ψυχή του αποχωρίζεται από το σώμα και επισκέπτεται το βασίλειο των σκιών (Παυσανίας 9.39-40.1. Βλ. 

Bonnechere 2003α, 176-177). Δεν είναι γνωστό με ποιον τρόπο υποβάλλονταν οι ερωτήσεις στους νεκρούς. Ο 

ανασκαφέας υπονοεί ότι όλα γίνονταν προφορικά (Δάκαρης 1993, 22: «…τα σκηνοθετημένα είδωλα των 

νεκρών…συνομιλούσαν με τους χρηστηριαζόμενους»).  

177
 Θεωρείται ότι ο επισκέπτης διέμενε στο δωμάτιο του εξωτερικού ανατολικού διαδρόμου για ένα 

διάστημα, προκειμένου να αποβάλει το μίασμα του θανάτου και να εξαγνιστεί από την επαφή με τα φάσματα 

των νεκρών. Ο καθαρμός θα ήταν απαραίτητος, κατά ανάλογο τρόπο με την Άλκηστη στην ομώνυμη τραγωδία 

του Ευριπίδη (στ. 1145-46), που χρειαζόταν τριήμερο καθαρμό (αφαγνισμό) για να καθαρθεί από το μίασμα 

του θανάτου και να αποκτήσει συνείδηση (Δάκαρης 1963α, 89· 1963β, 59·  1993, 22· Ζήδρου 2008, 168· 

Τζουβάρα-Σούλη 2013, 3· Αγγέλη 2015β, 31). Στον Μένιππο του Λουκιανού (22), η κατάβαση στον Κάτω Κόσμο 

γίνεται στον Τίγρη ποταμό και η ανάβαση στο ιερό του Τροφώνιου στη Λιβαδειά. 

178
 Καθεστώς σύγχυσης και απώλειας μνήμης παρουσίαζαν οι επισκέπτες του μαντείου του Τροφώνιου, 

χάνοντας προσωρινά την ικανότητά τους να γελούν. Την αποκατάσταση αναλάμβαναν οι ιερείς, οι οποίοι με 

ερωτήσεις καθοδηγούσαν τρόπον τινά τον επισκέπτη να περιγράψει την εμπειρία του και να αναφέρει τα όσα 

άκουσε κατά την επίσκεψη του (Παυσανίας 9.39.13-14).  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 123 

Η ανασύσταση της νεκρομαντικής πρακτικής από τον Δάκαρη αποτέλεσε 

αντικείμενο σφοδρής κριτικής και παρομοιάστηκε από τον Ogden με παράσταση τύπου 

«λούνα παρκ ή Disneyland», που δεν έχει θέση στην ελληνική λατρεία.
179

 Σε μια 

διαφορετικού τόνου κριτική, η Ustinova επισήμανε ότι η συγκεκριμένη αφήγηση 

ακολουθεί μεν το γράμμα του κειμένου του Κλήμεντα της Αλεξάνδρειας, που μνημονεύει 

τις απάτες της μαντείας,
180

 αλλά αντιβαίνει στις πρακτικές των ελληνικών μαντείων, που 

δεν είχαν ανάγκη να καταφύγουν σε τεχνάσματα για να πείσουν για την αξιοπιστία τους.
181

 

Άλλοι ερευνητές πάντως τόνισαν ότι περιπτώσεις όπου οι ιερείς κατέφευγαν σε 

τεχνάσματα για να ενισχύσουν την πίστη σε υπερφυσικά φαινόμενα δεν ήταν άγνωστες 

στον ελληνικό κόσμο.
182

 

Εκκινώντας από το δεδομένο ότι η ταύτιση με το Νεκρομαντείο είναι η πειστικότερη 

πρόταση για τη χρήση του χώρου, θα εστιάσουμε στα τρία σημαντικότερα προβλήματα 

της υπό ανασύσταση τελετουργίας: τη χρήση των καρπών ως παραισθησιογόνων που 

αμβλύνουν τις αισθήσεις των πιστών, το ρόλο της μηχανής και του λέβητα της κεντρικής 

αίθουσας και τη χρήση της υπόγειας αίθουσας.  

Οι απανθρακωμένοι καρποί που βρέθηκαν μέσα σε πίθους ανήκουν σε ένα ευρύ 

φάσμα ειδών, με κυρίαρχα τα δημητριακά (κριθάρι και σιτάρι) και τα όσπρια 

(μονόσπερμοι κύαμοι, ρόβι, μπιζέλι, λαθούρι και λούπινα).
183

 Πρόσφατες 

αρχαιοβοτανικές μελέτες σε αγροικίες της Ηπείρου και της Μακεδονίας έδειξαν ότι τα 

όσπρια αποτελούσαν βασικό κομμάτι της δίαιτας των αρχαίων πληθυσμών.
184

 Υπό το φως 

αυτών των ερευνών η υπόθεση ότι χρησιμοποιούνταν στην τελετουργία ως 

παραισθησιογόνα αποδυναμώνεται σε μεγάλο βαθμό. Η μεγάλη ποικιλία καρπών του 

Νεκρομαντείου ερμηνεύθηκε ως στρατηγική διαβίωσης, σε περίπτωση που μια σημαντική 

σοδειά καταστρεφόταν ή αποτύχαινε.
185

 Αυτό δεν αποκλείει το γεγονός να εξυπηρετούσε 

και στην παρασκευή της παγκαρπίας, μιας συνηθισμένης προσφοράς στους νεκρούς που 

 
179

 Ogden 2001α, 173. 

180 Προτρεπτικός πρὸς Ἕλληνας 2, 11, 1. H ίδια περικοπή εμφανίζεται και στην Ευαγγελική Προπαρασκευή του 

Ευσέβιου (2.3.1): Ogden 2001b, 53, σημ. 42· Τζουβάρα-Σούλη 2013, 6. 

181
 Ustinova 2009α, 75. 

182
 Bremmer 2002, 76 (όπου γίνεται λόγος για φωτιές που ξεπηδούσαν στο τέλος της μύησης στην 

Ελευσίνα). 

183
 Γκατζόγια 2015, 32-33· 2018, 397. Εκτός των δημητριακών και των οσπρίων, βρέθηκαν ελάχιστες 

ποσότητες σταφυλιών και σύκων. Η εύρεση σπόρων κάνναβης, που υπάρχει ως απλή αναφορά σε κάποια 

ανασκαφική έκθεση (Δάκαρης 1975α, 149· 1975β, 86-88), αλλά τονίζεται υπερβολικά στην εκλαϊκευτική 

αφήγηση του Vandenberg (2007, 11-13), δεν συνδέεται με την κατανάλωσή της για τη δημιουργία 

παραισθήσεων, αλλά προφανώς με την παρασκευή υφασμάτων και σκοινιών. 

184
 Στην αγροικία της Επισκοπής Ιωαννίνων βρέθηκαν κύαμοι της ίδιας ποικιλίας με αυτή που απαντά 

στο Νεκρομαντείο, μαζί με κοινά φασόλια, λούπινα, κριθάρι, σιτάρι και ελαιοπυρήνες (Γκατζόγια 2018, 397). 

Σε αγροικία στο Νεοχώρι (Εγνατία οδός), βρέθηκαν σπόροι ροβιού και γυμνού σιταριού (Κάντα-Κίτσου, 

Πάλλη και Αναγνώστου 2009, 98). Τα ίδια ακριβώς προϊόντα (μαζί με μικρότερες ποσότητες κριθαριού, 

δίκοκκου σιταριού, ρεβιθιού, λάθυρου και φακής) εντοπίστηκαν στην οικία Α στην Ακρόπολη «Μεγάλου 

Γαρδικίου» (Ντίνου και Γκατζόγια 2015, 46). Στην αγροικία των Τριών Πλατανιών (Πιερία) απαντούν σπόροι 

σιταριού, κριθαριού, κυάμων, φακής και μπιζελιών, σπόροι βατόμουρου και κράνου, γίγαρτα σταφυλιού και 

ελαιοπυρήνες· στην αγροικία στο Κομπολόι, υπήρχαν καρποί ελιάς, δημητριακών, οσπρίων και γίγαρτα 

σταφυλιών (Πουλάκη 2003, 60-61 και 65, 70).  

185
 Γκατζόγια 2015, 33. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 124 

χρησιμοποιούνταν και στη νεκρομαντεία.
186

 

Όπως προαναφέρθηκε, η στρωματογραφία και η μελέτη της αρχιτεκτονικής του 

κτιρίου καθιστούν πιθανότερη την άποψη του Δάκαρη ότι τα χάλκινα ελάσματα, τροχοί 

και επίσχεστρα (εικ. 6) που βρέθηκαν στο βόρειο τμήμα της κεντρικής αίθουσας 

αποτελούσαν τμήμα κάποιας μηχανής, παρά ότι προέρχονται από πέντε καταπέλτες 

στοιβαγμένους σε εξαιρετική πυκνότητα. Η υπόθεση ότι η μηχανή  προορίζονταν να 

κατεβάζει τον λέβητα με το είδωλο του νεκρού (τον ρόλο θα είχε κάποια κούκλα ή 

πιθανότερα κάποιος ιερέας) από την οροφή ή τον όροφο του κτιρίου είναι εύλογη και 

βρίσκεται σε αρμονία με την διατύπωση του Κλήμη της Αλεξάνδρειας σύμφωνα με την 

οποία ο λέβητας χρησιμοποιούνταν για κάποιο τέχνασμα. Εκτός από τον Θεσπρώτιο 

λέβητα, το συγκεκριμένο εδάφιο αναφέρει επίσης το χαλκείον της Δωδώνης και τον τρίποδα 

των Δελφών ως σκεύη με ανάλογη λειτουργία παραπλάνησης.
187

 Τα σκεύη ήταν ορατά 

στους επισκέπτες των μαντείων και αρκετά γνωστά, ώστε να αναφέρονται στα κείμενα 

χωρίς καμία επεξήγηση για τη χρήση τους. Αντίστοιχα λοιπόν θα πρέπει να υποθέσουμε 

ότι ο Θεσπρώτιος λέβης ήταν ορατός στους επισκέπτες του Νεκρομαντείου. Αυτό 

αποκλείει τη χρήση που φαντάστηκε ο Δάκαρης, καθώς ο λέβητας θα έπρεπε να είναι 

αόρατος προκειμένου να λειτουργήσει το τέχνασμα της αιώρησης των φασμάτων.  

Πολύ πιο πιθανό είναι ο λέβητας να σηματοδοτούσε το σημείο ανόδου των ψυχών 

από τον Κάτω Κόσμο, μέσα από το οποίο ξεπρόβαλλε το είδωλο του νεκρού μπροστά στα 

μάτια του έκπληκτου επισκέπτη. Αυτή η εκδοχή ταιριάζει καλύτερα με την αντίληψη της 

πορείας της ψυχής από τα κάτω προς τα πάνω, ενώ αντίθετα η λύση που πρόκρινε ο 

ανασκαφέας εμφανίζει τα φάσματα να κατέρχονται, αντί να ανέρχονται από τον Κάτω 

Κόσμο. Η συγκεκριμένη υπόθεση συμφωνεί απόλυτα με την παράσταση μιας λευκής 

ληκύθου στο Μουσείο της Ιένας (εικ. 7), που παρουσιάζει τον Ερμή ψυχουλκό να 

καθοδηγεί τις ψυχές των νεκρών που ανέρχονται μέσα από ένα πιθάρι βυθισμένο στη γη.
188

 

Στην περίπτωση αυτή, η μηχανή θα σήκωνε μόνο το είδωλο μέσα από το λέβητα. Η φωνή 

του φάσματος θα μπορούσε να έρχεται από ένα ή περισσότερα διαφορετικά σημεία, σε 

συνδυασμό και με άλλους ψιθύρους και φωνές, καθώς σε συνθήκες σκότους και με βάση 

τις ηχητικές ιδιότητες του χώρου, ο επισκέπτης δεν θα ήταν σε θέση να εντοπίσει την πηγή 

των ήχων.
189

 

 
186

 Σε απόσπασμα από άγνωστη τραγωδία του Ευριπίδη (912 TGF) γίνεται λόγος για προσφορά χοών, 

ενός γλυκίσματος από διάφορα δημητριακά (πέλανος) και αναίμακτης θυσίας ενός μείγματος από διάφορους 

καρπούς, της παγκαρπίας προκειμένου να ανέλθουν οι ψυχές των νεκρών και να χρησμοδοτήσουν (Ogden 

2001β, 170). Για τη χρήση ρεβιθιών και λάθυρων στα νεκρόδειπνα και τη νεκρομαντεία, βλ. Πλούταρχος, 

Ηθικά 286d-e και γενικά Οgden 2001β, 78-79.  

187
 Για το Δωδωναίον χαλκείον οι πηγές παρέχουν δύο ερμηνείες (Στεφ. Βυζ. 4.146.111-18). Σύμφωνα με 

την πρώτη, οι χάλκινοι λέβητες της Δωδώνης ήταν τοποθετημένοι εφαπτόμενοι ο ένας με τον άλλον, και όταν 

κάποιος έκρουε τον έναν αντηχούσαν όλοι μαζί για όσο διαρκούσε η ταλάντωση. Σύμφωνα με τη δεύτερη, 

υπήρχε ένας ανδριάντας αγοριού που κρατούσε μαστίγιο, που όταν φυσούσε δυνατός άνεμος χτυπούσε σε ένα 

χάλκινο δοχείο στα πόδια του αγοριού που προξενούσε τον ήχο (Bosman 2016, όπου υιοθετείται η ελάχιστα 

ικανοποιητική υπόθεση ότι ο θεσπρώτιος λέβητας δεν είναι παρά το ίδιο αντικείμενο με το Δωδωναίον 

χαλκείον. Βλ. Mancini 2017, 209, σημ. 44).   

188
 Παλαιοθόδωρος 2010, 11, εικ. 8.  

189
 Λιγότερο πιθανό είναι ο λέβητας να ήταν γεμάτος νερό, οπότε, με την κατάλληλη προεργασία, θα 

μπορούσε να εμφανίζεται στον πιστό που κοιτούσε την επιφάνειά του, η αντανάκλαση του ειδώλου του 

φαντάσματος που θα αιωρούνταν ψηλά στην κεντρική αίθουσα. Ο συνδυασμός λεκανομαντείας και 

νεκρομαντείας εμφανίζεται στη ρωμαϊκή περίοδο (Ogden 2001β, 53-54).    



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 125 

Η θέση του ανασκαφέα ότι η υπόγεια αίθουσα (εικ. 4) ήταν σφραγισμένη, 

αποτελώντας συμβολικά το βασίλειο των θεοτήτων του Νεκρομαντείου αντιβαίνει στα 

πορίσματα των ερευνών για την ιδιαίτερη μέριμνα που έλαβαν οι κατασκευαστές ως προς 

την ηχητική συμπεριφορά του χώρου, που μόνο ως απόρροια του γεγονότος ότι 

αξιοποιούνταν κατά την τελετουργία μπορεί να ερμηνευθεί. Είναι πιθανόν να κατέρχονταν 

εκεί ορισμένοι πιστοί και σε συνθήκες απώλειας των αισθήσεων της ακοής και της όρασης, 

να αυθυποβάλλονταν και έτσι να μπορούσαν εύκολα να δεχθούν ότι βρίσκονται σε έναν 

χώρο πέρα από διαστάσεις, ανοικτό και χωρίς αντιληπτές ηχητικές επιστροφές.
190

 Η λύση 

αυτή συνάδει με την αφήγηση του Πλουτάρχου για την επίσκεψη του νεαρού Τίμαρχου, 

μαθητή του Σωκράτη, στο μαντείο του Τροφώνιου (Ηθικά 590b-592f [Περὶ τοῡ Σωκράτους 

δαιμονίου]). Ο Τίμαρχος έμεινε έγκλειστος σε ένα σπήλαιο για δύο νύκτες και μία ημέρα. 

Περιήλθε σε μια κατάσταση αλλοίωσης της συνείδησης, μεταξύ ξύπνιου και ονείρου, 

ένιωσε την ψυχή του να αποχωρίζεται από το σώμα του και να αιωρείται, είχε οράματα 

και ηχητικές παραισθήσεις και τελικά συνομίλησε με μια γλυκιά φωνή, προτού χάσει τις 

αισθήσεις του και ξυπνήσει στην είσοδο του σπηλαίου.
191

 

Ο επισκέπτης θα επέστρεφε στην κεντρική αίθουσα του Νεκρομαντείου (εικ. 2) για 

να συναντήσει τα φάσματα των νεκρών.
192

 Ενδεχομένως όμως το άδυτο ήταν επισκέψιμο 

μόνο από τους ιερείς, προκειμένου να έρθουν σε επαφή με τους θεούς του Κάτω Κόσμου
193

 

ή να αξιοποιήσουν την ηχητική της παράγοντας ήχους που αποπροσανατόλιζαν τον 

επισκέπτη, παραμένοντας αόρατοι.
194

 Ό, τι κι αν ισχύει, είναι σαφές ότι η υπόγεια αίθουσα 

δεν ήταν περίκλειστη. Θα πρέπει να υπήρχε κάποιου είδους άνοιγμα-καταπακτή στο 

σημείο περίπου που βρίσκεται σήμερα η κλίμακα μέσω της οποίας είναι επισκέψιμη.  

 

Συμπεράσματα 

Η διεξοδική ανάλυση των ανασκαφικών δεδομένων και η κριτική επισκόπηση των 

εναλλακτικών ερμηνειών οδηγεί στο συμπέρασμα ότι η ταύτιση του συγκροτήματος του 

Μεσοποτάμου με το ελληνιστικό Νεκρομαντείο παραμένει η πιθανότερη ερμηνεία του 

χώρου. Οριστική απάντηση στο ζήτημα μπορεί να δοθεί μόνο με γεωφυσική έρευνα, που 

θα οδηγούσε στον εντοπισμό του φυσικού σπηλαίου της αρχικής λατρείας είτε στην 

κορυφή είτε σε άλλο σημείο του λόφου.
195

 Τυχόν επιβεβαίωση της υπόθεσης ότι η υπόγεια 

 
190

 Ζαφρανάς και Καραμπατζάκης 2009, 23-25. 

191
 Πλούταρχος, Ηθικά 590b-592f. Βλ. Bonnechere 2003β, 164-174· Ustinova 2009α, 92-93· 2009β, 274-

275· Friese 2010α, 36. 

192
 Η περίπτωση να αξιοποιούνταν η υπόγεια αίθουσα ως σημείο συνάντησης με τα φάσματα, κατ’ 

αναλογία με τη συνάντηση του Τίμαρχου με τον ήρωα-θεό Τροφώνιο στο σπήλαιο, προσκρούει στο ότι ο 

λέβητας δε διαδραματίζει κάποιο ρόλο στην τελετουργία. 

193
 Τέτοια επίσκεψη αναφέρεται σε πολλά μαντεία του Απόλλωνα που περιέχουν υπόγειες κρύπτες, καθώς 

και σε μαντεία που βρίσκονταν σε σπήλαια: Ustinova 2009α, 109-153. Στην περίπτωση όμως του 

Νεκρομαντείου δεν υπάρχει ένδειξη ότι ο ιερέας μεσολαβούσε στη θεότητα μεταφέροντας κάποιο μήνυμα, 

αφού τη χρησμοδοσία αναλάμβαναν οι ίδιοι οι νεκροί. 

194
 Οι περιφερόμενοι νεκρομάντεις της ρωμαϊκής περιόδου αξιοποιούσαν τη βοήθεια εγγαστρίμυθων, 

προκειμένου να ξεγελάσουν τους θεατές της παράστασης νεκρανάστασης και νεκρομαντείας που έδιναν στους 

δρόμους.  Βλ. Ogden 2001β, 112-115. Η ακουστική συμπεριφορά της υπόγειας αίθουσας θα είχε ανάλογα 

αποτελέσματα, καθώς οι ήχοι που θα προέρχονταν από εκεί δεν θα ήταν δυνατό να εντοπιστούν ως προς την 

προέλευση τους από τον πιστό. 

195
 Βλ. Wiseman 1998, 18.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 126 

αίθουσα κατέλαβε το χώρο παλαιότερου σπηλαίου θα έλυνε τελεσίδικα το ζήτημα της 

ταύτισης. 

Το Νεκρομαντείο του Αχέροντα συνδυάζει τα παραδοσιακά αρχιτεκτονικά στοιχεία 

που αναπτύσσονται στην Ήπειρο κατά την πρώιμη ελληνιστική περίοδο (οχυρή θέση, 

έμφαση στην πολυγωνική αρχιτεκτονική από τοπικό ασβεστόλιθο, στιβαρή κατασκευή) με 

νεωτερικά ή μοναδικά στοιχεία (παρουσία κρύπτης, υπεραφθονία αποθηκευτικών χώρων, 

έλλειψη αρχιτεκτονικού διακόσμου, τριμερής διάρθρωση, παντελής έλλειψη φυσικού 

φωτός στο εσωτερικό), που οφείλονται στην ιδιαίτερη λειτουργία του χώρου.
196

 

Η κατανόηση του ρόλου του Νεκρομαντείου του Αχέροντα προϋποθέτει να λάβει 

κανείς υπόψη του το ευρύτερο πλαίσιο της τέλεσης της νεκρομαντείας, αλλά και την 

ιστορική συγκυρία της ανέγερσης του ελληνιστικού συγκροτήματος. Η νεκρομαντεία,
197

 

μια τεχνική μαντείας περιορισμένης δημοτικότητας,
198

 βασίζεται στην πεποίθηση ότι η 

επικοινωνία με τα μέλη της κοινότητας που δεν ανήκουν πλέον στη σφαίρα του φυσικού 

κόσμου προσφέρει στους θνητούς πληροφορίες που δε θα μπορούσαν να αποκτήσουν 

διαφορετικά.
199

 Για το λόγο αυτό, οι ψυχές των νεκρών ανακαλούνται προσωρινά, με τη 

συνδρομή ενός ειδικού, είτε στο σημείο που βρίσκονταν το σώμα του νεκρού (στον τάφο 

του ή σε ένα πεδίο μάχης) είτε σε ένα Νεκρομαντείο, μια πύλη επικοινωνίας με τον Κάτω 

Κόσμο.
200

 Στα τέλη του 5
ου

 αι. οι νεκρομάντεις (ψυχαγωγοί) δρουν κυρίως ως 

περιπλανώμενοι θρησκευτικοί ειδικοί, προσφέροντας τις υπηρεσίες τους έναντι 

αμοιβής.
201

 Η συγκεκριμένη εξέλιξη συμβαδίζει με την παρακμή των παραδοσιακών 

 
196

 Ας σημειωθεί ότι η αρχιτεκτονική μορφή των άλλων Νεκρομαντείων που έχουν ερευνηθεί 

αρχαιολογικά δεν εντάσσεται σε συγκεκριμένη τυπολογία, πέραν του ότι προσαρμόζεται στη γενική τυπολογία 

των χώρων που θεωρούνται χάσματα επικοινωνίας με τον Κάτω Κόσμο, συνδυάζοντας σε διαφορετικό βαθμό 

τεχνητές κατασκευές και φυσικά στοιχεία (σπήλαια, ποταμοί, λίμνες). Βλ. γενικά Ogden 2001α, 169-173, 177-

178· 2001β, 29-42, 61-74· 2014, 214-223· Ustinova 2009α, 69-72, 76-81· Friese 2010α, 32-34· 2010β, 15-17· 

2013, 229· 2018· Veilleux 2012, 27-31. 
197

 Οι όροι που κυρίως χρησιμοποιούνται για την πρακτική είναι ψυχαγωγία, νεκυομαντεία, νεκρομαντεία και 

σκιομαντεία. Η ψυχαγωγία και οι ψυχαγωγοί που την ασκούν εμφανίζονται τον 5
ο
 αι. π.Χ. (Αισχύλος, Ψυχαγωγοί, 

απ. F273aTGF και Πέρσαι 687· Ευριπίδης, Άλκηστις 1147· Σοφοκλής, Κέρβερος, απ. F327aTGF· Αριστοφάνης, 

Όρνιθες 1555-1564). Οι όροι νεκυομαντεία και νεκυομάντις εμφανίζονται στα τέλη της ελληνιστικής περιόδου 

(Στράβων XVI, 2, 39), ενώ οι υπόλοιποι κατά τη ρωμαϊκή περίοδο. Τα αντίστοιχα ιερά αναφέρονται ως 

νεκυομαντεία, ψυχομαντεία, ψυχοπομπεία, με τον πρώτο όρο να εμφανίζεται για πρώτη φορά τον 5
ο
 αιώνα π.Χ. 

(Ηρόδοτος), τον δεύτερο στα τέλη του 4
ου

 αιώνα (Κράντωρ, Παραμυθητικός, απ. 5a, b, σε Κικέρωνα, Tusculanae 

Disputationes 1, 115) και τον τρίτο στη ρωμαϊκή περίοδο (Πλούταρχος, Ηθικά 565e-f). Βλ. Bremmer 2015, 121-

127.  

198
 Halliday 1913, 235· Cumont 1949, 98. Η έλλειψη δημοφιλίας της νεκρομαντείας πιθανόν οφείλεται 

στην ακτινοβολία που είχαν τα ανταγωνιστικά μαντεία (Δελφοί, Δωδώνη, Πτώον και Κλάρος. Βλ. Ogden 

2001β, 263· Bremmer 2015, 131). Η σπανιότητα των αναφορών έχει οδηγήσει ορισμένους μελετητές στο 

συμπέρασμα ότι οι Έλληνες, αν και συζητούσαν πολύ για τη νεκρομαντεία δεν την ασκούσαν ή ανέτρεχαν σε 

αυτή πολύ σπάνια (Dodds 1973, 206-207· Johnston 2008, 97). 

199
 Ogden 2001β, xvi· Johnston 2008, 98· Συρόπουλος 2012, 83-84. Η προφητική ικανότητα της ψυχής 

κατακτιέται τη στιγμή που ετοιμάζεται να αποχωριστεί το σώμα, ακριβώς πριν από το θάνατο: βλ. 

Καλτσουνάκης 1953-1954, με πολλές αναφορές στη γραμματεία.  

200
 Johnston 1999, vii-viii· Συρόπουλος 2012, 89. 

201
 Halliday 1913, 240-241· Jouanna 1981, 417-420· Johnston 1999, 82-123· Ogden 2001β, 95-110· 

Bremmer 2015, 127-128. Στις πηγές, οι περιπλανώμενοι ψυχαγωγοί αντιμετωπίζονται αρνητικά (Πλάτων, 

Νόμοι 10, 909a-c). Η μοναδική επιγραφική μαρτυρία που συνδέεται με τη νεκρομαντεία διασώζεται σε χάλκινη 

πινακίδα από τη Δωδώνη (420-410 π.Χ.) με τους επισκέπτες να ρωτούν μήπως δεν πρέπει να χρησιμοποιήσουν 

τον ψυχαγωγό  Δώριο (Christidis, Dakaris και Vokotopoulou 1999, 71, αρ. 5. Η πίσω όψη αναγράφει μόνο το 

όνομα Δώριος, που είναι μάλλον ο τίτλος του ερωτήματος. Η γειτνίαση του ιερού της Δωδώνης με το 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 127 

νεκρομαντείων ως προνομιακών χώρων συνομιλίας με τους νεκρούς. Ίσως όμως να 

οφείλεται σε πρακτικούς λόγους, καθώς για τους περισσότερους πιστούς η μετάβαση σε 

ένα από τα αναγνωρισμένα Νεκρομαντεία του ελληνικού χώρου
202

 (στον Αχέροντα, στο 

Ταίναρον, στην Ηράκλεια του Πόντου και στη λίμνη Avernus της Καμπανίας
203

) ήταν 

δύσκολη. Κατά την ελληνιστική περίοδο, ο διεθνής χαρακτήρας των Νεκρομαντείων 

εκλείπει και τα επισκέπτονται κυρίως οι κάτοικοι των γειτονικών περιοχών.
204

 Αυτό 

αποτυπώνεται και στο γεγονός ότι, ενώ ο αποθέτης της αρχαϊκής και κλασικής περιόδου 

στους πρόποδες του Μεσοποτάμου περιέχει επείσακτα αντικείμενα, τα κεραμικά από το 

ελληνιστικό συγκρότημα προέρχονται από ένα και μόνο τοπικό εργαστήριο.
205

 

Είναι αξιοσημείωτο ότι η ανέγερση του μνημειακού συγκροτήματος συμπίπτει 

χρονικά με την παρακμή της πρακτικής της επίσκεψης σε ειδικά διαμορφωμένα 

Νεκρομαντεία. Η εξήγηση βρίσκεται στις ιδιαίτερες πολιτικές εξελίξεις της περιόδου στη 

Θεσπρωτία. Η επικράτεια των Θεσπρωτών
206

 εκτείνονταν ως τον 5
ο

 αιώνα π.Χ. μέχρι τη 

Δωδώνη, την οποία εν συνεχεία κατέλαβαν οι Μολοσσοί, περιορίζοντας τους Θεσπρωτούς 

στα όρια περίπου του σημερινού νομού, από τον Αχέροντα ως τον Καλαμά.
207

 Το 342 π.Χ., 

ενώ ο Φίλιππος ο Β΄ παραχωρεί στους Μολοσσούς τμήματα της Θεσπρωτίας,
208

 η Ελέα 

υιοθετεί στους νομισματικούς της τύπους σύμβολα που παραπέμπουν στη λατρεία του Άδη 

και της Περσεφόνης.
209

 Περί το 330 π.Χ., τα ίδια σύμβολα χρησιμοποιήθηκαν για τις 

περιορισμένες χάλκινες κοπές του Κοινού των Θεσπρωτών.
210

 Έχει διατυπωθεί η άποψη 

ότι οι νομισματικές επιλογές της Ελέας αντανακλούν το γεγονός ότι το Νεκρομαντείο 

περνά πλέον υπό τη σφαίρα επιρροής της συγκεκριμένης πόλης,
211

 ενώ η επιβολή των 

ίδιων τύπων στα νομίσματα του Κοινού φανερώνει την προνομιακή της θέση στη 

 
Νεκρομαντείο του Αχέροντα μπορεί να οδηγήσει στο συμπέρασμα ότι ο Δώριος δραστηριοποιούνταν εκεί, 

αλλά είναι εξίσου πιθανό ο επισκέπτης να προέρχεται από κάποια μακρινή περιοχή και η ερώτηση να αφορά 

ζητήματα που έχουν να κάνουν με την πατρίδα του. Θεωρείται πιθανότερο ο Δώριος να ήταν ένας 

περιπλανώμενος ψυχαγωγός, παρά μέλος του ιερατείου ενός νεκρομαντείου: Ogden 2001β, 52-53· Eidinow 

2007, 122· Bremmer 2015, 132.  

202
 Bremmer 2015, 128-129.  

203
 Για τα σημαντικά Νεκρομαντεία, βλ. παραπάνω, σημ. 196. Στα ελάσσονα νεκρομαντεία 

συγκαταλέγονται ιερά στη Φιγάλεια (Πλούταρχος, Ηθικά 555c· Παυσανίας 3, 17.9) και τη Στυμφαλία (σχόλιο 

σε Αριστοφάνη, Βάτραχοι 1266) της Αρκαδίας, και ένα θεσσαλικό Νεκρομαντείο (σχόλιο σε Ευριπίδη, Άλκηστη 

1128). Άλλες πηγές αναφέρουν την ύπαρξη νεκρομαντείου στην Ετρουρία, το οποίο όμως προφανώς ταυτίζεται 

με το Νεκρομαντείο στη λίμνη Avernus.  
204

 Bremmer 2002, 76.   

205
 Η κεραμική (με εξαίρεση τους εμπορικούς αμφορείς) είναι από τον ίδιο κιτρινωπό και σκληρό πηλό 

που χρησιμοποιήθηκε για τις κεραμίδες και τις πλίνθους, αλλά και ως συνδετικό κονίαμα στην ανωδομή του 

κτιρίου: Δάκαρης 1964, 49α· Γραβάνη 1988-1989, 119, 122-123· Ζήδρου 2008, 162.  

206
 Οι Θεσπρωτοί ήταν ένα από τα πρώτα ελληνικά φύλα που εγκαταστάθηκε στην Ήπειρο (Dakaris 1971, 

25-31· Δάκαρης 1993, 6· Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 148-151·  Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 34-36· Τζουβάρα-

Σούλη 2013, 1).  

207
 Δάκαρης 1957, 95-97· 1972, 1-7· Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 148· Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 35. 

208
 Mancini 2017, 208. 

209
 Franke 1961, 40-50, 300-307, πίν. 3-4· Δάκαρης 1972, 116-117· Τζουβάρα-Σούλη 1979, 104, εικ. 39· 

Κάντα-Κίτσου 2009, 40-41· Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 150·  Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 36. Οι αρχικοί τύποι 

(360 π.Χ.) εμπνέονταν από την κορινθιακή νομισματοκοπεία (Πήγασος και τρίαινα).  

210
 Franke 1961, 50-51· Dakaris 1972, 35-37, 117· Mancini 2017, 207-208, εικ. 2. 

211
 Σακελλαρίου 1997, 61-62· Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 36. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 128 

Θεσπρωτία,
212

 μετά την απόσχιση της Κασσώπης (τέλη 5
ου

/ αρχές 4
ου

 αιώνα π.Χ.
213

) έως τη 

μεταφορά της έδρας του Κοινού στα Γίτανα (325 π.Χ.).
214

 Κυρίως όμως, σηματοδοτούν 

την ανάδειξη του Νεκρομαντείου στο σημαντικότερο θρησκευτικό κέντρο της 

Θεσπρωτίας.
215

 Η κατάληψη της Ηπείρου από τους Ρωμαίους και ο εξανδραποδισμός 

150.000 Ηπειρωτών οδήγησε στην ερήμωση της περιοχής και την οριστική εγκατάλειψη 

της λατρείας.
216

 Έκτοτε το Νεκρομαντείο παρέμεινε ως ισχυρή ανάμνηση, αλλά δεν 

ξαναλειτούργησε ποτέ. 

 

Βιβλιογραφία 

Αγγέλη, Α. 2015α. «Πρόλογος», στο Αγγέλη 2015δ, 6-9.  

Αγγέλη, Α. 2015β. «O Αρχαιολογικός Χώρος του Νεκρομαντείου», στο Αγγέλη 2015γ, 20-32.  

Αγγέλη, Α. (επιμ.) 2015γ. Οι Αρχαιολογικοί Χώροι Νεκρομαντείου και Εφύρας. Πρέβεζα: Εφορεία 

Αρχαιοτήτων Πρέβεζας.  

Αγγέλη, Α. (επίμ.). 2015δ. Ο Αρχαιολογικός Χώρος της Κασσώπης. Πρέβεζα: Εφορεία Αρχαιοτήτων 

Πρέβεζας. 

Ανδρέου, Ι. και Η. Ανδρέου 1997. «Ελληνιστικά Κεραμικά Σύνολα από το Δ. Νεκροταφείο της 

Αμβρακίας», στο Λ. Κυπραίου (επιμ.), Δ΄ Επιστημονική Συνάντηση για την Ελληνιστική Κεραμική, 

Μυτιλήνη, Μάρτιος 1994, 79-92. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων.  

Αραβαντινός, Π. 1857. Χρονογραφία Ηπείρου: των τε ομόρων ελληνικών και ιλλυρικών χωρών διατρέχουσα 

κατά σειράν τα εν αυταίς συμβάντα από του σωτηρίου έτους μέχρι του 1854, Β΄, Αθήνα: Εκ του 

Τυπογραφείου Βλαστού. 

Βασιλαντωνόπουλος, Στ. Λ. και Ι.Ν. Μουρτζόπουλος 2004. «Ακουστική Προσομοίωση 

Τελετουργικών και Δημόσιων Χώρων της Αρχαίας Ελλάδας», στο Ακουστική 2002. 2o 

Πανελλήνιο Συνέδριο Ακουστικής. Θεσσαλονίκη: Ελληνική Εταιρεία Ακουστικής.  

Βασιλειάδης, Στ., Δ. Δρόσου και Β. Λάμπρου 2018. «Η κοιλάδα του μέσου Καλαμά και ο οικισμός 

της Φανοτής-Ντόλιανης», στο Κώτσου 2018, 271-296.  

Βασιλειάδης, Στ., Α. Τζωρτζάτου, Ε. Χριστοδούλου και Σ. Φάτσιος 2010. «Η Θεσπρωτία από τους 

αρχαϊκούς χρόνους ως τη ρωμαϊκή κατάκτηση», Ιόνιος Λόγος Β, 147-159. 

Βλαχοπούλου-Οικονόμου, Α.Μ. 1979. «Έντυπες σφραγίδες σε λαβές αμφορέων από το 

Νεκροµαντείο του Αχέροντα και τη Δωδώνη», Δωδώνη  8, 279-298. 

Βοκοτοπούλου, Ι. 1973. Οδηγός Μουσείου Ιωαννίνων. Αθήνα: Γενική Διεύθυνση Αρχαιοτήτων και 

Αναστηλώσεων.   

Βοκοτοπούλου, Ι. 1994. «Η τελευταία οικία της μολοσσικής κώμης στη Βίτσα Ζαγορίου», στο Φηγός. 

Τιμητικός Τόμος για τον Καθηγητή Σωτήρη Δάκαρη, 189-220. Ιωάννινα: Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων.   

Γιαννοπούλου, Μ. 2016. «‘Ιεροί’ πίθοι: παρουσία και χρήση σε ιερά διαχρονικά και ιδιαίτερα στα 

Μητρώα της Μακεδονίας», στο Μ. Γιαννοπούλου και Χρ. Καλλίνη (επιμ.), ΗΧΑΔΙΝ Ι. 

Τιμητικός Τόμος για τη Στέλλα Δρούγου, 286-308. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και 

Απαλλοτριώσεων.  

Γκανιά, Χρ., Β. Λάμπρου, Στ. Μπαλάκας, Λ. Φάτσιου και Χρ. Σακουμής 2018. «Τα Γίτανα και οι 

 
212

 Κάντα-Κίτσου 2009, 40-41· Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 150.  

213
 Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 150· Αγγέλη 2015δ, 13. Για το Κοινό των Θεσπρωτών, βλ. Δάκαρης 1972, 81-

89.    

214
 Βασιλειάδης κ.ά. 2010, 150· Κάντα-Κίτσου 2009, 41.  

215
 Τζουβάρα-Σούλη 1979, 109. Η ασάφεια στη χρονολόγηση της πρώτης φάσης δεν επιτρέπει να 

καταλήξουμε στο αν η ανοικοδόμηση ενός μνημειακού συγκροτήματος οφείλεται στην πόλη της Ελέας, στο 

Κοινό των Θεσπρωτών, στη Συμμαχία των Ηπειρωτών, που προέκυψε μετά το 323 π.Χ. από την ένωση των 

Θεσπρωτών με τους Μολοσσούς (Σακελλαρίου 1997, 62· Λιάμπη 2009, 12-13·  Lazari και Kanta-Kitsou 2010, 

36) ή στην ανεξάρτητη δράση του Νεκρομαντείου. 

216
 Bremmer 2002, 74.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 129 

αρχαιότητες στον κάτω ρου και τις εκβολές του Καλαμά», στο Κώτσου 2018, 297-308.  

Γκατζόγια, Ε. 2015. «Αρχαιοβοτανική Μελέτη», στο Αγγέλη 2015γ, 32-33.  

Γκατζόγια, Ε. 2018. «Διατροφή και οικονομία στην Ήπειρο μέσα από τις αρχαιοβοτανικές έρευνες 

στο Νεκρομαντείο του Αχέροντα και στην Επισκοπή Σερβιανών», στο Κώτσου 2018, 393-

406.   

Γραβάνη, K. 1988-1989. «Κεραμεική των Ελληνιστικών χρόνων από την Ήπειρο», Ηπειρωτικά 

Χρονικά 29, 105-112. 

Γραβάνη, Κ. 2000. «Ανάγλυφοι σκύφοι από την Κασσώπη. Τα τοπικά εργαστήρια», στο Ε. 

Κυπραίου (επιμ.), Ε΄ Επιστημονική Συνάντηση για την Ελληνιστική Κεραμική. Χρονολογικά 

Προβλήματα – Κλειστά Σύνολα – Εργαστήρια, 477-489. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων 

και Αναστηλώσεων.  

Γραβάνη, Κ. 2009. «Η ελληνιστική κεραμική της Βορειοδυτικής Ελλάδας», στο Ελληνιστική Κεραμική 

από την Αρχαία Ήπειρο, την Αιτωλοακαρνανία και τα Ιόνια Νησιά, 47-65. Αθήνα: Ταμείο 

Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1957. «Συμβολή εις την τοπογραφίαν της αρχαίας Ηπείρου», ΑΕ, 88-113.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1958α. «Ανασκαφικαί Έρευναι εις την Ομηρικήν Εφύραν και το Νεκυομαντείον της 

Αρχαίας Θεσπρωτίας», ΠΑΕ, 107-112.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1958β. «Θεσπρωτία. Μεσοπόταμον»,΄Εργον, 95-103.    

Δάκαρης, Σ.Ι. 1960α. «Ανασκαφή του Νεκυομαντείου του Αχέροντος και θολωτού τάφου πλησίον 

της Πάργας», ΠΑΕ, 114-127.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1960β. « Θεσπρωτία-Νεκρομαντείον», Έργον, 102-111.   

Δάκαρης, Σ. 1960γ. «Περιοχή Φαναρίου», ΑΔ 16, 201-205. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1961α. «Ανασκαφή εις το Νεκυομαντείον του Αχέροντος», ΠΑΕ, 108-119.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1961β. «Νεκρομαντείον Εφύρας», Έργον, 118-125.  

Δάκαρης, Σ. 1961-1962. «Μεσοπόταμον Φαναρίου», ΑΔ 17, Β Χρονικά, 224.   

Δάκαρης, Σ.Ι. 1963α. «Ανασκαφή εις το Νεκυομαντείον του Αχέροντος», ΠΑΕ, 89-92. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1963β. «Νεκυομαντείον Εφύρας»,Έργον, 57-64.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1963γ. «Περιοχή Νεκυομαντείου Εφύρας», ΑΔ 18, Β2 Χρονικά, 145-146.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1964α. «Ανασκαφή εις το Νεκυομαντείον του Αχέροντος», ΠΑΕ, 44-53. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1964β. «Νεκυομαντείον Εφύρας», Έργον, 51-64.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1964γ. «Μεσοπόταμον», ΑΔ 19, Β3 Χρονικά, 310.  

Δάκαρης, Σ. 1965. «Το Νεκυομαντείον του Αχέροντος», ΑΔ 20, Β2 Χρονικά, 345. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1970. Αρχαιότητες Ηπείρου, Το Νεκροµαντείο του Αχέροντα, Εφύρα-Πανδοσία-Κασσώπη. 

Αθήνα: Εκδόσεις Απόλλων. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1972. Θεσπρωτία, Αρχαίες Ελληνικές Πόλεις. Αθήνα: Ίδρυμα Δοξιάδη.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1975α. «Ανασκαφή εις το Νεκυομαντείον του Αχέροντος», ΠΑΕ, 146-152. 

Δάκαρης, Σ.Ι. 1975β. «Νεκυομαντείον Αχέροντος – Εφύρα»,Έργον, 82-90.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1976α. «Ανασκαφή εις το Νεκυομαντείον του Αχέροντος και στην Ακρόπολη της 

Εφύρας. 1. Νεκυομαντείο», ΠΑΕ, 146-149.   

Δάκαρης, Σ.Ι. 1976β. «Αχέρων – Εφύρα», Έργον, 80-88.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1977α. «Νεκυομαντείο – Εφύρα – Κασσώπη. 1. Νεκυομαντείο», ΠΑΕ, 140-141.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1977β. «Αχέρων – Εφύρα – Κασσώπη. 1. Νεκρομαντείο»,Έργον, 68-69.  

Δάκαρης, Σ. 1986. «Οδύσσεια και Ήπειρος» στο Ιλιάδα και Οδύσσεια: από τα Πρακτικά του Δ΄ Συνεδρίου 

για την Οδύσσεια, 9-15 Σεπτεµβρίου 1984, 141-170. Ιθάκη: Κέντρο Οδυσσειακών Σπουδών.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1990α. «Νεκυομαντείο Αχέροντος», ΠΑΕ, 165-167.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1990β. «Νεκυομαντείο Αχέροντος», Έργον, 73-77.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1991α. «Νεκυομαντείο του Αχέροντος», ΠΑΕ, 178-181.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1991β. «Νεκυομαντείο Αχέροντος», Έργον, 58-62.  

Δάκαρης, Σ.Ι. 1993. Το Νεκυοµαντείο του Αχέροντα. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και 

Αναστηλώσεων.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 130 

Δρόσου, Δ. 2015. «Η κοιλάδα του Αχέροντα και ο Γλυκύς λιμήν», στο Αγγέλη 2015γ, 10-19.  

Ευαγγελίδης, Δ. 1956. «Ψήφισμα του βασιλέως Νεοπτολέμου εκ Δωδώνης», ΑΕ, 1-13.  

Ζαφρανάς, Β. και Π. Καραμπατζάκης 2009. «Διερεύνηση ακουστικών ιδιοτήτων  Νεκρομαντείου 

Αχέροντα», στο Ν. Μπάρκα (επιμ.), ΑΚΟΥΣΤΙΚΗ 2008, Πρακτικά του 4
ου

 Συνεδρίου της Εταιρείας 

Ελληνικής Ακουστικής (ΕΛΙΝΑ) Ξάνθη, 13-26. Ξάνθη.  

Ζήδρου, Κ. 2008. Ηπειρωτικά Ιερά και Μαντεία. Δωδώνη-Νεκρομαντείο. Αθήνα: Θεατρική Λογοτεχνική 

Πολιτιστική Λαογραφική Εστία Ηπειρωτών.  

Ιωακειμίδου, Χ. και Κ. Κουτσοτόλη 2015. «Αποκατάσταση της οθωμανικής κατοικίας (κούλια)» στο 

Αγγέλη 2015γ, 69-73.  

Καλιτσουνάκης, Ι. 1953-1954. «Η εν τη αρχαία γραμματεία ψυχομαντεία των αποθνησκόντων», 

ΑΕ, 146-156.  

Κάντα-Κίτσου, Αικ. 2008. Γιτάνα Θεσπρωτίας. Αρχαιολογικός Οδηγός. Αθήνα: Υπουργείο Πολιτισμού.  

Κάντα-Κίτσου, Αικ. 2009 (επιμ.). Δίκτυο Αρχαιολογικών Χώρων Θεσπρωτίας. Ηγουμενίτσα: Υπουργείο 

Πολιτισμού και Τουρισμού, ΛΒ Εφορία Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτήτων. 

Κάντα-Κίτσου, Αικ. και Β. Λάμπρου 2008. Ντόλιανη Θεσπρωτίας. Αρχαιολογικός Οδηγός. Αθήνα: 

Υπουργείο Πολιτισμού και Τουρισμού, ΛΒ Εφορία Προϊστορικών και Κλασικών 

Αρχαιοτήτων. 

Κάντα-Κίτσου, Αικ., Ο. Πάλλη και Ι. Αναγνώστου 2008. Αρχαιολογικό Μουσείο Ηγουμενίτσας. 

Ηγουμενίτσα: Υπουργείο Πολιτισμού και Τουρισμού, ΛΒ΄ Εφορία Προϊστορικών και 

Κλασικών Αρχαιοτήτων.  

Καράμπελας, N.Δ. 2005. «Ο Άγγλος θεολόγος Thomas S. Hughes στην Πρέβεζα και τη Νικόπολη», 

Πρεβεζάνικα Χρονικά 41-42, 53-144.  

Καράμπελας, N.Δ. 2008. «Ο Άγγλος λοχαγός William Leake στο νομό Πρέβεζας», Ηπειρωτών Κοινόν 

2, 45-127.  

Κοντογιάννη, Θ. 2001-2004. «Κτηματική περιφέρεια Μεσοποτάμου Δήμου Φαναριού (αγρός 

Δημητρίου)», ΑΔ 56-59, B5 Χρονικά, 91-92.  

Κωνσταντάκη, Α. 2015α. «Τα μνημεία της μεταβυζαντινής περιόδου», στο Αγγέλη 2015γ, 34-40.  

Κωνσταντάκη, Α. 2015β. Η κατοίκηση στα παράλια της Παλαιάς Ηπείρου από την Ύστερη Αρχαιότητα ως την 

αρχή της Μέσης Βυζαντινής Περιόδου. Κύρια Μεταπτυχιακή Εργασία. Θεσσαλονίκη: 

Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης.   

Κωνσταντάκη, Α. και Α. Μπουζάκη 2015. «Ο εκθεσιακός χώρος της οθωμανικής κατοικίας 

(κούλιας)», στο Αγγέλη 2015γ, 74-77.  

Κωστοπούλου, Α. 2002. «Η Εφύρη στον Θουκυδίδη», Δωδώνη 31, 211-228.  

Κώτσου, Ε. (επιμ.) 2018. Το Αρχαιολογικό Έργο στη Βορειοδυτική Ελλάδα και τα Νησιά του Ιονίου. Ιωάννινα 

10-13 Δεκεμβρίου 2014, Πρακτικά. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων.  

Λάζαρη, Κ. (επιμ.) 2008. Ο αρχαιολογικός χώρος του Δυμοκάστρου και οι εργασίες ανάδειξής του. Πρακτικά 

Ημερίδας, Ηγουμενίτσα, 14 Δεκεμβρίου 2007. Αθήνα: Υπουργείο Πολιτισμού και Τουρισμού, 

ΛΒ΄ Εφορία Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτήτων.   

Λάζαρη, Κ. 2014. «Αποθηκευτικά αγγεία από τις οικίες της Ελαίας Θεσπρωτίας», στο Ε. Κώτσου 

(επιμ.), Η΄ Επιστημονική Συνάντηση για την Ελληνιστική Κεραμική. Ιωάννινα 5-9 Μαίου 2009, 394-

397. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων.    

Λάζαρη, Κ. και Γ. Ρήγινος 2018. «Ελέα και Ελεάτιδα. Η οικιστική οργάνωση στην κοιλάδα της 

Παραμυθιάς με βάση τα νέα αρχαιολογικά δεδομένα», στο Κώτσου 2018, 259-270.  

Λάζαρη, Κ., Α. Τζωρτζάτου και Κ. Κουντούρη 2008. Δυμόκαστρο Θεσπρωτίας. Αρχαιολογικός Οδηγός. 

Αθήνα: Υπουργείο Πολιτισμού και Τουρισμού, ΛΒ΄ Εφορεία Προϊστορικών και Κλασικών 

Αρχαιοτήτων.  

Λάζαρη, Κ., Α. Τζωρτζάτου και Κ. Κουντούρη, Κ. 2018. «Ελέγχοντας τα θεσπρωτικά παράλια: Ο 

παραλιακός οικισμός του Δυμοκάστρου και η ευρύτερη περιοχή», στο Κώτσου 2018, 285-

296.   

Λάμπρου, Β. και Ε. Σαλταγιάννη 2007. «Αρχαιολογικός χώρος Ντόλιανης. Εργασίες ανάδειξης και 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 131 

νέα αρχαιολογικά δεδομένα», στο Αρχαιολογικός Χώρος Ντόλιανης. «Εργασίες Ανάδειξης στους 

Αρχαιολογικούς Χώρους της Θεσπρωτίας», Ηγουμενίτσα 14 Δεκεμβρίου 2007, 5-11. Αθήνα: 

Υπουργείο Πολιτισμού, ΛΒ΄ Εφορία Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτήτων.    

Λιάμπη, Κ. 2009. «Πολιτική Ιστορία της Ηπείρου, της Ακαρνανίας και των νησιών του Ιονίου 

Πελάγους κατά την Ελληνιστική Περίοδο», στο Ελληνιστική Κεραμική από την Αρχαία Ήπειρο, 

την Αιτωλοακαρνανία και τα Νησιά του Ιονίου, 11-43. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και 

Αναστηλώσεων.  

Μερκούρη, Χ. 2015. «Ο Αρχαιολογικός Χώρος της Εφύρας», στο Αγγέλη 2015γ, 41-56.  

Ντίνου, Μ. και Γκατζόγια, Ε. 2015. «Τα αρχαιοβοτανικά δεδομένα», στο Πλιάκου 2015, 46-50.  

Παλαιοθόδωρος, Δ. 2010. «Οι απεικονίσεις των ψυχών στην Αρχαία Τέχνη», Αρχαιολογία και Τέχνες 

118.2, 7-13.  

Πάλλας, Δ. 1970. «Ανασκαφή της βυζαντινής βασιλικής του Γλυκέως εν Ηπείρω», ΠΑΕ, 82-89.   

Παπαχατζής, Ν.Δ. 1976α. «Ποσειδών Ταινάριος», ΑΕ, 102-125.  

Παπαχατζής, Ν.Δ. 1976β. Παυσανίου Ελλάδος Περιήγησις. Κορινθιακά – Λακωνικά. Αθήνα: Εκδοτική 

Αθηνών.  

Πλιάκου, Γ. 2008. «Δήμος Δωδώνης, Τ.Δ. Σερβιανών, Θέση Επισκοπή», ΑΔ 63, Β1 Χρονικά, 760-

765.  

Πλιάκου, Γ. 2014. «Eλληνιστική κεραμική από δημόσιο κτίριο στην Ακρόπολη ‘Mεγάλου 

Γαρδικίου’, στο λεκανοπέδιο Iωαννίνων», στο Ε. Κώτσου (επιμ.), Η΄ Επιστημονική Συνάντηση 

για την Ελληνιστική Κεραμική. Ιωάννινα 5-9 Μαΐου 2009, 85-95. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών 

Πόρων και Αναστηλώσεων.  

Πλιάκου, Γ. 2016. «Ανάγλυφοι Σκύφοι από ελληνιστική αγροικία στην ‘Επισκοπή’ Ιωαννίνων», στο 

Μ. Γιαννοπούλου και Χρ. Καλλίνη (επιμ.), ΗΧΑΔΙΝ ΙΙ. Τιμητικός Τόμος για τη Στέλλα Δρούγου, 

370-386. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων.  

Πλιάκου, Γ. 2017. «Μολύβδινα σταθμία από ελληνιστική αγροικία στην Επισκοπή Ιωαννίνων», στο 

Ε. Κώτσου (επιμ.), Σπείρα. Επιστημονική Συνάντηση προς τιμήν της Αγγέλικας Ντούζουγλη και του 

Κωνσταντίνου Ζάχου, 295-306. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων.    

Πουλάκη, Ε. 2003. «Αγροικίες της περιοχής Φίλας-Ηρακλείου και Λειβήθρων του Μακεδονικού 

Ολύμπου», στο Π. Αδάμ-Βελένη, Ε. Πουλάκη και Κ. Τζαναβάρη (επιμ.), Αρχαίες αγροικίες σε 

σύγχρονους δρόμους, 53-70. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων. 

Πρέκα-Αλεξανδρή, Κ. 1988α. «Αρχαία Ελέα», ΑΔ 43, Β1 Χρονικά, 346-350.  

Πρέκα-Αλεξανδρή, Κ. 1988β. «Πύργος Ράγιου», ΑΔ 43, Β1 Χρονικά, 353-356.  

Ρήγινος, Γ. 1994. «Ελληνιστική Κεραμική από την Ήπειρο. Τα ευρήματα ενός κιβωτιόσχημου 

τάφου από το Κεφαλοχώρι Φιλιατών Θεσπρωτίας», στο Λ. Κυπραίου (επιμ.), Δ΄ Επιστημονική 

Συνάντηση για την Ελληνιστική Κεραμική, Μυτιλήνη, Μάρτιος 1994, 93-109. Αθήνα: Ταμείο 

Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων.  

Ρήγινος, Γ. 1998. «Ελευθέρι», ΑΔ 53, Β2 Χρονικά, 538.  

Ρήγινος, Γ. και Λάζαρη, Κ. 2007. Ελέα Θεσπρωτίας. Αρχαιολογικός Οδηγός του χώρου και της ευρύτερης 

περιοχής. Αθήνα: Υπουργείο Πολιτισμού.  

Σακελλαρίου, Μ. 1997 (επιμ.). Ήπειρος. 4000 Χρόνια Ελληνικής Ιστορίας και Πολιτισμού. Αθήνα: 

Εκδοτική Αθηνών.  

Σαμσάρης, Δ.Κ. 1994. Η ρωμαϊκή αποικία της Φωτικής στη Θεσπρωτία της Ηπείρου. Ιστορικογεωγραφική και 

επιγραφική συμβολή. Ιωάννινα: Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων.  

Σουέρεφ, Κ. 1996. «Πρώιμες λατρείες στο Βόρειο Ιόνιο Πέλαγος σχετικές με τη ναυσιπλοΐα», στο 

Η. Tzalas (επιμ.), Tropis IV.  4
th 

International Symposium on Ship Construction in Antiquity. Center 

for the Acropolis Studies. Athens 28, 29. 30, 31 August 1991, Proceedings, 451-470. Αθήνα: 

Hellenic Institute for the Preservation of Nautical Tradition.  

Σταματοπούλου, Δ., Κ. Λάμπας και Στ. Χρηστίδης 2015. «Συντήρηση πίθων και ειδικών 

ευρημάτων», στο Αγγέλη 2015γ, 66-68.  

Συρόπουλος, Σ. 2012. «Σκηνική Νεκρομαντεία και Αθηναϊκή Πολιτική. Η Νεκρανάσταση του 



Κατερίνα Βουλγαράκη 132 

Δαρείου στους Πέρσες του Αισχύλου και η Ιστορική Συνείδηση», στο Α.Γ. Μαρκαντωνάτος 

και Λ.Ε. Πλατυπόδης (επιμ.), Θέατρο και Πόλη. Αττικό Δράμα, Αθηναϊκή Δημοκρατία και Αρχαία 

Ελληνική Θρησκεία, 83-105. Αθήνα: Gutenberg.     

Τζουβάρα-Σούλη, Χρ. 1979. Η λατρεία των γυναικείων θεοτήτων στην αρχαία Ήπειρο. Αδημοσίευτη 

Διδακτορική Διατριβή: Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων. 

Τζουβάρα-Σούλη, Χρ. 1983. «Αγνύθες από το Νεκυοµαντείο του Αχέροντα», Δωδώνη 12, 9-43.  

Τζουβάρα-Σούλη, Χρ. 2013. «Το Νεκυομαντείο του Αχέροντα», Αρχαιολογική Εταιρεία Αθηνών. 

Το νεκυομαντείο. http://archetai.gr/media/PDF/N/212.pdf (ανακτήθηκε 14.4.2017). 

Φάκλαρη, Υ. 2009. «Το ‘Νεκρομαντείο’ του Αχέροντα», στο Κ. Ζάχος (επιμ.), Το Αρχαιολογικό 

Μουσείο Ιωαννίνων, 115-125. Ιωάννινα: Αρχαιολογικό Μουσείο Ιωαννίνων.   

 

Alden, M. 2015. Para-Narratives in the Odyssey. Stories in the Frame. Oxford: Oxford University Press.   

Arnott, W.G. 1996. Alexis. The Fragments. A Commentary. Cambridge: Cambridge University Press.  

Baatz, D. 1979. “Teile hellenistischer Geschütze aus Griechenland”, AA, 68-75.  

Baatz, D. 1982. “Hellenistische Katapulte aus Ephyra (Epirus)”, AM 97, 211-233.  

Baatz, D. 1994. Bauten und Katapulten des römischen Heeres. Stuttgart: F. Steiner.    

Baatz, D. 1999. “Wehrhaftes Wohnen. Ein befestigter hellenistischer Adelsitz bei Ephyra 

(Nordgriechenland)”, AW 30.2, 151-155. 

Bardel, R. 2005. “Spectral Traces: Ghosts in Ancient Fragments”, στο F. McHardy, J. Robson και 

D. Harvey (eds), Lost Dramas of Classical Athens. Greek Tragic Fragments, 83-111. Exeter: 

University of Exeter Press.  

Baulieu, M.-C. 2015. The Sea in the Greek Imagination. Philadelphia: University of Pennsylvania Press.  

Besonen, M.R., G. Rapp και Zh. Jing 2003. “The Lower Acheron River Valley: Ancient Accounts 

and the Changing Landscape”, στο J. Wiseman και K. Zachos (eds), Landscape Archaeology in 

Southern Epirus, Greece 1, Hesperia Supplements, Vol. 32, 199-263. Princeton: American School 

of Classical Studies in Athens.  

Bogdani, J. 2011. “Le residenze rurali della Caonia ellenistica. Note per una nuova lettura”, 

Agricenturiati. An International Journal of Lanscape Archaeology 8, 121-144.   

Bonnechere, P. 2003α. “Trophonius of Lebadea. Mystery Aspects of an Oracle Cult in Boeotia”, 

στο M.B. Cosmopoulos (ed.), Greek Mysteries. The Archaeology and Ritual of Ancient Greek Secret 

Cults, 169-192. London and New York: Routledge.  

Bonnechere, Ph. 2003β. Trophonios de Lébadée. Leiden and Boston: Brill.  

Borgeaud, Ph. 1974. “The Open Entrance to the Closed Palace of the King: The Greek Labyrinth 

in Context”, History of Religions 17, 1–27. 

Bosman, Ph. 2016. “The ‘Dodona Bronze’ Revisited”, Acta Classica 59, 184-192.  

Bowden, W. 2009. “Thesprotia in the Context of Roman and Late Antique Epirus”, στο Forsén 

2009, 167-181. 

Bremmer, J.N. 2002. The Rise and Fall of the Afterlife: The 1995 Read-Tuckwell Lectures at the University 

of Bristol. London and New York: Routledge.  

Bremmer, J.Ν. 2015. “Ancient Necromancy. Fact or Fiction?”, στο K. Bielawski (ed.), Mantic 

Perspectives: Oracles, Prophecy and Performance, 119-141. Gardzienice – Lublin – Warsawa: 

Wydziaf ‘Artes Liberales’ Uniwersytet u Warszawkiego.  

Burkert, W. 1987. Ancient Mystery Cults. Cambridge Mass. and London: Harvard University Press.  

Burkert, W. 1993. Αρχαία Ελληνική Θρησκεία. Αρχαϊκή και Κλασική Εποχή. (Μτφ. Ν.Π. Μπεζεντάκος 

και Α. Αβαγιανού). Αθήνα: Καρδαμίτσα.  

Burkert, W. 2005. “Mantik in Griechenland”, στο Thesaurus Cultus et Rituum Antiquorum (ThesCRA) 

3. Divination, prayer, veneration, hikesia, asylia, oath, malediction, profanation, magic rituals, and 

addendum to v. 2. Consecration, 1-51. Los Angeles: The J. Paul Getty Museum Press.   

Cabanes, P. 1976. L’Épire de la mort de Pyrrhus à la conquête romaine (272-167 av. J.-C.). Annales 

Littéraires de l’Université de Besançon, 186. Paris: Les Belles Lettres.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 133 

Campbell, D.B. 2011. “Ancient Catapults. Some Hypotheses Re-examined”, Hesperia 80, 677-700.   

Campbell, D.B. και B. Delf 2003. Greek and Roman Artillery 399 BC-395 AD. Oxford: Osprey 

Publishing.   

Ceka, N. 1993. “La Koiné Illyro-épirote dans le domaine de l’architecture”, στο P. Cabanes (ed.), 

L’Illyrie méridionale et l’Épire dans l’Antiquité - II. Actes du Colloque Internationale de Clermont-

Ferrand (25-27 octobre 1990), 123-133. Clermont-Ferrand and Paris: De Boccard. 

Christidis, A.-Ph., S. Dakaris και I. Vokotopoulou 1999. “Magic in the oracular tablets of Dodona”, 

στο D.R. Jordan, H. Montgomery και E. Thomassen (eds.), The World of Ancient Magic. Papers 

from the First International Samson Eitrem Seminar at the Norwegian Institute of Athens 4-8 May 

1997, 67-71. Bergen: The Norvegian Institute of Athens.   

Clark, R.J. 1979. Catabasis. Vergil and the Wisdom Tradition. Amsterdam: Gruner.    

Clinton, K. 2003. “Stages of initiation in Eleusinian and Samothracian Mysteries”, στο M.B. 

Cosmopoulos (ed.), Greek Mysteries. The Archaeology and Ritual of Ancient Greek Secret Cults, 50-

78. London and New York: Routledge. 

Ҫondi, D. 2009. «Η ελληνιστική κεραμική από τις ανασκαφές στην περιοχή της Φοινίκης και του 

Βουθρωτού», στο Ελληνιστική Κεραμική από την Αρχαία Ήπειρο, την Αιτωλοακαρνανία και τα Ιόνια 

Νησιά, 97-104. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Αναστηλώσεων.  

Cousin, C. 2002. “La situation géographique et les abords del’Hadès homérique”, Gaia 6, 25-46.  

Cumont, F. 1949. Lux Perpetua. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner.  

Curnow, T. 2004. The Oracles of the Ancient World. A Comprehensive Guide. London: Bloomsbery.  

Dakaris, S.I. 1962. “The Dark Palace of Ades”, Archaeology 15, 85-93. 

Dakaris, S.I. 1963. “Das Taubenorakel von Dodona und das Totenorakel bei  Ephyra”, AntK 6, 51-

54.  

Dakaris, S.I. 1971. Cassopea and the Elean Colonies. Ancient Greek Cities 4. Αθήνα: Ίδρυμα Δοξιάδη.  

Dakaris, S.I. 1973. “The Oracle of the Dead on the Acheron”, στο E. Melas (ed.),Temples and 

Sanctuaries of Ancient Greece, A Companion Guide, 130-149. London: Thames and Hudson.  

Dalègre, 1983. “Un sanctuaire des morts. Le nekyomanteion d’Achéron en Épire”, Connaissance 

Hellénique 6, 49-51.   

Daux, G. 1959. "Chronique des fouilles et découvertes archéologiques en Grèce en 1958", BCH 83, 

567-793.  

Daux, G. 1961. “Chronique des fouilles et découvertes archéologiques en Grèce en I960", BCH 85, 

601-953.  

Daux, G. 1962. “Chronique des fouilles ct découvertes archéologiques en Grèce en 1961", BCH 86, 

629-974.  

De Maria, S. και L. Merkouri 2007. “Testimonianze e riflessioni sul culto di Artemide a Phoinike”, 

στο D. Berranger-Ausserve (ed.), Épire, Illyrie, Macédoine … Mélanges offerts au Professeur Pierre 

Cabanes, 147-174. Clermont Ferrant: Presses Universitaires Blaise Pascal.   

Dodds, E.R. 1973. The Ancient Concept of Progress and other Essays on Greek Literature and Belief. 

Oxford: Clarendon Press.   

Domínguez, A.J. 2015. “‘Phantom Eleans’ in Southern Epirus”, East and West 14, 111-143.  

Donnadieu, J.-M. και Vilatte, S. 1996. “Genèse de la nécromancie hellénique: de l’instance de la 

mort à la prediction du future (la Nékyia de l’Odysée, Ephyra, Pérachora)”, Dialogues 

d’Histoire Ancienne 22.2, 53-92.   

Εckschmitt, W. 1998. “Das Totenorakel von Ephyra”, AW 29.3, 225-230.  

Ehrenheim, H. von 2009. “Identifying Incubation areas in Pagan and Early Christian times”, 

Proceedings of the Danish Institute of Athens 6, 237-276.  

Eidinow, E. 2007. Oracles, Curses, and Risk among the Ancient Greeks. Oxford and New York: Oxford 

University Press.  

Forsén, B. (επιμ.) 2009. Thesprotia Expedition I. Towards a Regional History (Papers and Monographs 

of the Finnish Institute at Athens XV). Helsinki: Finnish Institute at Athens.  



Κατερίνα Βουλγαράκη 134 

Forsén, B. και E. Tikkala (επιμ.) 2011. Thesprotia Expedition II. Environment and Settlement Patterns 

(Papers and Monographs of the Finnish Institute at Athens XVI). Helsinki: Finnish Institute 

at Athens.  

Franke, P. 1961. Die antiken Münzen von Epirus. Wiesbaden: Franz Steiner Verlag. 

Frazer, J.G. 1900. Pausanias and Other Greek Sketches. London: McMillan and Co.  

Frazer, J.G. 1917. Studies in Greek Scenery, Legends and History. London: McMillan and Co.  

Friese, W. 2010α. “Facing the Dead: Landscape and Ritual of Ancient Greek Death Oracles”, Time 

and Mind. The Journal of Archaeology, Consciousness and Culture 3 (1), 29-40. 

Friese, W. 2010β. “Zwischen Kult und Kommerz. Architektur als Erfahrbarer Raum in antiken 

Orakelheiligtümern”, MOSAIKjournal 1, 159-190.  

Friese, W. 2013. “‘Through the Double Gates of Sleep’ (Verg. Aen. 6.236.): Cave-Oracles in Graeco-

Roman Antiquity”, στο F. Mavridis και J.Τ. Jensen (eds.), Stable Places and Changing 

Perceptions: Cave Archaeology in Greece, 228-238. BAR International Series 2558, Oxford: 

Archaeopress.   

Friese, W. 2018. “Following the Dead to the Underworld. An Archaeological Approach to Graeco-

Roman Death Oracles”, στο G. Ekroth και I. Nilsson (eds.),Round Trip to Hades in the Eastern 

Mediterranean Tradition. Visits to the Underworld from Antiquity to Byzantium, 215-239. Leiden – 

Boston: Brill.  

Funke, P., N. Moustakis και B. Hochschulz 2004. «Epeiros», στο M.H. Hansen και Th.H. Nielsen 

(eds.), An Inventory of Archaic and Classical Poleis, 338-350. Oxford: Oxford University Press.    

Garland, R. 1985. The Greek Way of Death. Ithaca and London: Cornell University Press.  

Giorgi, E. και Bogdani, J. 2011. “I siti d’altura nel territorio di Phoinike. Un contributo sul 

popolamento di Caonia in età ellenistica”, Ocnus 19, 95-110.  

Hall, E. 1996. Aeschylus’ Persians. Edited with an Introduction, Translation and Commentary. Warminster: 

Aris and Phillips.  

Halliday, W.R. 1913. Greek Divination. A Study of its Methods and Principles. London: McMillan and 

Co.  

Hammond, N.G.L. 1954. “The Colonies of Elis in Cassopea”, στο Αφιέρωμα εις την Ήπειρον εις μνήμιν 

Νίκου Σούλη, 26-36.Αθήνα: Τυπογραφείον Μυρτίδη.  

Hammond, N.G.L. 1967. Epirus: the geography, the ancient remains, the history and topography of Epirus 

and adjacent areas. Oxford: ClarendonPress.  

Hardie, C. 1977. “Appendix” στο R.G. Austin (ed.), P. Vergilios Maronis Aeneidos Liber 6. Edited with 

an Introduction and Commentary, 279-286. Oxford: Clarendon Press.  

Harrari, M. 2013. “Orco III”, Acme 134, 287-308.  

Hasselberger, L. 1978. “Der Paläopyrgos von Naussa aus Paros”, AA 93, 345-375.  

Hasselberger, L. 1980. “Befestigte Turmgehofte im Hellenismus”, στο Wohnungsbau im Altertum. 

Diskussionen zur archäologischen Bauforschung 3, 47-51. Berlin, Deutsches Archäologisches 

Institut. 

Holtzmann, B. 1989. La Grèce. Paris: Éditions Citadelles.  

Hoepfner, W. (επιμ.). 2005. Ιστορία της κατοικίας 5000 π.Χ.-500 μ.Χ., μτφ. Η. Τσιριγκάκη, 

Θεσσαλονίκη: University Studio Press.  

Hornblower, S. 1991. A Commentary on Thucydides. Volume I: Books I-III. Oxford: Clarendon Press.  

Hornblower, S. 2013. Herodotus, Histories Book V. Cambridge: Cambridge University Press. 

Hughes, Sm. 1820. Travels in Sicily, Greece and Albania, II. London. 

Huxley, G.L. 1958. “Odysseus and the Thesprotian Oracle of the Dead”, PP 13, 245-248. 

Janssens, E. 1961. “Leucade et le pays des morts”, AC 30.2, 381-394.   

Johnston, S.Ι. 1999. Restless Dead. Encounters between the living and the dead in Ancient Greece. Berkeley: 

University of California Press.  

Johnston, S.I. 2008. Ancient Greek Divination. Oxford: Blackwell.  

Jouanna, F. 1981. «L’évocation des morts dans la tragédie grecque», RHR 198, 403-421.  



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 135 

Kolb, F. και A. Thomsen 2004. “Forschungen zu Zentralorten und Chora auf dem Gebiet von 

Kyaneai (Zentrallykien): Methoden, Ergebnisse, Probleme”, στο F. Kolb (ed.), Chora und 

Polis, 1-42. München: R. Oldenbourg Verlag. 

Kron, U. 1998. “Sickles in Greek Sanctuaries: Votives and Cultic Instruments”, στο R. Hägg (ed.), 

Ancient Greek Cult Practice from the Archaeological Evidence. Proceedings of the Fourth International 

Seminar on Ancient Greek Cult, organized by the Swedish Institute at Athens, 22-24 October 1993, 

187-215. Stockholm: Åströms Förlag.  

Lazari, K. και Aik. Kanta-Kitsou 2010. “Thesprotia during the Late Classical and Hellenistic 

Periods. The Formation and Evolution of the Cities”, στο C. Antonetti (ed.), Lo spazio ionico e 

le comunità della Grecia nord-occidentale. Territorio, società, istituzioni. Atti del Convegno 

Internazionale Venezia, 7-9 gennaio 2010, 35-60. Pisa: Edizioni ETS.    

Lauter, H. 2016. Αρχιτεκτονική των Ελληνιστικών Χρόνων. Μτφρ. Ε. Ρομπότη. Αθήνα: Ινστιτούτο του 

Βιβλίου – Καρδαμίτσα.    

Leake, W.S. 1835, Travels in Northern Greece, IV. London. 

Lehmann, P.W. 1969. Samothrace 3: The Hieron. Princeton: Princeton University Press.  

Liampi, K. 2016. “Zur Münzzirkulation in Epirus (Ende 4. bis Ende 1. Jhs. v. Chr.). Das Zeugnisder 

Münzschatzfunde”, στο Μ. Γιαννοπούλου και Χρ. Καλλίνη (επιμ.), ΗΧΑΔΙΝ Ι. Τιμητικός Τόμος 

για τη Στέλλα Δρούγου, 785-812. Αθήνα: Ταμείο Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων.  

Magli, G. 2015. Archaeoastronomy. Introduction to the Science of Stars and Stones. Cham: Springer 

International Publishing.  

Malkin, I. 1998. The Returns of Odysseus: Colonization and Ethnicity. Berkeley: University of California 

Press.  

Mancini, L. 2013. “Templi, thesauroi, ‘temples-trésors’. Note sull’edilizia templare non periptera 

nei santuari dell’Epiro ellenistico”, Ocnus 21, 75-100.   

Mancini, L. 2017. “ΘΕΣΠΡΩΤΙΚΑ ΙΕΡΑ. Il contributo di paesaggio sacro alla conoscenza di un 

ethnos epirota”, ASAtene 95, 205-226.  

Martin, R. 1973. “Les crypto-portiques: problèmes des origines”, στο R. Etienne (ed.), Les 

cryptoportiques dans l’architecture romaine. Actes du Colloque de Rome, 19-23 avril 1972, 23-44. 

Rome and Paris: École française de Rome.  

Mitta, D. 2003. “Reading Platonic Myths from a Ritualistic Point of View: Gyges' Ring and the Cave 

Allegory”, Kernos 16, 33-41. 

Mlynarzcyk, J. 1990. Nea Paphos III. Nea Paphos in the Hellenistic Period. Warsaw: Éditions 

Géologiques.   

Morris, S. και Papadopoulos, J.K. 2005. “Greek Towers and Slaves: An Archaeology of 

Exploitation”, AJA 109, 155-225. 

Moustakis, N. 2006. Heiligtümer als politische Zentren. Untersuchungen zu den multidimensionalen 

Wirkungsgebieten von polisübergreifenden Heiligtümern im antiken Epirus. München: Herbert Utz 

Verlag. 

Müller, D. 1987. Topographischer Bildkommentar zu den Historien Herodots: Griechenland. Tübingen: E. 

Wasmuth. 

Nowicka, M. 1975. Les maisons à tours dans le monde grec. Wroclau: Wydawn. Polskiej Akademii Nauk. 

Ober, J. 1992. “Towards a Typology of Greek Artillery Towers: The First and Second Generations 

(375-275 B.C.)”, στο S. van de Maele και J.M. Fossey (eds.), Fortificationes Antiquae. Including 

the Papers of a conference held at Ottawa University, 147-169. Amsterdam: J.C. Gieben. 

Ogden, D. 2001α. “The Ancient Greek Oracles of the Dead”, Acta Classica 44, 167-  

195.  

Ogden, D. 2001β. Greek and Roman Necromancy. Princeton and Oxford: Princeton University Press.  

Ogden, D. 2014. “How ‘Western’ Were the Ancient Oracles of the Dead?”, στο L. Breglia και A. 

Moleti (eds.), Hespería. Tradizioni, Rotte, Paesaggi, 211-226. Tekmeria 16. Paestum: 

Fondazione Paestum. 



Κατερίνα Βουλγαράκη 136 

Olalla, P. 2001. Μυθολογικός Άτλας της Αρχαίας Ελλάδας. Αθήνα: Road Editions.    

Paipetis, S.A. 2010. The Unknown Technology in Homer. New York: Springer Media and Tech.  

Paipetis, S.A., D. Polyzos, J.P. Agantiaris και E.J. Sellantos 2003. “Acoustic Behaviour of the 

Chamber of Dead in the Nekromanteion of Acheron River”, στο S.A. Paipetis (ed.), 

Extraordinary Machines and Structures in Antiquity. Ancient Olympia, Greece, August 20-24, 2001. 

Patras: Peri Technon Publ.  

Pfanz, H., G. Yüce, F. D’Andria, W. D’Alessandro, B. Pfanz, Y. Manetas και G. Papatheodorou 

2014. “The Ancient Gates to Hell and Their Relevance to Geogenic CO²”, στο Ph. Wexler 

(ed.), History of Toxicology and Environmental Health. Toxicology in Antiquity, Volume I, 92-117. 

Amsterdam-Boston-Heidelberg-London – New York – Oxford – Paris – San Diego – San 

Francisco – Singapore – Sydney – Tokyo: Academic Press.  

Philippson, A. και Kirsten, E. 1956. Die griechische Landschaften. Eine Landeskunde ΙΙ1. Frankfurt am 

Main: V. Klostermann.   

Piccinini, J. 2012. “Rethinking Epirote Religion. A survey of recent scholarship on Epirote cults 

and sanctuaries”, ASAtene 90, 319-326. 

Pliakou, G. 2010. “Sanctuaires de divinités féminines et culte d’Artémis en Épire centrale”, BCH 

134, 414-419. 

Potter, D. 1994. Prophets and Emperors. Human and Divine Authority from Augustus to Theodosius. 

Cambridge Mass. and London: Harvard University Press.    

Quantin, E. 1999. “Aspects épirotes de la vie religieuse antique”, REG 112, 61-98.  

Quantin, F. 2009. Contribution à l’étude de la vie religieuse et du pastoralisme en Épire antique», 

στο L. Callegarin, F. Rechin (eds.), Espaces et société à l’époque romaine. Entre Garonne et Èbre: 

Actes de la table ronde de Pau, 26-27 janvier 2007. Hommages à George Fabre. Pau, 175-186.   

Quantin, E. και F. Fouache 1999. «Représentations et réalité géographique de l’entrée des Enfers 

en Thesprotie», στο Ch. Cusset (ed.), La Nature et ses représentations dans l’Antiquité. Actes du 

Colloque des 24 et 25 octobre 1996. Ecole Normale Supérieure de Fontenay-Saint Claude, 29-62. Paris: 

Centre National de Documentation Pédagogique.    

Retallack, J. 2008. “Rocks, views, soils and plants at the temples of ancientGreece”, Antiquity 82, 

640-657.  

Rihill, T.E. 2007. The Catapult. A History. Yardley PA: Westholme Publishing.  

Rosenberger, V. 2001. Griechische Orakel. Eine Kulturgeschichte. Darmstadt: Theiss.  

Rotroff, S.I. 1997. The Athenian Agora Volume XXIX. Hellenistic Pottery. Athenian and Imported 

Wheelmade Tableware and Related Material. Princeton: American School of Classical Studies at 

Athens.  

Schachter, A. 1992. “Policy, Cult and the Placing of Greek Sanctuaries”, στο A. Schachter (ed.), Le 

sanctuaire grec, 1-57. Genève-Vandoeuvres: Entretiens de la Fondation Hardt.   

Snodgrass, M.A. 2000. The Dark Age of Greece. An Archeological Survey of the Eleventh to the Eighth 

Centuries B.C. 2
η 

έκδοση. New York: Routledge. 

Spawforth, T. 2006. The Complete Greek Temples. London: Thames and Hudson.  

Stillwell, A.N. 1952. Excavations at Corinth. Volume V, Part II. The Potter’s Quarter: The Terracottas. 

Princeton: American School of Classical Studies in Athens.  

Stoneman, R. 2011. The Ancient Oracles. Making the Gods Speak. Yale: Yale University Press.   

Sourvinou-Inwood, Ch. 1996. ‘Reading’ Greek Death. To the End of the Classical Period. Oxford: 

Clarendon Press.   

Suha, M. 2007. The Walls of Agios Donatos Zervochoriou. A Case Study of a Fortress in Thesprotia, 

Northwestern Greece. Master Thesis, Helsinki: University of Helsinki. 

https://helda.helsinki.fi/handle/10138/19522 (ανακτήθηκε: 22.09.2017).  

Svana, I. 2009. “The Rural Sanctuary at Kyra Panagia.”, στο Forsén 2009, 89-96. 

Tartaron, Th.F. 2017. “Fragments of a Maritime Small World: GlykisLimin and Trans-Ionian 

Trade in the Mycenaean Period”, στο Ε. Κώτσου (επιμ.), Σπείρα. Επιστημονική Συνάντηση προς 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 137 

τιμήν της Αγγέλικας Ντούζουγλη και του Κωνσταντίνου Ζάχου, 207-220. Αθήνα: Ταμείο 

Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων.    

Tomlinson, R.A. 1992. “Perachora”, στο A. Schachter (ed.), Le sanctuaire grec, 321-346. Genève-

Vandoeuvres: Entretiens de la Fondation Hardt.   

Turmo, T. 2011. “Τhe Sevasto House: Architecture and Finds”, στο Forsén και Takkala 2011, 181-

201.  

Tzortzatou, Α. και L. Fatsiou 2009. “New Iron Age and Archaic Sites in Thesprotia”, στο Forsén 

2009, 39-54. 

Ustinova, Y. 2009α. Caves and the Ancient Greek Mind. Descending Underground in the Search for Ultimate 

Truth. Oxford: Oxford University Press.  

Ustinova, Y. 2009β. “Cave Experiences and Ancient Greek Oracles”, Time and Mind. The Journal of 

Archaeology, Consciousness and Culture 2 (3), 265-289. 

Vanderpool, E. 1959. "News Letter from Greece", AJA 63, 279-83. 

Vanderpool, E. 1961. “Report on Dakaris's excavations at the Acheron”, AJA 65, 302. 

Van Straten, F.T. 1982. "Twee orakels in Epirus. Het orakel van Zeus in Dodonaen het 

nckyomanteionaan de Acheron", Lampas 15, 195-230. 

Vandenberg, Ph. 2007. Mysteries of the Oracles. The Last Secrets of Antiquity. New York: I.B. Tauris.  

Vassileiou, E. 2014. “Ethics in Action at the Refurbished Archaeological Museum of Ioannina, 

Epirus, Greece”, Journal of Conservation and Museum Studies 12, 1-7. 

Veilleux, Fr. 2012. La nécromancie grecque et les influences orientales. Montréal: Université du Quebec 

à Montréal.  

Webster, T.B.L. 1966. "Greek Archaeology and literature 1961-65", Lustrum 11, 5-32. 

Will, E. 1953. “Sur la nature de la mantique pratiquée à l’Héraion de Pérachora”, RHR 143.2, 145-

169.  

Winter, F. 1997. “The Use of Artillery in Fourth Century and Hellenistic Towers”, Échos du Monde 

Classique N.S. 16, 247-292. 

Winter, F. 2006. Studies in Hellenistic Architecture. Toronto: Toronto University Press.  

Wiseman, J. 1998. “Rethinking the Halls of Hades”, Archaeology 51.3, 12-18.  

Young, J.H. 1956. “Studies in South Attica. Country Estates at Sounion”, Hesperia 25, 122-146. 

 

Κατερίνα Βουλγαράκη, 

Αρχαιολόγος 

  



Κατερίνα Βουλγαράκη 138 

 
Εικ. 1. Κάτοψη της ανασκαφής του Νεκρομαντείου. Δάκαρης 1991β, 58-59, εικ. 98. 

 
 

 
Εικ. 2. Η κεντρική αίθουσα από τα νότια. Δάκαρης 1993, 21, εικ. 10. 

 



Το νεκρομαντείο του Αχέροντα 139 

 
Εικ. 3. Προτομή από το δωμάτιο Λ1 του Νεκρομαντείου. Δάκαρης 1993, 28, εικ. 18. 

 

 
Εικ. 4. Η υπόγεια αίθουσα. Σακελλαρίου 1997, 112, εικ. 92. 

 



Κατερίνα Βουλγαράκη 140 

 
Εικ. 5. Κάτοψη με την αποτύπωση διαφορετικών αρχιτεκτονικών φάσεων. Baatz 1999, 151, εικ. 2. 

 
 
 

 
Εικόνα 6. Χάλκινοι τροχοί και επίσχεστρα. Δάκαρης 1993, 23, εικ. 11. 

 
 
 

 
Εικ. 7. Λευκή λήκυθος στο Μουσείο της Ιένας. Παλαιοθόδωρος 2010, 11, εικ. 8. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

