
  

  Γεωγραφίες

   Αρ. 32 (2018)

   Γεωγραφίες, Τεύχος 32, 2018

  

 

  

  Η ΣΦΑΙΡΟΛΟΓΙΑ ΤΗΣ ΔΙΑΦΙΛΟΝΙΚΟΥΜΕΝΗΣ
ΒΗΡΥΤΟΥ: Ο ΔΗΜΟΣΙΟΣ ΧΩΡΟΣ ΩΣ ΕΣΩΤΕΡΙΚΟ,
ΤΟ ΕΔΑΦΟΣ ΩΣ ΟΓΚΟΣ 

  Κωνσταντής Καστρισιανάκης   

 

  

  

   

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 10:58:35



84 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

Η ΣΦΑΙΡΟΛΟΓΙΑ ΤΗΣ ΔΙΑΦΙΛΟΝΙΚΟΥΜΕΝΗΣ 
ΒΗΡΥΤΟΥ: Ο ΔΗΜΟΣΙΟΣ ΧΩΡΟΣ ΩΣ ΕΣΩΤΕΡΙΚΟ,
ΤΟ ΕΔΑΦΟΣ ΩΣ ΟΓΚΟΣ 

Κωνσταντής Καστρισιανάκης1

Περίληψη

Δημιούργημα της ουμανιστικής παράδοσης και μιας νεωτερικής προσέγγισης της πόλης, η έννοια του δημόσιου χώρου εμπε-
ριέχει τη δική της τελεολογία και αντιμετωπίζεται με όρους κανονιστικούς. Συγχρόνως, παρέχει ένα μέσο για την παραγωγή
και την απεικόνιση των αστικών κοινοτήτων, καθώς και ένα αναλυτικό εργαλείο που εξηγεί τη σχέση ανάμεσα στον αστικό
χώρο και το πολιτικό. Ενώ πρόσφατα γεγονότα στη Μέση Ανατολή, την Ευρώπη και τις ΗΠΑ έχουν φέρει τις κεντρικές πλα-
τείες στο επίκεντρο της πολιτικής της αμφισβήτησης, θα πρέπει επίσης να ειδωθούν ως η πιο φανερή έκφραση μιας πληθώ-
ρας άλλων διαδικασιών που συγκροτούν καθημερινά τον δημόσιο χώρο. Οι πλατείες μπορούν να λειτουργήσουν ως τόποι κρί-
σιμων σημείων καμπής κατά τη συμβολική ανατροπή καθεστώτων. Μέσω της μελέτης περίπτωσης της Βηρυτού, το παρόν
άρθρο μελετά το βαθμό στον οποίο ο δημόσιος χώρος παίζει ρόλο στην οργάνωση μόνιμων αναταραχών και εξετάζει πώς στα-
θεροποιείται ο χώρος μέσα από διαφορετικά εδαφικά σύνολα που αρθρώνουν διαρκώς μεταβαλλόμενα περιγράμματα. Επα-
νατοποθετεί την έννοια του δημόσιου χώρου ως εσωτερικού παρά εξωτερικού, ενός ενδιαιτήματος παρά ενός απογυμνωμέ-
νου ανοιχτού χώρου και αντλεί από τις έννοιες της σχεσιακής εδαφικότητας και των «ανοσολογικών σφαίρων» του Peter
Sloterdijk για να μιλήσει για τον δημόσιο χώρο ως χώρο διαθέσιμο, κατοικήσιμο μέσω της “οικοδόμησης σφαιρών”.

The Spherology of Contested Beirut: Public Space as Interior, Territory as Volume

Konstantin Kastrisianakis

Abstract

Born out of a humanist tradition and a modernist approach to the city, the notion of public space contains its own teleology
and is treated in normative terms, providing both an instrument for making or representing urban communities and an ana-
lytical tool explicitating the relationship between urban space and the political. While recent events in the Middle East, Eu-
rope and the US have brought central squares to the fore of contentious politics, they should also be seen as the most overt
expression of a myriad of other processes that constitute everyday public space. Through the case study of Beirut, this paper
questions the extent to which public space plays a part in staging constant upheaval and examines how space is stabilised by
different territorial assemblages constantly articulating shifting contours. It re-positions the notion of public space as an inte-
rior rather than exterior, a habitat rather than a bear open space, and draws on the notions of relational territoriality and Peter
Sloterdijk’s “immunological spheres” to talk about public space as space made available, habitable through “sphere-building”.

Μέσα στην τελευταία δεκαετία, οι κεντρικές πλατείες κάποιων πόλεων έγιναν τόποι διαμαρτυριών που στάθηκαν
ορόσημο και, λόγω αυτού, έφεραν και πάλι τους μεγάλους δημόσιους χώρους στο επίκεντρο των ακαδημαϊκών συ-
ζητήσεων σχετικά με τη δημοκρατία από τα κάτω και την πολιτική αμφισβήτηση. Έως τις μαζικές διαμαρτυρίες
που σημάδεψαν την αρχή της δεκαετίας στο Κάιρο, την Αθήνα, την Ισταμπούλ και τη Νέα Υόρκη, το ζήτημα του

1. Δρ Πολεοδομίας, Associate Researcher, Metrolab, Université catholique de Louvain, Βρυξέλλες, konstantin.kts@pm.me

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 84



δημόσιου χώρου αντιμετωπιζόταν κατά πολύ μέσα από
την απόφανση ότι ο δημόσιος χώρος έχει χαθεί στην
καπιταλιστική πολεοδομία, η οποία δίνει προνομιακή
θέση στην αγορά για την διαμόρφωση του κτισμένου
περιβάλλοντος και για παροχή δημόσιων υπηρεσιών
(Carmona 2015). Κείμενα πάνω στον αστικό δημόσιο
χώρο επισήμαιναν την καταπάτησή του από την ιδιω-
τικοποίηση (Graham & Aurigi 1997), την εμπορευμα-
τοποίηση, τις «γεωγραφίες του φόβου» (Dawson
2006), την επιτήρηση (Coleman 2002) και το θέαμα
(Harvey 2006) σε καθεστώτα νεοφιλελεύθερα και αυ-
ξημένης ασφαλείας (Klauser 2010).

Η Πλατεία Ταχρίρ, η Πλατεία Ταξίμ και η Πλατεία
Συντάγματος ή οι Indignados και τα Κινήματα Occupy,
από την άλλη, τράβηξαν ξανά το ενδιαφέρον στον δη-
μόσιο χώρο, τον οποίο επιζητούσαν να κυριεύσουν κά-
ποια κινήματα διαμαρτυρίας, καθώς διεκδικούσαν και
πάλι το κέντρο των πόλεων και στην προσπάθειά τους
αυτή επιτελούσαν αυτό που η Saskia Sassen ονόμασε
«πλανητικό δρόμο», «ένας χώρος όπου μπορεί να συμ-
βούν νέες μορφές του κοινωνικού και του πολιτικού,
στη θέση ενός χώρου που ενεργοποιεί τελετουργικές
ρουτίνες» (Sassen 2011: 574). Ο David Harvey θa
έλεγε για τις διαμαρτυρίες αυτές ότι εκφράζουν επιθυ-
μία για την αποκατάσταση μιας χαμένης κεντρικότη-
τας, «που εκδηλώνεται ξανά και ξανά για να δημιουρ-
γήσει μεγαλεπήβολα πολιτικά αποτελέσματα» (Harvey
2012: xvii).2 Οι δημόσιοι χώροι, με πιο εμβληματική
τους τυπολογία την κεντρική δημόσια πλατεία, είναι
το μέρος όπου οι πολίτες θα μπορούσαν να επαναδια-
τυπώσουν τη σχέση τους με το κράτος και να επανα-
προσδιορίσουν τη διαδικασία της πολιτικής. 

O Adam Ramadan γράφει για την Πλατεία Ταχρίρ
ότι «το έτος 2011 η κατασκήνωση της πλατείας νίκησε
τον δικτάτορα» (Ramadan 2013), η Λίλα Λεοντίδου
λέει για το κίνημα των πλατειών στην Αθήνα ότι απο-
τελεί μέρος μιας «επανεπινόησης της πολιτικής γύρω
από τη Μεσόγειο» (Leontidou, 2012: 310), ενώ ο Eric
Swyngedouw προσθέτει ότι «αυτά τα πολιτικά κινή-
ματα, αν και βρίσκονται ακόμα στα σπάργανα, ζητούν
μια αναθεώρηση της φύσης “του πολιτικού”, καθώς
και τη θεωρητικοποίηση, την ανάδυση και τη διαμόρ-
φωσή του» (Swyngedouw, 2014:123). Πράγματι, οι
συγγραφείς αυτοί επεκτείνουν τις στιγμές και τα δι-
δάγματα που αντλήθηκαν από αυτές τις εμπειρίες,
ώστε να γίνουν αντιπροσωπευτικά μιας καμπής στην
πολιτική της πόλης και στη μελέτη του δημόσιου

χώρου. Όμως, όπως θα προσπαθήσει να δείξει το
άρθρο αυτό, πίσω από μερικές από αυτές τις συζητή-
σεις κρύβεται μια πιο μακρόχρονη επιστημολογική συ-
ζήτηση που απέκτησε σημασία μέσα στα σημερινά
συμφραζόμενα.

Tο άρθρο έχει στόχο να αναλύσει και να διερευνή-
σει τις υποθέσεις που στοιχειοθετούν την έννοια του
δημόσιου χώρου, ιδιαίτερα μέσα στα συμφραζόμενα
της μεταπολεμικής ανοικοδόμησης της Βηρυτού, όπου
ένας λόγος συμφιλίωσης μέσω της ανοικοδόμησης
έβλεπε στον δημόσιο χώρο ένα εργαλείο θεραπείας
μιας διασπασμένης κοινωνίας και της δημιουργίας κε-
ντρικοτήτων, εκεί που ο πόλεμος είχε επιφέρει διαί-
ρεση. Σχεδόν τριάντα χρόνια μετά την υπογραφή των
Συμφωνιών της Ταΐφ το 1989, με τις οποίες είχαν τερ-
ματιστεί οι εχθροπραξίες, η κοινωνικο-χωρική τάξη της
πόλης αναδιαμορφώθηκε σε πολυκομβικά πολιτικά
εδάφη που συνδέονται από επικαλυπτόμενα κοινωνικά,
οικονομικά, πολιτικά δίκτυα και υποδομές. Στο περι-
βάλλον αυτό, οι δημόσιοι χώροι δεν έφερναν σε επαφή
απομονωμένες γειτονιές αλλά είχαν γίνει τόποι αντι-
παράθεσης ή ενοποίησης πολωμένων πολιτικών εδα-
φών – προβάλοντας κάποιες από τις συνέχειες σε ένα
ευρύτερο πλαίσιο ρωγμών και  ριζικών μετασχηματι-
σμών. 

Στην περίπτωση της Βηρυτού, όπου η κρατική κυ-
ριαρχία πάνω στο εθνικό έδαφος είναι στην καλύτερη
περίπτωση ασαφής και ο πόλεμος θεωρείται διαρκώς
επικείμενος, οι στρατηγικές εδαφικοποίησης δεν είναι
αντιθετικές προς τον δημόσιο χώρο, αλλά μάλλον τον
συγκροτούν. Ενώ ο λόγος της ανοικοδόμησης-συμφι-
λίωσης εστίασε στη δυναμική της διαβούλευσης και
της κοινωνικής αλληλεπίδρασης με την οποία συνδυά-
ζεται ο δημόσιος χώρος, το άρθρο αυτό εφιστά την
προσοχή στους «κανόνες και τις ρουτίνες της ρύθμι-
σης, που θεωρούνται συνήθως εχθροί της δημόσιας
κουλτούρας» (Amin, 2008). Στρέφεται επομένως σε
ένα λεξιλόγιο που δίνει έμφαση στους τρόπους της
αστικής ρύθμισης και τις οικειοποιήσεις του χώρου,
ενώ φωτίζει τις πρακτικές εδαφικοποίησης. Ξεκινώ-
ντας από το 2005 και την Επανάσταση των Κέδρων ή
αλλιώς την Ιντιφάντα της Ανεξαρτησίας, την οποία κά-
ποιοι παρατηρητές θεώρησαν αργότερα ως πρόδρομο
των Αραβικών εξεγέρσεων, το άρθρο θα παρουσιάσει
πρώτα, συνοπτικά, το πολιτικό και θεσμικό πλαίσιο της
ανοικοδόμησης της Βηρυτού μετά την Ταΐφ και τα κα-
νονιστικά ιδεώδη που στηρίζουν τον λόγο της ανοικο-

ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 85

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 85



86 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

δόμησης-συμφιλίωσης. Στη συνέχεια θα πραγματευτεί
τις εδαφικές διαστάσεις του δημόσιου χώρου, όπως
έχουν αναλυθεί μέσα από επιτόπια έρευνα δύο χρόνων
συνολικά, που διεξάχθηκε στο διάστημα 2009-2016.3

Τέλος, στηριγμένο στο έργο του Isaac Joseph για
τον «παρευρισκόμενο κόσμο» και στις «σφαίρες» του
Peter Sloterdijk, το άρθρο έχει στόχο να συνεισφέρει
στη βιβλιογραφία περί δημόσιου χώρου επισημαίνο-
ντας πώς οι κάτοικοι της Βηρυτού κατασκεύασαν εσω-
τερικά [interiors] από χώρους, αλληλεγγυότητες, υλι-
κότητες και καθημερινές πρακτικές μέσα σε ένα περι-
βάλλον αβεβαιότητας. Με τον τρόπο αυτό, επιχειρεί
επίσης να διαφωτίσει τις διαδικασίες που ρυθμίζουν
τους δημόσιους χώρους πριν από επιδραστικές μαζικές
διαδηλώσεις, καθώς και το πώς μπορούμε να προσεγ-
γίζουμε την καθημερινή αναδιάρθρωση του αστικού
χώρου πέρα από τη μαζική κινητοποίηση.

1. Εδαφικοποιώντας τον δημόσιο χώρο στη μετά το
2005 Βηρυτό

Η δολοφονία του πρώην πρωθυπουργού Ραφίκ Χαρίρι
στις 14 Φεβρουαρίου 2005 σημάδεψε την αρχή μιας
νέας φάσης στην ιστοριογραφία της Βηρυτού και του
Λιβάνου. Στις 8 Μαρτίου, στην πλατεία Ριάντ ελ Σολχ
της κεντρικής Βηρυτού έλαβε χώρα η μεγαλύτερη έως
τότε διαδήλωση στη σύγχρονη ιστορία της Βηρυτού,
σε υποστήριξη του καθεστώτος του Μπασάρ Αλ-
Άσαντ, ενώ κατηγορούνταν ανοιχτά ότι είχε οργανώσει
τη δολοφονία. Έξι μέρες αργότερα, ή ακριβώς ένα
μήνα μετά τη δολοφονία, έγινε μια ακόμα μεγαλύτερη
διαδήλωση – στην οποία λέγεται ότι συμμετείχε έως
και το ένα τέταρτο του πληθυσμού αυτής της χώρας
των 4,5 εκατομμυρίων – που γέμισε την Πλατεία των
Μαρτύρων και ζήτησε να μπει τέλος στην ατιμωρησία,
καθώς και την αποχώρηση των συριακών στρατευμά-
των. Οι συμμαχίες της 8ης Μαρτίου και της 14ης Μαρ-
τίου, οι μεν υποστηριχτές της Συριακού κράτους και οι
δε ενωμένοι από την εχθρότητα απέναντι του, πόλω-
σαν το πολιτικό τοπίο για μια δεκαετία. 

Αρχικά, η δύναμη αυτών των τόσο μαζικών συγκε-
ντρώσεων στο κέντρο της πόλης ενθουσίασε πολλούς
παρατηρητές, που είδαν να προβάλλει εκεί η προοπτική
διαθρησκευτικών συνασπισμών κινητοποιημένοι γύρω
από ένα πολιτικό σχέδιο, που έρχονταν να αντικατα-
στήσουν τους ατέλειωτους γύρους των φατριαστικών

συγκρούσεων, τη συριακή παρέμβαση και την αχαλί-
νωτη διαφθορά. Για ένα διάστημα, η Πλατεία των Μαρ-
τύρων συγκρινόταν με την Πλατεία Ανεξαρτησίας
(«Μαϊντάν Νεζαλέζνοστι») του Κιέβου, που λίγους
μήνες νωρίτερα ήταν το σκηνικό της Πορτοκαλί Επα-
νάστασης: μια δημόσια πλατεία όπου τα παράπονα εκ-
φράζονταν ανοιχτά, οι δυνάμεις κατοχής έτρεμαν μπρο-
στά στον μαζικό λαϊκό ξεσηκωμό και η πόλη επέστρεφε
στην τροχιά του εκσυγχρονισμού (Beyhum 2009). 

Ωστόσο ο ενθουσιασμός δεν κράτησε για πολύ, καθώς
η αποχώρηση των Σύριων τον Απρίλιο του 2005 απε-
λευθέρωσε τη δημόσια έκφραση των παραταξιακών
δεσμεύσεων, τόσο στο επίπεδο του τύπου και των
ΜΜΕ όσο και στο πεδίο της εδαφικής σήμανσης (Mer-
mier, 2008). Από την εποχή των Συμφωνιών της Ταΐφ,
η πόλη είχε γνωρίσει την παγίωση του κατακερματι-
σμού της πόλης, είχε όμως επίσης υποστεί τεράστιες
μορφολογικές αλλαγές και την οριοθέτηση νέων διαι-

1. Χάρτης της Βηρυτού (σελ. 5, μετά από «στην τροχιά του εκσυγ-
χρονισμού (Beyhum 2009).»)

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 86



ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 87

ρέσεων και αδιάκοπα μεταβαλλόμενων συμμαχιών. Οι
ανενεργές διαχωριστικές γραμμές γρήγορα ενεργοποι-
ήθηκαν και πάλι, μετατρέποντας την πόλη σε ένα σκη-
νικό για τη διατράνωση και επίδειξη πολιτικών και θρη-
σκευτικών εντάξεων, ενώ οι τόποι όπου αυτές συνα-
ντιόντουσαν μετατράπηκαν σε χώρους φατριαστικής
και πολιτικής αντιπαράθεσης. Διαμορφώθηκε μια νέα
αστική τάξη πραγμάτων, που δεν καθοριζόταν πια από
την οριοθέτηση του πολέμου μεταξύ Ανατολικού και
Δυτικού Τομέα της πόλης, ούτε βασιζόταν σε μια ιε-
ραρχία κέντρου-περιφέρειας. Απεναντίας, η πόλη είχε
γίνει μια μητροπολιτική περιοχή, στην οποία ιστορικές
και νέες κεντρικότητες είχαν αναδιατάξει την αστική
δομή, εντός της οποίας οι εδαφικότητες είχαν μετατρα-
πεί σε προπύργια του ανταγωνισμού ανάμεσα σε οπα-
δούς της 8ης Μαρτίου και οπαδούς της 14ης Μαρτίου. 

Ο πόλεμος μεταξύ Χεζμπολάχ και Ισραήλ, τον Ιού-
λιο του 2006, απλώς επέτεινε τις διαιρέσεις. Τον Δε-
κέμβριο του 2006, η αντιπολίτευση της «Συμμαχίας
της 8ης Μαρτίου» απαίτησε την παραίτηση της κυ-
βέρνησης της «Συμμαχίας της 14ης Μαρτίου» οργα-
νώνοντας μια ειρηνική διαμαρτυρία έξω από το γρα-
φείο του πρωθυπουργού στην παλιά πόλη, που κατέ-
ληξε να γίνει μια «σκηνούπολη» που κατέλαβε την
πλατεία Ριάντ ελ Σολχ και το νότιο κομμάτι της Πλα-
τείας των Μαρτύρων για δεκαεννιά μήνες. Η κλιμά-
κωση των εντάσεων ανάμεσα σε μέλη των δυο συμμα-
χιών κατέληξε σε ένοπλες αντιπαραθέσεις τον Ιανουά-
ριο του 2007 και κορυφώθηκε με τις συγκρούσεις του
Μαΐου 2008, τις χειρότερες από την εποχή του εμφυ-
λίου πολέμου. 

Όπως δείχνει η Mona Harb, το λιβανέζικο κράτος
δεν είναι, εξ ορισμού, ένα συγκεντρωτικό βολονταρι-
στικό κράτος [voluntarist state] αλλά «επενεργεί μέσα
από ένα σύστημα πολιτικού φατριασμού μέσα στο
οποίο η κάθε κοινότητα έχει τους εθνικούς της αντι-
προσώπους, που παρέχουν τις υπηρεσίες τους σύμ-
φωνα με μια πελατειακή λογική και προσωποποιημέ-
νες σχέσεις» (2010: 43). Πράγματι, στην καρδιά του
λιβανέζικου κράτους βρίσκεται η κατανομή των ύπα-
των αξιωμάτων στις δημογραφικά μεγαλύτερες θρη-
σκευτικές ομάδες (μαρωνίτης πρόεδρος, σουνίτης πρω-
θυπουργός και σιίτης πρόεδρος της βουλής), ενώ η κα-
τανομή των θέσεων της δημόσιας διοίκησης όπως και
των κοινοβουλευτικών εδρών γίνεται σύμφωνα με θρη-
σκευτικά καθορισμένα ποσοστά. Επιπλέον, η άσκηση

των δημόσιων αξιωμάτων οργανώνεται, κατά το μεγα-
λύτερο μέρος, γύρω από εκτεταμένες πελατειακές ομά-
δες, όπου η αναδιανομή της πατρoνίας σκιαγραφεί τον
χάρτη της παροχής δημόσιων υπηρεσιών. Οι Συμφω-
νίες της Ταΐφ, που έβαλαν τέλος σε 15 χρόνια εμφυ-
λίου πολέμου, απλώς παγίωσαν τον πολιτικό φατρια-
σμό μετατρέποντας τον άγραφο κανόνα της κοινοτικής
συνύπαρξης του Εθνικού Συμφώνου του 1943 σε ένα
ρητό «σύμφωνο κοινής ύπαρξης» (Picard 2005).

Ο μετά την Ταΐφ διακανονισμός δημιούργησε επο-
μένως μια κατάσταση, όπου η «κοινή ύπαρξη» των
θρησκευτικών κοινοτήτων είναι ο κοινός ορίζοντας,
χωρίς προοπτική για σταδιακή συγκρότηση ενός ενι-
αίου δημόσιου μέσα από την οικοδόμηση του κράτους
και την ομογενοποίηση του χώρου. Αυτό καθιστά κατά
πολύ ανεφάρμοστη την προσέγγιση, που θεωρεί τον
δημόσιο χώρο προϊόν του νεωτερικού κράτους και
αντιτιθέμενο σε άλλες μορφές εδαφικοποίησης. Η
αστάθεια που χαρακτήρισε τη μετά το 2005 περίοδο,
καθώς χαράχτηκαν νέες διαχωριστικές γραμμές, συνο-
δεύτηκε από μια πιο διάχυτη σήμανση του αστικού
εδάφους. Οι συνοικίες οριοθετούνται σαφώς, δείχνο-
ντας ότι βρίσκονται κάτω από τον έλεγχο της μίας ή
της άλλης πολιτικής παράταξης, με σημαίες, πανό, αφί-
σες και σύμβολα να πλημμυρίζουν το αστικό περιβάλ-
λον και να σημαδεύουν τον δημόσιο χώρο. Αυτή η
«εδαφικοποίηση» της Βηρυτού δεν είναι καινούργια,
όμως η ριζοσπαστικοποίηση (radicalisation) αυτών των
εδαφικοτήτων και η εντατικοποίηση της αντιπαράθε-
σής τους μετά το 2005 μετέτρεψε την πόλη, και ιδιαί-
τερα τη Δυτική Βηρυτό, σε τόπο ανοιχτής και συνεχούς
διαμφισβήτησης. 

2. Αφίσα των Χαρίρι, πατέρας και γιος, Tariq el-Jdideh, 30 Ιούνιου
2010. (σελ. 7, μετά από «σε τόπο ανοιχτής και συνεχούς διαμφι-
σβήτησης.»)

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 87



88 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

Στο πλαίσιο αυτό, δημόσιος χώρος είναι τόπος διαμφι-
σβήτησης ανάμεσα σε διάφορες παρατάξεις που προ-
σπαθούν να επιβάλουν πάνω του τα δικά τους σύμβολα
και την δική τους τάξη. Ωστόσο, μεγάλο μέρος της βι-
βλιογραφίας περί δημόσιου χώρου, όταν αναφέρεται
στη Βηρυτό, προσλαμβάνεται σύμφωνα με τη δυτική
κλασική έννοια που βασίζεται σε μια χαμπερμασιανή
(Habermassian) αντίληψη της δημόσιας σφαίρας, έχο-
ντας ως πρότυπο τη δημόσια πλατεία και τηρώντας μια
αυστηρή διάκριση μεταξύ δημόσιου και ιδιωτικού
(Khoury, 1983; Picard, 1997; Saadeh, 2001; Salaam,
1994). Η μελέτη της Βηρυτού μέσα από αυτό το πρί-
σμα έχει αλλοιώσει τις αναλύσεις του δημόσιου χώρου
και έχει γεννήσει παράταιρες προσδοκίες ως προς τις
ικανότητές του να παίξει συμφιλιωτικό ρόλο στην
πόλη. Επιπλέον, αν βλέπει κανείς στην οριοθέτηση της
Βηρυτού από θρησκευτικές κοινότητες και τις πολιτι-
κές τους παραλλαγές το τέλος του δημόσιου χώρου,
αυτό σημαίνει ότι στερεί την αστική συνθήκη της Βη-
ρυτού από ένα πλούσιο σύνολο πρακτικών και χώρων
που συγκροτούν την αστική ζωή. Πάντως, το ερώτημα
παραμένει: εάν θρησκευτικά οριοθετημένοι χώροι ορ-
γανώνουν τη λιβανέζικη πρωτεύουσα, πώς πρέπει να
στοχαστούμε τον δημόσιο χώρο; 

2. Η ανοικοδόμηση- συμφιλίωση, μια κριτική

Οι Συμφωνίες της Ταΐφ, που υπογράφηκαν το 1989,
έβαλαν σταδιακά τέλος σε 15 χρόνια εμφύλιου πολέ-
μου, όμως δεν ξεκίνησαν μια διαδικασία επίσημης
συμφιλίωσης, μνημόνευσης ή μεταβατικής δικαιοσύ-
νης. Απεναντίας, η μετά την Ταΐφ ανάκαμψη κατα-
σκευάστηκε ως «κρατικά υποστηριγμένη αμνησία»,
όπου «η δομική λήθη ενθαρρύνθηκε μέσα από την κλι-
μάκωση μιας γενικής αμνηστίας του πολέμου το 1991,
νόμων για τη λογοκρισία των ΜΜΕ [...] και την πλήρη
απουσία ποινικών δικαστηρίων, προγραμμάτων απο-
ζημίωσης ή επιτροπών αλήθειας και συμφιλίωσης»
(Larkin, 2010: 617-618). Η ανοικοδόμηση της λιβανέ-
ζικης πρωτεύουσας, ιδιαίτερα του κέντρου της πόλης
και της διαχωριστικής γραμμής που την έκοβε στα δύο,
έμελλε λοιπόν να γεννήσει ελπίδες για μια διαδικασία
εθνικής συμφιλίωσης μέσω των ανακατασκευών. Ήδη
το 1983, η ανοικοδόμηση χαιρετίστηκε ως «χρυσή ευ-
καιρία για να αποκατασταθούν δεσμοί εμπιστοσύνης
και συνεργασίας σε μια πλουραλιστική κοινωνία»

(Khoury, 1983: 20). «Ο σχεδιασμός της ανοικοδόμη-
σης, η Βηρυτός του μέλλοντος – υπάρχει πιο συναρ-
παστικό θέμα προς συζήτηση; Μέσα από τη φρίκη της
καταστροφής ξεπροβάλλει η ευκαιρία για αναδημι-
ουργία, για βελτίωση και προσαρμογή στις νέες συ-
γκυρίες» (Ibid: 70). Η ανοικοδόμηση αντιμετωπιζόταν
εδώ ως ευκαιρία για να θεραπευτεί μια διασπασμένη
κοινωνία, όπου προβλεπόταν να κατασκευαστούν
χώροι που θα ενθάρρυναν και θα διευκόλυναν την
αμοιβαία προσέγγιση των διάφορων κοινωνικών ομά-
δων, σύμφωνα με «τις αρχές της ευγένειας, της αστι-
κότητας και της ανοιχτότητας» (Ibid: 22). Με τα λόγια
του Joe Nasr, «ήταν η στιγμή για να εκφραστούν ου-
τοπίες» (1999: 21).

Το ζήτημα του δημόσιου χώρου όπως και εκείνο
των κοινών χώρων (shared spaces) παρουσιάστηκαν
επανειλημμένα ως προϋποθέσεις για την ειρηνική συ-
νύπαρξη και τη συμφιλίωση κι αυτό γινόταν περισσό-
τερο φανερό στον τρόπο με τον οποίο προωθούνταν
και κρινόταν η ανοικοδόμηση της παλιάς πόλης. Όπως
εξηγείται σε πολυάριθμες δημοσιεύσεις για τη μετα-
πολεμική Βηρυτό, επί πρωθυπουργίας του Ραφίκ Χα-
ρίρι, η πρωτεύουσα είδε το κράτος να αναθέτει κάθε
μορφή ελέγχου σχετικά με την ανοικοδόμηση του κέ-
ντρου της πόλης στην ιδιωτική εταιρεία SOLIDERE,4

της οποίας κύριος μέτοχος ήταν ο ίδιος ο Χαρίρι (De-
noeux, 1998; Makdisi, 1997; Leenders, 2004). Αυτό
περιλάμβανε επίσης την παραχώρηση στη SOLIDERE
120.000 τίτλων ιδιοκτησίας που συγκροτούσαν έναν
πυκνό ιστό κοινωνικών, πολιτικών και οικονομικών
σχέσεων και επομένως την χρηματιστικοποίηση (fi-
nancialisation) 150 εκταρίων, αδειάζοντας έτσι το κέ-
ντρο από τους προπολεμικούς κατοίκους του. Παρότι η
SOLIDERE υποστήριξε συχνά ότι ένωσε και πάλι τη
χώρα μέσα από την ανοικοδόμηση του κέντρου της
πόλης, το αστικό μοντέλο που επέβαλε και η εκτέλεσή
του οδήγησαν σε μια εντυπωσιακά σχεδιασμένη αλλά
αποκλειστική κεντρική συνοικία. Έτσι, αντί να προ-
σφέρει ένα κοινό κέντρο σε μια διασπασμένη πόλη, η
SOLIDERE ενίσχυσε την επιβεβλημένη από τον πό-
λεμο γεωγραφία των πολιτικο-φατριαστικών εδαφών.
Από εδώ προκύπτει συνήθως η παρατήρηση ότι η Βη-
ρυτός είναι μια πόλη χωρίς δημόσιους χώρους και ότι,
με εξαίρεση τον παραλιακό δρόμο και μέτωπο (Cor-
niche), η πόλη στερείται χώρων όπου θα μπορούσε να
έχει πρόσβαση ο καθένας ελεύθερα (Delpal, 2001). 

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 88



Στο πλαίσιο αυτό, πώς πρέπει να στοχαστούμε σχε-
τικά με τον δημόσιο χώρο; Διάχυτη στη βιβλιογραφία
γύρω από τη Βηρυτό, με ελάχιστες εξαιρέσεις,5 είναι η
δυτική κλασική αντίληψη που θεωρεί πρότυπο τη δη-
μόσια πλατεία και μια αυστηρή διάκριση μεταξύ ιδιω-
τικού και δημόσιου, μεταξύ κοσμικού και ιερού. Έχο-
ντας αυτό υπόψη, το άρθρο θα αναλύσει τα κανονι-
στικά ιδεώδη στα οποία βασίζονται οι κλασικές αντι-
λήψεις περί δημόσιου χώρου, ιδιαίτερα στο βαθμό που
προϋποθέτουν ή επικαλούνται έναν ανοιχτό, ουδέτερο,
πιθανώς κοσμικό χώρο διαβούλευσης. Μετά από μια
ανάλυση της προσέγγισης του Habermas απέναντι
στον δημόσιο χώρο, το άρθρο θα προτείνει μια εδαφική
- και σφαιρολογική - προσέγγιση με βάση την οποία
να εξετάσουμε τον ρόλο και την διαμόρφωση του δη-
μοσίου  χώρου στην Βηρυτό.

3. Διερευνώντας την προτεραιότητα της ανοιχτότητας

Στο έργο του The Structural Transformation of the
Public Sphere [Ο δομικός μετασχηματισμός της δημό-
σιας σφαίρας], ο Jürgen Habermas ορίζει την ύπαρξη
της δημόσιας σφαίρας ως πολιτικού χώρου διακριτού
από το κράτος και την οικονομία, τον οποίο μεταθέτει
στη συνέχεια ανάμεσα στην κοινωνία των πολιτών και
το κράτος αλλά ο οποίος εξακολουθεί να εξαρτάται από
την ύπαρξη ενός κυρίαρχου κράτους. Εκκινώντας από
την έννοια της ελληνικής αγοράς και της κλασικής
αστικής πλατείας, και απηχώντας τα έργα των προ-
δρόμων του (του Weber και του Tocqueville, μεταξύ
άλλων) στην εξατομίκευση της κοινωνίας, την ορθο-
λογική κρίση και την πολιτική ισότητα, ο Habermas
προτείνει ένα θεμελιωδώς αφηρημένο ορισμό του δη-
μόσιου χώρου που έγινε στη συνέχεια κανονιστικός.
Σε ένα τέτοιο χώρο, ιδεατοί πολίτες, οι οποίοι έχουν
εγκαταλείψει τις κοινωνικές τους ταυτότητες με την εί-
σοδό τους σε αυτό τον δημόσιο χώρο, μπορούν να συ-
ζητούν, να αποφασίζουν, να συμφωνούν και να ανα-
λαμβάνουν δράση ως απολύτως ίσοι, χρησιμοποιώντας
ορθολογικά επιχειρήματα για να συνάψουν συμφωνίες,
αντί για εξαναγκαστικά μέσα για να επιβάλλουν τις επι-
θυμίες και τις ιδέες τους. 

Η θεωρητική αρχή της δημόσιας σφαίρας μπορεί
πάντα να διακριθεί από κάθε πραγματικό θεσμό που
εμφανίζεται στην κοινωνική ιστορία. Ο Habermas,
επομένως, θα εννοούσε ένα μοντέλο κανόνων και τρό-

πων συμπεριφοράς, το οποίο θα μπορούσε να εγγυη-
θεί για πρώτη φορά την ίδια τη λειτουργία της δημό-
σιας γνώμης. Αυτοί οι κανόνες και οι τρόποι συμπερι-
φοράς περιλαμβάνουν: α) γενική προσβασιμότητα, β)
εξάλειψη όλων των προνομίων και γ) ανακάλυψη γε-
νικών κανόνων και ορθολογικών νομιμοποιήσεων
(Habermas, Lennox & Lennox 1974:50). Eπικαλούνται
ένα χώρο διαβούλευσης, ως ουδέτερο, εκκοσμικευμένο
έδαφος για την επίλυση διαφορών, απαλλαγμένο από
προσδιοριστικά γνωρίσματα που θα τον καθιστούσαν
κατά κάποιο τρόπο προκατειλημμένο ή απρόσιτο. Στη
θεωρία του για την επικοινωνιακή δράση, ο Habermas
υποστηρίζει ότι οι συμμετέχοντες στη συζήτηση αυτή
αναπτύσσουν μια αίσθηση κατανόησης που προκύπτει
από τη διαρκή ανταλλαγή και μπορούν να οικοδομή-
σουν μια κοινή ορθολογικότητα. 

Ωστόσο, η δημόσια σφαίρα του Jürgen Habermas
έχει επικριθεί, αφενός επειδή δεν αντανακλά τους αγώ-
νες εξουσίας που εξελίσσονται στον δημόσιο τομέα,
και αφετέρου επειδή προτείνει μια υπερβολικά αφηρη-
μένη και ιδεαλιστική θεώρηση του δημόσιου χώρου
(Fraser 1990). Η κανονιστική ισχύς της δημόσιας σφαί-
ρας, όπως την συνέλαβε ο Habermas για να την προ-
βάλει στην «πόλιν», κατακερματίζεται από διαφορο-
ποιημένες ταυτότητες και αγώνες εξουσίας. Όπως το
έχουν αποτυπώσει μεταποικιακές (post-colonial) και
φεμινιστικές σπουδές, το φιλελεύθερο μοντέλο της
αστικής δημόσιας σφαίρας είναι σημαδεμένο από πρα-
κτικές αποκλεισμού με βάση τη φυλή, την εθνικότητα,
το φύλο, τη σεξουαλικότητα κ.λπ. Ταυτόχρονα, έχουν
υποδείξει την ύπαρξη ενός «υπάγωγου αντιδημόσιου»
(counter-public) με τη μορφή ενδυναμωτικών λογοθε-
τικών χώρων ενάντια στο κυρίαρχο, περιορισμένο, «ευ-
ρύτερο δημόσιο», μέσα σε ένα περιβάλλον ανταγωνι-
στικών δημόσιων σφαιρών (Fraser 1990). 

Ενώ η κανονιστική χαμπερμασιανή προσέγγιση έχει
επηρεάσει την αντίληψη του δημοσίου χώρου στην Βη-
ρυτό και γενικότερα, η σχολή του teatro mundi ή θεά-
τρου του κόσμου (Sennett 2008) προτείνει μια τελε-
τουργική αντίληψη της καθημερινής ζωής. Αντίθετα με
το ανοιχτό σύστημα των Arendt και Habermas, η
σχολή αυτή η οποία αντλεί από τον Richard Sennet,
τον Erving Goffman και τον Clifford Geertz, αναγνω-
ρίζει το κλειστό σύστημα της τελετουργίας και της
«καθορισμένης φόρμας». Όπως γράφει ο Sennett
(2013):

ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 89

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 89



90 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

Συχνά το κτίριο ή ο υπαίθριος χώρος που υιοθετούν
ευκολότερα οι άνθρωποι είναι μικρής κλίμακας και
τοπικού χαρακτήρα, έτσι ώστε αυτή η εκδοχή της δη-
μόσιας σφαίρας δεν ευνοεί τη μεγάλη, πυκνή κλίμακα
όπως κάνει η Arendt. Επίσης, αυτή η ανθρωπολογική
προσέγγιση δεν οδηγεί στον πολιτικό στόχο που επι-
ζητεί ο Habermas, προς ένα αυξανόμενο αμοιβαίο
διαφωτισμό. Όπως κάθε είδος κουλτούρας, η κουλ-
τούρα της πόλης τείνει προς ένα άλλο είδος ανθρώ-
πινου δεσμού, το τελετουργικό.

Εδώ, ο δημόσιος χώρος είναι η σκηνοθεσία [mise en
scène] της διαφοράς και ως τέτοια έχει ασχοληθεί πε-
ρισσότερο με τη χωρικότητα και την υλικότητα του δη-
μόσιου χώρου, καθώς και με όλα τα εξαρτήματα της
δημοσιότητας, όπως η ένδυση, η κίνηση και το ύφος
της ομιλίας. Για τον Sennett, που ακολουθεί εδώ τη
Jane Jacobs, η πυκνότητα και η αταξία τροφοδοτούν
τη ζωτικότητα του δημόσιου χώρου, που είναι κρίσιμη
για τη ζωή σε πόλεις, αλλά που εξαρτάται επίσης από
μια πραγματιστική αντίληψη της υλικότητας, της επα-
νάληψης και της σύμβασης (Sennett 2008). Η δημόσια
ζωή υπάρχει εδώ σε θεατρικό ιδίωμα, δηλαδή πέρα από
ξεχωριστά ανήκειν αλλά χωρίς να τα απαρνιέται, δη-
μιουργώντας μέσα από ένα κοινό λόγο «μια κοινή
σφαίρα» (Sennett 2013).

Από αυτή τη σχολή πηγάζει επίσης, υπερτονίζοντας
όμως τις υλικές και μεταιχμιακές όψεις της δημόσιας
σφαίρας, το έργο ενός ιδιόμορφου αστικού κοινωνιο-
λόγου, του Isaac Joseph.6 Με χαϊντεγκεριανή φλέβα, ο
Joseph υποστηρίζει ότι ο δημόσιος χώρος πρέπει να
έχει ιδιότητες τέτοιες που να επιτρέπει στους ανθρώ-
πους να δράσουν, κάτι που προϋποθέτει ότι πρέπει
αυτοί να έχουν κάποιου είδους αντίληψη του χώρου
αυτού: η νόηση προσφέρεται από την κατανόηση του
χώρου, τη σκηνογραφία του, «ένα κόσμο διαθέσιμης
διορατικότητας, έναν “παρευρισκόμενο κόσμο”»
(1995:26). Αυτό θα ήταν επομένως ένα περιβάλλον
που δεν αποδυναμώνει το άτομο αλλά το καθησυχάζει
και του επιτρέπει να δράσει, όχι απλώς να κυκλοφορή-
σει. Όμως, η δράση αυτή δεν θα ήταν μια μορφή δέ-
σμευσης από μια απονεμημένη θέση, η οποία θα πε-
ριόριζε το επίπεδο της «ευνοϊκής συγκυρίας»
[serendipity] (ιδιότητας που ο Joseph θεωρεί κρίσιμη
για την καθημερινή ζωή στις πόλεις). Αφορά μάλλον
τη συμπαρουσία σωμάτων, και τη διάταξη που τα συν-
δέει με ένα πλήθος πιθανοτήτων. Αυτή η ανάγνωση του
δημόσιου χώρου παρακάμπτει το επίπεδο των εδαφι-

κών συμβόλων και σκοπεύει απεναντίας να πραγμα-
τώσει τη συμπαρουσία και να προβάλλει την πράξη της
ανα-σύνθεσης: 

Το να σκεφτόμαστε τον δημόσιο χώρο ως χώρο του
συμβάντος, σημαίνει λοιπόν ότι τον απαλλάσσουμε –
στην τάξη του χώρου και των αντικειμένων, είτε συμ-
βολικών είτε λειτουργικών – από μια εδαφική λογική
που καθιστά μια μορφολογία και μια συμβολική τάξη
αντίστοιχη προς ένα χώρο και μια κοινότητα. Από
αυτή τη σκοπιά, έργο του περαστικού ή του θεατή
είναι πάντα ο ανα-προσδιορισμός ή η ανα-διαμόρ-
φωση.7

Ο Joseph δεν μπορεί να απαλλαγεί από την ιδέα ότι η
δημοσιότητα (publicness) σχετίζεται με την ανωνυμία
και ότι η πρακτική της δεν προϋποθέτει κάποια από-
χρωση ή κάποια ταυτότητα. Παρότι δεν το δηλώνει
ρητά, ο Joseph δανείζεται από την Arendt (1998) την
ιδέα ότι η δημόσια ζωή ξεκινάει τη στιγμή που κατοι-
κεί κανείς έναν χώρο που βρίσκεται εκτός της υποκει-
μενικότητας και επομένως εισέρχεται σε μια μεταιχ-
μιακή κατάσταση και σε ένα μεταιχμιακό τόπο. Όπως
λέει ο ίδιος, «μια αισθητική του δημόσιου χώρου και
της δημόσιας ζωής συνεπάγεται μια διπλή μετατόπιση
εκτός του κτιρίου και εκτός του υποκειμενικού χώρου,
σε ένα “ενδιάμεσο” που δεν είναι αποκλειστικά αφη-
ρημένο και που μπορεί να ονομαστεί οικολογικό»
(Joseph 1995:34).8 Υπάρχει μια χωρικότητα στη με-
ταιχμιακότητα αυτή, μια οικολογία και μια αισθητική,
όπως το θέτει ο ίδιος. Ωστόσο, και πάλι με αρεντιανό
τρόπο, υποστηρίζει ότι μολονότι η προσκόλληση στον
χώρο, και επομένως στο έδαφος, αποκλείει τη δημι-
ουργία δημόσιας σφαίρας, το να είσαι πολίτης συνε-
πάγεται ευθύνες, υποχρεώσεις και δικαιώματα, πράγ-
ματα τα οποία έχουν νόημα μόνο εάν εντάσσονται σε
κάποιο έδαφος. 

Παρότι τα λόγια του Issac Joseph φωτίζουν με δι-
φορούμενο τρόπο το ζήτημα του εδάφους και του δη-
μόσιου χώρου, ωστόσο το φέρνουν στο επίκεντρο και
από την άποψη αυτή προσφέρουν μιαν αφετηρία για
στοχασμό επί του θέματος. Μολονότι ανώνυμος και
αδιάφορος στη διαφορά, ο δημόσιος χώρος πρέπει
εντούτοις να είναι αναγνώσιμος για να επιτρέπει την
πρακτική του δημόσιου χώρου. Η αμφισημία εδώ είναι
ότι ο «παρευρισκόμενος» κόσμος δεν μπορεί να είναι
εξίσου προσβάσιμος σε όλους. Διότι κάθε χώρος που
είναι «παρευρισκόμενος» προϋποθέτει ένα επίπεδο

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 90



ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 91

νοηματοδότησης και διαφοροποίησης, ένα επίπεδο
ιδιοποίησης μέσω του «λόγου», μέσω της διάρθρωσης
της κατανόησης. Αυτή η αμφισημία μάς οδηγεί στην
καρδιά της έντασης μεταξύ δημόσιου χώρου και εδα-
φικότητας, καθώς ξεκινάμε να ορίζουμε τον δημόσιο
χώρο ως προϊόν ανθρώπων, αντικειμένων και συμβό-
λων, η συμπαρουσία των οποίων δημιουργεί μια
σφαίρα με δικούς της κώδικες, με δικές της μορφές
αποκλεισμού και προσκόλλησης: είναι μια αίσθηση
«θαλπωρής». 

4. Έδαφος, μια σχεσιακή προσέγγιση

Παρότι η έννοια του εδάφους χρησιμοποιείται σε πο-
λυάριθμες μελέτες από γεωγράφους, πολιτικούς επι-
στήμονες, κοινωνικούς ανθρωπολόγους, ηθολόγους
και στρατιωτικούς, μόνο τα τελευταία χρόνια έγινε
αντικείμενο μιας διαρκούς και λεπτομερούς γενεαλο-
γίας.9 Το έδαφος μπορεί να οριστεί ως ένας οριοθετη-
μένος τόπος εντός του οποίου μερικοί άνθρωποι, έχο-
ντας κοινές ορισμένες ιδιότητες, διαφοροποιούνται από
άλλους καθορίζοντας χωρικά την κοινότητά τους.
«Ηθολογικά» μιλώντας, έδαφος είναι «το περιβάλλον
μιας ομάδας (δηλ. μιας αγέλης λύκων, ενός πληθυσμού
ποντικών) το οποίο δεν μπορεί να εντοπιστεί αντικει-
μενικά αλλά αποτελείται από τις διατάξεις της αλλη-
λεπίδρασης, μέσω των οποίων η ομάδα ή ο πληθυσμός
εξασφαλίζει μια ορισμένη σταθερότητα και τοποθε-
σία» (Günzel 2011). Πολιτικά μιλώντας, μπορεί να
είναι ο χώρος που ελέγχεται από το κράτος μέσω της
διαφύλαξης των συνόρων του, η δημιουργία ενός κρα-
τικού χώρου αποτελούμενου από θεσμούς και πολίτες
(είτε συμμορφώνονται είτε όχι προς τη νομοθεσία στην
οποία υπόκεινται). ˑ

Στην πολιτική γεωγραφία, το έδαφος θεωρείται από
τους περισσότερους ένας περίκλειστος γεωγραφικός
χώρος, οριοθετημένος και προικισμένος με πολιτικό
σκοπό (Sack 1983). Ο ορισμός αυτός, σύμφωνα με την
ανάλυση του Stuart Elden (2009), προϋποθέτει ένα συ-
γκεκριμένο ορισμό του χώρου που συμφωνεί με τις επι-
στημονικές επαναστάσεις του 16ου και του 19ου
αιώνα, όπου ο χώρος «νοείται ως υπολογιζόμενος και
μετρήσιμος, εκτεινόμενος σε τρεις διαστάσεις» (2009:
xxvi). Όπως συνεχίζει ο Elden, «[με] άλλα λόγια, τα
σύνορα γίνονται εφικτά, με τη νεωτερική τους σημα-

σία, μόνο μέσα από μια έννοια του χώρου – και όχι το
αντίστροφο» (ibid. xxvii).

Γίνεται φανερό εδώ ότι πίσω από μια διάχυτη αντί-
ληψη του εδάφους βρίσκεται η ευκλείδεια αντίληψη
του χώρου ως περίκλειστου και μετρήσιμου. Για τον
Jean Gottman, αυτό σχετίζεται άμεσα με την έλευση
του κράτους και είναι η έκταση της δικαιοδοσίας του,
ενώ για τον Michel Foucault το έδαφος είναι μία δι-
καιική-πολιτική συναρμογή, και μπορεί να είναι η εγ-
χάραξη οποιασδήποτε μορφής εξουσίας στον χώρο
(Kärrholm 2007:439). Η εξουσία όμως, για τον Fou-
cault (2007), είναι επίσης διάχυτη δύναμη, η οποία δεν
επιβάλλεται τόσο όσο εντάσσεται, μεταφέρεται και
ενεργοποιείται από μια ποικιλία παραγόντων. Το κρά-
τος, επομένως, επιζητεί να επεκτείνει χωρικά εκείνο
που ο Weber θεωρεί ότι το ορίζει πολιτικά: μια «αν-
θρώπινη κοινότητα που αξιώνει (επιτυχώς) το μονο-
πώλιο της νόμιμης χρήσης της βίας σε ένα δεδομένο
έδαφος» (1946:78). Ο Lefebvre φτάνει στο σημείο να
ισχυριστεί ότι δεν υπάρχει κράτος χωρίς έδαφος και,
παρομοίως, ότι δεν υπάρχει έδαφος χωρίς κράτος, υπο-
στηρίζοντας ότι το έδαφος είναι ακριβώς η πολιτική
μορφή του χώρου που παράγεται από, και συσχετίζεται
με, το νεωτερικό κράτος (Brenner, 2009). 

Όταν ο Stuart Elden γράφει ότι «ο έλεγχος του εδά-
φους είναι εκείνο που καθιστά εφικτό ένα κράτος, επο-
μένως ο έλεγχος του εδάφους παραχωρεί συγκεκριμένη
νομιμοποίηση στη βία, ενώ προσδιορίζει τη χωρική της
έκταση», επιμένει στο γεγονός ότι τα κράτη είναι ορ-
γανισμοί που ασκούν το μονοπώλιο της βίας στο αντί-
στοιχό τους έδαφος (2009:xxx). Ωστόσο, θα υποστή-
ριζα ότι το κράτος δεν μπορεί να ομογενοποιήσει το
έδαφος που οριοθετεί, ούτε να εξουδετερώσει όλες τις
άλλες μορφές εξουσίας που το αμφισβητούν. Όταν οι
Roy και Alsayyad επινόησαν την έννοια της «μεσαιω-
νικής νεωτερικότητας» για να περιγράψουν τη σύγ-
χρονη κατάσταση των πόλεων, αναφέρονταν κυρίως
στην κατακερματισμένη φύση του εθνικού χώρου,
χώρου που είναι η σκηνή του ανταγωνισμού για κυ-
ριαρχία μεταξύ κρατών και πόλεων, «μια όξυνση των
πάντα διασπαστικών φονταμενταλισμών και τοπικι-
σμών – η πολιτική των φέουδων, διαπραγματευόμενη
με ορατούς και αόρατους τρόπους διακανονισμών»
(2006:12). Η έννοια της «μεσαιωνικής νεωτερικότη-
τας» εγείρει όμως το ζήτημα της ιδιότητας του πολίτη
(citizenship) και του εδάφους της με ενδιαφέροντα
τρόπο. Κυρίως μάλιστα η ιδέα ότι τμήματα της πόλης

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 91



92 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

μπορούν να αποκλειστούν ή να αποσχιστούν, και ο
εντοπισμός της ανάδυσης νέων μορφών κυριαρχίας,
που όχι μόνο ανταγωνίζονται την κρατική κυριαρχία,
αλλά αντιλαμβάνονται εντελώς διαφορετικά την ισχύ
της νομιμοποίησης, μαρτυρούν εξαιρετική διορατικό-
τητα.

Η κυριαρχία δεν στηρίζεται εδώ τόσο στην ιδιότητα
του πολίτη όσο στην ικανότητα να ελεγχθεί το έδαφος
και να υποστηριχτεί ο πληθυσμός που περικλείεται
εκεί. Επομένως, οι εδαφικές μορφές ιδιότητας του πο-
λίτη έρχονται να αμφισβητήσουν τα αφηρημένα ατο-
μικά δικαιώματα που ενσωματώνονται στην έννοια του
έθνους-κράτους. Όπως υποστήριξε πρόσφατα η Saskia
Sassen (2013), μπορεί να θεωρηθεί ότι το έδαφος και η
εδαφικότητα έχουν εννοιολογική αυτονομία από το
έθνος-κράτος. Επιπλέον, όπως έχει δείξει ο Claude
Raffestin, δεν είναι απαραίτητο να ορίζεται το έδαφος
ως οριοθέτηση του χώρου για να ελέγχονται ο πληθυ-
σμός και οι πόροι που περικλείει. Πράγματι, η εδαφι-
κότητα – η προσπάθεια να δημιουργηθούν εδάφη –
μπορεί να θεωρηθεί ως ο τρόπος με τον οποίο ομάδες
και άτομα κατοικούν την πόλη, τη σταθεροποιούν και
κυκλοφορούν εντός της.

Στην ακάματη προσπάθειά του να ανατρέψει «τη
συνηθισμένη γεωγραφική προσέγγιση», η αφετηρία για
μια προσέγγιση στην εδαφικότητα έγκειται για τον
Raffestin «όχι πια στην ανάλυση του χώρου αλλά στα
εργαλεία και τους κώδικες των κοινωνικών δραστών,
που αφήνουν σημεία και ενδείξεις στο έδαφος»
((Raffestin 1986:94) στο (Klauser 2012:114)). Παρότι
το άρθρο αυτό υποστηρίζει μια σχεσιακή προσέγγιση
στο έδαφος και την εδαφικότητα, ο υλικός κόσμος παί-
ζει όντως δραστικό ρόλο στη διάρθρωση της εδαφικό-
τητας. Από αυτή την άποψη, θα συμφωνούσα με τον
Alexander Murphy που ζητάει ένα συνδυασμό με την
κατά Sack (1983) προσέγγιση στο έδαφος, στο βαθμό
που το έδαφος, «από τη στιγμή που έχει προσλάβει
αντικειμενοποιημένη και πραγμοποιημένη υπόσταση,
μπορεί να υπερβαίνει τις δυνάμεις που το δημιούργη-
σαν και αποχτά δική του ζωή» (Murphy 2012:117). 

Υπάρχει επομένως ένα επίπεδο στο οποίο η εδαφι-
κότητα μπορεί να θεωρηθεί ως «ο παρευρισκόμενος
κόσμος»: ένας τρόπος να νοηματοδοτούμε και να κα-
τοικούμε την πόλη μέσω μιας φαινομενολογίας του κα-
θημερινού. Όμως, επίσης, εντοπίζεται και διαρθρώνε-
ται από μια ορισμένη χωρικότητα, που ορίζεται από,

και που διαρθρώνει, τον υλικό κόσμο. Τα όριά του, φα-
ντασιακά και πραγματικά, διαρθρώνουν ένα «πολιτικό
ενδιαίτημα» εντός της πόλης, σχηματισμένο από κα-
θημερινή ζωή και καθημερινές πρακτικές, αλλά και δη-
μιουργημένο από τις πιο σταθερές δομές της πόλης.
Αυτό δεν σημαίνει ότι τα περιγράμματα των αστικών
εδαφών και οι τρόποι εδαφικοποίησης δεν αλλάζουν.
Μάλλον ανα-σχηματίζονται διαρκώς, και χρησιμοποι-
ούν την πόλη, την υποδομή της, και την αρχιτεκτονική,
τους δρόμους, τις ανισόπεδες διαβάσεις, τους τοίχους
και τους χώρους για να οριοθετήσουν αυτούς τους κό-
σμους. 

Καθώς η πόλη είναι ένα διάχυτο και ασταθές περι-
βάλλον μέσα στο οποίο διάφορες ομάδες επιζητούν να
εγκαταστήσουν «χώρους βεβαιότητας» και σταθερο-
ποιημένα περιβάλλοντα σε σχέση με άλλες ομάδες, ο
δημόσιος χώρος δεν μπορεί να είναι ένας χώρος από
τον οποίο οι κάτοικοι της πόλης είναι αποκομμένοι, ή
όπου δεν μπορούν να βρουν μια αίσθηση «θαλπωρής»
(at-homeness). Κατά μία έννοια, υποστηρίζω ότι ο δη-
μόσιος χώρος, στο πλαίσιο αυτό, μπορεί να συναχθεί
από την εδαφικότητα όπως την εννοεί ο Raffestin, η
οποία μπορεί να συγκριθεί, όπως κάνει ο Klauser, με
τις «ζωτικές σφαιρικές γεωμετρίες της ανθρώπινης
ομαδικότητας» του Peter Sloterdijk (Klauser
2012:117). Η τριλογία Spheres του Sloterdijk εισάγει
επίσης περισσότερη υλικότητα στη «σημειόσφαιρα»
του Raffestin, μέσω της οποίας η σύγχρονη καθημε-
ρινή ζωή διαμεσολαβείται και αλλοτριώνεται από τον
υλικό κόσμο. Η σχέση μεταξύ υλικού και μη υλικού
κόσμου, μεταξύ φαντασιακών και καθημερινής αστι-
κής ζωής, τότε, μπορεί να αναλυθεί μέσα από τη «χω-
ροποιημένη οντολογία» (Morin 2009) του Peter Slo-
terdijk σε σχέση με έναν εδαφικοποιημένο τρόπο του
είναι-από-κοινού (« being with ») στην πόλη. 

3. Τάξη, Χάος και το Εσωτερικό

Προτείνοντας την εισαγωγή της έννοιας της «ανοσο-
λογικής σφαίρας [“immunological sphere”] σε μια συ-
ζήτηση για τον δημόσιο χώρο, εκείνο που προσπαθώ
να δείξω είναι ότι ο δημόσιος χώρος δεν είναι απλώς
αντικείμενο διαμφισβήτησης: είναι επίσης ο «παρευ-
ρισκόμενος κόσμος» που καθιστά εφικτή την αστική
ζωή στις πολυάριθμες πλευρές της. Ο δημόσιος χώρος

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 92



ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 93

είναι αυτή η σύνδεση αρχιτεκτονικών και συμβόλων
που γεννούν μια αίσθηση καθημερινής «θαλπωρής»
(at-homeness). Όχι με την έννοια ενός εντελώς ιδιωτι-
κού χώρου αλλά με την έννοια μιας «σφαίρας»
(sphere): μια ατμόσφαιρα «οικειότητας» σε ένα χώρο
ανωνυμίας. Αυτό, πολύ απέχει από ένα «ουδέτερο»
πεδίο. Απεναντίας, είναι ένας χώρος που γεμίζει με δια-
φορά και με τη διαρκή της επανεπιβεβαίωση. Οι κά-
τοικοι της πόλης, επομένως, προσφέρουν οι μεν στους
δε προσανατολισμό, κάτι που συγκροτεί ένα χαϊντε-
γκεριανό «ιστό σημασίας» ή ένα σλοτερνταϊκιανό
«εσωτερικό».

Ο δημόσιος χώρος έχει κυρίως συνδεθεί με το αδιά-
φορο, το απεριόριστο, το ανοιχτό, πιθανώς το ουδέ-
τερο. Όταν δεν είναι το ακαθόριστο εξωτερικό, το δη-
μόσιο είναι ο χώρος του κυρίαρχου κράτους και των
πολιτών του, στους οποίους παρέχει αδιακρίτως την
περίφραξη των εθνικών συνόρων, όπως προστατεύει
και τα δικαιώματα όσων φέρουν διαβατήριο. Ο Bruno
Latour απορρίπτει τον ιδεότυπο: 

Είστε έξω; Δεν υπάρχει έξω: το έξω είναι ένα άλλο
μέσα με άλλο κλιματικό έλεγχο, άλλο θερμοστάτη,
άλλο σύστημα κλιματισμού. Είστε στο δημόσιο; Οι
δημόσιοι χώροι είναι κι αυτοί χώροι, διάολε! Δεν
είναι διαφορετικοί, από αυτή την άποψη, από τους
ιδιωτικούς χώρους. Είναι απλώς οργανωμένοι διαφο-
ρετικά, με διαφορετικές αρχιτεκτονικές, διαφορετι-
κές εισόδους, διαφορετικά συστήματα επιτήρησης,
διαφορετικά ηχοτοπία. Το να προσπαθούμε να φιλο-
σοφήσουμε σχετικά με το τι σημαίνει να είσαι «ριγ-
μένος στον κόσμο» χωρίς να ορίζουμε πιο επακριβώς,
πιο κυριολεκτικά [...] το είδος των περιβλημάτων στο
οποίο έχουν ριχτεί οι άνθρωποι, θα ήταν σα να προ-
σπαθούμε να πετάξουμε ένα κοσμοναύτη στο διά-
στημα χωρίς διαστημική στολή. Οι γυμνοί άνθρωποι
είναι τόσο σπάνιοι όσο κι οι γυμνοί κοσμοναύτες. Το
να ορίζουμε τους ανθρώπους σημαίνει να ορίζουμε
τα περιβλήματα, τα συστήματα υποστήριξης της
ζωής, το Umwelt που καθιστά δυνατό γι’ αυτούς να
ανασαίνουν. Να τι ακριβώς διέφευγε πάντα από τον
ουμανισμό (2008:8). 

Στην τριλογία του Spheres (Spheres I: Bubbles, Spheres
II: Globes, Spheres III: Foams), ο Peter Sloterdijk στο-
χεύει να «χωροποιήσει» την ιστορία της νεωτερικότη-
τας γράφοντας το κείμενο που, όπως ισχυρίζεται ο
ίδιος, ήθελε να γράψει ο Martin Heidegger, δηλαδή το
«Είναι και Χώρος» (2011:333). Το να αναπτύξουμε μια

σφαιρολογική αντίληψη της πόλης σημαίνει να προ-
σπαθήσουμε να εντοπίσουμε τους τρόπους με την
οποίους η πόλη παρέχει «σφαίρες», ένα μορφολογικό
και κοσμολογικό εσωτερικό ή σύνολο εσωτερικών.
Όταν εξετάζουμε τη σύγχρονη πολεοδομία, αντί να
υποθέτουμε μια προϋφιστάμενη ενότητα που χάθηκε
με τον κατακερματισμό και την ιδιωτικοποίηση, ο Slo-
terdijk μας υποχρεώνει να αποκαλύψουμε με ποιους
τρόπους οι άνθρωποι οικοδομούν και ζωογονούν τον
χώρο ως ανοσοποιητικό και ως περίβλημα [immunis-
ing and enveloping], «μια ψυχο-ανοσολογική [psycho-
immunological] σφαίρα προστασίας» (Klauser
2012:327). Επεκτείνοντας το είναι-στον-κόσμο του
Heidegger, ο Sloterdijk υποστηρίζει ότι κάθε «είναι»
είναι «είναι-από-κοινού», και ότι αυτό αποκτά μια χω-
ρική διάσταση με τη μορφή μιας σφαίρας, είτε πρόκει-
ται για «μήτρα, σπίτι, πόλη, έθνος, αυτοκρατορία, ή
κάποιο άλλο προστατευτικό περίβλημα» (Thrift
2009:124).

Το Dasein του Heidegger (1967) επιστρατεύεται
επομένως για να αποκαλύψει την υπαρξιακή ανάγκη
κάθε μορφής ζωής να αντιλαμβάνεται τον κόσμο ως
πεπερασμένο και προσβάσιμο, ως ανοσολογικό [im-
munological]. Ως «σφαίρες», ο Sloterdijk εννοεί τα
αχανή μακροσφαιρικά ανοσοποιητικά συστήματα [im-
mune systems], φτιαγμένα από σύμβολα, μύθους, αρ-
χιτεκτονικές και νοήματα, τα οποία περικλείουν το αν-
θρώπινο άτομο (μικρόσφαιρα) όπως και τις κοινωνίες
(μακρόσφαιρες). Η ανοσολογία [immunology], επομέ-
νως, βρίσκεται στην καρδιά της χωροποιημένης οντο-
λογίας του Sloterdijk, διότι, για να κατοικήσουν και να
αναπαραγάγουν τον κόσμο, οι άνθρωποι καταφεύγουν
διαρκώς στον σχηματισμό ενός εσωτερικού, τόσο σε
μικροσφαιρικό όσο και σε μακροσφαιρικό επίπεδο, το-
ποθετώντας τον εαυτό τους σε μια χωροποιημένη αντί-
ληψη ενός κόσμου που μπορεί να υποστηρίξει την αν-
θρώπινη ζωή. Τα εσωτερικά που κατοικούμε δεν είναι,
λοιπόν, φτιαγμένα από υλικές αρχιτεκτονικές αφενός
και μεταφυσικές κοσμολογίες αφετέρου. Ακόμα κι αν
είναι διαφορετικά από οντολογική άποψη, αυτά τα δύο
συγκροτούνται αμοιβαία. Τα τείχη της πόλης δεν είναι
απλώς αμυντικό φράγμα, ούτε τα όρια μιας συνοικίας
είναι απλώς διοικητικά σύνορα. Τα σύνορα διευθετούν
το δικό μας «είναι-στον-κόσμο» σαν επεκτάσεις των
σωμάτων μας που μπαίνουν σε κίνηση μαζί με άλλα
σώματα. Δεν μπορούν να νοηθούν ως όρια αλλά μάλ-

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 93



λον ως επεκτάσεις των ανθρώπινων σωμάτων και των
βιόκοσμών τους (lifeworlds).

Τούτο το άρθρο δεν μπορεί να επιχειρήσει καν να
σκιαγραφήσει το σύνολο του έργου του Peter Sloter-
dijk, που εκτείνεται στους τρεις τόμους των Spheres.
Φιλοδοξία μου, ωστόσο, είναι να προωθήσω τους τρό-
πους με τους οποίους το έργο του Sloterdijk μπορεί να
ενημερώσει μια επανεννοιολόγηση του δημόσιου
χώρου. Ο Sloterdijk δεν φωτίζει απλώς τα όρια των
δυαδικών αντιλήψεων «παράδοση έναντι νωτερικότη-
τας» και «δημόσιο έναντι ιδιωτικού». Ο δημόσιος
χώρος νοείται εδώ ως το κοινωνικο-σφαιρικό εσωτε-
ρικό που δημιουργείται από συνυπάρχοντα πλάσματα
που επικαλύπτονται αμοιβαία και συγκροτούν «το κα-
ταφύγιο που προσφέρουν τα μεν στα δε, που επικα-
λούνται τα μεν στα δε, ένα συγκεκριμένο ψυχο-κοινω-
νικό χώρο» (Sloterdijk 2005:272). Από αυτή την
άποψη, αντί να θεωρεί τον δημόσιο χώρο νομικό ή
συμβασιακό κατασκεύασμα, το άρθρο αυτό εξετάζει
μια σχεσιακή αντίληψη του δημόσιου χώρου ως κάτι
που διαρκώς οικοδομείται και παράγεται, επανακαθο-
ρίζεται και γίνεται αντικείμενο διαπραγμάτευσης σε
σχέση με άλλους δημόσιους χώρους. Στη διαδικασία
της «σφαιροδόμησης» [“sphere-building”], οι κάτοικοι
των πόλεων αντλούν από μια ποικιλία αναφορών για
να διαπραγματευτούν τη θέση τους στην πόλη, είτε
μέσα από τη δουλειά, την οικογένεια, την οδική σή-
μανση, τα καφενεία, το έθνος, τον κόσμο. Αυτή η «χω-
ροποίηση» του δημόσιου περιλαμβάνει απαραίτητα
ένα ολόκληρο φάσμα αντικειμένων και πραγμάτων που
παρέχουν υπόρρητα νοήματα και πεδία στα οποία κα-
τοικούν άνθρωποι. Μπορεί η εξουσία να είναι ενσω-
ματωμένη μέσα σ’ αυτό τον «ιστό σημασίας», όμως
αυτή η «περίφραξη νοηματοδοτημένων μορφών»
(Geertz 1983:182) δεν είναι αποκλειστικό προνόμιο
της κρατικής εξουσίας. Παράγεται και αναπαράγεται
διαρκώς, προσαρμόζεται και διαμφισβητείται, και υιο-
θετεί διαφορετικές ποιότητες και σημασίες. 

4. Αντιμέτωποι με τη βεβαιότητα της αβεβαιότητας στη
Βηρυτό: Ανοίγματα μετά το 2015

Επιμένοντας στις πιο δομικές πλευρές του σχηματι-
σμού εδάφους, τούτο το άρθρο υποστηρίζει ότι τα πο-
λιτικο-φατριαστικά εδάφη της Βηρυτού μπορούν να
συγκροτήσουν μια πλούσια και πολύπλοκη αστικότητα

που δεν επιτελείται με τον τρόπο που προσδοκούν οι
κλασικές αντιλήψεις του δημόσιου χώρου, αλλά ως μια
αστικότητα αποτελούμενη από διαχωρισμένες σφαίρες
«που κατορθώνουν εντούτοις να συνυπάρχουν» [«rub-
bing along»] (Makdissi 2000 στο Fregonese, 2012) και
που ορίζουν την κοσμοαντίληψη και τον χώρο τους, η
μία σε σχέση με την άλλη, σε ένα πλαίσιο κατακερμα-
τισμένου κράτους και ελλείψει ενός ενιαίου πολιτεια-
κού χώρου που να τις εκπροσωπεί. 

Την ίδια στιγμή, οι αυξανόμενες ανισότητες και η
διαφθορά, η συνεχιζόμενη υποβάθμιση των δημόσιων
υπηρεσιών, των συνθηκών ζωής και του περιβάλλο-
ντος στον Λίβανο, σε βαθμό που δημιουργεί βαθιά
υγειονομική και περιβαλλοντική κρίση, προκάλεσαν
μια από τις πιο ενιαίες διαθρησκευτικές εκστρατείες
ενάντια στην τάξη των πολιτικών και ενάντια στο φα-
τριαστικό σύστημα το καλοκαίρι του 2015. Η χωμα-
τερή του Ναάμε, που ήταν η κύρια χωματερή της πόλης
από τα μέσα της δεκαετίας του 1990, είχε μείνει σε λει-
τουργία για δεκαεφτά χρόνια, αντί για τα προγραμμα-
τισμένα έξι. Η χωματερή αποτελούσε προσωρινή λύση
ώσπου να στηθεί ένα πιο ολοκληρωμένο σύστημα για
τη διαχείριση των απορριμμάτων. Κατέληξε όμως να
συμβολίζει τη διαφθορά της χώρας και την διασπα-
σμένη ηγεσία και διοίκησή της. 

Όταν τον Ιούλιο του 2015, οι κάτοικοι του Ναάμε απαί-
τησαν το κλείσιμο της χωματερής φράζοντας για μια
ακόμα φορά τον δρόμο στα απορριμματοφόρα, η Βη-
ρυτός ξεχείλισε από τα αμάζευτα σκουπίδια προκαλώ-
ντας περιβαλλοντική και υγειονομική κρίση. Οι κινη-
τοποιήσεις σχετικά με το πρόβλημα των σκουπιδιών
έφεραν ασυνήθιστα μεγάλο αριθμό διαδηλωτών στους

94 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

3. Διαδηλωτές στην Πλατεία των Μαρτύρων κατά τη διάρκεια της
κρίσης των απορριμμάτων, 8 Οκτωβρίου 2015 (σελ. 20, μετά από
«ηγεσία και διοίκησή της.»)

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 94



δρόμους, ιδιαίτερα νέους, και γέννησαν ακόμα περισ-
σότερες νέες κινητοποιήσεις που ζητούσαν μια λύση
στο πρόβλημα. Η κρίση των σκουπιδιών και η ανικα-
νότητα της κυβέρνησης να την αντιμετωπίσει υπο-
γράμμιζαν τις σοβαρές ανεπάρκειες και τη διαφθορά
της κυβέρνησης, κάτι που ώθησε το κίνημα προς πιο
μεγαλεπήβολους στόχους, φτάνοντας να ζητήσει την
κατάργηση του φατριαστικού συστήματος και την από-
συρση ολόκληρης της τάξης των πολιτικών. 

Παρότι τα κινήματα είχαν περιορισμένη επιτυχία σε
ό,τι αφορά το ίδιο το ζήτημα των σκουπιδιών, βρήκαν
ανταπόκριση σε ένα άλλο επίπεδο, αυτή τη φορά στο
επίπεδο της τοπικής αυτοδιοίκησης, Το σχήμα Beirut
Madinati («Βηρυτός Η Πόλη Μου», ΒΜ) δημιουργή-
θηκε τον Μάρτιο του 2016, ως πολιτική κίνηση από
μια λίστα 24 ανεξάρτητων υποψηφίων που προέρχο-
νταν από την κοινωνία των πολιτών, το πανεπιστήμιο,
το μάρκετινγκ, την αρχιτεκτονική, την ιατρική, τις τέ-
χνες ή την ένωση των ψαράδων. Είχε ίσο αριθμό Χρι-
στιανών και Μουσουλμάνων, ίσο αριθμό αντρών και
γυναικών. Το BM παρουσίασε επίσης, πράγμα σπάνιο
σε λιβανέζικες εκλογές, ένα πρόγραμμα 10 σημείων,
που περιλάμβανε μέτρα για τις δημόσιες μεταφορές και
τους δημόσιους χώρους, για προσιτή στέγαση, για τη
μόλυνση, για την καταπολέμηση της φτώχιας ή για τη
διοίκηση του δήμου. Μετά από δυο μήνες δημόσιων
συζητήσεων και μια προεκλογική εκστρατεία με πολύ
περιορισμένα μέσα, το BM κέρδισε το περίπου 40%
των ψήφων στις δημοτικές εκλογές του Μαΐου 2016 –
οι πρώτες εκλογές που έγιναν μετά τις κοινοβουλευτι-
κές του 2009 – αλλά καμία έδρα στο δημοτικό συμ-
βούλιο, λόγω του απόλυτα πλειοψηφικού εκλογικού
συστήματος. Τις εκλογές κέρδισε ένας συνδυασμός
υποψηφίων από τους δύο, κατά άλλα αντιτιθέμενους,
πολιτικούς συνασπισμούς της 8ης Μαρτίου και της
14ης Μαρτίου. 

Καθώς οι σε εθνικό επίπεδο θεσμοί βρίσκονται
κατά μεγάλο βαθμό κάτω από τον έλεγχο των πολιτι-
κών κομμάτων και σε διαρκές αδιέξοδο, το τοπικό και
το δημοτικό επίπεδο θεωρούνται βασικές κλίμακες δια-
κυβέρνησης, στις οποίες μπορεί να ασκηθεί μια πιο τε-
χνοκρατική διαχείριση που να ανταποκρίνεται σε άμε-
σες ανάγκες και να κερδίσει νομιμοποίηση. Είναι επί-
σης, ρεαλιστικά μιλώντας, μια κλίμακα στην οποία μια
ομάδα με περιορισμένους πόρους μπορεί να δημιουρ-
γήσει ρωγμές στην περιχαρακωμένη κομματική πολι-
τική. Παρότι η εκστρατεία βρήκε θετική ανταπόκριση,

έστω κι αν αντιμετωπίστηκε μερικές φορές με κυνισμό,
και παρότι άνοιξε τον δρόμο για μια αμφισβήτηση του
πελατειακού φατριαστικού συστήματος, το εν λόγω
σύστημα απέδειξε πως, όταν αντιμετωπίζουν υπαρ-
ξιακή απειλή, οι κατά τα άλλα ασυμφιλίωτοι αντίπα-
λοι μπορούν να συσπειρωθούν για να υπερασπίστουν
τα προνόμιά τους. Όπως όταν ο Ουαλίντ Τζουμπλάτ,
επικεφαλής της Δημοκρατικής Συγκέντρωσης, λέγεται
ότι είπε στον Σαάντ Χαρίρι – τότε υποψήφιος και
πλέον πρωθυπουργός - για την ανάγκη να εκλεγεί πρό-
εδρος: «προχώρα και διάλεξε οποιονδήποτε πρόεδρο
[...] γιατί το ουσιαστικό είναι να διασωθεί το σύστημα»
(Saleh 2016).

Η ανθεκτικότητα αυτού του συστήματος απέναντι
σε εσωτερικές και εξωτερικές απειλές και απέναντι
στην παρατεταμένη αστάθεια έχει κάνει την τρέχουσα
κατάσταση των πραγμάτων πιο προβλέψιμη αλλά και
λιγότερο αποδεχτή. Καταφεύγοντας στην κάλπη, οι
ακτιβιστές και η κοινωνία των πολιτών, που προηγου-
μένως είχαν αναζητήσει την αλλαγή μέσω διαμαρτυ-
ριών και ΜΚΟ, προσπαθούν να μειώσουν την κυριαρ-
χία της τάξης των πολιτικών πάνω στο κράτος και τους
πόρους του διεκδικώντας κοινοβουλευτικές έδρες –
καθώς ο εκλογικός νόμος που επικυρώθηκε τον Ιούνιο
του 2017 κάνει την εκλογή ανεξάρτητων υποψηφίων
ευκολότερη απ’ ό,τι στο παρελθόν. Ωστόσο, οι εθνικές
εκλογές που διεξήχθησαν τον Μάιο του 2018 απέδω-
σαν μόνο μία θέση στον συνδυασμό Kulluna Watani,
που αποτελείται από μέλη της κοινωνίας των πολιτών. 

Την ίδια στιγμή, για ορισμένους ακτιβιστές, μόνο
αν δημιουργηθεί ένα διαφορετικό πολιτικό ενδιαίτημα
[political habitat] μπορεί να αμφισβητηθεί και να αντι-
μετωπιστεί η υφιστάμενη πολιτική τάξη πραγμάτων.
Όπως λέει ο Καρίμ, ένας ακτιβιστής που έχει λάβει
μέρος σε διάφορες αντιφατριαστικές (anti-sectarian)
εκστρατείες από το 2011: 

«πρέπει να δημιουργήσουμε νέους χώρους και να δη-
μιουργήσουμε νέους τρόπους ύπαρξης [...] Πρέπει να
πάρουμε τον έλεγχο των ζωών μας, των επιλογών
μας, ακόμα και των σωμάτων μας, τα οποία υποχρε-
ώνονται να ακολουθούν δρόμους και τρόπους που
δεν θέλουμε. Είμαστε καθημερινά υποχρεωμένοι, σε
μια χώρα όπως ο Λίβανος, να διαμορφώνουμε τη ζωή
μας με έναν ορισμένο τρόπο για να αποφύγουμε τον
θάνατο, να αποφύγουμε να γίνουμε ένοπλοι μαχητές
ή διεφθαρμένοι, ή απλώς για να μη φύγουμε. Το να
δημιουργήσουμε αυτούς τους νέους χώρους, νέους

ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 95

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 95



96 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

τρόπους ζωής και νέες πρακτικές είναι λοιπόν πολύ
σημαντικό» (Βηρυτός, 31 Μαΐου 2016).

Ως προς αυτό, μοιάζει να απηχεί τη δουλειά του Rahul
Rao σχετικά με την κατασκευή υπάγωγων συνόρων
[subaltern boundary making] και τον μεταποικιακό
εθνικισμό, όταν λέει: «πράγματι, το να είσαι υπάγωγος
δεν σημαίνει ότι έχεις έναν ασφαλή χώρο αλλά ότι πρέ-
πει πάντα να παλεύεις για να δημιουργήσεις ένα τέτοιο
χώρο» (Rao, 2014: 172). Ο δημόσιος χώρος λοιπόν δεν
προϋπάρχει, αλλά δημιουργείται συνέχεια μέσω των
κινήσεων, λόγων και υλικοτήτων που κάνουν τον χώρο
κατοικήσιμο, ακόμα κι αν αυτό σημαίνει ότι αποκλείει
ενώ ταυτόχρονα ορίζει τρόπους και τόπους φιλοξενίας. 

Συμπέρασμα

Καθώς οι πόλεις αντιμετωπίζονται ολοένα και περισ-
σότερο μέσα από το πρίσμα της «ατέλειωτης πόλης»,
ή σύμφωνα με ιδέες σχετικά με την «πλανητική πολε-
οδομία» ή τη «μεσαιωνική νεωτερικότητα», όπου η μα-
χητική και ανταγωνιστική πολιτική έχει επιστρέψει
στον δρόμο όχι με τη μορφή διαδηλώσεων αλλά με κι-
νήματα καταλήψεων που προσπαθούν να ριζώσουν σε
ένα πεδίο, θα υποστήριζα ότι ο δημόσιος χώρος μπορεί
επίσης να επωφεληθεί από μια επιστημολογική στροφή
προς την εδαφικότητα και τη σφαιρολογία. Οι πόλεις
δεν προσδιορίζονται πια από έντονες κεντρικότητες σε
μια σθεναρή ιεραρχία μεταξύ κέντρου και περιφέρειας.
Ωστόσο, σχεδιαστές των συγκοινωνιών και εννοιολο-
γικοί αναλυτές χρησιμοποιούν δισδιάστατους χάρτες
δικτύων για να περιγράψουν ένα ασταθές περιβάλλον
που αποτελείται από ροές, κόμβους και γραμμές και
επεκτείνεται σαν ρίζωμα. Αυτή η μάλλον αποστεγνω-
μένη αναπαράσταση της αστικότητας δεν κατορθώνει
να προβάλει κατοικήσιμα αστικά εσωτερικά, απενα-
ντίας αυτά υλοποιούνται μέσα από καθεστώτα ασφα-
λειοποίησης [securitisation], εμπορικά κέντρα και το
«μοντέλο SUV» της ιδιότητας του πολίτη (SUV citi-
zenship) (Mitchell, 2005). 

Οι φυσαλίδες της έριδας που είναι τα κινήματα κα-
τάληψης στους περιορισμένους λογοθετικούς χώρους
του Πάρκου Τζουκότι, της Πλατείας Συντάγματος, της
Πλατείας Ταξίμ ή στον Άγιο Παύλο του Λονδίνου, μαρ-
τυρούν περισσότερο την εδαφική λογική της σύγχρο-
νης αμφισβήτησης παρά διαδικασίες μέσω των οποίων

διατυπώνεται η αστική ιδιότητα του πολίτη και ενερ-
γοποιείται το δικαίωμα στην πόλη. Αυτό δεν σημαίνει
ότι οι χώροι αυτοί δεν ασκούν επιρροή σε ευρύτερα
αστικά και παγκόσμια αρμολογήματα (assemblages)
αλλά ότι μοιάζει να τροφοδοτούν περισσότερο έναν
ανταγωνισμό για σφαιροδόμηση [competing sphere-
building] παρά την κατασκευή νέων κοινών κεντρικο-
τήτων. Ακολουθώντας αυτή την άποψη, η αμφισβή-
τηση του δημόσιου χώρου δεν εκτυλίσσεται μέσα από
την υπέρβαση των διαφορών ή την αντιπροσωπευτική
δημοκρατία. Μάλλον η σύγκρουση διευθετείται με τον
διαρκή ανασχεδιασμό της μεμβράνης της σφαίρας,
καθώς αυτή αγγίζεται με άλλες, συρρικνώνεται, φου-
σκώνει και σκάει. 

Σημειώσεις

2. [ελλ. μτφ. Κ. Χαλμούκου, Εξεγερμένες πόλεις, ΚΨΜ, 2013,
σελ. 33]

3. Αυτή η επιτόπια έρευνα, που εκτείνεται στο διάστημα με-
ταξύ 2009 και 2016, περιλαμβάνει συνεντεύξεις με κατοίκους της
Βηρυτού, με αρχιτέκτονες, πολεοδόμους, πολιτικούς ηγέτες, πα-
ράγοντες της κοινωνίας των πολιτών και ακτιβιστές, καθώς και
συμμετοχική παρατήρηση και επιτόπια εργασία με ΜΚΟ και κινή-
ματα διαμαρτυρίας.

4. Ακρώνυμο από τον πλήρη τίτλο της: «Société Libanaise pour
le Développement et la Reconstruction du Centre-ville de Bey-
routh» (Λιβανέζικη Εταιρεία για την Ανάπτυξη και την Ανοικοδό-
μηση του Κέντρου της Βηρυτού).

5. Όταν η May Davie σκιαγραφεί τα γνωρίσματα του ανατολι-
κού δημόσιου χώρου, υποστηρίζει ότι αυτός δεν ορίζεται τόσο χάρη
στην υπόστασή του αλλά μάλλον εγκαθιδρύεται μέσα από πρακτι-
κές. (Davie, 2007).

6. Ο Isaac Joseph (1943-2004) είναι ένας γάλλος αστικός κοι-
νωνιολόγος που, όπως και οι Michel Foucault, Louis Althusser,
Jacques Derrida και Jacques Lacan, ήταν μαθητής του Georges
Canguilhem και επηρεάστηκε πολύ από αυτόν. Ανάπτυξε τη δική
του προσέγγιση στην κοινωνιολογία, μακριά από τα φουκοϊκά εν-
διαφέροντα, αντλώντας από την πολλαπλότητα των θεσμικών λο-
γικών και την απουσία συνοχής που τις χαρακτηρίζει, και εστιάζο-
ντας στις μορφές αντίστασης που προσφέρουν οι ενδιάμεσοι χώροι.
Η πορεία του τον έφερε σύντομα στο επίκεντρο της αστικής κοι-
νωνιολογίας μέσα από τα έργα στοχαστών όπως οι Simmel, Goff-
man και Tarde, με τους οποίους συνδιαλεγόταν ερευνώντας τη
φύση του δημόσιου χώρου. 

7. Μετάφραση του γαλλικού κειμένου από τον συγγραφέα.
8. Μετάφραση του γαλλικού κειμένου από τον συγγραφέα.
9. Ο Stuart Elden έχει πραγματευτεί εκτεταμένα την ιστορία

της έννοιας του εδάφους (Elden 2007ˑ Elden 2009ˑ Brenner &
Elden 2009ˑ Elden 2010ˑ Elden 2013). Άλλοι έχουν μελετήσει την
έννοια αυτή με συγκριτικά συστηματικό τρόπο, ιδιαίτερα τα
(Gottmann 1973ˑ Sack 1983ˑ Raffestin 1984ˑ Foucault et al. 2007).
Άλλα έργα περιλαμβάνουν τα (Graham & Marvin 2001ˑ Sassen
2008 και 2013).

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 96



ΚΩΝΣΤΑΝΤΗΣ ΚΑΣΤΡΙΣΙΑΝΑΚΗΣ 97

Βιβλιογραφία

Alsayyad, Nezar, & Ananya Roy (2006). “Medieval Modernity: on
Citizenship and Urbanism in a Global Era.” Space & Polity
10(1): 1–20.

Amin, Ash (2008). “Collective Culture and Urban Public Space.”
City 12(1): 5–24.

Arendt, Hannah (1998). The Human Condition. Chicago: Univer-
sity of Chicago Press.

Benhabib, Seyla (1993). “Models of Public Space: Hannah Arendt,
the Liberal Tradition, and Jürgen Habermas,” in Habermas
and the Public Sphere, edited by Calhoun, Craig. Cam-
bridge Massachusetts: The MIT Press.

Beyhum, Nabil (2009). “Le Rôle Du Symbolisme Dans La Planifi-
cation Urbaine: Le Cas De La Place Des Canons”, in Z. Akl
and N. Beyhum, eds, Conquérir Et Reconquérir La Ville:
L’aménagement Urbain Comme Positionnement Des Pou-
voirs Et Contre-Pouvoirs,

Brenner, Neil & Elden, Stuart (2009). “Henri Lefebvre on State,
Space, Territory.” International Political Sociology 3(4):
353–377.

Carmona, Matthew (2015). “Re-Theorising Contemporary Public
Space: A New Narrative and a New Normative”, Journal
of Urbanism: International Research on Placemaking and
Urban Sustainability, 8(4): 373-405.

Coleman, Roy (2002). “Reclaiming the Streets: Closed Circuit Tel-
evision, Neoliberalism and the Mystification of Social Di-
visions in Liverpool, UK.” Surveillance & Society, 2(2/3):
293-309.

Davie, May (2007). “Théories et Réalités Historiques de la Publi-
cité dans La Ville Arabe: Le Cas de Beyrouth”, in Davie,
May Fonctions, Pratiques Et Figures Des Espaces Publics
Au Liban: Perspectives Comparatives Dans L’aire Médi-
terranéenne. Beirut: ALBA, Université de Balamand Aca-
démie Libanaise des Beaux-Arts : 277–301.

Dawson, Ashley (2006). “Geography of Fear: Crime and the Trans-
formation of Public Space in Post-Apartheid South Africa”,
in The Politics of Public Space, edited by Low, Setha and
Smith, Neil. New York: Routledge: 123–142.

Delpal, Christine (2001). “La Corniche de Beyrouth, un nouvel es-
pace public.” Annales de la Recherche Urbaine 91(Villes et
Guerres): 74-82.

Denoeux, Guilain & Springborg, Robert (1998). “Hariri’s Lebanon:
Singapore of the Middle East or Sanaa of the Levant?” Mid-
dle East Policy 6(2), 158-173.

Elden, Stuart (2007). “Governmentality, Calculation, Territory.” En-
vironment and Planning D 25 (3): 562–580. 

Elden, Stuart (2009). Terror and Territory: The Spatial Extent of
Sovereignty. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Elden, Stuart (2010). “Land, Terrain, Territory.” Progress in Human
Geography 34(6): 799–817.

Elden, Stuart (2013). The Birth of Territory. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press.

Foucault, Michel, (2007). Security, Territory, Population: Lectures
at the Collège De France, 1977-78 edited by Senellart,
Michel, Ewald, François & Fontana, Alessandro. New
York: Palgrave Macmillan.

Fraser, Nancy (1990). “Rethinking the Public Sphere: A Contribu-
tion to the Critique of Actually Existing Democracy.” So-
cial Text (25/26): 56–80.

Fregonese, Sara (2012). “Beyond the Weak State. Hybrid Sover-
eignties in Beirut”, Environment and Planning D: Society
and Space, 30(4): 655-674.

Geertz, Clifford (1983). Local Knowledge: Further Essays in In-
terpretive Anthropology. New York: Basic Books.

Gottmann, Jean (1973). The Significance of Territory. Char-
lottesville: University Press of Virginia.

Graham, Stephen & Alessandro Aurigi (1997). “Virtual Cities, So-
cial Polarization, and the Crisis in Urban Public Space.”
Journal of Urban Technology 4 (1):19-52. 

Graham, Stephen & Simon, Marvin (2001). Splintering Urbanism:
Networked Infrastructures, Technological Mobilities and
the Urban Condition. London; New York: Routledge.

Günzel, Stephan (2011). “Immanence and Deterritorialization: The
Philosophy of Gilles Deleuze & Félix Guattari.” Twentieth
World Congress of Philosophy. Boston, Massachussetts.
http://www.bu.edu/wcp/Papers/Cont/ContGunz.htm.  Ac-
cessed 24 January 2018.

Habermas, Jürgen, Lennox Sara & Lennox, Franck (1974). “The
Public Sphere: An Encyclopaedia Article (1964).” New
German Critique 1(3): 49-55.

Habermas, Jürgen (1991). The Structural Transformation of the
Public Sphere. The MIT Press.

Harvey, David (2006). “The Political Economy of Public Space,” in
The Politics of Public Space, edited by Low, Setha &
Smith, Neil. New York: Routledge: 17-34.

Harvey, David (2012). Rebel Cities: From the Right to the City to
the Urban Revolution. London: Verso Books.

Heidegger, Martin (1967). Being and Time. Translated by John
MacQuarie and Edward Robinson. 1st ed. Oxford: Basil
Blackwell.

Isaac, Joseph (1995). Prendre Place : Espace Public Et Culture
Dramatique : Colloque De Cerisy. Edited by Joseph Isaac.
Paris: Editions Recherches - Plan urbain.

Kärrholm, Mattias (2007). “The Materiality of Territorial Produc-
tion: A Conceptual Discussion of Territoriality, Materiality,
and the Everyday Life of Public Space.” Space and Culture
10 (4): 437–453.

Khoury, Pierre & Ragette, Friedrich (1983). Beirut of Tomorrow.
Beirut: American University of Beirut.

Klauser, Francisco R (2010). “Splintering Spheres of Security: Peter
Sloterdijk and the Contemporary Fortress City.” Environ-
ment and Planning D: Society and Space 28(2): 326–340.

Klauser Francisco R (2012). “Thinking Through Territoriality: In-
troducing Claude Raffestin to Anglophone Sociospatial
Theory.” Environment and Planning D: Society and Space,
30(1): 106-120.

Larkin, Craig (2010), “Beyond the War? The Lebanese Post-mem-
ory Experience.” International Journal of Middle East
Studies 42(4): 615-35.

Latour, Bruno (2008). “A Cautious Prometheus? a Few Steps To-
ward a Philosophy of Design (with Special Attention to
Peter Sloterdijk).” Networks of Design. Meeting of the De-
sign History Society Falmouth (3-6 September), Universal
Publishers: 2-10.

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 97



98 ΓΕΩΓΡΑΦΙΕΣ, Νο 32, 2018, 84-98

Latour, Bruno (2009). “Spheres and Networks: Two Ways to Rein-
terpret Globalisation.” Harvard Design Magazine 30
(Spring/Summer).

Leenders, Reinout (2004). “Nobody Having too Much to Answer
for: Laissez-Faire, Networks, and Postwar Reconstruction
in Lebanon” in Heydemann S, Networks of Privilege in the
Middle East: The Politics of Economic Reform Revisited.
New York: Palgrave Macmillan.

Lefebvre, Henri (1974). La Production De L’espace. Paris: Éditions
Anthropos.

Makdisi, Saree (1997). “Laying Claim to Beirut: Urban Narrative
and Spatial Identity in the Age of Solidere.” Critical In-
quiry 23(3): 660-705.

McFarlane, Colin (2011). “Assemblage and Critical Urbanism.”
City 15(2): 204-224. 

Mermier, Franck (2008). Liban, Espaces Partagés Et Pratiques De
Rencontre Beyrouth : Presses de l’Ifpo.

Mitchell, Don (2005). “The S.U.V. model of citizenship: floating
bubbles, buffer zones, and the rise of the “purely atomic”
individual.” Political Geography 24(1): 77-100

Morin, Marie-Eve (2009). “Cohabitating in the Globalised World:
Peter Sloterdijk’s Global Foams and Bruno Latour’s Cos-
mopolitics.” Environment and Planning D: Society and
Space 27 (1): 58–72.

Murphy, Alexander B (2012). “Entente Territorial: Sack and
Raffestin on Territoriality.” Environment and Planning D:
Society and Space 30: 159–172.

Nasr, Joe (1999). “Reconstruction”, in Huybrechts, Eric & Douayhi
Chawqi (Eds) Reconstruction et réconciliation au Liban:
négociations, lieux publics, renouement du lien social. Bey-
routh : Cahiers du CERMOC.

Picard, Elizabeth (1997). “Le communautarisme politique et la
question de la démocratie au Liban.” Revue internationale
de politique comparée 4(3): 639-656.

Raffestin, Claude (1984). “La Territorialité : Miroir Des Discor-
dances Entre Tradition Et Modernité.” Revue De l’Institut
De Sociologie (3-4): 437–447.

Ramadan, Adam (2013). “From Tahrir to the World: The Camp as
a Political Public Space”, European Urban and Regional
Studies, 20(1): 145-149.

Saadeh, Sofia (2001). “Les conséquences du sectarisme sur l’es-
pace public de Beyrouth.” Cahiers de la Villa Gillet 15,
“Villes et Religions”: 67-80.

Sack, Robert D (1983). “Human Territoriality: A Theory”, Annals
of the Association of American Geographers 73(1): 55–74.

Salaam, Assem (1994). “The Reconstruction of Beirut: A Lost Op-
portunity.” AA Files 27.

Saleh, A (2016). “Who is better in the Saudi eyes: Al Hariri or Sin-
iora?” Ad-Diyar Newspaper 19 August 2016 (translated by
MideastWire). Available at:
https://mideastwire.com/page/article.php?id=61466 [Ac-
cessed 20 December 2017]. 

Sassen, Saskia (2008). Territory, Authority, Rights. Princeton, NJ;
Oxford: Princeton University Press.

Sassen, Saskia (2011). “The Global Street: Making the Political”,
Globalizations, 8(5): 573-579.

Sassen, Saskia (2013). “When Territory Deborders Territoriality.”
Territory, Politics, Governance 1(1): 21-45. 

Sennett, Richard (2008). “Reflections on the Public Realm”, in
Bridge, Gary & Watson, Sophie The New Blackwell Com-
panion to the City, Chapter 34: 390-397.

Sennett, Richard (2013). “Quant.” Richardsennett.com.
http://www.richardsennett.com/site/SENN/Templates/Ge-
neral2.aspx?pageid=16. [Accessed 29 May 2017].

Sloterdijk, Peter (2002). Bulles: Microsphérologie (Sphères I).
Paris: Hachette Littératures.

Sloterdijk, Peter (2005). Écumes: Sphérologie Plurielle (Sphères
III). Paris: Maren Sell.

Sloterdijk, Peter (2008). Le Palais De Cristal À L’intérieur Du Ca-
pitalisme Planétaire. Paris: Hachette littératures.

Sloterdijk, Peter (2010). Globes: Macrosphérologie (Sphères II).
Paris: Libella - Maren Sell Editions.

Sloterdijk, Peter (2011). Bubbles: Spheres Volume I: Microspher-
ology. Los Angeles: Semiotext.

Thrift, Nigel (2009). “Different Atmospheres: of Sloterdijk, China,
and Site.” Environment and Planning D: Society and Space
27(1): 119-138.

Weber, Max (1946). From Max Weber: Essays in Sociology. Edited
by Gerth, Hans & Wright Mills, Charles. New York: Ox-
ford University Press.

007_Layout 1  15/11/2018  4:08 μ.μ.  Page 98

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

