
  

  Historein

   Vol 4 (2003)

   Public Histories

  

 

  

  Progrès et catastrophe. La conception de l'histoire
de Walter Benjamin 

  Michael Löwy   

  doi: 10.12681/historein.88 

 

  

  Copyright © 2012, Michael Löwy 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Löwy, M. (2004). Progrès et catastrophe. La conception de l’histoire de Walter Benjamin. Historein, 4, 199–205.
https://doi.org/10.12681/historein.88

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 06/02/2026 00:18:28



Nous sommes habitués à classer les différentes

philosophies de l'histoire selon leur caractère pro-

gressiste ou conservateur, révolutionnaire ou

nostalgique du passé. Walter Benjamin échappe à

ces classifications. C'est un critique révolution-

naire de la philosophie du progrès, une adversaire

marxiste du “progressisme”, un nostalgique du

passé qui rêve de l'avenir.

La réception de Benjamin, notamment en France

et aux USA, s'est intéressé prioritairement pour le

versant esthétique de son oeuvre, avec une cer-

taine propension à le considérer surtout comme

un historien de la culture ou un critique littéraire.

Or, sans négliger cet aspect de son oeuvre, il faut

mettre en évidence la portée beaucoup plus vaste

de sa pensée, qui vise rien moins qu'une nouvelle

compréhension de l'histoire humaine. Les écrits

sur l'art ou la littérature ne peuvent être compris

que par rapport à cette vision d'ensemble qui les

illumine de l'intérieur.

La philosophie de l'histoire de W. Benjamin

puise à trois sources très différentes: le roman-

tisme allemand, le messianisme juif, le marx-

isme. Elle n'est pas une combinatoire ou “syn-

thèse” de ces trois perspectives (apparemment)

incompatibles, mais l'invention, à partir d'elles,

d'une nouvelle conception, profondément origi-

nale.

L'expression “philosophie de l'histoire” risque

d'induire en erreur. Il n'y a pas, chez Benjamin, de

système philosophique: toute sa réflexion prend

la forme de l'essai ou du fragment – quand ce

n'est pas de la citation pure et simple, les pas-

sages arrachés à leur contexte étant mis au serv-

ice de sa démarche propre. Toute tentative de

systématisation est donc problématique et incer-

taine. Les brèves remarques qui suivent ne sont

que quelques pistes de recherche.

H I S T O R E I N
V

O
L

U
M

E
4

(2
0

0
3

-4
)

199

INTERVENTIONS

Progrès et  
catastrophe.

La conception 
de l’histoire

de Walter
Benjamin

de Michael Löwy

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·199



I n t e r v e n t i o n s

On trouve souvent dans la littérature sur Benjamin deux erreurs symétriques qu'il faut éviter à tout prix:

la première consiste à dissocier, par une opération (au sens clinique du terme) de “coupure épisté-

mologique”, l'oeuvre de jeunesse “idéaliste” et théologique de celle, “matérialiste” et révolutionnaire,

de la maturité; la deuxième, par contre, envisage son oeuvre comme un tout homogène et ne prend

nullement en considération le bouleversement profond apporté, vers le milieu des années 20, par la

découverte du marxisme. Pour comprendre le mouvement de sa pensée il faut donc considérer simul-

tanément la continuité de certains thèmes essentiels, et les divers tournants et ruptures qui jalonnent

sa trajectoire intellectuelle et politique.

On pourrait prendre comme point de départ la conférence de 1914 sur “La vie des étudiants”, qui

présente, d'emblée, quelques unes des principales lignes de force de cette trajectoire. Les remarques qui

ouvrent cet essai contiennent une amorce surprenante de sa philosophie messianique de l'histoire:

"Confiante en l'infini du temps, une certaine conception de l'histoire discerne seulement le rythme plus

ou moins rapide selon lequel hommes et époques avancent sur la voie du progrès. D'où le caractère

incohérent, imprécis, sans rigueur, de l'exigence adressée au présent. Ici, au contraire, comme l'ont

toujours fait les penseurs en présentant des images utopiques, nous allons considérer l'histoire à la

lumière d'une situation déterminée qui la résume comme en un point focal. Les éléments de la situa-

tion finale ne se présentent pas comme informe tendance progressiste, mais, à titre de créations et

idées en très grand péril, hautement décriées et moquées, ils s'incorporent de façon profonde en tout

présent. (...) Cette situation (...) n'est saisissable que dans sa structure métaphysique, comme le roy-

aume messianique ou comme l'idée révolutionnaire au sens de 89.” 1

Les images utopiques – messianiques et révolutionnaires – contre l’ informe tendance progressiste:

voici posés, en raccourci, les termes du débat que Benjamin va poursuivre à travers toute son oeuvre.

Comment cette première intuition va-t-elle s'articuler plus tard avec le matérialisme historique ?

C'est à partir de 1924, quand il lit Histoire et Conscience de Classe de Lukacs – et découvre le com-

munisme au travers les yeux d'Asja Lacis – que le marxisme va graduellement devenir un élément clef

de sa conception de l'histoire. En 1929, Benjamin se réfère encore à l'essai de Lukacs comme l'un

des rares livres qui restent vivants et actuels: “Le plus achevé des ouvrages de la littérature marxiste.

Sa singularité se fonde sur l'assurance avec laquelle il a saisi d'une part la situation critique de la lutte

de classe dans la situation critique de la philosophie, et d'autre part la révolution, désormais con-

crètement mûre, comme la précondition absolue, voire l'accomplissement et l'achèvement de la con-

naissance théorique.” 2

Ce texte montre quel est l'aspect du marxisme qui intéresse le plus Benjamin et qui va éclairer d'un

jour nouveau sa vision du processus historique: la lutte des classes. Mais le matérialisme historique

ne va pas se substituer à ses intuitions “anti-progressistes,” d'inspiration romantique et messianique:

il va s'articuler avec elles, gagnant ainsi une qualité critique qui le distingue radicalement du marx-

isme “officiel” dominant à l'époque. 

Cette articulation se manifeste pour la première fois dans le livre Sens Unique, écrit entre 1923 et

1926, où l'on trouve, sous le titre “Avertisseur d'incendie,” cette prémonition historique des menaces

200

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·200



du progrès: si le renversement de la bourgeoisie par le prolétariat “n'est pas accompli avant un

moment presque calculable de l'évolution technique et scientifique (indiqué par l'inflation et la guerre

chimique), tout est perdu. Il faut couper la mèche qui brûle avant que l'étincelle n'atteigne la dyna-

mite.” 3

Contrairement au marxisme évolutioniste vulgaire, Benjamin ne conçoit pas la révolution comme le

résultat “naturel” ou “inévitable” du progrès économique et technique (ou de la “contradiction entre

forces et rapports de production”), mais comme l'interruption d'une évolution historique conduisant

à la catastrophe.

C'est parce qu'il perçoit ce danger catastrophique que Benjamin se réclame, dans son article sur le

surréalisme de 1929, du pessimisme – un pessimisme révolutionnaire qui n'a rien à voir avec la

résignation fataliste, et encore moins avec le Kulturpessimismus allemand, conservateur, réaction-

naire et pré-fasciste (Carl Schmitt, Oswald Spengler, Moeller van der Bruck): le pessimisme est ici au

service de l'émancipation des classes opprimées. Sa préoccupation n'est pas le “déclin” des élites,

ou de la nation, mais les menaces que fait peser sur l'humanité le progrès technique et économique

promu par le capitalisme.

Rien ne semble plus dérisoire aux yeux de Benjamin que l'optimisme des partis bourgeois et de la

social-démocratie, dont le programme politique n'est qu'un “mauvais poème de printemps.” Contre

cet “optimisme sans conscience,” cet “optimisme de dilettantes,” inspiré par l'idéologie du progrès

linéaire, il découvre dans le pessimisme le point de convergence effectif entre surréalisme et com-

munisme.4 Il va sans dire qu'il ne s'agit pas d'un sentiment contemplatif, mais d'un pessimisme actif,

“organisé,” pratique, entièrement tendu vers l'objectif d'empêcher, par tous les moyens possibles,

l'avènement du pire.

On se demande à quoi peut faire référence le concept de pessimisme appliqué aux communistes: leur

doctrine en 1928, célébrant les triomphes de la construction du socialisme en URSS et la chute immi-

nente du capitalisme, n'est-elle précisément un bel exemple d'illusion optimiste? En fait, Benjamin a

emprunté le concept d' “organisation du pessimisme” à un ouvrage qu'il qualifie d' “excellent”, La

Révolution et les intellectuels (1926) du communiste dissident Pierre Naville. Proche des surréal-

istes (il avait été un des rédacteurs de la revue La Révolution Surréaliste), Naville avait à ce moment

fait l'option de l'engagement politique dans le parti communiste français, qu'il veut faire partager à ces

amis. 

Or, pour Pierre Naville le pessimisme, qui constitue “la source de la méthode révolutionnaire de Marx,”

est le seul moyen d “'échapper aux nullités et aux déconvenues d'une époque de compromis". Refu-

sant le “grossier optimisme” d'un Herbert Spencer – qu'il gratifie de l'aimable qualificatif de “cervelle

monstrueusement rétrécie” – ou d'un Anatole France, dont il insupporte les “infâmes plaisanteries,” il

conclut: “il faut organiser le pessimisme,” “l'organisation du pessimisme” est le seul mot d'ordre qui

nous empêche de dépérir. 5

Inutile de préciser que cette apologie passionnée du pessimisme était très peu représentative de la

culture politique du communisme français à cette époque. En fait, Pierre Naville allait bientôt (1928)

H I S T O R E I N
V

O
L

U
M

E
4

(2
0

0
3

-4
)

201

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·201



I n t e r v e n t i o n s

être exclu du Parti: la logique de son anti-optimisme le conduira dans les rangs de l'opposition com-

muniste de gauche (“trotskiste”), dont il deviendra un des principaux dirigeants. 

La philosophie pessimiste de l'histoire de Benjamin se manifeste de façon particulièrement aiguë dans

sa vision de l'avenir européen: “Pessimisme sur toute la ligne. Oui, certes, et totalement. Méfiance

quand au destin de la littérature, méfiance quand au destin de la liberté, méfiance quant au destin de

l'homme européen, mais surtout trois fois méfiance en face de tout accommodement: entre les class-

es, entres les peuples, entre les individus. Et confiance illimitée seulement dans l'I.G. Farben et dans le

perfectionnement pacifique de la Luftwaffe.” 6

Cette vision critique permet à Benjamin d'apercevoir – intuitivement mais avec une étrange acuité – les

catastrophes qui attendaient l'Europe, parfaitement résumées par la phrase ironique sur la “confiance illim-

itée.” Bien entendu, même lui, le plus pessimiste de tous, ne pouvait pas prévoir les destructions que la

Luftwaffe allait infliger aux villes et aux populations civiles européennes; et encore moins pouvait-il imagin-

er que l'I.G. Farben allait, à peine une douzaine d'années plus tard, s'illustrer par la fabrication du gaz Zyk-

lon B utilisé pour “rationaliser” le génocide, ni que ses usines allaient employer, par centaines de milliers,

la main d'oeuvre concentrationnaire. Cependant, unique parmi tous les penseurs et dirigeants marxistes de

ces années, Benjamin a eu la prémonition des monstrueux désastres dont pouvait accoucher la civilisation

industrielle/bourgeoise en crise.

C'est surtout dans le Livre des Passages Parisiens et dans les différents textes des années 1936-40

que Benjamin va développer sa vision de l'histoire, en se dissociant, de façon de plus en plus radicale,

des “illusions du progrès” hégémoniques au sein de la pensée de gauche allemande et européenne.

Dans un article publié en 1937 dans la célèbre Zeitschrift für Sozialforschung, la revue de l'Ecole de

Francfort (déjà exilée aux USA), dédié à l'historien et collectionneur Eduard Fuchs, il s'attaque au marx-

isme social-démocrate, mélange de positivisme, d'évolutionnisme darwiniste et de culte du progrès: “Il

ne pouvait voir dans l'évolution de la technique que le progrès des sciences naturelles et pas la régres-

sion sociale (...). Les énergies que la technique développe au-delà de ce seuil sont destructrices. Elles

mettent en première ligne la technique de la guerre et sa préparation par la presse.” 7

L'objectif de Benjamin est d'approfondir et de radicaliser l'opposition entre le marxisme et les philoso-

phies bourgeoises de l'histoire, d'aiguiser son potentiel révolutionnaire et d'élever son contenu critique.

C'est dans cet esprit qu'il définit, de façon tranchante, l'ambition du projet des Passages Parisiens: “On

peut considérer aussi comme but méthodologiquement poursuivi dans ce travail la possibilité d'un

matérialisme historique qui ait annihilé (annihiliert) en lui-même l'idée de progrès. C'est justement en

s'opposant aux habitudes de la pensée bourgeoise que le matérialisme historique trouve ses sources.”8

Un tel programme n'impliquait pas un quelconque “révisionisme”, mais plutôt, comme Karl Korsch avait

tenté de le faire dans son propre livre – une des principales références de Benjamin – un retour à Marx

lui-même.

Benjamin était conscient que cette lecture du marxisme plongeait ses racines dans la critique roman-

tique de la civilisation industrielle, mais il était convaincu que Marx lui aussi avait trouvé son inspira-

tion dans cette source. Il trouve un appui pour cette interprétation hétérodoxe des origines du marx-

202

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·202



isme dans le Karl Marx (1938) de Korsch: “Très justement, et non sans nous faire penser à de

Maistre et à Bonald, Korsch dit ceci: Ainsi dans la théorie du mouvement ouvrier moderne aussi, il y

a une partie de la “désillusion” qui, après la grande Révolution française, fut proclamée par les pre-

miers théoriciens de la contre-révolution et ensuite par les romantiques allemands et qui, grâce à

Hegel, eut une forte influence sur Marx.” 9

La formulation la plus étonnante et radicale de la nouvelle philosophie de l'histoire – marxiste et mes-

sianique – de Walter Benjamin se trouve sans doute dans les Thèses Sur le concept d'histoire de

1940, un des documents les plus importants de la pensée révolutionnaire depuis les Thèses sur

Feuerbach de 1845.

L'exigence fondamentale de Benjamin c'est d'écrire l'histoire “à rebrousse poil,” c'est à dire du point

de vue des vaincus – contre la tradition conformiste de l'historicisme allemand dont les partisans

entrent toujours “en empathie avec le vainqueur” (Thèse VII).10

Il va de soi que le mot “vainqueur” ne fait pas référence aux batailles ou aux guerres habituelles, mais à

la “guerre des classes” dans laquelle l'un des camps, la classe dirigeante, “n'a pas cessé de l'emporter”

(Thèse VII) sur les opprimés – depuis Spartacus, le gladiateur rebelle, jusqu'au groupe Spartacus de Rosa

Luxemburg, et depuis l'Imperium romain jusqu'au Tertium Imperium nazi. L'historicisme s'identifie

empathiquement (Einfühlung) aux classes dominantes. Il voit l'histoire comme une succession glorieuse de

hauts faits politiques et militaires. En faisant l'éloge des dirigeants et en leur rendant hommage, il leur con-

fère le statut d'”héritiers” de l'histoire passée. En d'autres termes, il participe – comme ces person-

nages qui élèvent la couronne de lauriers au dessus de la tête du vainqueur – à “ce cortège triomphal

où les maîtres d'aujourd'hui marchent sur les corps des vaincus” (Thèse VII).

La critique que Benjamin formule à l'encontre de l'historicisme s'inspire de la philosophie marxiste de

l'histoire, mais elle a aussi une origine nietzschéenne. Dans une de ses oeuvres de jeunesse, De l'u-

tilité et de l'inconvénient de l'histoire (citée dans la Thèse XII), Nietzsche tourne en ridicule l' “admi-

ration nue du succès” des historicistes, leur “idolâtrie pour le factuel” (Götzerdienste des Tatsäch-

lichen) et leur tendance à s'incliner devant la “puissance de l'histoire.” Puisque le Diable est le maître

du succès et du progrès, la véritable vertu consiste à se dresser contre la tyrannie de la réalité et à

nager contre le courant historique. 

Il existe un lien évident entre ce pamphlet nietzschéen et l'exhortation de Benjamin à écrire l'histoire

gegen den Strich. Mais les différences ne sont pas moins importantes: alors que la critique de Niet-

zsche contre l'historicisme se fait au nom de la “Vie” ou de l'“Individu héroïque,” celle de Benjamin

parle au nom des vaincus. En tant que marxiste, ce dernier se situe aux antipodes de l'élitisme aristo-

cratique du premier et choisit de s'identifier avec les “damnés de la terre,” ceux qui sont couchés sous

les roues de ces chars majestueux et magnifiques appelés Civilisation ou Progrès.

Rejetant le culte moderne de la Déesse Progrès, Benjamin met au centre de sa philosophie de l'his-

toire le concept de catastrophe. Dans une des notes préparatoires aux Thèses de 1940 il observe:

“La catastrophe est le progrès, le progrès est la catastrophe. La catastrophe est le continuum de

l'histoire.” 11 L'assimilation entre progrès et catastrophe a tout d'abord une signification historique:

H I S T O R E I N
V

O
L

U
M

E
4

(2
0

0
3

-4
)

203

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·203



I n t e r v e n t i o n s

le passé n'est, du point de vue des opprimés, qu'une série interminable de défaites catastrophiques.

La révolte des esclaves, la guerre des paysans, juin 1848, la Commune de Paris, le soulèvement

berlinois de janvier 1919 – ce sont des exemples qui apparaissent souvent dans les écrits de Ben-

jamin, pour lequel “cet ennemi n'a pas cessé de vaincre” (Thèse VI). Mais cette équation a aussi une

signification éminemment actuelle, parce que, “à l'heure qu'il est, l'ennemi n'a pas encore fini de

triompher” (Thèse VI, traduction de Benjamin lui-même en français): défaite de l'Espagne républi-

caine, Pacte Molotov-Ribbentrop, invasion nazie victorieuse en Europe.

Le fascisme occupe bien évidemment une place centrale dans la réflexion historique de Benjamin

dans les Thèses. Pour lui ce n'est pas un accident de l'histoire, un “état d'exception,” quelque chose

d'impossible au XXème siècle, une absurdité du point de vue du progrès: rejettant ce type d'illusion,

Benjamin appelle de ses voeux “une théorie de l'histoire à partir de laquelle le fascisme puisse être

perçu,” 12 c'est à dire une théorie qui comprenne que les irrationalités du fascisme ne sont que l'en-

vers de la rationalité instrumentale moderne. Le fascisme porte à ses dernières conséquences la com-

binaison typiquement moderne entre progrès technique et régression social.

Tandis que Marx et Engels avaient eu, selon Benjamin, “l'intuition fulgurante” de la barbarie à venir

dans leur pronostic sur l'évolution du capitalisme,13 leurs épigones du XXème siècle ont été incapables

de comprendre – et donc de lui résister efficacement – une barbarie moderne, industrielle,

dynamique, installée au coeur même du progrès technique et scientifique.

Cherchant les racines, les fondements méthodo-logiques de cette incompréhension catastrophique,

qui a contribué à la défaite du mouvement ouvrier allemand en 1933, Benjamin s'attaque à l'idéologie

du progrès dans toutes ses composantes: l'évolutionnisme darwiniste, le déterminisme de type sci-

entifico-naturel, l'optimisme aveugle – dogme de la victoire “inévitable” du parti – la conviction de

“nager dans le sens du courant” (le développement technique); en un mot, la croyance confortable

dans un progrès automatique, continu, infini, fondé sur l'accumulation quantitative, l'essor des forces

productives et l'accroissement de la domination sur la nature. Il croit déceler derrière ces manifesta-

tions multiples un fil conducteur qu'il soumet à une critique radicale: la conception homogène, vide et

mécanique (comme un mouvement d'horlogerie) du temps historique.

Contre cette vision linéaire et quantitative, Benjamin oppose une perception qualitative de la temporal-

ité, fondée d'une part sur la remémoration, de l'autre sur la rupture messianique/révolutionnaire de

la continuité. La révolution est le “correspondant” (au sens baudelairien du mot) profane de l'interrup-

tion messianique de l'histoire, de l'“arrêt messianique du devenir” (Thèse XVII): les classes révolution-

naires, écrit la Thèse XV, sont conscientes, au moment de leur action, de “briser le continuum de l'his-

toire.” L'interruption révolutionnaire est donc la réponse de Benjamin aux menaces que fait peser sur

l'espèce humaine la poursuite de la tempête maléfique qu'on appelle “Progrès,” une tempête qui accu-

mule ruine sur ruine et prépare des catastrophes nouvelles (Thèse XII). C'était l'année 1940, peu avant

Auschwitz et Hiroshima...

Selon Habermas, il existe une contradiction entre la philosophie de l'histoire de Benjamin et le matéri-

alisme historique. L'erreur de Benjamin fut selon lui d'avoir voulu imposer – “comme un capuchon de

204

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·204



moine sur la tête” – au matérialisme historique marxien, “qui tient compte des progrès non seulement

dans le domaine des forces productives mais aussi celui de la domination,” “une conception his-

torique anti-évolutionniste.” 14

En réalité, une interprétation dialectique et non-évolutionniste de l'histoire, prenant en compte à la fois

les progrès et les régressions – comme l'ont fait Benjamin et ses amis de l'Ecole de Francfort – peut

se fonder sur plusieurs écrits de Marx. Il est cependant vrai qu'elle entre en conflit avec les interpré-

tations dominantes du matérialisme historique développées au cours du XXème siècle. Ce qu'Haber-

mas pense être une erreur est précisément la source de la valeur singulière de la philosophie ben-

jaminienne de l'histoire, et de sa capacité à comprendre un siècle caractérisé par l'imbrication étroite

de la modernité et de la barbarie.

(Ed. Rika Benveniste)

1 W.Benjamin, “La vie des étudiants”, 1915, dans Mythe et Violence, Lettres Nouvelles, 1971, p. 37.

2 W.Benjamin, Gesammelte Schriften, Francfort, Suhrkamp Verlag, 1980, III, p. 171.

3 W.Benjamin, Sens Unique, Paris, Lettres Nouvelles / Maurice Nadeau, 1978, pp. 205-206.

4 W.Benjamin, “Le surréalisme. Le dernier instantané de l'intelligence européenne”, Mythe et Violence, p. 312.

5 Pierre Naville, La révolution et les intellectuels, Paris, Gallimard, 1965 , pp. 76-77, 110-117.

6 W.Benjamin, “Le surréalisme”, p. 312.

7 W.Benjamin, Gesammelte Schriften, III, p. 474.

8 W.Benjamin, Passagenwerk - Gesammelte Schriften V, p. 574.

9 W.Benjamin, Ibid., p. 820.

10 Les citations des “Thèses sur la philosophie de l'histoire” sont le plus souvent tirées de la traduction de Maurice de

Gandillac dans Poésie et Révolution, Paris, Lettres Nouvelles, 1971.

11 W.Benjamin, G.Schriften, I, 3, p. 1244 (notes préparatoires pour les Thèses).

12 W.Benjamin, G.S., I, 3, p.1244 (notes préparatoires).

13 W.Benjamin, G.S., II, 2, p. 488.

14 J.Habermas, “L'actualité de W. Benjamin. La critique: prise de conscience ou preservation”, Revue d'esthétique nÆ 1,

1981, p. 121.

H I S T O R E I N
V

O
L

U
M

E
4

(2
0

0
3

-4
)

205

INTERVENTIONS/199-213elis  23-11-04  16:14  ™ÂÏ›‰·205

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

