- Publishing

Historein

Vol 4 (2003)

Public Histories

Progres et catastrophe. La conception de I'histoire
de Walter Benjamin

Michael Léwy
doi: 10.12681/historein.88

historein

o

CD ROM: MOP®EL LYTXPONHE IETOPIKHE KOYATOYPAE

it e _ Copyright © 2012, Michael Léwy

World War Il Public History

History in the Digital Domain

Visual History
Hichory < ; : This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ry after Communism e ™ hareAlike 4
! ShareAlike 4.0.

MWEFELI PUBLISHERS

LU fo03-2004

To cite this article:

Léwy, M. (2004). Progres et catastrophe. La conception de I'histoire de Walter Benjamin. Historein, 4, 199-205.
https://doi.org/10.12681/historein.88

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 06/02/2026 00:18:28



INTERVENTIONS

Progres et
catastrophe.
La conception
de lhistoire

de Walter
Benjamin

de Michael Lowy

[ HISTOREIN

Nous sommes habitués a classer les différentes
philosophies de I'histoire selon leur caractére pro-
gressiste ou conservateur, révolutionnaire ou
nostalgique du passé. Walter Benjamin échappe a
ces classifications. C’est un critique révolution-
naire de la philosophie du progrés, une adversaire
marxiste du “progressisme”, un nostalgique du
passé qui réve de I'avenir.

La réception de Benjamin, notamment en France
et aux USA, s’est intéressé prioritairement pour le
versant esthétique de son oeuvre, avec une cer-
taine propension a le considérer surtout comme
un historien de la culture ou un critique littéraire.
Or, sans négliger cet aspect de son oeuvre, il faut
metire en évidence la portée beaucoup plus vaste
de sa pensée, qui vise rien moins qu’une nouvelle
compréhension de I'histoire humaine. Les écrits
sur I'art ou la littérature ne peuvent étre compris
que par rapport a cette vision d’ensemble qui les
illumine de I'intérieur.

La philosophie de I'histoire de W. Benjamin
puise a trois sources trés différentes: le roman-
tisme allemand, le messianisme juif, le marx-
isme. Elle n’est pas une combinatoire ou “syn-
thése” de ces trois perspectives (apparemment)
incompatibles, mais I'invention, a partir d’elles,
d’une nouvelle conception, profondément origi-
nale.

L’expression “philosophie de I'histoire” risque
d’induire en erreur. Il n’y a pas, chez Benjamin, de
systéme philosophique: toute sa réflexion prend
la forme de I'essai ou du fragment — quand ce
n’est pas de la citation pure et simple, les pas-
sages arrachés a leur contexte étant mis au serv-
ice de sa démarche propre. Toute tentative de
systématisation est donc problématique et incer-
taine. Les bréves remarques qui suivent ne sont
que quelques pistes de recherche.

<
o
=
c
=
m
IS
—
N
o
o
w
]
IS
N

199



200

On trouve souvent dans la littérature sur Benjamin deux erreurs symétriques qu'’il faut éviter a tout prix:
la premiére consiste a dissocier, par une opération (au sens clinique du terme) de “coupure épisté-
mologique”, I'oeuvre de jeunesse “idéaliste” et théologique de celle, “matérialiste” et révolutionnaire,
de la maturité; la deuxiéme, par contre, envisage son oeuvre comme un tout homogéne et ne prend
nullement en considération le bouleversement profond apporté, vers le milieu des années 20, par la
découverte du marxisme. Pour comprendre le mouvement de sa pensée il faut donc considérer simul-
tanément la continuité de certains themes essentiels, et les divers tournants et ruptures qui jalonnent
sa trajectoire intellectuelle et politique.

On pourrait prendre comme point de départ la conférence de 1914 sur “La vie des étudiants”, qui
présente, d’emblée, quelques unes des principales lignes de force de cette trajectoire. Les remarques qui
ouvrent cet essai contiennent une amorce surprenante de sa philosophie messianique de I'histoire:

"Confiante en I'infini du temps, une certaine conception de I'histoire discerne seulement le rythme plus
ou moins rapide selon lequel hommes et époques avancent sur la voie du progrés. D’ou le caractére
incohérent, imprécis, sans rigueur, de I'exigence adressée au présent. Ici, au contraire, comme I'ont
toujours fait les penseurs en présentant des images utopiques, nous allons considérer I'histoire a la
lumiére d’une situation déterminée qui la résume comme en un point focal. Les éléments de la situa-
tion finale ne se présentent pas comme informe tendance progressiste, mais, a titre de créations et
idées en trés grand péril, hautement décriées et moquées, ils s’incorporent de fagon profonde en tout
présent. (...) Cette situation (...) n’est saisissable que dans sa structure métaphysique, comme le roy-
aume messianique ou comme l'idée révolutionnaire au sens de 89.”

Les images utopiques — messianiques et révolutionnaires — contre I” informe tendance progressiste:
Voici posés, en raccourci, les termes du débat que Benjamin va poursuivre a travers toute son oeuvre.
Comment cette premiére intuition va-t-elle s’articuler plus tard avec le matérialisme historique ?

C’est a partir de 1924, quand il lit Histoire et Conscience de Classe de Lukacs — et découvre le com-
munisme au travers les yeux d’Asja Lacis — que le marxisme va graduellement devenir un élément clef
de sa conception de I'histoire. En 1929, Benjamin se réfere encore a I'essai de Lukacs comme I'un
des rares livres qui restent vivants et actuels: “Le plus achevé des ouvrages de la littérature marxiste.
Sa singularité se fonde sur I'assurance avec laquelle il a saisi d’une part la situation critique de la lutte
de classe dans la situation critique de la philosophie, et d’autre part la révolution, désormais con-
crétement mare, comme la précondition absolue, voire I'accomplissement et I'achévement de la con-
naissance théorique.” ?

Ce texte montre quel est I'aspect du marxisme qui intéresse le plus Benjamin et qui va éclairer d’un
jour nouveau sa vision du processus historique: la lutte des classes. Mais le matérialisme historique
ne va pas se substituer a ses intuitions “anti-progressistes,” d’inspiration romantique et messianique:
il va s’articuler avec elles, gagnant ainsi une qualité critique qui le distingue radicalement du marx-
isme “officiel” dominant & I'époque.

Cette articulation se manifeste pour la premiere fois dans le livre Sens Unique, écrit entre 1923 et
1926, ou I'on trouve, sous le titre “Avertisseur d’incendie,” cette prémonition historique des menaces



| HISTOREIN

du progres: si le renversement de la bourgeoisie par le prolétariat “n’est pas accompli avant un
moment presque calculable de I’évolution technique et scientifique (indiqué par I'inflation et la guerre
chimique), tout est perdu. Il faut couper la méche qui brale avant que I'étincelle n’atteigne la dyna-
mite.” 3

<
o
=
c
=
m
SN
™~
o
o
w
'
SN
=

Contrairement au marxisme évolutioniste vulgaire, Benjamin ne congoit pas la révolution comme le
résultat “naturel” ou “inévitable” du progrés économique et technique (ou de la “contradiction entre
forces et rapports de production”), mais comme Pinterruption d’une évolution historique conduisant
a la catastrophe.

C’est parce qu'il percoit ce danger catastrophique que Benjamin se réclame, dans son article sur le
surréalisme de 1929, du pessimisme — un pessimisme révolutionnaire qui n’a rien a voir avec la
résignation fataliste, et encore moins avec le Kulturpessimismus allemand, conservateur, réaction-
naire et pré-fasciste (Carl Schmitt, Oswald Spengler, Moeller van der Bruck): le pessimisme est ici au
service de I’émancipation des classes opprimées. Sa préoccupation n’est pas le “déclin” des élites,
ou de la nation, mais les menaces que fait peser sur I'humanité le progrés technique et économique
promu par le capitalisme.

Rien ne semble plus dérisoire aux yeux de Benjamin que I'optimisme des partis bourgeois et de la
social-démocratie, dont le programme politique n’est qu’un “mauvais poéme de printemps.” Contre
cet “optimisme sans conscience,” cet “optimisme de dilettantes,” inspiré par I'idéologie du progres
linéaire, il découvre dans le pessimisme le point de convergence effectif entre surréalisme et com-
munisme.* Il va sans dire qu'’il ne s’agit pas d’un sentiment contemplatif, mais d’un pessimisme actif,
“organisé,” pratique, entierement tendu vers I'objectif d’empécher, par tous les moyens possibles,
I'avénement du pire.

On se demande a quoi peut faire référence le concept de pessimisme appliqué aux communistes: leur
doctrine en 1928, célébrant les triomphes de la construction du socialisme en URSS et la chute immi-
nente du capitalisme, n’est-elle précisément un bel exemple d’illusion optimiste? En fait, Benjamin a
emprunté le concept d’ “organisation du pessimisme” a un ouvrage qu’il qualifie d’ “excellent”, La
Révolution et les intellectuels (1926) du communiste dissident Pierre Naville. Proche des surréal-
istes (il avait été un des rédacteurs de la revue La Révolution Surréaliste), Naville avait a ce moment
fait I'option de I'engagement politique dans le parti communiste frangais, qu’il veut faire partager a ces
amis.

Or, pour Pierre Naville le pessimisme, qui constitue “la source de la méthode révolutionnaire de Marx,”
est le seul moyen d “’échapper aux nullités et aux déconvenues d’une époque de compromis". Refu-
sant le “grossier optimisme” d’un Herbert Spencer — qu'’il gratifie de I'aimable qualificatif de “cervelle
monstrueusement rétrécie” — ou d’un Anatole France, dont il insupporte les “infames plaisanteries,” il
conclut: “il faut organiser le pessimisme,” “I'organisation du pessimisme” est le seul mot d’ordre qui
nous empéche de dépérir.’

Inutile de préciser que cette apologie passionnée du pessimisme était trés peu représentative de la

culture politique du communisme frangais a cette époque. En fait, Pierre Naville allait bientot (1928)
201



202

étre exclu du Parti: 1a logique de son anti-optimisme le conduira dans les rangs de I'opposition com-
muniste de gauche (“trotskiste”), dont il deviendra un des principaux dirigeants.

La philosophie pessimiste de I'histoire de Benjamin se manifeste de fagon particuliérement aigué dans
sa vision de I'avenir européen: “Pessimisme sur toute la ligne. Oui, certes, et totalement. Méfiance
quand au destin de la littérature, méfiance quand au destin de la liberté, méfiance quant au destin de
I’'homme européen, mais surtout trois fois méfiance en face de tout accommodement: entre les class-
es, entres les peuples, entre les individus. Et confiance illimitée seulement dans I'l.G. Farben et dans le
perfectionnement pacifique de la Luftwaffe.” 6

Cette vision critique permet a Benjamin d’apercevoir — intuitivement mais avec une étrange acuité — les
catastrophes qui attendaient I'Europe, parfaitement résumées par la phrase ironique sur la “confiance illim-
itée.” Bien entendu, méme lui, le plus pessimiste de tous, ne pouvait pas prévoir les destructions que la
Luftwaffe allait infliger aux villes et aux populations civiles européennes; et encore moins pouvait-il imagin-
er que I'l.G. Farben allait, a peine une douzaine d’années plus tard, s'illustrer par la fabrication du gaz Zyk-
lon B utilisé pour “rationaliser” le génocide, ni que ses usines allaient employer, par centaines de milliers,
la main d’oeuvre concentrationnaire. Cependant, unique parmi tous les penseurs et dirigeants marxistes de
ces années, Benjamin a eu la prémonition des monstrueux désastres dont pouvait accoucher la civilisation
industrielle/bourgeoise en crise.

C’est surtout dans le Livre des Passages Parisiens et dans les différents textes des années 1936-40
que Benjamin va développer sa vision de I'histoire, en se dissociant, de fagon de plus en plus radicale,
des “illusions du progrés” hégémoniques au sein de la pensée de gauche allemande et européenne.
Dans un article publié en 1937 dans la célebre Zeitschrift fiir Sozialforschung, la revue de I'Ecole de
Francfort (déja exilée aux USA), dédié a I'historien et collectionneur Eduard Fuchs, il s’attaque au marx-
isme social-démocrate, mélange de positivisme, d’évolutionnisme darwiniste et de culte du progrés: “Il
ne pouvait voir dans I'évolution de la technique que le progrés des sciences naturelles et pas la régres-
sion sociale (...). Les énergies que la technique développe au-dela de ce seuil sont destructrices. Elles
mettent en premiere ligne la technique de la guerre et sa préparation par la presse.” *

L'objectif de Benjamin est d’approfondir et de radicaliser I'opposition entre le marxisme et les philoso-
phies bourgeoises de I'histoire, d’aiguiser son potentiel révolutionnaire et d’élever son contenu critique.
C’est dans cet esprit qu'il définit, de fagon tranchante, I'ambition du projet des Passages Parisiens: “On
peut considérer aussi comme but méthodologiquement poursuivi dans ce travail la possibilité d’'un
matérialisme historique qui ait annihilé (annihiliert) en lui-méme I'idée de progrés. C’est justement en
s’opposant aux habitudes de la pensée bourgeoise que le matérialisme historique trouve ses sources.”®
Un tel programme n’impliquait pas un quelconque “révisionisme”, mais plutét, comme Karl Korsch avait
tenté de le faire dans son propre livre — une des principales références de Benjamin — un retour a Marx
[ui-méme.

Benjamin était conscient que cette lecture du marxisme plongeait ses racines dans la critique roman-
tique de la civilisation industrielle, mais il était convaincu que Marx lui aussi avait trouvé son inspira-
tion dans cette source. Il trouve un appui pour cette interprétation hétérodoxe des origines du marx-



| HISTOREIN

isme dans le Karl Marx (1938) de Korsch: “Trés justement, et non sans nous faire penser a de
Maistre et a Bonald, Korsch dit ceci: Ainsi dans la théorie du mouvement ouvrier moderne aussi, il y
a une partie de la “désillusion” qui, aprés la grande Révolution frangaise, fut proclamée par les pre-
miers théoriciens de la contre-révolution et ensuite par les romantiques allemands et qui, grace a
Hegel, eut une forte influence sur Marx.” °

<
o
=
c
=
m
SN
™~
o
o
w
'
SN
=

La formulation la plus étonnante et radicale de la nouvelle philosophie de I'histoire — marxiste et mes-
sianique — de Walter Benjamin se trouve sans doute dans les Théses Sur le concept d’histoire de
1940, un des documents les plus importants de la pensée révolutionnaire depuis les Théses sur
Feuerbach de 1845.

L’exigence fondamentale de Benjamin c¢’est d’écrire I'histoire “a rebrousse poil,” ¢’est a dire du point
de vue des vaincus — contre la tradition conformiste de I'historicisme allemand dont les partisans
entrent toujours “en empathie avec le vainqueur” (Thése VII).1

Il'va de soi que le mot “vainqueur” ne fait pas référence aux batailles ou aux guerres habituelles, mais a
la “guerre des classes” dans laquelle I'un des camps, la classe dirigeante, “n’a pas cessé de I'emporter”
(Thése VII) sur les opprimés — depuis Spartacus, le gladiateur rebelle, jusqu'au groupe Spartacus de Rosa
Luxemburg, et depuis I'lmperium romain jusqu’au Tertium Imperium nazi. L’historicisme s'identifie
empathiquement (Einfiihlung) aux classes dominantes. Il voit I'histoire comme une succession glorieuse de
hauts faits politiques et militaires. En faisant I'éloge des dirigeants et en leur rendant hommage, il leur con-
fere le statut d’”héritiers” de I'histoire passée. En d’autres termes, il participe — comme ces person-
nages qui élevent la couronne de lauriers au dessus de la téte du vainqueur — a “ce cortége triomphal
ol les maitres d’aujourd’hui marchent sur les corps des vaincus” (Thése VII).

La critique que Benjamin formule a I'encontre de I'historicisme s’inspire de la philosophie marxiste de
I'histoire, mais elle a aussi une origine nietzschéenne. Dans une de ses oeuvres de jeunesse, De I'u-
tilité et de I'inconvénient de I’histoire (citée dans la These XII), Nietzsche tourne en ridicule I' “admi-
ration nue du succés” des historicistes, leur “idolatrie pour le factuel” (Gotzerdienste des Tatséch-
lichen) et leur tendance a s’incliner devant la “puissance de I'histoire.” Puisque le Diable est le maitre
du succes et du progres, la véritable vertu consiste a se dresser contre la tyrannie de la réalité et a
nager contre le courant historique.

Il existe un lien évident entre ce pamphlet nietzschéen et I'exhortation de Benjamin a écrire I'histoire
gegen den Strich. Mais les différences ne sont pas moins importantes: alors que la critique de Niet-
zsche contre I'historicisme se fait au nom de la “Vie” ou de I'“Individu héroique,” celle de Benjamin
parle au nom des vaincus. En tant que marxiste, ce dernier se situe aux antipodes de I'élitisme aristo-
cratique du premier et choisit de s’identifier avec les “damnés de la terre,” ceux qui sont couchés sous

les roues de ces chars majestueux et magnifiques appelés Civilisation ou Progres.

Rejetant le culte moderne de la Déesse Progres, Benjamin met au centre de sa philosophie de Ihis-
toire le concept de catastrophe. Dans une des notes préparatoires aux Theses de 1940 il observe:
“La catastrophe est le progrés, le progres est la catastrophe. La catastrophe est le continuum de
I'histoire.” 1! L’assimilation entre progrés et catastrophe a tout d’abord une signification historique:

203



204

le passé n’est, du point de vue des opprimés, qu’une série interminable de défaites catastrophiques.
La révolte des esclaves, la guerre des paysans, juin 1848, la Commune de Paris, le soulévement
berlinois de janvier 1919 — ce sont des exemples qui apparaissent souvent dans les écrits de Ben-
jamin, pour lequel “cet ennemi n’a pas cessé de vaincre” (Thése VI). Mais cette équation a aussi une
signification éminemment actuelle, parce que, “a I'heure qu'il est, I'ennemi n’a pas encore fini de
triompher” (Thése VI, traduction de Benjamin lui-méme en francais): défaite de I'Espagne républi-
caine, Pacte Molotov-Ribbentrop, invasion nazie victorieuse en Europe.

Le fascisme occupe bien évidemment une place centrale dans la réflexion historique de Benjamin
dans les Theéses. Pour lui ce n’est pas un accident de I'histoire, un “état d’exception,” quelque chose
d’'impossible au XXéme siécle, une absurdité du point de vue du progres: rejettant ce type d'illusion,
Benjamin appelle de ses voeux “une théorie de I'histoire a partir de laquelle le fascisme puisse étre
percu,” '2 ¢’est a dire une théorie qui comprenne que les irrationalités du fascisme ne sont que I'en-
vers de la rationalité instrumentale moderne. Le fascisme porte & ses derniéres conséquences la com-
binaison typiquement moderne entre progrés technique et régression social.

Tandis que Marx et Engels avaient eu, selon Benjamin, “I'intuition fulgurante” de la barbarie a venir
dans leur pronostic sur I'évolution du capitalisme, ' leurs épigones du XXeme siécle ont été incapables
de comprendre — et donc de lui résister efficacement — une barbarie moderne, industrielle,
dynamique, installée au coeur méme du progrés technique et scientifique.

Cherchant les racines, les fondements méthodo-logiques de cette incompréhension catastrophique,
qui a contribué a la défaite du mouvement ouvrier allemand en 1933, Benjamin s’attaque a I'idéologie
du progrés dans toutes ses composantes: I'évolutionnisme darwiniste, le déterminisme de type sci-
entifico-naturel, I'optimisme aveugle — dogme de la victoire “inévitable” du parti — la conviction de
“nager dans le sens du courant” (le développement technique); en un mot, la croyance confortable
dans un progrés automatique, continu, infini, fondé sur I'accumulation quantitative, I'essor des forces
productives et I'accroissement de la domination sur la nature. Il croit déceler derriére ces manifesta-
tions multiples un fil conducteur qu’il soumet a une critique radicale: la conception homogéne, vide et
mécanique (comme un mouvement d’horlogerie) du temps historique.

Contre cette vision linéaire et quantitative, Benjamin oppose une perception qualitative de la temporal-
ité, fondée d’une part sur la remémoration, de I'autre sur la rupture messianique/révolutionnaire de
la continuité. La révolution est le “correspondant” (au sens baudelairien du mot) profane de I'interrup-
tion messianique de I'histoire, de I"“arrét messianique du devenir” (Thése XVII): les classes révolution-
naires, écrit la Thése XV, sont conscientes, au moment de leur action, de “briser le continuum de I'his-
toire.” L'interruption révolutionnaire est donc la réponse de Benjamin aux menaces que fait peser sur
I'espéce humaine la poursuite de la tempéte maléfique qu’on appelle “Progrés,” une tempéte qui accu-
mule ruine sur ruine et prépare des catastrophes nouvelles (Thése XlI). C’était I'année 1940, peu avant
Auschwitz et Hiroshima...

Selon Habermas, il existe une contradiction entre la philosophie de I'histoire de Benjamin et le matéri-
alisme historique. L’erreur de Benjamin fut selon lui d’avoir voulu imposer — “comme un capuchon de



| HISTOREIN

moine sur la téte” — au matérialisme historique marxien, “qui tient compte des progrés non seulement

» o«

dans le domaine des forces productives mais aussi celui de la domination,” “une conception his-

torique anti-évolutionniste.” ™

<
o
=
c
=
m
SN
™~
o
o
w
'
SN
=

En réalité, une interprétation dialectique et non-évolutionniste de I’histoire, prenant en compte a la fois

les progrés et les régressions — comme I'ont fait Benjamin et ses amis de I'Ecole de Francfort — peut
se fonder sur plusieurs écrits de Marx. Il est cependant vrai qu’elle entre en conflit avec les interpré-
tations dominantes du matérialisme historique développées au cours du XXéme siécle. Ce qu’Haber-
mas pense &tre une erreur est précisément la source de la valeur singuliére de la philosophie ben-
jaminienne de I'histoire, et de sa capacité a comprendre un siécle caractérisé par I'imbrication étroite

de la modernité et de la barbarie.

(Ed. Rika Benveniste)

" W.Benjamin, “La vie des étudiants”, 1915, dans Mythe et Violence, Lettres Nouvelles, 1971, p. 37.

2 W.Benjamin, Gesammelte Schriften, Francfort, Suhrkamp Verlag, 1980, Ill, p. 171.

$W.Benjamin, Sens Unique, Paris, Lettres Nouvelles / Maurice Nadeau, 1978, pp. 205-206.

4 W.Benjamin, “Le surréalisme. Le demier instantané de I'intelligence européenne”, Mythe et Violence, p. 312.
5 Pierre Naville, La révolution et les intellectuels, Paris, Gallimard, 1965 , pp. 76-77, 110-117.

6 W.Benjamin, “Le surréalisme”, p. 312.

" W.Benjamin, Gesammelte Schriften, Ill, p. 474.

8 W.Benjamin, Passagenwerk - Gesammelte Schriften V, p. 574.

9 W.Benjamin, /bid., p. 820.

10 Les citations des “Theses sur la philosophie de I'histoire” sont le plus souvent tirées de la traduction de Maurice de

Gandillac dans Poésie et Révolution, Paris, Lettres Nouvelles, 1971.

™ \W.Benjamin, G.Schriften, |, 3, p. 1244 (notes préparatoires pour les Theses).
2\W.Benjamin, G.S., |, 3, p.1244 (notes préparatoires).

8 W.Benjamin, G.S., II, 2, p. 488.

14 ) Habermas, “L’actualité de W. Benjamin. La critique: prise de conscience ou preservation”, Revue d’esthétique n° 1,
1981, p. 121.

205


http://www.tcpdf.org

