
  

  Historein

   Vol 3 (2001)

   European Ego-histoires: Historiography and the Self, 1970-2000

  

 

  

  Polymeris Voglis : Historein’s Conference: Claiming
History. Aspects of Contemporary Historical Culture
/ Katerina Tzamali : Roumanie et Bulgarie depuis les
années '30: Une comparaison 

  Historein Historein   

  doi: 10.12681/historein.107 

 

  

  Copyright © 2012, Historein Historein 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Historein, H. (2012). Polymeris Voglis : Historein’s Conference: Claiming History. Aspects of Contemporary Historical
Culture / Katerina Tzamali : Roumanie et Bulgarie depuis les années ’30: Une comparaison. Historein, 3, 205–208.
https://doi.org/10.12681/historein.107

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 20:56:09



HISTOREIN 

BULLETIN 

Historeins Conference: 
Claiming History. 

Aspects of Contemporary 
Historical Culture 

Panteion University, Athens 
November 30 - December 2, 2001 

by Polymeris Voglis 

Historians know that the past is reconstructed 

according to the present, and that is what they 

partly do. They ask questions about the past 

starting from current methodological considera­

tions, using new analytical tools, testing old 

hypotheses against new findings or interpreta­

tions. Rarely, though, they realize that they are 

not alone in this process of rethinking and 

reconstructing the past. History is not produced 

only by professional historians, and there is no 

authorized history. History is also produced out­

side university classrooms and libraries, by 

movies, newspapers, television series, by 

museums, monuments, even by the city land­

scape itself. In fact, the last years there has been 

a growing demand for history, as can be testified 

by the sheer volume of historical novels and 

memoirs published, the circulation of historical 

magazines as supplements in newspapers, and 

the establishment of private institutes for 

historical research. All of these developments 

stimulated Historein to organize a conference on 

contemporary historical culture, and the "second 

life" of history through public representations 

and non-academic appropriations. 

Most historians' reaction to this overflow of 

history is skepticism if not outright rejection. 

History that does not comply with academic 

standards is at best suspicious, and a source of 

concern for many historians. Antonis Liakos' 

opening address aimed at shaking the founda­

tions of historians' concern about the production 

of history outside academia. The "second life" of 

history is as important and interesting as the 

academic history and in fact opens new areas of 

study for historians. The overproduction of 

history in the non-academic domain corre­

sponds to broader social needs for a solid past 

and reorientation in a faster and ever-changing 

world. Moreover, it is not just that the past is 

being instrumentalized and that historians' job is 

to reconstitute the real, non-instrumentalized, 

past. Historians cannot and should not act as the 

guardians of historical truth. On the contrary, and 

to the extent that our historical understanding of 

the past is influenced by the second life of 

history, the public representations and diverse 

appropriations of the past open up new arenas of 

debate and fields of research. Liakos urged the 

historians to work towards the elaboration of a 

new framework of analysis that would go 

beyond notions of "distortion," "ideological 

use," representation and relativism of post-mod­

ernist or other orientation. The study of history's 

public appearances is a major task for 

contemporary historians who need to become 

aware and adequately theorize the complexity 

and the dynamic potential of the interaction 

between the different levels of production of 

historical knowledge. 

Quite a few conference papers discussed the 

question of memory as a specific form of the 

return of the past (panels: "The Memory of 

History," "Historical Traumas and their Return"). 

The enormous production of testimonies and 

memoirs in recent years signifies the entry of the 

individual "bio" and the subjective in the public 

domain. Historical memory nowadays is shaped 

by the individual account, the repressed and the 

traumatic. What a few decades ago was forbid­

den (such as the Greek Civil War) or unspoken 

(the Holocaust, for instance), today has become 

part and parcel of current historical culture. The 

historical narrative and culture is certainly today 

205 



B u l l e t i n 

more inclusive and more open to the individual 

account than it had been in the past. But, on the 

other hand, as many participants pointed out, the 

category of memory has itself become more 

problematized. From this viewpoint, in the dis­

cussion of memory as a category two aspects 

were emphasized. The first was the fluidity of 

memory, the changing and selective character of 

individual and collective memory. The second 

aspect was that political considerations shape 

historical memory. Individual memory intersects 

with the historical memory of the public domain 

resulting in the re-evaluation of the subjective 

, experience and the re-articulation of the 

individual memory. 

The reconstitution of the subjective in contempo­

rary historical culture was accompanied by the 

emergence of the identity question. National, reli­

gious, and ethnic identities, among others, have 

become major categories for historical analysis. 

Equally important, however, is that the agents of 

these identities rewrite history and claim a past 

(panel: "Public History"). As the papers on Greek 

and Turkish nationalism, the Greek Orthodox 

Church, and ethnic minorities demonstrated, 

there are many histories written at the same 

time, multiple meanings to be found in the past, 

and successive, contradictory interpretations of 

the past. Although many scholars think that 

these agents offer coherent narratives about the 

past in order to construct unique and solid 

identities, in fact their narratives are flexible 

(even self-contradictory) because they have to 

correspond to different purposes and contexts at 

the same time. 

Nowhere are the changing nature of the past and 

the "lives" of history more evident than in public 

representations and displays, such as monu­

ments, museum exhibitions, etc. (panel: "When 

the Past is Displayed"). The debates around the 

construction of a monument commemorating a 

"controversial" person, the different locations 

that the same monument might take, the redis­

covery and commercialization of "national" 

heritage or the search for historical continuity in 

museums' exhibits register differing codifica­

tions of the past in the public space. As the 

papers suggested, public representations do not 

constitute only a historical narrative, but also a 

historical semiosis in the public space. In the 

same vein, historical museums or monuments 

quite often are the "cultural capital" of cities in 

which the past is eradicated from the urban land­

scape; they offer a sense of "history" in the 

absence of any history. 

Nevertheless, history, as such, is not absent 

from our culture, it just becomes more and more 

visual and virtual: in the form of movies, photo­

graphs, websites, videogames, and electronic 

archives. Images that once were used to accom­

pany historians' texts are not just by themselves 

historical narratives (constituting a parallel to the 

narrative text), but increasingly become the his­

torical narratives par excellence, replacing texts 

(panel: "Images of History"). Moreover, because 

the impact of images is much more different 

(and often more powerful) than that of texts, a 

visualized past can produce different forms of 

historical knowledge. The predominance of 

images in contemporary societies poses new 

challenges for historians, among these, the need 

to analyze current visualization of the past as 

part of our historical understanding of the past. 

This question was raised also by Mark Poster 

(Professor of History at the University of 

California at Irvine) in his keynote address. 

Historians, sooner or later, will face the chal­

lenges that new technologies set in their domain. 

Digital archives, virtual libraries, electronic 

books, visualized reconstructions of the past, are 

some of the innovations we already know and 

which change the conditions of production of 

historical knowledge. Digital archives for 

instance solve several problems of accessibility 

but at the same time change the notion of the 

original document. New sources, new ways of 

conducting research and teaching students, new 

forms of collaboration and publishing, and last 

but not least, a new kind of historical information 

which is open to different uses for different 

purposes. How ready are we to deal with 

digitalized historical information and its unique 

malleability? And, which are the emerging chal­

lenges for the historian's profession both in 



HISTOREIN 

terms of research as well academic teaching? 

Poster also referred to the epistemologica! shifts 

of history in the digital domain. History as a dis­

cipline was grounded on notions of subjectivity 

and time embedded in the modes of mechanical 

reproduction of information in the modern era. 

The transformation of the notion of information in 

the digital domain unavoidably affects our under­

standing of time and the subject itself and will 

soon make a new epistemologica! model neces­

sary for the study of history and past in the digi­

tal environment. The discussions and the panels 

on the new technologies also showed that there 

is common ground for exchange of ideas 

between scholars across different disciplines 

(history, sociology, cultural studies, art history 

and film studies), and they pointed to new direc­

tions for further discussion and research (some­

thing that did not happen, to general surprise, in 

the panel on literature, "When Literature is 

Historicizing"). All in all, the conference was a 

promising start and a stepping stone for the next 

Historein conference in 2002. 

Roumanie et Bulgarie 
depuis les années 30 : 

Une comparaison 

Paris le 29 mai 2001 

by Katerina Tzamali 

La table ronde qui a eu lieu à Paris le 29 mai 

2001 sous le titre Roumanie et Bulgarie depuis 

les années '30 : Une comparaison, a examiné les 

rapports entre histoire et mémoire, plus précisé­

ment le cas de la Roumanie et la Bulgarie. 

Discussion organisée par André Burguière (Ecole 

des Hautes Etudes en Sciences Sociales, à Paris, 

France) et Smaranda Vultur (Université de 

l'Ouest, à Timisoara, en Roumanie), elle a été 

divisée en trois cycles de réflexion : (a) Mémoires 

locales et familiales, (b) Le journal et l'autobio­

graphie entre la mémoire et l'histoire et (c) Enjeux 

de mémoire. 

Comme expliqué par les organisateurs, la 

Roumanie et la Bulgarie ont été choisies pour des 

raisons géographiques, historiques ainsi qu'idéo­

logiques. Il faut ajouter ici la collaboration entre 

l'Université de l'Ouest (représentée ici par 

Smaranda Vultur et Otilia Hedesan) et l'Université 

de Plovdiv (représentée par Krassimira 

Krastanova) sur une recherche approfondie qui 

porte sur la mémoire et l'histoire des deux pays. 

Ce qui nous a frappé en suivant les discours des 

participants bulgares et roumains, c'est le fort 

sentiment disons de " culpabilité ", provoqué par 

leur ancienne appartenance au Bloc de l'Est et 

par conséquent par la " défaite " de leur monde. Il 

s'agit de deux sentiments parallèles et contradic­

toires, celui du refoulement mais aussi celui de la 

mémoire, qui fonctionnent comme des éléments 

dominants dans les représentations collectives. 

La méprise, souvent inconsciente, de leur passé 

historique et politique se trouve en " collision " 

avec la mémoire, élément indispensable de leur 

existence nationale et de la continuité dans le 

temps et l'espace. En tant qu'observateur 

Européen, mais en même temps Balkanique, on 

a l'impression qu'il leur a fallu tout d'abord justi­

fier/expliquer cette appartenance, puis s'excuser. 

Pendant la discussion il a été souvent essayé de 

comparer un malheur conçu en Occident, le 

nazisme, à un malheur vécu en Europe de l'Est, 

le communisme. Mais s'agit-il véritablement de 

deux phénomènes comparables ? La discussion 

n'a pas été très forte ni très approfondie sur ce 

point. Pour l'instant il semble prématuré pour que 

les intervenants de l'Est puissent " accepter " 

l'expérience communiste. 

Au-delà, est-on est réconcilié avec l'idée de notre 

appartenance (géographique, historique et cultu­

relle) balkanique ? L'a-t-on acceptée ? Il me 

semble que non. Nous avons eu l'impression que 

les participants balkaniques tentaient de s'excu­

ser de leur passé communiste, voulant assurer 

leurs collègues occidentaux qu'ils condamnaient 

entièrement l'expérience vécue dans leur pays ; 



B u l l e t i n 

cela afin d'être " pardonnes " et enfin " acceptés " 

dans la famille/communauté occidentale repré­

sentée surtout par l'Union Européenne. D'où une 

double menace pour l'homme et pour l'historien. 

D'une part, l'historien peut-il nier, accuser et 

condamner son passé d'un jour à l'autre, tout en 

sachant que ce passé fait, entier, parti de son 

existence actuelle, de sa formation culturelle et 

intellectuelle ainsi que de sa réflexion ? Nous 

avons peur de ne pas être aimés, acceptés, choi­

sis par l'Europe, par l'occident. D'autre part, une 

société moderne peut-elle avancer sans pouvoir 

librement parler, étudier et réfléchir pour finale­

ment se réconcilier et comprendre son passé, 

même si elle continue à le condamner ? 

De même que nous avons peur de nous trouver à 

la place de nos voisins plus malheureux que 

nous-mêmes, nous essayons de nous faire 

connaître et reconnaître en tant que nation en 

exorcisant notre passé, notre région géogra­

phique, notre histoire aux autres peuples qui se 

trouvent parmi nous ou à côté de nous. En même 

temps nous nous définissons grâce à l'autre et 

par rapport à lui. Nous avons besoin de l'autre, 

même s'il s'avère plus méchant, plus injuste ou 

plus malheureux, afin de lui démontrer notre 

situation pitoyable qui demande à être changée, 

avec l'accord, le consensus de l'Occident ; per­

mettant aux nationalismes de réapparaître. Ces 

nationalismes qui, contrairement à l'Europe occi­

dentale (voir le cas de la Corse, des pays 

basques, de l'Italie du Nord etc.) où ils sont 

condamnés, voire niés, sont applaudis et soute­

nus dans la région du Sud-Est Européen. Ce que 

l'on appelle, sans une deuxième réflexion, terro­

risme en Occident, on l'approuve sous le titre de 

lutte nationale dans le cas balkanique. Mais, ce 

comportement ne peut que provoquer la peur... 

Nous sommes étonnés par l'absence totale des 

populations minoritaires dans le discours des 

interlocuteurs de la table ronde du 29 mai 2001. 

Les mots-clés " hongrois " (pour le cas de la 

Roumanie) ou "turc " (pour la Bulgarie), sont à 

peine mentionnés. Nous parlons plus facilement 

des Tsiganes, des Juifs, des Arméniens, même 

des Grecs en Bulgarie, des populations qui ne 

sont pas, où ne sont plus considérées comme 

menaçantes. L'" autre " peut devenir une source 

de malheur. Bien plus s'il s'agit " des autres ", 

d'un groupe ethnique ou religieux important. 

L'exemple yougoslave est très vivant et il réappa­

raît encore une fois et beaucoup plus menaçant 

dans les Balkans du sud. Nous pourrions dire que 

la mémoire collective pour ce qui s'est passé 

depuis la fin des années quatre-vingt est en train 

de se créer. Mais les événements on toujours 

cours. Nous avons toujours peur que l'exemple 

yougoslave condamne les voisins balkaniques et 

que l'histoire se reproduise. Mais l'historien 

peut il travailler sous la peur, sous la menace 

constante ? 

Nous avons l'impression que, sans être réconci­

liés avec nous-mêmes, sans avoir éliminé la 

peur, sans avoir abandonné le sentiment de cul­

pabilité provoqué par notre passé (ottoman, 

communiste ou autre), nous ne pourrons jamais 

avancer vers la reconstruction tant matérielle de 

même que morale ou intellectuelle. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

