
  

  Historein

   Vol 2 (2000)

   Heterodoxies: Constructions of Identities and Otherness in Medieval and Early Modern Europe

  

 

  

  Les 'jeunes' face au Prince. Le contrôle des
violences rituelles dans la Duché de Ferrare
(1452-1574) 

  Giovanni Ricci   

  doi: 10.12681/historein.115 

 

  

  Copyright © 2012, Giovanni Ricci 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Ricci, G. (2001). Les ’jeunes’ face au Prince. Le contrôle des violences rituelles dans la Duché de Ferrare (1452-1574). 
Historein, 2, 97–108. https://doi.org/10.12681/historein.115

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 21:47:39



Les "jeunes" 

face 

au Prince. 

Le contrôle 

des violences 

rituelles 

dans le Duché 

de Ferrare 

(1452-1574) 

Giovanni RICCI 

Pendant longtemps les "jeunes" ont formé un 

groupe rituel plutôt qu'une simple classe d'âge. 

Nous savons bien qu'au Moyen Age et au début 

des Temps Modernes il a été accordé aux 

jeunes (et aux femmes) l'autorisation à 

représenter des exigences niées à d'autres.' 

Mais leurs transgressions, d'abord prévues et 

dans certaines limites tolérées, ont fini par 

entrer en conflit implacable avec de nouvelles 

exigences du pouvoir. Ce qui explique un bras 

de fer ayant pour enjeu la constitution de 

normes formelles univoques, d'où les jeunes 

sont sortis vaincus. Les violences rituelles ont 

offert un terrain privilégié à cette évolution, à ce 

passage de la complicité souterraine à l'altérité 

entre cultures. 

1. Les violences rituelles - un objet 

historique récent - représentaient des 

convulsions qui éclataient pendant les périodes 

de vacance des pouvoirs religieux et laïcs. Une 

première typologie était composée de deux 

faces symétriques: soit au détriment de la 

dépouille, des biens et des juridictions du 

défunt, soit au détriment des biens et des 

juridictions du successeur. Dans ce cas, les 

violences pouvaient se transformer en 

"allégresses" {allegrezze) publiques: les livres 

des impôts, les registres de la justice ou les 

entrepôts des Juifs étaient alors brûlés ou 

saccagés2 (mais à Ferrare la protection non 

ambigue des ducs réduisait les dommages 

subis par les Juifs et les marranes).3 Il y avait 

ensuite une seconde typologie de violences 

rituelles suscitée par les entrées solennelles des 

papes, des rois, des princes, des prélats, qui 

était parfois en connection avec une vacance 

(puisque l'entrée solennelle en marquait la fin), 

bien que ce ne soit pas toujours le cas. On 

prenait alors pour cible les décorations, les 



Les " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

dais, les étendards, les montures, ce qui semble faire appel à la sacralité du corps des 

souverains. On désirait entrer en contact avec ce corps, éventuellement à travers des objets, 

comme cela arrivait avec le corps des défunts à sanctifier: pillage en tant qu'acte de dévotion et 

d'amour.4 Il est probable que l'on puisse décrypter d'autres significations des violences qui 

éclataient à l'occasion des entrées solennelles. L'ensemble de ces phénomènes reste assez 

obscur, et il n'est pas certain que tous se placent au même titre dans la famille des violences 

rituelles. Cependant, il est un fait que l'utilisation du dais dans des situations non ecclésiastiques, 

qui se généralisa au XlVe siècle, représenta une extension à la religion royale des éléments de la 

liturgie divine.5 

En résumant au maximum une question riche d'implications historiques et anthropologiques, il 

faut rappeler que les pillages étaient une pratique polysémique remontant aux premiers siècles 

chrétiens, et capable de résister à toute condamnation. Dans cette pratique interféraient 

différentes logiques juridiques, religieuses, politiques, parues en des temps différents et qui ne 

peuvent être ramenées à une simple intention d'appropriation: la volonté de souligner le vide 

inhérent à chaque occasion de passage, la revanche sur l'impuissance du corps mort du 

souverain, la prétention que chaque nouvelle autorité reconquière consentement et légitimité, 

l'affirmation plus ou moins explicite ó'unjus spolii sur les biens des Grands. Tous ces facteurs 

se combinaient ensuite avec les tensions sociales et économiques propres à chaque situation. 

La vacance était particulièrement dramatique pour la Papauté et les autres charges religieuses, 

où le fil conducteur que représentait la continuité du sang faisait défaut; par conséquent, les 

pillages rituels s' en trouvaient plus violents. Les plus fragiles parmi les dominations laïques, à 

savoir les plus pauvres de force, de charisme et d'automatisme héréditaire, étaient tout autant 

menacées. En effet, les Etats des princes d'Esté furent le théâtre de maintes violences rituelles, 

aussi bien pendant les interrègnes que lors des entrées solennelles.6 Toutefois, dans les années 

1560 les violences rituelles y semblent maîtrisées, à la fin d'un long engagement du pouvoir dans 

ce sens, un pouvoir qui a désormais répudié son séculaire et contradictoire mélange d'hostilité 

et de tolérance. Ce furent tantôt de menaces, tantôt de promesses ou encore d'adroites 

manoeuvres de vidage de l'intérieur. Tout cela dessine la variante d'un conflit entre cultures dont 

la représentativité dépasse peut-être ce simple cas d'étude. 

2. Un épisode particulièrement grave remonte à l'installation du duc Hercule 1er d'Esté, en 

août 1471. La dynamique fut complexe et elle est fut éclaircie dans tous ses détails par un 

contemporain, le chroniqueur Ugo Caleffini. Lorsque le duc prit possession de sa charge, "le 

peuple déchira et brûla tous les registres des condamnations sur la place et dans le Palais de la 

Raison. De plus, le peuple fracassa tous les bancs des notaires ferrarais et brûla leurs procès et 

leurs chaises". A ce point Hercule fit de nécessité vertu et "promulgua un ban par lequel, en signe 

de réjouissance, il remettait toutes les condamnations corporelles et pécuniaires;" pour sauver 

au moins les apparences, il exigea seulement qu'il y ait "le pardon des offensés."7 Ainsi 

disparurent les documents judiciaires et notariaux. Au fil du temps, les chartes et les corps 



HISTOR EIN 

professionnels ne sont plus frappés par les violences, qui se fixent par contre sur la réalité 

physique des prisons. A ce propos, un fait curieux surgit au cours de la succession en janvier 

1505, entre la mort du duc Hercule 1er et l'installation d'Alphonse 1er. En effet, à cette occasion 

le rite des violences contre la juridiction reparut. Cependant, un ordre de libération légale des 

prisionniers permit de le canaliser à Γ avance et la libération eut ensuite lieu grace à un trou dans 

le mur. Voici comment en parle le chroniqueur Giovanni Maria Zerbinati: "on fit sortir de prison 

tous les détenus sur ordre de sa Seigneurie, et ces prisonniers sortirent par un trou fait dans le 

mur sous la fenêtre ferrée qui donne sur la place." Ce témoignage illustre très bien la fin d'un rite, 

devenu pure mémoire formelle de désordre, sous le contrôle du souverain qui accorde l'amnistie: 

une manoeuvre de détournement plus efficace que n'importe quelle interdiction ou menace. 

Le chroniqueur précise encore: "cette rupture du mur a été faite pour observer le statut de 

Ferrare."8 Mais dans les statuts ferrarais on ne trouve aucune rubrique ayant un tel contenu: ni 

dans les premiers statuts médiévaux que l'on connaisse, remontant à 1287, ni dans les nouveaux 

statuts octroyés par le duc Borso d'Esté en 1456 (imprimés en 1476 et encore en vigueur en 

1505, année du témoignage de Zerbinati).9 Sans en être entièrement satisfait, je veux quand 

même essayer de donner une explication. Par "statut" ne faudrait-il pas comprendre ce qu'on 

appelle aujourd'hui "constitution matérielle"? Le chroniqueur ne donnerait-il pas force de "statut" 

à la coutume populaire, autonome de toute codification formelle? En effet, les statuts de Borso 

auraient difficilement admis cette pratique indisciplinée, vu qu'ils portent principalement sur le 

renforcement de l'autorité du seigneur. 

Il n'était cependant pas facile de concilier le consentement aux impulsions du peuple et 

l'affirmation du pouvoir. Laxisme et rigorisme pouvaient tous deux aboutir à des résultalts 

impopulaires, comme le rappelle le chroniqueur Mario Equicola (en réalité, pseudo-Equicola, 

s'agissant d'une fausse attribution). D'après lui aussi, en 1505, quand les "prisons furent 

ouvertes", on relâcha "tous les prisonniers". Mais le pseudo-Equicola ajoute que parmi les 

hommes libérés, il y avait un certain Piero da Modena, "qui en 1504 avait tué deux femmes". 

Naturellement Piero s'échappa, "et le peuple fut très déçu que Son Excellence ne le fît pas 

mourir".10 Il était impossible de faire des discriminations sous la poussière des murs qui 

s'écroulaient, pendant que la foule attendait frémissante le geste magnanime. On suppose que le 

duc ait ainsi raisonné alors qu'il essayait de coloniser les violences rituelles. Mais justement un 

élément constitutif de cette ritualité manqua à son geste d'autorité, la flexibilité de l'action, la 

possibilité d'improvisation à partir d'un schéma implicite. Et en effet, le peuple fut "très déçu". 

Encore à propos de prisonniers, durant l'automne 1534, pour la succession d'Hercule II à 

Alphonse 1er, presque tout continua comme en 1505. Le témoin oculaire Angelo Pendaglia en 

parle en ces termes: "tous les prisonniers gais et heureux criant Duc Duc furent libérés des 

prisons publiques."11 Cependant, le trou (autorisé) dans le mur n'est pas mentionné: il a 

évidemment représenté une brève phase historique intermédiaire, entre les violences rituelles 

libres et leur suppression. 



Les " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

Les indisciplines sont en train de passer sous contrôle. On continue encore dans cette direction 

à l'acte de l'installation d'Alphonse II, en novembre 1559. Avant de se retirer dans le château pour 

le banquet, Alphonse fit ouvrir les prisons, manifestant ainsi sa propre autorité juridictionnelle. On 

précise que les prisonniers libérés par le duc furent cinquante et un, "mais pas pour dettes". A 

part le fait qu'on ne parle plus de murs défoncés, tous les prisonniers ne sont donc pas graciés: 

les détenus pour dettes en sont exclus. On a effectué un tri et un comptage et l'autorité du duc a 

résisté jusqu'à trouver un point d'équilibre acceptable pour tous ("avec très grande 

approbation")12. Le déplorable incident de 1505, lorsque l'assassin Piero da Modena s'était enfui, 

ne s'est plus reproduit. Les violences rituelles lors de la vacance semblent maîtrisées, du moins 

dans leurs aspects les plus dangereux; ainsi le corps de l'Etat s'est émancipé du corps mortel 

du souverain, et s'est ancré à la continuité dynastique. 

Là où il n'y avait pas de continuité, le discours était naturellement tout autre. A Rome, pendant le 

mois d'août de cette année 1559, de violents pillages s'étaient déchaînés à la mort de Paul IV 

Carafa; le même phénomène s'était produit sur le territoire de Mantoue, près de Ferrare, à peine un 

mois avant l'installation d'Alphonse II, quand s'était répandue la fausse nouvelle d'après laquelle le 

cardinal Hercule Gonzague avait été élu Pape.13 On imagine que les Este en furent informés et qu'ils 

poussèrent un soupir de soulagement pour le déroulement tranquille de leur vacance. 

3. Mais des désordres survivent aussi à Ferrare, pendant l'automne 1559. Le cortège 

d'installation était à peine arrivé dans la cathédrale et le nouveau duc Alphonse II descendu de 

son cheval, quand un des "jeunes" de la suite "lui retira le dais qui fut déchiré et partagé et lui 

retira son destrier;" le cheval "fut ensuite racheté pour beaucoup d'écus."'4 Le témoignage du 

chroniqueur Paolo da Lignago introduit la forme de violence rituelle spécifique des cortèges de 

couronnement et des entrées solennelles. Même Ugo Caleffini le certifie, en parlant en 1491 de 

l'entrée à Ferrare d'Anne Sforza, épouse du futur Alphonse 1er: "le dais fut déchiré en mille 

morceaux par le peuple et l'haquenée de l'épouse fut prise avec la force." Un autre chroniqueur, 

Bernardino Zambotti, le confirme à propos de l'arrivée de la seconde femme d'Alphonse 1er, 

Lucrèce Borgia, en 1502: "l'épouse fut conduite aux escaliers en marbre de la cour du Palais 

ducal, et à peine fut-elle descendue que Γ on pilla son dais (andò a sachomano) et les 

palefreniers prirent sa mule" (et naturellement, "tous les prisonniers furent relâchés par 

allégresse").15 Parfois les gouvernants eux mêmes anticipaient les événements. Ainsi, en mai 

1452, les étendards utilisés pour l'investiture de Borso d' Este furent lancés au peuple pour qu'il 

les déchire. En prévision du résultat final, ces objets rituels étaient souvent faits de vieux tissus 

de vêtements féminins; nous savons toutefois que le dais qui fut ensuite mis en pièces sous 

lequel entra Eleonore d'Aragon en 1473, avait été décoré par Cosmé Tura.'6 Vu l'importance de 

ce peintre, il s'agit sans aucun doute d'une perte. 

Les enthousiasmes pour ces dépouilles rituelles étaient très vifs et exprimaient une légalité 

populaire indépendante de celle officielle (c'est là sûrement une autre face de T'économie 

morale").17 En 1559, au fond, tout se passa bien, et le mélange carnavalesque de violence fictive 



HISTOREIN 

et réelle, de règle et de transgression, ne dépassa pas les limites tolérées. Mais peut-être que la 

journée ne se déroula pas vraiment "sans tapage", comme en juge Paolo da Lignago. En effet, le 

noble Alessio Visdomini se souvient d'un tel vacarme devant la cathédrale, "qu'il semblait qu'un 

fait d'armes avait éclaté". Pourtant les choses étaient allées moins bien la dernière fois, en 1534, 

quand Hercule II d'Esté avait pris le pouvoir. "Il y eut une échauffourrée pour prendre le cheval à 

Son Excellence" - raconte encore Visdomini - "et il dut se faire donner une épée et commença à 

frapper, et on dit qu'il y eut deux ou trois blessés."18 Les coups de sabre sont confirmés par Paolo 

da Lignago: "vu la foule, le Seigneur prit une épée en main pour se frayer un chemin avec la force", 

avant que "les gens ne déchirent son dais." Le témoin Angelo Pendaglia précise que ce fut 

précisément un pillage: "le cheval très richement décoré fut tout de suite mis à sac;" "le dais réduit 

en cent morceaux par allégresse fut gagné par plusieurs personnes."19 

La confusion qui régnait en 1534 se traduisit aussi par un homicide. Il fut commis sur le parcours 

des funérailles d'Alphonse 1er, non loin de l'église du Corpus Domini, destination de la dépouille 

mortelle: "pendant qu'on transportait le corps, un jeune fut tué par un autre d'une estocade dans 

la poitrine derrière l'église de Saint-François, où éclata un grand tumulte d'armes."20 L'esprit 

d'insubordination des villes d'Ancien Régime pouvait éclater à tout moment et transformer les 

violences rituelles en incidents sanglants. Hercule II le savait bien puisqu'il avait dégainé son épée 

pour se protéger, abandonnant ainsi la résignation à laquelle les autorités se livraient en ces 

occurrences. La violence pouvait donc dégénérer (comme à Carnaval) et en tout cas sa ritualité 

d'origine médiévale était en train de se perdre. 

4. Deux épisodes modénais, l'un en 1528, l'autre en 1561, rendent compte de ce 

processus de normalisation. Modène était la seconde ville par importance appartenant aux ducs 

d'Esté, elle était presque aussi peuplée que Ferrare, et tout ce qui s'y passait avait un grand 

retentissement. Le premier épisode concerne l'arrivée de Renée de France dans les Etats où elle 

serait devenue duchesse. La grande politique des alliances dynastiques se heurta alors à des 

comportements populaires encore rebelles. Les données de base sont connues. En 1528 

Hercule, héritier d'Alphonse 1er d'Esté, avait contracté un mariage d'exception. En échange de 

l'adhésion ferraraise à la Ligue de Cognac, il avait eu pour épouse Renée, fille du défunt Louis XII 

et belle-soeur du roi François 1er (Renée est plus connue pour son adhésion successive au 

calvinisme, mais c'est une autre histoire). Les noces d'Etat entre Hercule et Renée s'étaient 

déroulées dans un des lieux sacrés de la monarchie française, la Sainte-Chapelle de Paris. 

Ensuite ce fut le commencement du long voyage vers les Etats des Este. Les autorités locales 

étaient en alerte à cause de la complexité des cérémonies, de la nécessité d'approvisionements 

adéquats, du risque toujours possible de complot. Mais il y avait une autre menace: la menace 

des violences rituelles. 

Au cours de leur voyage vers Ferrare, Hercule et Renée rencontrèrent d'abord Reggio et ensuite 



L e s " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

Modène. Depuis cette ville, il est possible d'illustrer aussi ce qui eut lieu à Reggio, grâce à la 

loquacité du chroniqueur modénais Tomasino de' Lancillotti, qui nous offre un texte dans lequel 

la dialectique des pouvoirs, des normes et des cultures est exposée avec une rare clarté.21 

L'arrivée des princes à Modène était prévue pour le 12 novembre 1528. Tomasino commence à 

s'en occuper trois jours avant, le lundi 9: "La magnifique Communauté de Modène a préparé un 

dais en soie de satin blanc pour aller à la rencontre de l'épouse et veut que les jeunes de la ville 

qui le portent le déchirent à leur gré, et ce seront à eux d' avoir le cheval de la mariée". 

Traditionalistes - ou pessimistes - les magistrats locaux prévoient et acceptent le pillage du dais 

et de la monture de Renée. 

Mais tout de suite se profile une divergence de point de vue avec l'autorité "centrale" du duc 

Alphonse 1er, qui évidemment considère la coutume comme incompatible avec le rang royal de 

la princesse. En plus, peut-être Alphonse ne veut pas qu'on se méprenne quant au titre de "très 

bons partisans françois" que Brantôme même reconnaîtra au lignage des Este.22 Voilà Tomasino: 

"Jeudi 12 novembre. Ban de l'illustrissime Seigneur Duc: sous peine de mort, que personne 

n'ose porter la main sur la mule de l'illustrissime dame et épouse de don Hercule son fils, ni sur 

la litière, ni déchirer le dais, ni prendre les armes." Le duc aurait ensuite décidé lui-même 

comment distribuer "le cadeau qu'il fera aux jeunes de Modène envoyés à leur rencontre, et cela 

pour éviter tout scandale." Déjà à Reggio il y avait eu quelques incidents, continue Tomasino: 

"les jeunes de Reggio ayant voulu commettre des actes comme ceux dits, ils en sont venus aux 

mains avec les hallebardiers allemands et il y a eu cinq blessés parmi ceux de Reggio". Bref, un 

conflit avait éclaté entre l'autorité "moderne" du duc - incarnée par ses mercenaires suisses -

et la culture traditionnelle. 

L'entrée à Modène, précédée de tant de tensions, eut lieu le jeudi 12. Renée était allongée sur une 

litière, ses demoiselles chevauchaient des mules, ensuite venaient des ambassadeurs français, 

vénitiens et florentins, des gentilshommes français et ferrarais, et naturellement l'époux Hercule et 

le duc Alphonse. Les Modénais bougèrent: "les seigneurs Conservateurs avec le dais en soie 

blanche, porté par quelque trente jeunes de Modène habillés d'une tunique en velours et d'une veste 

en soie, allèrent à sa rencontre à la porte Citanova et l'accueillirent sous le dais." On commença à 

parcourir les rues de la ville et tous se contrôlèrent pendant un certain temps. Mais l'intempérance 

d'un participant, plus rebelle ou peut-être mal informé, suffit à mettre le feu aux poudres: "comme 

on approchait du château, un étranger présomptueux (presumptuoxo) commença à vouloir déchirer 

le dais et ce fut le caphamaüm, parce qu'il avait été convenu de ne pas le déchirer sur ordre du duc, 

mais il fut tout déchiré." Même le gouverneur de Modène, Giacomo Alvarotti, qui criait et proférait 

des menaces ne réussit pas à rétablir l'ordre. "Et après que la mariée se fut levée de sa litière, les 

dits jeunes lui arrachèrent les mules qui la soutenaient et emportèrent la litière." Mission accomplie, 

pillage réussi, autorité du duc bafouée. Personne ne sembla trop effrayé, d'ailleurs "beaucoup 

d'allégresses" suivirent: feux, luminaires, musiques, carillonnements, coups d'artillerie et 



HISTOREIN 

d'arquebuse, "au point qu'il semblait que le ciel allait s'écrouler." 

Mais la revendication du droit populaire-d'une norme juridique vernaculaire-ne finit pas avec la 

voyante insubordination que l'étranger avait si facilement déchaînée. En tous cas, la 

"présomption" de cet acteur anonyme doit être éclaircie. Dans la littérature moraliste de la fin du 

Moyen Age et du début des Temps Modernes la parole avait une forte prégnance. Elle désignait, 

techniquement, une des formes traditionnelles d'orgueil parmi un éventail sémantique qui 

comprenait le désir d'exceller ("s'estimer trop et n'estimer pas assez autruy", selon Montaigne), 

la volonté de dépasser les limites de ses propres devoirs et pouvoirs, pour arriver jusqu'à 

l'exercice illégal de la force.23 C'est avec le mot praesumptio, "droit abusif", que les conciles 

médiévaux définissaient les pillages rituels.24 Et on peut aussi rappeler le formulaire législatif de 

la République de Venise: "Que personne n'aie la hardiesse ni la présomption..." {Nessun ardisca 

over presuma...). En 1528 à Modène, en parlant politique, c'était un défi au ban ducal. Mais cela 

avait eu lieu et le "présomptueux" avait même remporté un grand succès. A ce point l'autorité ne 

pouvait que respecter l'étape rituelle successive, qui consistait à racheter les biens volés, les 

mules et la litière. 

On savait déjà, remarque Tomasino, que "le duc a fait donner aux jeunes de Reggio, qui allèrent 

à la rencontre de la mariée, vingt-cinq écus". Et ainsi le vendredi 13 novembre un délégué 

d'Alphonse 1er s'adressa aux jeunes de Modène: "ce matin le comte Roberto Boschetto a voulu 

donner aux jeunes de Modène trente écus pour le rachat des mules et de la litière qu'ils ont pris 

à la mariée". Mais les jeunes s'offensèrent: "ils n'en ont pas voulu disant que les habitants de 

Reggio avaient reçu vingt-cinq écus et que eux valent plus que ceux-là, et plutôt ils rendront tout 

gratuitement". Bref, les Modénais déclarent qu'ils ne peuvent pas accepter une somme trop 

semblable à celle offerte aux habitants de Reggio qu'ils estiment leur être inférieurs. Aussitôt dit, 

aussitôt fait. "Le samedi 14, les jeunes ont fait don au prince Hercule des mules et des litières 

qu'ils dérobèrent à la mariée le 12, cela parce qu'on ne leur a offert que trente écus et ils n'en 

ont pas voulu, ils ont préféré faire un cadeau mais conserver leur réputation". A quoi bon défier 

la colère du duc pour ensuite se contenter de peu? Autant tout offrir, réaffirmant ainsi avec un 

seul geste que c'étaient eux, les pilleurs, les propriétaires légitimes. 

L'histoire, à laquelle Tomasino consacre autant d'espace, mérite plus d'un commentaire. Comme 

dans toutes les cultures urbaines de l'époque, les "jeunes" protagonistes confirment d'être non 

une simple classe d'âge mais un véritable groupe rituel;25 par contre, leur identité sociologique 

semble s'effacer. Ils ne sont pas entourés d'un pouvoir efficace et univoque capable de plier la 

situation à ses intentions. Au début les autorités modénaises acceptent l'ancienne coutume. Mais 

le duc l'interdit, la considérant comme un "scandale", et va jusqu'à menacer (à vide) de 

condamner les coupables à mort. L'interdiction ne fait pas long feu, il suffit qu'un 

"présomptueux" ne la respecte pas pour que tous se déchaînent. A ce point, le pillage, insouciant 

des interdictions formelles, rentre dans son sein de liceite traditionnelle (liceité: non pas anomie 



Les " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

ou chaos); les jeunes prétendent même imposer leurs conditions de rachat. Cependant le duc 

résiste sur ce point pour se venger de l'échec subi et aussi pour ne pas offenser la communauté 

de Reggio: son action ne peut certainement pas exacerber les rivalités entre les deux villes. A la 

fin le duc l'emporte sur le plan matériel, mais sans doute y remet-il sur le plan de l'honneur, en 

subissant un don manifestement agressif.26 On se trouve donc devant une phase de transition. 

Les violences rituelles ne sont plus tolérées sans restriction, mais l'autorité n'a pas encore les 

moyens pour vraiment les empêcher: elle peut tout au plus en déranger un peu les auteurs. 

5. Au bout d'une trentaine d'années, dans une situation analogue cette négociation 

complexe ne se représenta plus. Le 15 juin 1561 Alphonse II d'Esté fit sa première entrée 

solennelle à Modène en tant que duc. Les autorités locales codifièrent à l'avance chaque acte 

rituel, y compris les violences, dont les jeunes ne furent que les exécuteurs obéissants. Tout 

d'abord, comme le rappelle le chancelier de la ville, Giovanni Maria Barbieri, on décida qui aurait 

l'honneur du pillage: "On tira au sort la compagnie de jeunes (muda) qui devait soustraire le 

cheval au duc quand ce dernier en descendrait, et cela incomba aux Blancs [les autres étant les 

Jaunes] et en particulier au sieur Hercole Balugola, un jeune homme très vigoureux". Même 

l'utilisation des bénéfices du rachat du cheval "fut, d'un commun accord de la part de tous les 

jeunes, laissée à l'arbitre de leurs chefs". Sur ces bases, "pour respecter l'ordre et éviter toute 

confusion ou offense", les magistrats approuvèrent. 

Contrairement à l'an 1528, il n'y eut pas d'imprévus. On avait été plus adroits. Au lieu de choisir 

l'opposition frontale, on avait préféré le vidage de l'intérieur, comme à Ferrare pour la libération 

des prisonniers en 1505 (mais sur ce point à Modène on fit maintenant preuve d'avarice: "on 

libéra quelques prisonniers, mais pas tous"). A la fin du tumulte programmé, "le dais resta aux 

palefreniers et les jeunes s'en retournèrent jubilant avec Balugola, qui était monté sur le cheval 

ducal; ensuite ils eurent en échange cent écus d'or, dont une partie fut dépensée pour acheter 

vingt-cinq bras de velours afin d'organiser une course de chevaux le dimanche suivant". Tout en 

tenant compte de Γ évolution des prix, le rachat est considérablement supérieur à celui proposé 

et refusé en 1528 (trente écus). Mais on y est arrivé par voie hiérarchique et, en y regardant de 

plus près, quel est le résultat de tant d'indiscipline? une course de chevaux. Désormais réduits à 

être un groupe rituel tout à fait inoffensif, il semble que les "jeunes" se plaignirent seulement que 

le dais "soit fait de satinette, très étroit et piètre."27 

La parabole (pas seulement locale) des violences rituelles se résume dans la différence entre les 

deux entrées modénaises. La route vers la "modernité" (de la politique, des Etats, des normes) 

comprend plusieurs phases de transitions et ce cas d'étude en met une en lumière. Le terme 

modernité, en général à éviter parce qu'il est trop vague, semble ici prendre le sens précis de 

homogénéité culturelle construite d'autorité. Mais retournons à la capitale, à Ferrare. Ici les 

violences liées aux entrées solennelles semblent continuer, après le bras de fer modénais de 

1528. Pourtant le 22 avril 1543, la visite à Ferrare du pape Paul III Farnese se déroula sans grands 



HISTOREIN 

inconvénients. Le programme du cérémonial composé par un prélat de la curie romaine, 

Gianfrancesco Firmani, fut respecté sans surprise jusqu'à l'avant dernier moment. Le "dais 

broché d'or", qui autrefois aurait été une irrésistible tentation, traversa tranquillement la foule qui 

applaudissait, raconte une chronique anonyme; et si on vit les "jeunes de la ville", ce ne furent 

que les quatre-vingt en "livrée" assignés à la personne du pape.28 

Quand tout fut terminé et quand l'hôte se retira dans la résidence ducale, alors seulement quelque 

chose se passa. Le lettré ferrarais Agostino Mosti en parle dans une lettre du 25 avril: "le pape 

n'était pas encore arrivé en haut du grand escalier, que les jeunes Rouges firent l'anatomie de la 

chaise pontificale et les palefreniers la firent au dais"; "selon la coutume", commente un autre 

témoin, Alessio Visdomini. Après les Blancs et les Jaunes de Modène, c'est au tour des Rouges 

de Ferrare et sous peu aussi des Blancs de Ferrare: dans les villes italiennes de l'époque, presque 

toutes les couleurs inspirent des compagnies de jeunes. En outre, on signale l'originalité du 

langage avec lequel on exprime la destruction rituelle de la chaise et du dais: "ils firent 

l'anatomie". Il faut ajouter que la scène fut observée par un visiteur d'exception, à peine arrivé de 

Venise pour travailler au portrait de Paul III: "messire Titien", le Titien29 (le portrait, peint au cours 

des semaines qui suivirent, se trouve aujourd'hui au Musée de Capodimonte à Naples).30 On 

aimerait bien retrouver quelque part dans la production du Titien un détail de bataille ou d'émeute 

qui contienne l'écho de cet épisode ferrarais. 

On imagine bien que pendant ces heures la surveillance exercée par Hercule II d'Esté fut de fer, 

vu que le Duché de Ferrare était vassal de la Papauté (et la duchesse Renée, soupçonnée 

d'hérésie). Il est un fait qu'en 1528 le duc n'avait pas réussi à prendre le contrôle à Modène, par 

contre, il réussit à capsuler l'incident de façon que le pontife revêche ne s'en aperçoive presque 

pas. C'est désormais cette voie qui est choisie: ne plus s'opposer aux violences, mais les isoler, 

les marginaliser et ainsi les neutraliser. Le 17 février 1560 la nouvelle épouse du duc Alphonse 

Il d'Esté, Lucrèce de Médicis, arriva à Ferrare, et tout se déroula de la même façon. Ce ne fut 

qu'après l'entrée de la dame dans la Cathédrale, que "on laissa les jeunes Blancs prendre la 

litière", raconte le témoin Agostino Mosti; "la litière et le dais", ajoute Paolo da Lignago.31 Il s'agit 

d'une concession, faite de surcroît en l'absence de la princesse, qui à partir d'ici - et cela avait 

été prévu - aurait continué son parcours en carrosse. L'épisode fut si peu important qu'un autre 

observateur, Alessandro Sardi, ne le mentionna même pas, ayant pourtant décrit le "dais en soie 

blanche" et les "jeunes habillés de blanc" - des jeunes non libres, étant "sous la conduite du 

chevalier Paolo Emilio Brenero, leur chef". 

Le climat avait véritablement changé et les livrées imposées aux jeunes (soumis à des "chefs") le 

démontrent mieux que tout. On ne suspend plus les règles formelles au bénéfice des règles tacites, 

pas même de facon épisodique; la complicité du pouvoir est finie, la déviance et la norme naissent 

et se séparent. Sans recenser toutes les entrées successives à Ferrare, un dernier rendez-vous 

mérite d'être signalé. En juillet 1574, Henri III de France séjourna en ville, issu de sa brève et 

malchanceuse expérience comme roi de Pologne. Le cas est un peu différent puisqu'il s'agit d'un 



L e s " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

hôte étranger, tandis que Paul III était le vrai titulaire de la souveraineté à Ferrare. Mais c'est 

précisément parce qu'il n'y avait pas de dangers directement politiques que l'entrée du roi aurait 

pu être une occasion d'or pour les "jeunes", s'ils avaient encore été actifs. Par contre, le dais 

broché, escorté par des jeunes en livrée, arriva intact à la fin de la journée, après avoir défilé sous 

les arcs dessinés par l'antiquaire ducal Pirro Ligorio.32 Les dérèglements ritualisés de la culture 

urbaine furent remplacés par le torrent en crue de l'iconographie aulique et de l'épigraphie de cour. 

1 Cf. N.Z. Davis, Les cultures du peuple. Rituels, savoirs et résistances au 16e siècle, Paris, 1979, pp. 159-

209 (trad. fr.). 
2 Cf. surtout Saccheggi rituali. Premesse a una ricerca in corso, a cura di C. Ginzburg, in Quaderni Storici, 

65 (1987), pp. 615-636; C. Ginzburg, Pillages rituels au Moyen Age et au début des temps modernes, dans 

Normes et déviances. Neuchâtel, 1988, pp. 312-325; ensuite, A. Boureau, Il corpo del Papa, dans Gli occhi 

di Alessandro. Potere sovrano e sacralità del corpo da Alessandro Magno a Ceausescu, a cura di S. Bertelli, 

C. Grottanelli. Firenze, 1990, pp. 83-85; A. Paravicini Bagliani, Il corpo del Papa. Torino, 1994, pp. 147-154, 

224-229. D'autres points de vue: J. Starobinski, Largesse. Paris, 1994, pp. 48-53. 
3 Cf. R. Segre, La formazione di una comunità marrana: i portoghesi a Ferrara, dans Storia d'Italia. Annali 

11. Gli ebrei in Italia, a cura di C. Vivanti. Torino, 1996, pp. 779-841. 
4 Phénoménologie et débat: S. Bertelli, Il corpo del re. Sacralità del potere nell'Europa medievale e moderna. 

Firenze, 1990, pp. 87-96. 
5 Cf. Β. Guenée, S. Lehoux, Les entrées royales françaises de 1328 à 1515. Paris, 1968, p. 17. 
6 Cf. T. Torri, "'Allegrezze' e feste pubbliche: Modena fra '400 e '500", Quaderni storici, 79 (1992), pp. 215-

229; C. Ginzburg, Jean Fouquet. Ritratto del buffone Gonella. Modena, 1996, pp. 19-21 ; G. Ricci, Il principe 

e la morte. Corpo cuore effigie nel Rinascimento. Bologna, 1998, pp. 77-85. 
7 U. Caleffini, Diario, Biblioteca Apostolica Vaticana, ms. Chig, Ι Γ 4, c. 5r; aussi P. da Lignago, Cronica 

estense, Archivio di Stato, Modène, ms. 69, e. 132v. 



HISTOR ΕΙ Ν 

8 G.M. Zerbinati, Croniche di Ferrara, a cura di M.G. Muzzarelli. Ferrara, 1989, p. 51. 
9 Cf. Statuta Ferrariae anno MCCLXXXVII, a cura di W. Montorsi. Ferrara, 1955; Statuta civitatis Ferrane, s.l. 

(mais Ferrare), Severinus Ferrariensis, 1476. 
10 M. Equicola di Alveto, Annali della città di Ferrara, Biblioteca Comunale Ariostea, Ferrare, ms. Il 355, ad 

annum 1505. Cf. P. Cherchi, Equicola, Mario, in Dizionario biografico degli italiani, XLIII. Roma, 1993, p. 38. 
11 A. Pendaglia, La solennissima creatione dello ill.mo novo duca de Ferrara perl'ill.mo et excell.mo principe 

et signor don Hercule, s.l. s.d. (mais Ferrare 1534), p. Aiiiv. Une édition parue au XIXe siècle est meilleure: 

Id., Sopra l'avvenimento al seggio ducale di Ferrara di Ercole secondo, a cura di G. Antonelli. Ferrara, 1869, 

p. 22. 
12 Cf. P. da Lignago, Cronica, ce. 337v-354r; aussi La creatione del sig. Alfonso II duca quinto di Ferrara, 

s.l. s.d. (mais Ferrare 1559), p. Aiiiv-Ev; A. Sardi, Creatione del duca Alphonso II. Essequie del duca Hercole 

II. MDLIX, Biblioteca Comunale Ariostea, Ferrare, ms. Antonelli 494, ce. n.n. 
13 Cf. Saccheggi rituali, pp. 615-616. 
14 P. da Lignago, Cronica, ce. 352r-v; aussi A. Sardi, Creatione, ce. n.n. 
15 U. Caleffini, Diario, e. 264v; B. Zambotti, Diario ferrarese dall'anno 1476 sino al 1504, a cura di G. Pardi. 

Bologna, 1934-37, p. 314. 
16 Cf. T. Tuohy, Herculean Ferrara. Ercole d'Esté, 1471-1505, and the Invention of a Ducal capital. 

Cambridge, 1996, pp. 269-270. 
17 Cf. E.P. Thompson, "The Moral Economy of the English Crowd in the XVIIIth Century", Past and Present, 

50(1971), pp. 76-136. 
18 A. Visdomini in N. Tacoli, Parte terza delle memorie storiche di Reggio di Lombardia. Carpi: Stamperia del 

Pubblico, 1769, pp. 236, 256-257 (et A. Visdomini, Sopra l'avvenimento al seggio ducale di Ferrara di 

Ercole II e di Alfonso II successore di lui, a cura di L. Maini. Modena, 1856, p. 13). 
19 P. da Lignago, Cronica, e. 236r; A. Pendaglia, La solennissima creatione, pp. Aiiiv-Aivr; Id., Sopra 

l'avvenimento, pp. 22-23. 
20 P. da Lignago, Cronica, e. 237v. 
21 T. de' Bianchi detto de' Lancillotti, Cronaca modenese, in Monumenti di storia patria delle province 

modenesi. Serie delle cronache, III. Parma, 1865, pp. 420-423. L'épisode η' est pas bien compris par B. 

Fontana, Renata di Francia duchessa di Ferrara, I. Roma, 1889, pp. 70-72 ("Coutume bizarre, et peu 

honorable de ces temps-là..."). 
22 Brantôme, Oeuvres complètes, par P. Mérimée, L. Lacour, III. Paris, 1859, p. 191. 
23 Cf. G. Ricci, Povertà vergogna superbia. I declassati fra Medioevo e Età moderna. Bologna, 1996, pp. 

145-146, 149-150; Montaigne, Oeuvres complètes, par A. Thibaudet, M. Rat. Paris, 1980, p. 616 (Essais, 

Il XVII: De la presumption). 
24 Cf. Saccheggi, Rituali, p. 619. 
25 Cf. R.C. Trexler, Public Life in Renaissance Florence. New York-London, 1980, pp. 387-399. 
26 Évidemment, cf. M. Mauss, Essai sur le don. Forme et raison de l'échange dans les sociétés archaïques, 

in Sociologie et anthropologie. Paris, 1950, pp. 143-279. 
27 Cf. G.M. Barbieri, Entrata solenne di Alfonso II duca di Ferrara in Modena, a cura di T. Sandonnini. 

Modena, 1880, pp. 13, 31, 35. 
28 Dans Β. Fontana, Renata di Francia, II. Roma, 1893, pp. 177-191. Cf. aussi A. Mamczarz, Gli spettacoli 



L e s " j e u n e s " f a c e au P r i n c e 

cavallereschi a Ferrara nel Cinquecento, dans // teatro italiano del Rinascimento, a cura di M. de Panizza 

Lorch. Milano, 1980, pp. 430-431. 
29 [A. Mosti], Lettera nuova de tutte l'entrate, feste, giostre, comédie e doni per la venuta del papa Favolo 

III a Ferrara, s.l. s.d., s.p.; A. Visdomini in N. Tacoli, Parte terza, pp. 243-244. 
30 Cf. Le siècle de Titien. L'âge d'or de la peinture. Paris, 1993, pp. 580-581 (fiche par R. Valcanover). 
31 [A. Mosti], Lettera narratoria delle solenni feste et pompe celebrate in Ferrara nella venuta dell'ecc.ma 

[...] Lucretia de' Medici, s.l. s.d., s.p.; P. da Lignago, Cronica, e. 368v. 
32 Toujours utile P. de Nolhac, A. Solerti, // viaggio in Italia di Enrico III re di Francia. Torino, 1890, pp. 171-

179; ensuite, M. Miotti, / simboli del trionfo: Ferrara accoglie Enrico III, in Alla corte degli Estensi. Filosofia 

arte e cultura a Ferrara nei secoli XV e XVI, a cura di M. Bertozzi. Ferrara, 1994, pp. 287-298 (à compléter 

avec G.M. di Massa, Memorie di Ferrara. 1582, Archivio Segreto Vaticano, Arm. XLVII 22, ce. 56v-57v). 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

