Historein

Vol 2 (2000)

Heterodoxies: Constructions of Identities and Otherness in Medieval and Early Modern Europe

and other stories

a review of the past

Special Issuer

Heterodoxies: Conatructions of Identities and
Otherness in Medieval and early Modern Europe
Natalie Zemon Davis

Carlo Ginsburg

Antonis Liakos

Stuart Woolfl

Christopher Black

Thomas Dandalet

Movanni Risal

Henriette Asséo

Christine Angelldi

Tonia Kioussopoulou

Henriette Benveniste

Costas Faganakis

Maroula Efthimiou

Interview:

Hayden Whiters The Ironic Poeties of
late Moderanity

NEFELI PUBLISHERS ATHENS: 2000

To cite this article:

Identités byzantines
Tonia Kioussopoulou

doi: 10.12681/historein.118

Copyright © 2012, Tonia Kioussopoulou

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Kioussopoulou, T. (2001). Identités byzantines. Historein, 2, 135-142. https://doi.org/10.12681/historein.118

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 25/01/2026 22:02:57




Identités

byzantines

Tonia Kioussopoulou

Il est bien connu que les termes Byzance et
byzantin sont apparus au XVlle siecle pour
désigner la partie orientale de I’ empire romain
et son histoire. A partir du XVlle siécle des
centaines d’ érudits se sont consacrés a la
découverte des spécifiques de Byzance et des
fleuves d'encre ont coulé afin de les décrire.
Quant a nous, des le début de I' historiographie
grecque le probleme semble étre résolu,
puisque Byzance était toujours un état grec et
les byzantins des vrais héllénes. Je trouve
inutile de répéter ici les arguments nationalistes
et de commenter encore une fois pourquoi
Byzance demeure jusqu’ a nos jours un’ sujet
apte a des multiples exploitations idéologiques.

Je dirais seulement que de telles certitudes
renvoient aux époques qui permettaient aux
historiens d‘étre heureux. Aujourd” hui il n’ y a
pas de place, méme pour I' historiographie
traditionelle, se pose elle aussi, a sa maniere,
des questions sur les éléments que les
byzantins eux-méme choisissaient pour se
distinguer des autres, a savoir les éléments
composants, a chaque période de leur histoire,
leur identite. Mon exposé tient a rappeler
certains des éléments que les byzantins
présentaient pendant I époque des Paléologues
(Xllle- XVe siécles) pour se reconnaitre.

Notre connaissance de Byzance, acquise jusqu’
a présent, nous oblige a parler des identités
collectives, et non pas d’ une seule identité
byzantine. Et pour cause: En premier lieu,
Byzance, malgré sa limitation territoriale, reste
toujours un empire et I' idéologie impériale ne
cesse de survivre. Deuxiemement, les texte
nous montrent clairement que la fagon dont les
byzantins se concevaient n’était pas unique
pour tous.

135



136

ldentités byzantines |

Nous parlerons donc des identités, évidemment celles des intellectuels, qui cherchaient a se
définir dans un monde qui changeait autour d’ eux, a tous les niveaux.' L’ état, qui les nourissait,
appauvri, ne pouvait plus mener une politique universelle. La supériorité des occidentaux tant
dans la sphére économique que dans la sphére culturelle était incontestable. Mais le plus
important, le fameux “ordre”, sur lequel se basait pendant des siécles entiers la société
byzantine, était menacé par I' apparition des couches nouvelles qui revendiquaient leur
appartenance a cet ordre.? Ce sont sous de telles conditions et en se mélant a des querelles
souvent bavardes et ennuyeuses sur le dogme, I' union des églises, les idées philosophiques
venues de I' Occident, que les intellectuels byzantins se minent en fait a exprimer qui ils étaient.

Dans ce qui va suivre, |’ essaierai d’ aborder cette discussion a travers la notion de partie, une
notion qui était connue depuis les siécles précédents, mais prenan un contenu différent a I
époque tardive. A ce propos et en accord avec I' esprit d’ un séminaire, tel que le notre, je
voudrais commenter un texte significatif.

Le texte est écrit en 1411 par Manuel Chrysoloras sous la forme d‘une lettre adressée au futur
empereur Jean VIII, fils de Manuel Paléologue, pour qui Chrysoloras avait rempli les fonctions d’
ambassadeur en Occident. Le discours est intitulé: «ZUykplolg maAadg kat véag Pwung»
(Comparaison entre la Ancienne et la Nouvelle Rome).* Il s agit d’ un texte rhétorique comportant
les caractéristiques de la comparaison, écrit a I époque ou Chrysoloras s’ est déja converti au
catholicisme et se rend a Rome en qualité d’ acolyte du Pape.

La lettre laisse transparaitre la riche personnalité d’ un homme, qui s’ exprime en sa double
qualité: érudit byzantin—avec tout ce que cela sous-entend—et intellectuel humaniste qui s’ éloigne
peu a peu de Byzance. Cette dualité suffit a faire de Chrysoloras une figure particulierement
intéressante d’ érudit des derniéres années de I" empire.*

Dans le texte qui va nous occuper ici, Chrysoloras tente d'établir une comparaison entre Rome
et Constantinople, afin de convaincre I' empereur que la Nouvelle Rome doit étre sauvée. On
comprend aisément les motifs qui I" animent dans la conjoncture qui précéde de quelques années
a peine la prise de Constantinople. Le message politique en est clair, méme s’ il n’ est pas
expressément formulé. Le salut de Constantinople passe nécessairement par une nouvelle
approche du monde oriental et occidental, qui proviennent des mémes origines. Et quoiqu’ il en
soit, il ne faut en aucun cas que I'empereur laisse Constantinople, leur “patrie”, comme |" auteur
le répéte a plusieurs reprises, devenir comme Rome une ville au passé glorieux, mais au présent
inexistant. Chrysoloras adopte une facon singuliére d’ exposer ses craintes concernant le risque
d‘une chute imminente de I empire, une approche qui consiste a se baser sur deux villes dont le
choix n’ est naturellement pas di au hasard: Rome et Constantinople, villes synonymes de I’ idée
de I' empire, symboles politiques dont I" auteur connait bien la signification en raison de ses
fonctions. Deux villes qui, de surcroit pour différentes raisons, lui sont familiéres. Constantinople
est en effet sa ville natale, qu’ il a quittée quelques années plus tot et dont il se souvient encore



| HISTOREIN

précisement. Nous connaissons |‘image que présentait Constantinople a cette époque: elle était
une ville dévastée et dépeuplée.> Rome qu’ il vient de découvrir, I" impressionne par les vestiges
remarquablement bien conservés de son passé. Il s agit en réalité de deux villes en déclin
marquées par des traces d’ un passé glorieux. La comparaison ne peut donc porter que sur ce
passeé, et cela en premier lieu pour des raisons pragmatiques. Les marques de ce passé sont
présents dans I' espace, visibles, et il est donc aisé pour Chrysoloras de les comparer.

Le theme principal de ce texte comprend la description de Rome et de Constantinople. Tout en
décrivant les différents détails des deux villes, I auteur procéde a leur comparaison, pour aboutir
a cette conclusion que la fille dépasse la mére, la Nouvelle Rome I’Ancienne. La comparaison en
tant que telle ne nous concerne pour le moment que dans la mesure ou la coexistence des
traditions grecque et romaine, qui caractérise les deux villes, est liée au message politique du
discours. Au contraire, nous nous attacherons a mieux cerner la fagon dont I auteur congoit sa
patrie, telle qu’ elle émane de son texte. Autrement dit, la question essentielle a la quelle nous
essaierons de répondre est la suivante: qu’ est-ce qui constitue la partie dans I' esprit de cet
homme qui se trouve a la charniére de deux mondes, et, par conséquent, en quoi reconnait-on I’
héritage médiéval byzantin et ou voit-on se manifester I innovation?

Parlant de Constantinople, la premiére chose que Chrysoloras note rapidement ¢’ est le juste
choix de son emplacement. Puis, aprés avoir repris les lieux communs concernant sa position
stratégique, il pénétre a I" intérieur de la ville et procéde a une description systématique. L' ordre
dans lequel il cite les principaux endroits de la ville est particulierement intéressant. Il parle en
premier lieu des maisons et des églises; puis des rues et de leurs éléments décoratifs; ensuite
des théatres, des palais, des lieux d‘exercice des soldats, des palestres, terrains de jeux
athlétiques et des hippodromes; enfin des arsenaux, des aqueducs, des citernes a ciel ouvert,
des égouts, des bains et des fontaines, des remparts.

A suivre ' ordre dans lequel I’ auteur énumere et commente les principaux sites de la ville, nous
avons I impression qu’ il s” agit d’ un promeneur venant de la demeure ou il loge pour explorer
petit a petit la ville jusqu’ a ses remparts. Or cet itinéraire ne correspond pas a des axes de
communication réels coupant la ville. Il procéde plutdt par cercles imaginaires définis par la
fonction sociale de ces cites, partant de I' espace privé pour s’ élargir a I' espace public. Les
informations sont livrées comme si ce promeneur supposé découvrait peu a peu la ville, seul. La
description de Constantinople, telle qu’ il I’ entreprend, refléte, je crois, un itinéraire collectif. L’
homme médiéval quitte I'espace privé pour redécouvrir le public. La transformation progressive
du rapport entre le privé et le public, entre I' espace privé et I' espace public, I' élargissement du
public, influence en effet le regard de notre auteur sur sa ville natale. Il est évident, comme nous
I'avons dit, que cette forte image de Constantinople ne correspond pas a la réalité de I' époque.
Mais cela ne réduit aucunement son importance, ni la qualité du sens de I‘espace organisé de la
ville dont dispose Chrysoloras.

000¢ "¢ JWNTOA

137



138

ldentités byzantines |

Ensuite le promeneur Chrysoloras découvre les monuments de la ville. Dans son esprit ces
monuments, qu’ il décrit un & un en détail, rappellent “les anciens” et sont en méme temps utiles
aux contemporains, car ils fournissent I “autopsie” de tout un passé et surtout ils confirment que
les villes meurent aussi, autrement dit que leur puissance n’est pas sans fin. C’ est la une réalité
que Chrysoloras ne peut ignorer, d’ autant qu’ a son époque Constantinople n’ est plus la Ville
Reine d’ antan.

La ville est par définition un ensemble des monuments, des batiments qui sont porteurs de la
mémoire collective. Mais une ville change et la question est de savoir lesquels de ces
monuments sont considérés comme tels par les différentes sociétés qui se succedent et quelle
signification celles-ci leur donnent. Chrysoloras ne fait guére preuve d’ originalité dans le choix
des batiments qu’ il considere comme des monuments. Geux qu’ il élit sont en réalité ceux qui
déterminent Constantinople quasiment depuis qu’ elle existe. Cependant il est important de
constater que tous les batiments qu’ il cite subsistent a I époque ou il écrit. Lui-méme ne manque
pas de souligner qu’ il parle de ce dont il se souvient avoir vu avant de partir. Il a donc vu ces
monuments de ses yeux en se promenant dans Constantinople, ou bien il pense que leur mention
donne du poids a son texte. Il est aussi important de constater que tous les batiments cités
rappellent la groire impériale de la ville.

Parlant de Rome, Chrysoloras en souligne d‘abord la “richesse, la multitude, la fierté, I’ élégance
et le luxe”, qui la caractérisaient et qui émanent encore de ses vestiges. Et dans I” ordre ou
Chrysoloras les mentionne, ces vestiges qu’ il a sous les yeux sont ceux d’ acqueducs, de
remparts, de galeries, de palais, de salles de conseil, de bains, d’ une foule de théatres et de
temples, de sanctuaires, de colonnes honorifiques “de ces hommes illustres de I" antiquité”, d’
arcs de triomphe, de représentations de combats, qui semblent étre bien vivants comme s’ il se
passaint devant lui en réalité. Il voit également des batiments datant de I' histoire récente de
Rome, des églises et des sources sacrées, dont la plus prestigieuse est I” église de saint Pierre.
Il est évident que Chrysoloras s’ y réfere comme si sa position I y obligeait, afin d” insister sur
le fait que Rome est le centre du monde catholique. Mais, il est tout aussi évident qu’ il accorde
plus d’ attention aux vestiges antiques qu’ il décrit d’ ailleurs de maniére plus exhaustive.

Nous constatons que Chrysoloras envisage Rome comme une ville-museée. |l observe les
monuments, il les admire, mais il ne les mentionne sans aucun ordre ni unité dans I’ espace. C’
est exactement en s’ y promenant qu’ il revendique une attitude personnelle face a I'espace
urbain et qu’ il le dit clairement dans une autre de ses lettres, adressée a son cousin, tout en s’
interrogeant sur ce qui lui arrive a I" heure de sa vieillesse. Il lui arrive en fait d’ approcher la ville
par curiosité et par I' amour de beau. Ce n’ est bien entendu pas un hasard s’ il parle en I
occurrence de Rome, ville qu’ il vient de découvrir; une ville qui, également, depuis le Xlle siécle
du mois émeut les érudits d’ Europe par ses monuments.® Il devient ainsi un voyageur dans la
ville qui observe I" espace organisé environnant par pur plaisir. Du reste, la fagon dont il envisage



[ HISTOREIN

Rome et ses batiments témoigne de I importance qu’ acquiert de nouveau a ses yeux le
monument en tant qu’ ceuvre d’ art—puisqu’ il commente la beauté des statues de Phidias et de
Praxitéle et exprime son admiration pour les inscriptions en langue grecque qui I' entourent.

<
o
=
=
=
m
)
n
o
(=]
o

Contrairement a Rome qu’ il envisage comme un musée, a en juger par les éléments qu’ il choisit
d’ en présenter, il donne de Constantinople une impression ambigtie: Constantinople apparait
comme une ville morte-vivante. Son but est d” ailleurs de faire revivre sa gloire passee, comme
il I expose dans I' épilogue de sa lettre, en y ajoutant la notion de ville-patrie qu’ est pour lui
Constantinople.

Chrysoloras fait du paysage urbain le protagoniste de son récit. Il lui confére en effet une
existence propre et explique ce qui le rend différent d’ autres formes d’ établissement. Dans les
deux cas, celui de Rome et celui de Constantinople, il envisage la ville comme un tout cohérent
et son regard s’ arréte sur des sites dont la combinaison constitue le tissu urbain. Dans les deux
cas il s’ attache surtout a mettre en valeur la face publique de la ville. Dans son esprit le caractére
urbain de la ville qu’ il décrit est étroitement lié a la sphére publique et a ce qui la constitue. Il ne
met guére en évidence cette dimension de I espace urbain qui est liée a Ia religion, ce qui n’ est
pas un détail si I’ on tient compte du fait que le grand nombre des batiments cultuels constitue
une des caractéristiques de la ville médiévale. S’ agissant de Constantinople, il ne parle des
églises que de fagon vague, et méme Sainte Sophie, qu’ il décrit pourtant en détail, n” a pas un
caractére exclusivement religieux. Du reste, les batiments considérés comme monuments sont
pour la plupart des vestiges séculiers.

Dans le texte de Chrysoloras, on ne voit nulle part se profiler le citadin découvrant des joies
nouvelles dans la vie urbaine. Non plus celui recherche une fonction politique autonome de la
ville. Pour Chrysoloras, la ville est la patrie, amis en méme temps elle est I" empire.” En
conséquence de quoi, je pense que Chrysoloras ne se déemarque pas de la tradition byzantine,
du moins en ce qui concerne Constantinople. Nous avons par ailleurs constaté que pour lui les
batiments sont des véhicules d’ une mémoire politique, et plus précisément de la mémoire
impériale, et que la physionomie de I' espace urbain en dépend largement. Toutefois,
Constantinople n’ est pas seulement pour lui en tant que patrie, le lieu qui I" a vu naitre. La notion
de patrie revét pour lui des connotations culturelles qu’ il cherche a reconnaitre dans I' espace.
Contrairement a ses ancétres, les écrivains de “Patria” de Constantinople, qui au Xe siécle liaient
les édifices profanes de Constantinople au futur de I' empire en leur attribuant des pouvoirs
magiques®, Chrysoloras approche la ville natale sous un aspect historique. A la différence aussi
des écrivains du Xlle siecle, qui cherchaient les vestiges des villes anciennes pour consolider leur
connaissance de I' antiquité, et se lamentaient sur les ruines, Chrysoloras attribue aux
monuments cités une énergie et une durée. La fagon dont il vit I' espace urbain montre que nous
avons affaire a un homme qui observe I' espace et le restitue dans son histoire, convaincu que

I' histoire n" est pas une notion abstraite, mais une “autopsie”, une autopsie du concret. G’ est
139



140'

ldentités byzantines |

pourquoi ce n’ est plus le mythe ou la révélation, mais I’ histoire en tant que connaissance et
vécu, qui rompt I" unité de I' espace en introduisant la dimension du temps. La notion de ville, la
notion d’ urbanité, s’ appuient donc sur celle d’ histoire, qui dans ce cas prend le sens de la
culture héritée, a proprement parler. Et ¢’ est en cela, qu’ @ mon sens, il convient de voir une
innovation dans la pensée de Chrysoloras. Innovation qui explique le fait que la ville devient
finalement chez lui un élément de son identité, une patrie, bien davantage que I’ empire.

On peut considérer que le texte de Chrysoloras, pour ce qui est de la description de
Constantinople, s’ inscrit parmi ceux qui a partir du Xlle siécle, décrivent et exaltent plusieurs
villes, petites et grandes. Si on le compare a eux, " on constate qu’ il contient un certain nombre
de lieux communs qui sont propres au genre rhétorique des éloges, qui s’ appellent des
«EKPPACELS». La référence a la beauté de Ia ville renvoie du reste a une notion qui caractérise les
éloges des villes des une époque précoce. Dans les éloges de I’ époque tardive, ce qui est d’
ordinaire exalté ¢’ est la physionomie contemporaine de la ville, souvent présentée dans un
contexte historique ou le rdle principal est cependant joué par son emplacement naturel, son
arriere-pays et par conséquent les conditions naturelles de son développement économique.

Les éloges byzantines suivent les régles du genre rhétorique qui fleurissaient pendant I antiquité.
Cependant, malgré les lieux communs cités, ces textes révelent un partiotisme de la ville.” En d’
autres mots, ils témoignent d’ un lien spécifique, que les habitants d’ une ville développaient avec
I" espace urbain. Etant donné qu’ il s’ agit d’ un lien qui n’ était pas inconnu chez les byzantins
deés les epoques précédantes, I" une des principales taches de I’ histoire sociale de Byzance serait
de décrire et d’ interpréter le contenu de ce patriotisme urbain au cours du temps. Dans I’ état
actuel de larecherche, on pourrait dire que jusqu’ a la période que nous appelons mésobyzantine,
la ville était congue a travers le saint qui la protégeait, comme A. Konstantakopoulou I' a
démontré d’ une maniere excellente en étudiant le cas de Thessalonique.” C’ est seulement aprés
le Xlle siécle que le saint ne joue plus le méme rdle d’ intermédiaire entre la ville et ses habitants.
A coté des textes des hommes d’ église qui décrivaient la ville d’ une facon surnaturelle, font leur
apparition des textes qui décrivaient le paysage urbain, vu des “yeux corporels” de leurs
écrivains. La conception de la ville change, puisque ses habitants I' observent dans ses
dimensions réelles, I" admirent, I aiment et y pensent souvent avec nostalgie."

A fin de fermer la parenthése, ¢’ est sous de telles conditions que I on rencontre de nouveau les
éloges des villes byzantines. Bien que ces textes révélent un sens de I" espace urbain différent
du sens de Chrysoloras, il est important pour notre discussion de souligner qu’ ils se basent eux
aussi sur une notion de ville-patrie, qui ne se référe plus au pays natal et qui n" a plus de
connotations religieuses, comme auparavant. Au contraire cette ville-patrie a acquis un contenu
clairement politique et séculier. La recherche d’ une ville-patrie correspond évidemment au réle
important que les villes jouent a cette époque et plus particuliérement au fait majeur qu’ elles
constituent I enjeu principal dans la confrontation des diverses couches sociales. Je trouve que



[ HISTOREIN

I appropriation d’ une ville en tant que patrie, attestée dans les textes de I' époque tardive,
exprime |" angoisse de la classe dirigeante, de I aristocratie, ou plutét de I une de ses patries de
survivre, en tant que telle, dans cette confrontation.

<
o
=
c
=
m
N
no
o
=
o

C’ est la méme angoisse qui explique, @ mon avis, la nécessité d’ une prise de conscience
ethnique. Ce n’ est pas donc le fait du hasard si a cette époque les byzantins cherchent de plus
en plus a redéfinir leur yévog. A cette époque d’ ailleurs une des valeurs sociales les plus
importantes est la descendance des ancétres nobles, désignée par le méme mot. Qu’ il s’ agisse
de yévog twv EANvwy, serait compréhensible. Je ne peux dire si ¢’ est I' élément grec qui n” a

jamais cessé d’ étre prépondérant par la force de sa culture dans la patrie orientale, comme N.
Svoronos I' avait proposé, ou si ¢’ est un choix politique imposé aprés la prise de
Constantinople par les Latins, comme d’ autres chercheurs le suggérent.” Il est sir que I” hostilité
envers les occidentaux dans certains milieux d’ intellectuels ou la concurrence avec eux dans d’
autres milieux était des facteurs décisifs pour que la langue et la culture élevées deviennent des
composants d’ une identité grecque. Cependant, les byzantins demeurent jusqu’ a la fin des
Romains et des chrétiens. En d’ autres termes, I" élément politico-religieux détermine toujours I
identité byzantine." C’ est dans sa coéxistence avec |’ élément ethnique que nous constatons le
changement. D’ aprés P. Gounaridis, “I" acceptation de I' identité hellénique se fonde sur une
identité complémentaire et externe, celle des Romains, qui a la frontiére du politico-religieux tend
a devenir elle-méme une catégorie ethnique”. De ce point de vue, la parole de Chrysoloras est
intéressante : Constantinople est créée par les ethnies les plus sages et les plus fortes, des
Romains et des Grecs, qui ont choisi sa place fortifiée pour diriger le monde entier.

En place de conclusion, j’ aimerais faire allusion au grand duc Loukas Notaras. Il fut le premier
conseiller de I empereur pendant plus qu’ un quart de siécle, il avait défendu I’ union des Eglises,
dans I' espoir que, par ce moyen, la Chrétienté occidentale accepterait de secourir I' empire
menacé par les turcs de plus était trés lié aux intéréts italiens: non seulement il avait placé une
patrie considérable de sa fortune dans la sécurité des banques italiennes, mais également il avait
demandé et obtenu la protection génoise. Pourtant Notaras a pris des positions antilatines fortes.
C’ est lui qui, quelques jours avant la chute de Constantinople, a prononcé la fameuse phrase:
“Mieux vaut voir régner a Constantinople, le turban des Turcs que la mitre des Latins”."

Notaras n’ est pas un intellectuel : nous ne saurons jamais exactement ses convictions, comme
pour la grande majorité de ses contemporains. Mais les fragments de sa biographie nous
indiquent d’ une fagon, que je dirais plus explicite que les textes mentionnés en fait, la fluidité des
indentités choisies par un homme que nous appelons byzantin.

M



142

| ldentités byzantines

"|. Sevcenco, “Society and Intellectual Life in the Fourteenth Century”, Actes du XIVe Congrés International
des Etudes Byzantines, Bucarest, 1974, pp. 69-92 [= Society and Intellectual Life in Late Byzantium, n. |,
London, 1981].

% N. Oikonomides, Hommes d’ affaires grecs et latins a Constantinople (Xllle- XVe siécles). Paris- Montréal,
1979. Voir aussi: Tonia Kioussopoulou, «H otdon mq EkkAnoiag amnévavilt atoug eundpoug kata my
uatepn Bulavtivr emoxn (140¢ - 150¢ ai)», Ta latopikd, 20 (1994), pp. 19-44.

* Patrologia Graeca, t. 156, col. 23- 54. Le texte est commenté par Tonia Kioussopoulou, “La ville chez
Manuel Chrysoloras: Zuykpiolg Mahaidg kat Néag Pwoung”, Byzantinoslavica, LIV (1998), 71-79, ou se
développent les principaux arguments présentés ici, concernant le lieu de Chrysoloras avec Constantinople.

“G. Dagron, “Manuel Chrysoloras: Constantinople ou Rome”, Byzantinishe Forchungen, 12 (1987), pp. 281-
288.

% |. Djuric, “L’ habitat constantinopolitain sous les Paléologues: les palais et les baraques”, Mpaktika tou A’
AteBvous Zuurnooiou. H kabnueptvn (wn ato Bulavtio. TOUES KAl OUVEXELES OTNV EAANVIOTIKT] PWLAIKT)
napadoon, Athénes: Centre des Etudes Byzantines, 1989, pp. 733-752

% H. Bloch, “The New Fascination with Ancien Rome” in R. L. Benson- G. Constable (eds), Renaissance and
Renewal in the twelfth Century. Cambridge Mass., 1982, pp. 615-636

" 'En ce qui concerne I identification de Constantinople avec I" empire en tant qu’ un trait spécifique de
Byzance, voir P. Magdalino, “Hellenism and Nationalism in Byzantium”, Tradition and Transformation in
Medieval Byzantium. n. 13, London, 1991, pp. 7-8

¥ Les “Patria” sont des textes élaborés entre le Vllle et le Xe siécle par des écrivains inconnus, qui décrivent
la ville et ses monuments, en mélant des légendes de fondation, des souvenirs locaux et des traditions
écrites. Le texte est dans ce sens commenté par G. Dagron, Constantinople imaginaire. Etudes sur le recueil
des “Patria”. Paris, 1984. D’ apres Dagron, les “Patria” sont “la mémoire concreéte et imaginative de Ia ville;
concrete parce que fixée au sol et aux pierres; imaginative parce que apte aux élaborations les plus
complexes a partir de quelque monumenta.”

% Angelili Konstantakopoulou, Bulavtivii Oegoadovikn. Xabpog kat ideoAoyia. loannina, 1996, pp. 267-268.
" ibid., pp. 15-43.
"ibid., pp. 43-94.

"2 N. Svoronos, «H eAnvikr 1B€a ot Bulaviv autokpatopia», AvdAekta NeogAAnvikig lotopiag kai
lotopiaypagiag, Athenes, 1982, pp. 145-161.

"> M. Angold, “Byzantine Nationalism and the Nicean Empire”, Byzantine et Modern Greek Studies, 1 (1965),
pp. 49-70.

"P. Gounaridis, “Grecs, Hellénes et Romains dans I état de Nicée”, Apiépwua otov Niko 3Bopwvo, |,
Réthymno, 1986, pp. 248-257.

' Le cas de Notaras est, entre autres, commenté par N. Oikonomides, Hommes d’ affaires grecs et latins a
Constantinople (Xllle- XVe siécles). pp. 19-20. En ce qui concerne ses relations avec les génois, voir plus
recémment K. -P. Matschke, “The Notatras Family and its Italian Connections”, Dumbarton Oaks Papers, 49
(1995), pp. 59-72.


http://www.tcpdf.org

