
  

  Historein

   Vol 2 (2000)

   Heterodoxies: Constructions of Identities and Otherness in Medieval and Early Modern Europe

  

 

  

  Identités byzantines 

  Tonia Kioussopoulou   

  doi: 10.12681/historein.118 

 

  

  Copyright © 2012, Tonia Kioussopoulou 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Kioussopoulou, T. (2001). Identités byzantines. Historein, 2, 135–142. https://doi.org/10.12681/historein.118

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 22:02:57



Identités 

byzantines 

Tonia Kioussopoulou 

Il est bien connu que les termes Byzance et 

byzantin sont apparus au XVIIe siècle pour 

désigner la partie orientale de Γ empire romain 

et son histoire. A partir du XVIIe siècle des 

centaines d' érudits se sont consacrés à la 

découverte des spécifiques de Byzance et des 

fleuves d'encre ont coulé afin de les décrire. 

Quant à nous, dès le début de Γ historiographie 

grecque le problème semble être résolu, 

puisque Byzance était toujours un état grec et 

les byzantins des vrais hellènes. Je trouve 

inutile de répéter ici les arguments nationalistes 

et de commenter encore une fois pourquoi 

Byzance demeure jusqu' à nos jours un' sujet 

apte à des multiples exploitations idéologiques. 

Je dirais seulement que de telles certitudes 

renvoient aux époques qui permettaient aux 

historiens d'être heureux. Aujourd' hui il n' y a 

pas de place, même pour Γ historiographie 

traditionelle, se pose elle aussi, à sa manière, 

des questions sur les éléments que les 

byzantins eux-même choisissaient pour se 

distinguer des autres, à savoir les éléments 

composants, à chaque période de leur histoire, 

leur identité. Mon exposé tient à rappeler 

certains des éléments que les byzantins 

présentaient pendant Γ époque des Paléologues 

(Xllle- XVe siècles) pour se reconnaître. 

Notre connaissance de Byzance, acquise jusqu' 

à présent, nous oblige à parler des identités 

collectives, et non pas d' une seule identité 

byzantine. Et pour cause: En premier lieu, 

Byzance, malgré sa limitation territoriale, reste 

toujours un empire et Γ idéologie impériale ne 

cesse de survivre. Deuxièmement, les texte 

nous montrent clairement que la façon dont les 

byzantins se concevaient n'était pas unique 

pour tous. 



I d e n t i t é s b y z a n t i n e s 

Nous parlerons donc des identités, évidemment celles des intellectuels, qui cherchaient à se 

définir dans un monde qui changeait autour d' eux, à tous les niveaux.1 L' état, qui les nourissait, 

appauvri, ne pouvait plus mener une politique universelle. La supériorité des occidentaux tant 

dans la sphère économique que dans la sphère culturelle était incontestable. Mais le plus 

important, le fameux "ordre", sur lequel se basait pendant des siècles entiers la société 

byzantine, était menacé par Γ apparition des couches nouvelles qui revendiquaient leur 

appartenance à cet ordre.2 Ce sont sous de telles conditions et en se mêlant à des querelles 

souvent bavardes et ennuyeuses sur le dogme, Γ union des églises, les idées philosophiques 

venues de Γ Occident, que les intellectuels byzantins se minent en fait à exprimer qui ils étaient. 

Dans ce qui va suivre, j ' essaierai d' aborder cette discussion à travers la notion de partie, une 

notion qui était connue depuis les siècles précédents, mais prenan un contenu différent à Γ 

époque tardive. A ce propos et en accord avec Γ esprit d' un séminaire, tel que le nôtre, je 

voudrais commenter un texte significatif. 

Le texte est écrit en 1411 par Manuel Chrysoloras sous la forme d'une lettre adressée au futur 

empereur Jean VIII, fils de Manuel Paléologue, pour qui Chrysoloras avait rempli les fonctions d' 

ambassadeur en Occident. Le discours est intitulé: «Σύγκρισις παλαιάς και νέας Ρώμης» 

(Comparaison entre la Ancienne et la Nouvelle Rome).3 Il s' agit d' un texte rhétorique comportant 

les caractéristiques de la comparaison, écrit à Γ époque où Chrysoloras s' est déjà converti au 

catholicisme et se rend à Rome en qualité d' acolyte du Pape. 

La lettre laisse transparaître la riche personnalité d' un homme, qui s' exprime en sa double 

qualité: érudit byzantin-avec tout ce que cela sous-entend-et intellectuel humaniste qui s'éloigne 

peu à peu de Byzance. Cette dualité suffit à faire de Chrysoloras une figure particulièrement 

intéressante d' érudit des dernières années de Γ empire.4 

Dans le texte qui va nous occuper ici, Chrysoloras tente d'établir une comparaison entre Rome 

et Constantinople, afin de convaincre Γ empereur que la Nouvelle Rome doit être sauvée. On 

comprend aisément les motifs qui Γ animent dans la conjoncture qui précède de quelques années 

à peine la prise de Constantinople. Le message politique en est clair, même s' il n' est pas 

expressément formulé. Le salut de Constantinople passe nécessairement par une nouvelle 

approche du monde oriental et occidental, qui proviennent des mêmes origines. Et quoiqu' il en 

soit, il ne faut en aucun cas que l'empereur laisse Constantinople, leur "patrie", comme Γ auteur 

le répète à plusieurs reprises, devenir comme Rome une ville au passé glorieux, mais au présent 

inexistant. Chrysoloras adopte une façon singulière d' exposer ses craintes concernant le risque 

d'une chute imminente de Γ empire, une approche qui consiste à se baser sur deux villes dont le 

choix n' est naturellement pas dû au hasard: Rome et Constantinople, villes synonymes de Γ idée 

de Γ empire, symboles politiques dont Γ auteur connaît bien la signification en raison de ses 

fonctions. Deux villes qui, de surcroît pour différentes raisons, lui sont familières. Constantinople 

est en effet sa ville natale, qu' il a quittée quelques années plus tôt et dont il se souvient encore 



HISTOREIΝ 

précisément. Nous connaissons l'image que présentait Constantinople à cette époque: elle était 

une ville dévastée et dépeuplée.5 Rome qu' il vient de découvrir, Γ impressionne par les vestiges 

remarquablement bien conservés de son passé. Il s' agit en réalité de deux villes en déclin 

marquées par des traces d' un passé glorieux. La comparaison ne peut donc porter que sur ce 

passé, et cela en premier lieu pour des raisons pragmatiques. Les marques de ce passé sont 

présents dans Γ espace, visibles, et il est donc aisé pour Chrysoloras de les comparer. 

Le thème principal de ce texte comprend la description de Rome et de Constantinople. Tout en 

décrivant les différents détails des deux villes, Γ auteur procède à leur comparaison, pour aboutir 

à cette conclusion que la fille dépasse la mère, la Nouvelle Rome l'Ancienne. La comparaison en 

tant que telle ne nous concerne pour le moment que dans la mesure où la coexistence des 

traditions grecque et romaine, qui caractérise les deux villes, est liée au message politique du 

discours. Au contraire, nous nous attacherons à mieux cerner la façon dont Γ auteur conçoit sa 

patrie, telle qu' elle émane de son texte. Autrement dit, la question essentielle à la quelle nous 

essaierons de répondre est la suivante: qu' est-ce qui constitue la partie dans Γ esprit de cet 

homme qui se trouve à la charnière de deux mondes, et, par conséquent, en quoi reconnaît-on Γ 

héritage médiéval byzantin et où voit-on se manifester Γ innovation? 

Parlant de Constantinople, la première chose que Chrysoloras note rapidement c' est le juste 

choix de son emplacement. Puis, après avoir repris les lieux communs concernant sa position 

stratégique, il pénètre à Γ intérieur de la ville et procède à une description systématique. L' ordre 

dans lequel il cite les principaux endroits de la ville est particulièrement intéressant. Il parle en 

premier lieu des maisons et des églises; puis des rues et de leurs éléments décoratifs; ensuite 

des théâtres, des palais, des lieux d'exercice des soldats, des palestres, terrains de jeux 

athlétiques et des hippodromes; enfin des arsenaux, des aqueducs, des citernes à ciel ouvert, 

des égouts, des bains et des fontaines, des remparts. 

A suivre Γ ordre dans lequel Γ auteur énumère et commente les principaux sites de la ville, nous 

avons Γ impression qu' il s' agit d' un promeneur venant de la demeure où il loge pour explorer 

petit à petit la ville jusqu' à ses remparts. Or cet itinéraire ne correspond pas à des axes de 

communication réels coupant la ville. Il procède plutôt par cercles imaginaires définis par la 

fonction sociale de ces cites, partant de Γ espace privé pour s' élargir à Γ espace public. Les 

informations sont livrées comme si ce promeneur supposé découvrait peu à peu la ville, seul. La 

description de Constantinople, telle qu' il Γ entreprend, reflète, je crois, un itinéraire collectif. L' 

homme médiéval quitte l'espace privé pour redécouvrir le public. La transformation progressive 

du rapport entre le privé et le public, entre Γ espace privé et Γ espace public, Γ élargissement du 

public, influence en effet le regard de notre auteur sur sa ville natale. Il est évident, comme nous 

l'avons dit, que cette forte image de Constantinople ne correspond pas à la réalité de Γ époque. 

Mais cela ne réduit aucunement son importance, ni la qualité du sens de l'espace organisé de la 

ville dont dispose Chrysoloras. 



I d e n t i t é s b y z a n t i n e s 

Ensuite le promeneur Chrysoloras découvre les monuments de la ville. Dans son esprit ces 

monuments, qu' il décrit un à un en détail, rappellent "les anciens" et sont en même temps utiles 

aux contemporains, car ils fournissent Γ "autopsie" de tout un passé et surtout ils confirment que 

les villes meurent aussi, autrement dit que leur puissance n'est pas sans fin. C est là une réalité 

que Chrysoloras ne peut ignorer, d' autant qu' à son époque Constantinople η' est plus la Ville 

Reine d' antan. 

La ville est par définition un ensemble des monuments, des bâtiments qui sont porteurs de la 

mémoire collective. Mais une ville change et la question est de savoir lesquels de ces 

monuments sont considérés comme tels par les différentes sociétés qui se succèdent et quelle 

signification celles-ci leur donnent. Chrysoloras ne fait guère preuve d' originalité dans le choix 

des bâtiments qu' il considère comme des monuments. Ceux qu' il élit sont en réalité ceux qui 

déterminent Constantinople quasiment depuis qu' elle existe. Cependant il est important de 

constater que tous les bâtiments qu' il cite subsistent à Γ époque où il écrit. Lui-même ne manque 

pas de souligner qu' il parle de ce dont il se souvient avoir vu avant de partir. Il a donc vu ces 

monuments de ses yeux en se promenant dans Constantinople, ou bien il pense que leur mention 

donne du poids à son texte. Il est aussi important de constater que tous les bâtiments cités 

rappellent la groire impériale de la ville. 

Parlant de Rome, Chrysoloras en souligne d'abord la "richesse, la multitude, la fierté, Γ élégance 

et le luxe", qui la caractérisaient et qui émanent encore de ses vestiges. Et dans Γ ordre où 

Chrysoloras les mentionne, ces vestiges qu' il a sous les yeux sont ceux d' acqueducs, de 

remparts, de galeries, de palais, de salles de conseil, de bains, d' une foule de théâtres et de 

temples, de sanctuaires, de colonnes honorifiques "de ces hommes illustres de Γ antiquité", d' 

arcs de triomphe, de représentations de combats, qui semblent être bien vivants comme s'il se 

passaint devant lui en réalité. Il voit également des bâtiments datant de Γ histoire récente de 

Rome, des églises et des sources sacrées, dont la plus prestigieuse est Γ église de saint Pierre. 

Il est évident que Chrysoloras s' y réfère comme si sa position Γ y obligeait, afin d'insister sur 

le fait que Rome est le centre du monde catholique. Mais, il est tout aussi évident qu' il accorde 

plus d' attention aux vestiges antiques qu' il décrit d' ailleurs de manière plus exhaustive. 

Nous constatons que Chrysoloras envisage Rome comme une ville-musée. Il observe les 

monuments, il les admire, mais il ne les mentionne sans aucun ordre ni unité dans Γ espace. C 

est exactement en s' y promenant qu' il revendique une attitude personnelle face à l'espace 

urbain et qu' il le dit clairement dans une autre de ses lettres, adressée à son cousin, tout en s' 

interrogeant sur ce qui lui arrive à Γ heure de sa vieillesse. Il lui arrive en fait d' approcher la ville 

par curiosité et par Γ amour de beau. Ce n' est bien entendu pas un hasard s' il parle en Γ 

occurrence de Rome, ville qu' il vient de découvrir; une ville qui, également, depuis le Xlle siècle 

du mois émeut les érudits d' Europe par ses monuments.6 Il devient ainsi un voyageur dans la 

ville qui observe Γ espace organisé environnant par pur plaisir. Du reste, la façon dont il envisage 



HISTOREIN 

Rome et ses bâtiments témoigne de Γ importance qu' acquiert de nouveau à ses yeux le 

monument en tant qu' œuvre d' art—puisqu' il commente la beauté des statues de Phidias et de 

Praxitèle et exprime son admiration pour les inscriptions en langue grecque qui Γ entourent. 

Contrairement à Rome qu' il envisage comme un musée, à en juger par les éléments qu' il choisit 

d' en présenter, il donne de Constantinople une impression ambigue: Constantinople apparaît 

comme une ville morte-vivante. Son but est d' ailleurs de faire revivre sa gloire passée, comme 

il Γ expose dans Γ épilogue de sa lettre, en y ajoutant la notion de ville-patrie qu' est pour lui 

Constantinople. 

Chrysoloras fait du paysage urbain le protagoniste de son récit. Il lui confère en effet une 

existence propre et explique ce qui le rend différent d' autres formes d' établissement. Dans les 

deux cas, celui de Rome et celui de Constantinople, il envisage la ville comme un tout cohérent 

et son regard s' arrête sur des sites dont la combinaison constitue le tissu urbain. Dans les deux 

cas il s' attache surtout à mettre en valeur la face publique de la ville. Dans son esprit le caractère 

urbain de la ville qu' il décrit est étroitement lié à la sphère publique et à ce qui la constitue. Il ne 

met guère en évidence cette dimension de Γ espace urbain qui est liée à la religion, ce qui n' est 

pas un détail si Γ on tient compte du fait que le grand nombre des bâtiments cultuels constitue 

une des caractéristiques de la ville médiévale. S' agissant de Constantinople, il ne parle des 

églises que de façon vague, et même Sainte Sophie, qu' il décrit pourtant en détail, n' a pas un 

caractère exclusivement religieux. Du reste, les bâtiments considérés comme monuments sont 

pour la plupart des vestiges séculiers. 

Dans le texte de Chrysoloras, on ne voit nulle part se profiler le citadin découvrant des joies 

nouvelles dans la vie urbaine. Non plus celui recherche une fonction politique autonome de la 

ville. Pour Chrysoloras, la ville est la patrie, amis en même temps elle est Γ empire.7 En 

conséquence de quoi, je pense que Chrysoloras ne se démarque pas de la tradition byzantine, 

du moins en ce qui concerne Constantinople. Nous avons par ailleurs constaté que pour lui les 

bâtiments sont des véhicules d' une mémoire politique, et plus précisément de la mémoire 

impériale, et que la physionomie de Γ espace urbain en dépend largement. Toutefois, 

Constantinople n' est pas seulement pour lui en tant que patrie, le lieu qui Γ a vu naître. La notion 

de patrie revêt pour lui des connotations culturelles qu' il cherche à reconnaître dans Γ espace. 

Contrairement à ses ancêtres, les écrivains de "Patria" de Constantinople, qui au Xe siècle liaient 

les édifices profanes de Constantinople au futur de Γ empire en leur attribuant des pouvoirs 

magiques8, Chrysoloras approche la ville natale sous un aspect historique. A la différence aussi 

des écrivains du Xlle siècle, qui cherchaient les vestiges des villes anciennes pour consolider leur 

connaissance de Γ antiquité, et se lamentaient sur les ruines, Chrysoloras attribue aux 

monuments cités une énergie et une durée. La façon dont il vit Γ espace urbain montre que nous 

avons affaire à un homme qui observe Γ espace et le restitue dans son histoire, convaincu que 

Γ histoire n' est pas une notion abstraite, mais une "autopsie", une autopsie du concret. C est 



I d e n t i t é s b y z a n t i n e s 

pourquoi ce n' est plus le mythe ou la révélation, mais Γ histoire en tant que connaissance et 

vécu, qui rompt Γ unité de Γ espace en introduisant la dimension du temps. La notion de ville, la 

notion d' urbanité, s' appuient donc sur celle d' histoire, qui dans ce cas prend le sens de la 

culture héritée, à proprement parler. Et c' est en cela, qu' à mon sens, il convient de voir une 

innovation dans la pensée de Chrysoloras. Innovation qui explique le fait que la ville devient 

finalement chez lui un élément de son identité, une patrie, bien davantage que Γ empire. 

On peut considérer que le texte de Chrysoloras, pour ce qui est de la description de 

Constantinople, s' inscrit parmi ceux qui à partir du Xlle siècle, décrivent et exaltent plusieurs 

villes, petites et grandes. Si on le compare à eux, Γ on constate qu' il contient un certain nombre 

de lieux communs qui sont propres au genre rhétorique des éloges, qui s' appellent des 

«εκφράσεις». La référence à la beauté de la ville renvoie du reste à une notion qui caractérise les 

éloges des villes dès une époque précoce. Dans les éloges de Γ époque tardive, ce qui est d' 

ordinaire exalté c' est la physionomie contemporaine de la ville, souvent présentée dans un 

contexte historique où le rôle principal est cependant joué par son emplacement naturel, son 

arrière-pays et par conséquent les conditions naturelles de son développement économique. 

Les éloges byzantines suivent les règles du genre rhétorique qui fleurissaient pendant Γ antiquité. 

Cependant, malgré les lieux communs cités, ces textes révèlent un partiotisme de la ville.9 En d' 

autres mots, ils témoignent d' un lien spécifique, que les habitants d' une ville développaient avec 

Γ espace urbain. Étant donné qu' il s' agit d' un lien qui n' était pas inconnu chez les byzantins 

dès les époques précédantes, Γ une des principales tâches de Γ histoire sociale de Byzance serait 

de décrire et d' interpréter le contenu de ce patriotisme urbain au cours du temps. Dans Γ état 

actuel de la recherche, on pourrait dire que jusqu' à la période que nous appelons mésobyzantine, 

la ville était conçue à travers le saint qui la protégeait, comme A. Konstantakopoulou Γ a 

démontré d' une manière excellente en étudiant le cas de Thessalonique.10 C est seulement après 

le Xlle siècle que le saint ne joue plus le même rôle d'intermédiaire entre la ville et ses habitants. 

A côté des textes des hommes d' église qui décrivaient la ville d' une facon surnaturelle, font leur 

apparition des textes qui décrivaient le paysage urbain, vu des "yeux corporels" de leurs 

écrivains. La conception de la ville change, puisque ses habitants Γ observent dans ses 

dimensions réelles, Γ admirent, Γ aiment et y pensent souvent avec nostalgie.11 

A fin de fermer la parenthèse, c' est sous de telles conditions que Γ on rencontre de nouveau les 

éloges des villes byzantines. Bien que ces textes révèlent un sens de Γ espace urbain différent 

du sens de Chrysoloras, il est important pour notre discussion de souligner qu' ils se basent eux 

aussi sur une notion de ville-patrie, qui ne se réfère plus au pays natal et qui n' a plus de 

connotations religieuses, comme auparavant. Au contraire cette ville-patrie a acquis un contenu 

clairement politique et séculier. La recherche d' une ville-patrie correspond évidemment au rôle 

important que les villes jouent à cette époque et plus particulièrement au fait majeur qu' elles 

constituent Γ enjeu principal dans la confrontation des diverses couches sociales. Je trouve que 



HISTOREIN 

Γ appropriation d' une ville en tant que patrie, attestée dans les textes de Γ époque tardive, 

exprime Γ angoisse de la classe dirigeante, de Γ aristocratie, ou plutôt de Γ une de ses patries de 

survivre, en tant que telle, dans cette confrontation. 

C est la même angoisse qui explique, à mon avis, la nécessité d' une prise de conscience 

ethnique. Ce n' est pas donc le fait du hasard si à cette époque les byzantins cherchent de plus 

en plus à redéfinir leur γένος. A cette époque d' ailleurs une des valeurs sociales les plus 

importantes est la descendance des ancêtres nobles, désignée par le même mot. Qu' il s' agisse 

de γένος των Ελλήνων, serait compréhensible. Je ne peux dire si c' est Γ élément grec qui n' a 

jamais cessé d' être prépondérant par la force de sa culture dans la patrie orientale, comme N. 

Svoronos Γ avait proposé12, ou si c' est un choix politique imposé après la prise de 

Constantinople par les Latins, comme d'autres chercheurs le suggèrent.13 Il est sûr que Γ hostilité 

envers les occidentaux dans certains milieux d'intellectuels ou la concurrence avec eux dans d' 

autres milieux était des facteurs décisifs pour que la langue et la culture élevées deviennent des 

composants d' une identité grecque. Cependant, les byzantins demeurent jusqu' à la fin des 

Romains et des chrétiens. En d' autres termes, Γ élément politico-religieux détermine toujours Γ 

identité byzantine.14 C est dans sa coexistence avec Γ élément ethnique que nous constatons le 

changement. D' après P. Gounaridis, "Γ acceptation de Γ identité hellénique se fonde sur une 

identité complémentaire et externe, celle des Romains, qui à la frontière du politico-religieux tend 

à devenir elle-même une catégorie ethnique". De ce point de vue, la parole de Chrysoloras est 

intéressante : Constantinople est créée par les ethnies les plus sages et les plus fortes, des 

Romains et des Grecs, qui ont choisi sa place fortifiée pour diriger le monde entier. 

En place de conclusion, j ' aimerais faire allusion au grand duc Loukas Notaras. Il fut le premier 

conseiller de Γ empereur pendant plus qu' un quart de siècle, il avait défendu Γ union des Églises, 

dans Γ espoir que, par ce moyen, la Chrétienté occidentale accepterait de secourir Γ empire 

menacé par les turcs de plus était très lié aux intérêts italiens: non seulement il avait placé une 

patrie considérable de sa fortune dans la sécurité des banques italiennes, mais également il avait 

demandé et obtenu la protection génoise. Pourtant Notaras a pris des positions antilatines fortes. 

C est lui qui, quelques jours avant la chute de Constantinople, a prononcé la fameuse phrase: 

"Mieux vaut voir régner à Constantinople, le turban des Turcs que la mitre des Latins".15 

Notaras n' est pas un intellectuel : nous ne saurons jamais exactement ses convictions, comme 

pour la grande majorité de ses contemporains. Mais les fragments de sa biographie nous 

indiquent d' une façon, que je dirais plus explicite que les textes mentionnés en fait, la fluidité des 

indentités choisies par un homme que nous appelons byzantin. 



I d e n t i t é s b y z a n t i n e s 

1 1 . Sevcenco, "Society and Intellectual Life in the Fourteenth Century", Actes du XlVe Congrès International 

des Etudes Byzantines, Bucarest, 1974, pp. 69-92 [= Society and Intellectual Life in Late Byzantium, η. I, 

London, 1981]. 

2 Ν. Oikonomides, Hommes ο" affaires grecs et latins à Constantinople (Xllle- XVe siècles). Paris- Montréal, 

1979. Voir aussi: Tonia Kioussopoulou, «H στάση της Εκκλησίας απέναντι στους εμπόρους κατά την 

ύστερη βυζαντινή εποχή (14ος - 15ος αι.)», Τα Ιστορικά, 20 (1994), pp. 19-44. 

3 Patrologia Graeca, t. 156, col. 23- 54. Le texte est commenté par Tonia Kioussopoulou, "La ville chez 

Manuel Chrysoloras: Σύγκρισις Παλαιάς και Νέας Ρώμης", Byzantinoslavica, LIV (1998), 71-79, où se 

développent les principaux arguments présentés ici, concernant le lieu de Chrysoloras avec Constantinople. 

4G. Dagron, "Manuel Chrysoloras: Constantinople ou Rome", Byzantinishe Forchungen, 12 (1987), pp. 281-

288. 

5 1. Djuric, "L' habitat constantinopolitain sous les Paléologues: les palais et les baraques", Πρακτικά του A' 

Διεθνούς Συμποσίου. H καθημερινή ζωή στο Βυζάντιο. Τομές και συνέχειες στην ελληνιστική ρωμαϊκή 

παράδοση, Athènes: Centre des Études Byzantines, 1989, pp. 733-752 

6 H. Bloch, "The New Fascination with Ancien Rome" in R. L. Benson- G. Constable (eds), Renaissance and 

Renewal in the twelfth Century. Cambridge Mass., 1982, pp. 615-636 

7 En ce qui concerne Γ identification de Constantinople avec Γ empire en tant qu' un trait spécifique de 

Byzance, voir P. Magdalino, "Hellenism and Nationalism in Byzantium", Tradition and Transformation in 

Medieval Byzantium, n. 13, London, 1991, pp. 7-8 

8 Les "Patria" sont des textes élaborés entre le Ville et le Xe siècle par des écrivains inconnus, qui décrivent 

la ville et ses monuments, en mêlant des légendes de fondation, des souvenirs locaux et des traditions 

écrites. Le texte est dans ce sens commenté par G. Dagron, Constantinople imaginaire. Études sur le recueil 

des "Patria". Paris, 1984. D' après Dagron, les "Patria" sont "la mémoire concrète et imaginative de la ville; 

concrète parce que fixée au sol et aux pierres; imaginative parce que apte aux elaborations les plus 

complexes à partir de quelque monumenta." 

9 Angelili Konstantakopoulou, Βυζαντινή Θεσσαλονίκη. Χώρος και ιδεολογία. Ioannina, 1996, pp. 267-268. 

10 ibid., pp. 15-43. 

11 ibid., pp. 43-94. 

12 Ν. Svoronos, «Η ελληνική ιδέα στη βυζαντινή αυτοκρατορία», Ανάλεκτα Νεοελληνικής Ιστορίας και 

Ιστοριογραφίας, Athènes, 1982, pp. 145-161. 

13 M. Angold, "Byzantine Nationalism and the Nicean Empire", Byzantine et Modern Greek Studies, 1 (1965), 

pp. 49-70. 

14 P. Gounaridis, "Grecs, Hellènes et Romains dans Γ état de Nicée", Αφιέρωμα στον Νίκο Σβορώνο, I, 

Réthymno, 1986, pp. 248-257. 

15 Le cas de Notaras est, entre autres, commenté par N. Oikonomides, Hommes d'affaires grecs et latins à 

Constantinople (Xllle- XVe siècles), pp. 19-20. En ce qui concerne ses relations avec les génois, voir plus 

récemment K. -P. Matschke, "The Notatras Family and its Italian Connections", Dumbarton Oaks Papers, 49 

(1995), pp. 59-72. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

