Historein

Vol 1 (1999)

History and Semiotics

A :

and other stories

a review of the past

Luisa Passerini
History and Semiotics
Wolfgang Weber
Bedy Cculture and Nazi Politics
in Interwar Austria
Theodore Kritikos -
Salence and Rallgion in ISth century &reaoo
Socrates D. Petmezas
The Formation of Early Hellenia Nationalism

Haris Exertzoslou
Langu

age, Community and the “non- Oraek s
speaiing Freeks” ‘

Miroslaw Hrooch = Jitka Maledkovi e

The Construction of Ceech National History
National Histery: Construct er‘and Reallty?
Henriette Benveniste

Essquisse d' une histolre de la resporisabilitd
dans les réafts fuifs de pereécution

Michaal Mitterauer { M
Warum feiern wir Geschichte? 5

T

MEFELI PUBLISHERS

F 1 -
[ vorume 1 TEERE

"

To cite this article:

a0

Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern
wir Geschichte?

Michael Mitterauer

doi: 10.12681/historein.131

Copyright © 2012, Michael Mitterauer

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Mitterauer, M. (2000). Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte?. Historein, 1, 125-146.

https://doi.org/10.12681/historein.131

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 16/01/2026 07:36:39



Millennien
und andere
Jubeljahre:
Warum
feiern wir

Geschichte?

Michael Mitterauer

Das Jubeljahr 1996 ist abgelaufen. Schon
von den Vorbereitungen an war es von einer
gewissen Skepsis begleitet: LieB es sich
historisch vertreten, daB der Staat Osterreich
in diesem Jahr ein Millennium begeht? 1946
hatte man 950 Jahre Osterreich gefeiert. Allzu
deutlich aber war der politische Hintergrund
dieses Jubilaums. Die wiedererstandene
Republik suchte nach einem historischen
AnlaB, ihre Identitat durch eine Gedenkfeier
zu starken. Die erste Nennung des Namens
“Osterreich” in einer Konigsurkunde von 996
gab daflr einen Ansatzpunkt. Als man sich
ein halbes Jahrhundert spater dafir
entschied, neuerlich ein  Gedenkjahr
vorzubereiten, wute man sehr wohl um die
Problematik des AnlaBfalls. Osterreich ist
alter als sein Name. Und die uberlieferte
Erstnennung dieses Namens ist zufallig. Man
blieb trotzdem bei diesem Datum. Historische
Schwierigkeiten suchte man terminologisch
zu umgehen: Man sprach statt von
“Osterreichs Geburtstag” von “Osterreichs
Namenstag” — in volliger Verkennung
dessen, was das Wesen des Namenstages
ausmacht. Man bezeichnete die Ostarrichi-
Urkunde als “Osterreichs Taufschein” —
auch hier in einer verfehiten Parallele zu
lebensgeschichtlichen Bedeutsamkeiten. Hat
die Diskussion um den AnlaBfall dazu gefiihrt,
daB im Jubeljahr so wenig Jubelstimmung
aufkam? Die skeptische Grundstimmung ist
wohl mehr aus der Gegenwart als aus der
Geschichte zu erkldren. Vielleicht hatte diese
Skepsis aber auch ihr Gutes: Wo Geschichte
ohne Uberschwang gefeiert wird, kann es
auch nicht so leicht zum MiBbrauch
historischen Gedenkens kommen.

Das Jubeljahr 2000 steht unmittelbar bevor.
Sogenannte “Jahrtausenduhren” sind bereits
installiert - in Linz etwa -, die die letzten

125



126

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

tausend Tage bis zur Jahrtausendwende sichtbar machen sollen. In aller Welt werden schon
Vorbereitungen fiir das Millenniumsspektakel getroffen. Im “Standard” ist dartiber zu lesen: “Zu
den weltweit attraktivsten Veranstaltungen in der Nacht der Nachte gehort der Kaiserball in der
Wiener Hofburg. Die Kartenpreise liegen derzeit zwischen 2200 und 5600 Schilling (mit Diner)
... Ob die Rolling Stones wirklich zu Silvester 1999 im Londoner Wembleystadion 100.000
frostfeste Fans begliicken werden, ist noch nicht entschieden. Fix sind hingegen World
Millennium Charity Balls in 23 Landern der Erde, die alle via Satellitenschaltung verbunden
werden sollen. Von der chinesischen Mauer, Uber die Akropolis und den Eiffelturm bis hin zu den
agyptischen Pyramiden - iiberall wird es heiBen: Alles Walzer. Dazu soll auf dem alten Flughafen
Tempelhof in Berlin das grofte Feuerwerk aller Zeiten in die Luft gepulvert werden.” Aber was wird
hier eigentlich so aufwendig gefeiert? Die Geburt Jesu vor 2000 Jahren? Daran wird sicher der
Papst erinnern, wenn er zu Weihnachten 1999 die “Porta Santa” im Petersdom 6ffnet und damit
das “Heilige Jahr” einleitet. Die Vorbereitungen fir dieses in Superlativ-Dimensionen geplante
“Anno santo” sind ja auch schon angelaufen. Mit dem geschichtlichen AnlaBfall wird allerdings
auch der Papst seine Schwierigkeiten haben. Wir wissen es inzwischen: Dionysius Exiguus, der
im 6. Jahrhundert das Geburtsjahr Christi zu berechnen versuchte, hat sich geirrt. Der 2000.
Jahrestag ist langst vorbei. Auch in Rom wurde er nicht begangen. Den Millenniumsfeiern zu
Beginn des Jahres 2000 werden Fragen der historischen Exaktheit nichts anhaben - ebensowenig
die rechnerische Uberlegung, daB das dritte Jahrtausend erst am 1. Janner 2001 beginnt.

Jubeljahre rundherum. Als Osterreich sein Millennium beging, wurde etwa in Frankreich das
1500-Jahre-Jubilaum der Taufe des Frankenkonigs Chlodwig gefeiert. Der Front-National-Chef.
Jean-Marie Le Pen tat sich dabei besonders hervor. Er sprach in diesem Zusammenhang vom
“Griinderakt der altesten Nation Europas und einer der groften Zivilisationen der Welt”.
Staatlicherseits blieb man eher zuriickhaltend. Vergeblich rief der Pariser Erzbischof Prasident
Chirac auf: “Wenn ich Prasident dieser Republik ware, wirde ich das Chlodwig-Kidnapping
durch Le Pen nicht zulassen.” DaB Papst Johannes Paul Il. das Gedenken an dieses historische
Ereignis aufgriff, fihrte eher zu weiterer Polarisierung. Schon im Vorfeld des Gedenkjahres hatte
er gefragt: “Frankreich, dlteste Tochter der Kirche, was hast du mit dem Versprechen deiner
Taufe gemacht?” - eine sicher nicht unproblematische Personifizierung einer Nation, verbunden
mit einer noch problematischeren Erwartung fur die Gegenwart. Es braucht nicht zu verwundern,
daB von Gegnern des Jubildums gefragt wurde, warum die Kirche einen “Krieger, Unzichtler,
Folterer und Morder” ehre, der sich auch durch die Taufe nicht geandert habe. Die Wogen gingen
hoch. Fiir den Papstbesuch mit seiner AbschluBveranstaltung am Ort der Chlodwig-Taufe in
Reims wurde Schlimmes beflrchtet. Es kam anders. Der Papst wahlte in seinen Ansprachen
auBerst vorsichtige Formulierungen. Die Gegenseite steckte zurtick. Es blieb bei einem Sturm im
Wasserglas. DaB es sich um ein Jubildum zum falschen Zeitpunkt handelte, weil Chlodwigs
Taufe hochstwahrscheinlich gar nicht 496 stattgefunden hat, blieb fiir den Ablauf des aktuellen
Ereignisses vollig ohne Bedeutung.



| HISTOREIN

o
Die mdgliche politische Brisanz von Jubilden |aBt g
sich insgesamt am Beispiel von Papstbesuchen T
in Gedenkjahren schon veranschaulichen. 1983 i
kam Johannes Paul Il. zum Katholikentag nach o
©

Wien. Die Terminwahl dieses Katholikentags
wurde - wie schon flinfzig Jahre zuvor - durch das
Jubildum der Befreiung Wiens von den Tirken im
September 1683 bestimmt. Die historischen
Bezlige dieses Papstbesuchs losten im Vorfeld
heftige Diskussionen aus. Sie fanden nicht nur in
der oOsterreichischen sondern auch in der
internationalen Presse ihren Niederschlag. So
schrieb etwa damals “Die Zeit” (7.1.83): “Dieses
Zusammentreffen von Tarkentriumph, Katholikenfeier und polnischem Papst ist sicherlich
keineswegs zufallig, sondern von den Veranstaltern genauso programmiert. Die Terminwahl laBt
eine ganz bestimmte historische Identifikation erkennen. Erinnert werden soll wohl an das
damalige Biindnis von Papst, Kaiser und Polenkonig, das 1683 vor Wien im “Sieg der bedrohten
Christenheit” iber den “Feind aus dem Osten” gipfelte. In einer frihen Planungsphase des
Besuches war diese historische Parallele ganz eklatant: Der urspriinglichen Idee nach sollte
Papst Johannes Paul fiir seine polnischen Landsleute am Tag der Tirkenschlacht eine Messe
auf dem Kahlenberg lesen - genau dort, wo vor 300 Jahren der Polenkonig Sobieski am Morgen
der Schlacht die Messe feierte. Nur wegen der Organisations- und Platzprobleme wurde dieser
Gedanke fallengelassen. Auch ohne Kahlenberg sind die historischen Assoziationen deutlich
genug - ebenso wie die politischen Dimensionen des Wiener Spektakels ... Im geheimen wéchst
freilich das Unbehagen. Kulturpolitiker, kritische Katholiken und Historiker beginnen die
vehementen Zuriistungen zur Selbstfeier Wiens als Glaubensbollwerk gegen den “Feind aus dem
Osten” in Frage zu stellen. Sie fragen, was - und vor allem: gegen wen - hier eigentlich
mobilisiert wird. Nicht wenige Katholiken fiihlen sich angesichts der Geister, die hier gerufen
werden, von Zauberlehrlings-Angsten ergriffen. Immerhin halt die osterreichische
Katholikentags-Geschichte auch ein paar mulmige Assoziationen bereit. So war der
Katholikentag 1933 ein Héhepunkt des politischen Katholizismus in Osterreich und ist vom
Odium des Austrofaschismus belastet ... DaB ausgerechnet auf dem historisch so belasteten
Heldenplatz die papstliche Massenkundgebung “Europa - Erbe und Auftrag der Christen”
stattfinden soll, veranlaBt die Katholikentags-Organisatoren inzwischen zu allerhand
Abgrenzungsbeteuerungen. Zwar haben sie mit ihrer Terminwahl des September 1983 die
fatalen historischen Ankldnge selber heraufbeschworen; unter dem Druck interner Kritik aber
wollen sie die heiklen Assoziationen nach Kraften verscheuchen ... Wahrend der Kulturstadtrat
und der Kardinal zu Beginn des monstrosen Wiener Jubeljahres vor allem mit dem
Grdbenzuschiitten beschaftigt sind, fragen sich ein paar kritische Historiker an der Wiener
Universitat immer lauter, im Namen welchen Datum-Fetischismus die Grdben (berhaupt
aufgerissen werden.”

127



128

| Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

Ganz anders als “Die Zeit” sah der “Osservatore Romano” die Debatten um die historischen
Beziige des Papstbesuchs in Wien. In seiner deutschsprachigen Sonderausgabe zu diesem
AnlaB heiBt es: “Heute sieht sich das Osterreichische Volk der Gefahr gegeniiber, im Zwielicht
moralischer Permissivitat, westlicher Agnostik und nihilistischer Zersetzung die Konturen seiner
religiosen und nationalen Identitat aus den Augen zu verlieren ... HaBmotivierte Angstneurosen
auch unter Christen, die ihren gesellschaftspolitischen Standort wechseln, artikulieren sich als
Konteste gegen die Vereinigten Staaten, den letztverbliebenen Garanten jener abendlandischen
Freiheit, fur die drei Jahrhunderte zuvor” gekampft worden sei. “Ein Scherbenhaufen
weltpolitischer Orientierungslosigkeit ist das Resultat der konsequenten Umfunktionierung
osterreichischen GeschichtsbewuBtseins. Wer meint der Heilige Vater proklamiere durch das
Septemberdatum 1983 einen neuen Sturm vom
Kahlenberg gegen die geistigen und militdrischen
Truppen aus dem Osten, hat die Visite des
Vaters aller Christen in seiner polnischen Heimat
in den Junitagen 1983 nicht begriffen. Wer
hingegen sozusagen Wien als “offene Kirche” fur
die geschichtlich widerlegte Pseudo-Heilslehre
des marxistischen Sozialismus etabliert und
basisdemokratische Innovationen im Gottesvolk
als Antithese zur hierarchischen Struktur des
Corpus Christi Mysticum fordert, verdient die
gleiche Abfuhr wie Ernesto Cardenal in
Managua.”

Argumentationen und Wortwahl in dieser Auseinandersetzung um die Gestaltung des
Papstbesuchs in Wien im Jubeljahr 1983 zeigen deutlich, wie stark Identitat in der Gegenwart
durch historische Gedenkfeiern betroffen sein kann. Trotz der Heftigkeit der Debatte fiihrte sie in
einigen wesentlichen Punkten zu Klarungen. Die unter dem Titel “Europa - Erbe und Auftrag der
Christen” geplante Veranstaltung auf dem Heldenplatz wurde umprogrammiert. Und es darf wohl
auch als Folgewirkung dieser Diskussionen angesehen werden, daB die Reden aus AnlaB des
Papstbesuchs im wesentlichen von probiematischen Beziigen auf die Geschichte frei blieben.
Ihren Ausgang genommen hatten sie von einer Lehrerfortbildungszeitschrift. Die “Beitrage zur
historischen Sozialkunde” veroffentlichten Ende 1982 eine Themennummer “Tirkenjubildum
1983. Heroenkult oder Strukturanalyse?” und darin einen Beitrag “Politischer Katholizismus,
OsterreichbewuBtsein und Tiirkenfeindbild. Zur Aktualisierung von Geschichte bei Jubilden”. Von
der Breitenwirkung ihrer Kritik waren die Autoren selbst (iberrascht. Das Schicksal Ernesto
Cardenals, vom Papst nicht zum RingkuB zugelassen zu werden, blieb ihnen erspart. Sie waren
gar nicht eingeladen.

Noch viel brisanter als der Besuch in Wien im Tiirkenjahr war sicher die Papstreise nach Santo
Domingo zum Columbus-Jubildum 1992. Wie hier im Gedenkjahr ein Katholikentag veranstaltet
wurde, so dort eine Bischofskonferenz - und zwar eine fiir ganz Lateinamerika, die der Papst
zum historischen Datum der “Entdeckung Amerikas”, dem 12. Oktober, eroffnete. Termin- und



| HISTOREIN

Ortswahl zwangen zur Auseinandersetzung mit der Geschichte. Schon in einer Vorausschau auf
das Jubilaum schloB sich Johannes Paul Il. ausdriicklich einer Erklarung Leos XIIl. zum 400.
Jahrestag an, der in der Landung Christoph Columbus’ “ein Zeichen der gottlichen Vorsehung”
erblickte und dieses Ereignis als “die groBte und wunderbarste unter den menschlichen Taten”
bezeichnete. Die Bischofskonferenz stellte er unter das Motto “500 Jahre Evangelisierung
Lateinamerikas” und rief zur “Neuevangelisierung” des Kontinents auf. Die kirchenoffizielle
Deutung des Gedenkanlasses fand massiven Widerspruch. Schon 1986 formulierten die
Vertreter von dreiig Indiovolkern aus fiinfzehn lateinamerikanischen Staaten in einem
“Eingeborenen-Manifest” ihre “totale Ablehnung dieser triumphalistischen Feiern”. Als Griinde
nannten sie u. a.: “Es hat keine Entdeckung oder authentische Evangelisierung gegeben, wie
behauptet wird, sondern es war statt dessen eine Invasion mit folgenden Konsequenzen: a) ein
Volkermord durch den Okkupationskrieg, Infektionen mit europaischen Krankheiten, Tod durch
Uberausbeutung und Trennung von Eltern und Kindern, der zur Ausrottung von tiber 75 Millionen
unserer Briider gefuhrt hat; b) gewaltsame Wegnahme unseres Landes; c¢) Desintegration
unserer sozialen, politischen und kulturellen Organisationsformen; d) ideologische und religiose
Unterwerfung auf Kosten der inneren Natur unseres eigenen religiosen Glaubens.” Von der
Vielzahl kritischer Stimmen im Vorfeld des Papstbesuchs zum Columbus-Jubildum sei
stellvertretend Bischof Erwin Krdutler genannt, der einem Beitrag aus der Sicht der
Befreiungstheologie schlicht den Titel ‘Feierstunde zum Volkermord?” gab. Nach den scharfen
Debatten, die dem Jubildum vorangegangen waren, fielen die Aussagen des Papstes Uber die
aktuelle Bedeutsamkeit des historischen Anlasses duBerst vorsichtig aus. Auf der
lateinamerikanischen Bischofskonferenz in Santo Domingo allerdings wurde ein Antrag von 33
Bischofen abgelehnt, der einen offentlichen Reueakt verlangte, in dem die Kirche ihre Mitschuld
an dem bei der Eroberung an den Indios begangenen Unrecht bekennt. Der
Konferenzvorsitzende begrindete die Ablehnung damit, daB ein solcher Reueakt leicht von
falscher Seite, wie von bestimmten Indianergruppen oder Sekten, miBbraucht werden kdnnte.

Die heftigen Debatten vor und um die Jubilaumsfeierlichkeiten von 1992 haben nicht nur in der
Beurteilung des Anlasses neue Sichtweisen gebracht, sondern auch (ber die Funktion von
Jubeljahren nachdenken lassen. Zwei Missionsdiozesen in Panama traten diesbeziiglich mit
einem bemerkenswerten Vorschlag an die Weltoffentlichkeit: Die 500-Jahrfeier sollte als ein
Jubeljahr im Sinn der Bibel begangen werden, als ein Gnadenjahr, in dem alle Schulden
bedingungslos vergeben werden. “Dieses biblische Gesetz, von Moses verkiindet und von
Jesus aktualisiert, muB fiir Lateinamerika heute eine historische Realitédt sein.” Ausfihrlich wird
diese Forderung auf SchuldennachlaB fur die lateinamerikanischen Staaten im Jubeljahr mit
Stellen aus den Bichern Exodus, Deuteronomium und Levitikus sowie aus dem Lukas-
Evangelium argumentiert. Sicher - das Jobel-Jahr der Bibel ist, bei allen etymologischen
Zusammenhadngen, etwas grundsatzlich anderes als ein historisches Jubildum heute; aber als
Anwendung biblischer Grundsatze auf die Gegenwart war die Forderung legitim, zumal je gerade
der Beginn einer Neuevangelisierung gefordert wurde. Beim Papstbesuch in Santo Domingo
wurde auf den Vorschlag nicht Bezug genommen.

Fir das “Ostarrichi”-Jubildum von 1996 war ein zweiter Papstbesuch in Osterreich im

L JNNTOA

666}

129



| Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

Gesprach. Es wurde schon iber Selig- bzw. Heiligsprechungen spekuliert, die aus diesem AnlaB3
erfolgen sollten - auch das eine eminent geschichtsbezogene Facette solcher Visiten in
historischen Gedenkjahren. Im “Columbus-Jahr” 1992 gab es etwa diesbeziiglich Geriichte um
Isabella die Katholische, deren Rolle bei der ebenfalls 1492 erfolgten Judenvertreibung aus
Spanien aber damit in die Diskussion gekommen ware. Es ware spannend gewesen, was
Johannes Paul II. bei einem Besuch aus AnlaB des Millenniums zu “Osterreichs Taufschein” und
“Osterreichs Namenstag” gesagt hatte, noch spannender, wie es ihm gelungen ware, den
historischen AnlaB mit der kirchenpolitischen Situation in Osterreich zu verbinden. Mit politischer
Brisanz hatte man jedenfalls in diesem Jubeljahr rechnen dirfen. Es kam anders. Der Plan eines
zweiten Osterreich-Besuchs wurde fallengelassen. Aber auch die Absage verweist auf die
politische Bedeutsamkeit von Jubeljahren.

Eines wird wohl aus den wenigen hier behandelten Beispielen klar: Jubilden und Gedenktage
haben nicht nur mit der Vergangenheit zu tun, sondern ebenso auch mit der jeweiligen
Gegenwart. In dieser Allgemeinheit gilt die Feststellung fiir jede Beschaftigung mit Geschichte.
Bei Jubilaen handelt es sich allerdings um einen ganz spezifischen Umgang mit Geschichte aus
Interessen der Gegenwart. Jubilden werden gefeiert. Und das Feiern von Geschichte ist mit
anderen Formen der Beschaftigung mit Vergangenheit schwierig zu vereinen. Konrad LieBmann
hat kirzlich dieses Problem von Jubilden und Gedenktagen auf die pragnante Formel gebracht:
“Entweder man denkt oder man feiert. Uberall dort, wo gefeiert und gleichzeitig gedacht - oder
gar bedacht - werden soll, spieft es sich.” Darum geht es mir auch: Um die Widerspriiche von
Geschichte-Denken und Geschichte-Feiern. Ich habe gar nichts gegen das Feiern. Aber
brauchen wir dazu die Geschichte? Und wenn schon Geschichte-Feiern, dann gilt es dabei,
verantwortungsbewuBt zu bedenken, welche Auswirkungen “Jubelgeschichte” jeweils fir
politisches und gesellschaftliches BewuBtsein hat. Ein hohes MaB an Verantwortung liegt
diesbezuglich bei den Historikern. Ihnen kommt wohl primar die Aufgabe des Geschichte-
Denkens zu. Sie werden aber durchaus auch fur' s Geschichte-Feiern in Dienst genommen -
oder lassen sich dafir in Dienst nehmen. In Hinblick auf die gemeinsamen Wurzeln dieser
beiden Formen des Umgangs mit Vergangenheit ist es gar nicht so verwunderlich, daB immer
wieder der Versuch gemacht wird, Unverbindbares zu verbinden.

In der Einladung zu dieser Wiener Vorlesung wurde mit zwei Zitaten auf die Veranstaltung
eingestimmt. Das eine von ihnen macht gerade auf diese Spannung von Geschichte-Denken und
Geschichte-Feiern aufmerksam. In einem Interview mit “Geschichte und Gesellschaft”
formulierte Pierre Bourdieu: “Die zentrale Position der Geschichte im universitdren Feld ...
schwankt zwischen dem Modernismus einer Wissenschaft der historischen Tatsachen und dem
vorsichtigen Akademismus bzw. Konformismus einer dlteren literarischen Tradition ... Oder
genauer gesagt: Zwischen einer Forschung, die notwendigerweise kritisch ist, weil sie sich auf
Gegenstande bezieht, die gegen die landldufigen Vorstellungen konstruiert worden sind und die
von der offiziosen Geschichte der Gedenktage vollkommen ignoriert werden, und auf der
anderen Seite einer offiziellen oder halb-offiziellen Geschichte, die sich der Verwaltung des
kollektiven Gedachtnisses widmet, indem sie an den vielfaltigen Gedenkfeiern teilnimmt und die
sakrosankten Archive konserviert, jenes Staatsgeddchnisses, das der Staat eben durch die



[ HISTOREIN

Geschichtswissenschaft kontrolliert.” In der Geschichte und der Theorie der
Geschichtswissenschaft werden diese beiden ganz unterschiedlichen Entwicklungsstrange in
der Regel nicht unterschieden. Umso hilfreicher ist der Hinweis des Wissenschaftssoziologen
Bourdieu: die Gedenktagsgeschichte unterscheidet sich in Zielen und Zugangsweisen sehr
wesentlich von einer kritischen Geschichtswissenschaft. Es ware fiir das Selbstverstandnis des
Faches sehr wichtig, dem Spannungsverhaltnis zwischen diesen beiden Formen des Umgangs
mit Vergangenheit nachzugehen. Ein Beitrag dazu wird hier versucht. Die Frage: Warum feiern
wir Geschichte? flihrt Uber die Geschichte von Jubilden und Gedenktagen zu bestimmten
Folgewirkungen, die fir das Feiern von Geschichte typisch sind.

<
o
=
=
=
m
-

666 |

Das zweite Zitat, das vom Einladungstext her auf diese “Wiener Vorlesung” vorbereiten soll,
eroffnet einen ganz anderen Zugang zum Thema: “Das Jahrhundert, das Jahrtausend nahert sich
seinem Ende. Es wird Zeit, niichtern Bilanz zu ziehen. Wer, wenn nicht der Historiker, sollte dies
sachgerecht leisten? Es sind die alten Fragen, die zu stellen sind: Wer sind wir? Woher kommen
wir? Wohin gehen wir? - aber es konnen nicht die alten Antworten sein. Ausgangspunkt jeder
lebendigen Historie muB die Gegenwart sein. lhre brennenden Fragen sind das Triebwerk, das
historische Reflexion in Gang setzt und halt.” Der Autor, der der jingeren Generation der
osterreichischen Geschichtswissenschaft angehort, ist sicher nicht zu den Gedenktags-
Historikern im Sinne Pierre Bourdieus zu rechnen. Sein Konzept einer an Gegenwartsproblemen
orientierten, lebendigen Historie steht gewiB in einem ganz anderen Kontext. Aber warum sollte
gerade vor der Jahrhundert- bzw. Jahrtausendwende ein besonderer Anla sein, Bilanz zu
ziehen. Diese an bestimmte Zeiten gebunden gedachte Notwendigkeit des Bilanzierens kommt
dem “Zwang der runden Zahl” sehr nahe, auf die sich Jubilaumshistoriker immer wieder berufen.
Wer zwingt da eigentlich wen? Welcher Zwang besteht nach 50, 100, 950 oder 1000 Jahren zu
feiern oder Uber Vergangenes Bilanz zu ziehen.

Bei einer sehr emotional gefiihrten Diskussion im Vorfeld des Tiirkenjubildums von 1983 hat der
damalige Kulturstadtrat von Wien mit lebensgeschichtlichen Parallelen argumentiert. So wie es
selbstverstandlich sei, alten Menschen zum 80. oder 90. Geburtstag und zur Goldenen Hochzeit
zu gratulieren, so selbstverstandlich misse auch 300 Jahre nach der erfolgreich abgewehrten
Turkenbelagerung gefeiert werden. Der Verweis auf die soziale Pflicht zur Ehrung alter
Menschen, ist sicher eine geschickte Immunisierungsstrategie. Aber stimmt die Parallele
zwischen Lebensgeschichte und Staatsgeschichte, die hier gezogen wird? Sind personliche
Jubilden nicht etwas ganz anderes als Jubilden von Staaten, Kirchen und anderen GroBgruppen,
bei denen es in der Regel gerade nicht um selbst Erlebtes und selbst Erfahrenes geht? Von
einem “Zwang der runden Zahl” kann schon im personlich-familidaren Bereich gewi3 nicht
gesprochen werden. Das Feiern “runder” Geburts- oder Hochzeitstage ist eine - historisch relativ
junge - gesellschaftliche Konvention. Und so laBt sich hier auch nichts auf die staatliche oder
kirchliche Ebene Gbertragen. Geschichte bei Jubilden feiern ist nicht “Zwang der runden Zahl”.
Es ist Zwang der Tradition - und diese sollte man tiberdenken.

Vom “Zwang der runden Zahl” im Zusammenhang mit Jubilden zu sprechen, bedeutet eine
Enthistorisierung des Phanomens. Es wird dabei von unhinterfragten Pramissen ausgegangen:
131



132

| Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

DaB bestimmte historische Ereignisse gedacht werden missen, daB dieses Gedenken in
bestimmten zeitlichen Abstanden erfolgen muB, daB dieses Gedenken in der Form einer Feier
erfolgen muB. Solchen Pramissen wird eine gleichsam iiberzeitlich gleichbleibende Geltung
zugesprochen - das Phanomen Jubilaum gleichsam als eine anthropologische Konstante. Das
ist sicher unhistorisch gedacht. Ein Blick auf die Geschichte der Jubilden zeigt es eindeutig:
Diese Form des Umgangs mit Geschichte ist eine sehr spezifische. Sie begegnet zeitlich und
regional begrenzt sowie in sich wiederum vielféltig differenziert. So nimmt ein Blick zuriick sehr
rasch dem Phanomen Jubilaum jene unhinterfragte Selbstverstandlichkeit, die es aus der Praxis
der Gegenwart zu haben scheint. Umso erstaunlicher ist es, daB gerade Historiker fur diese
unhistorische Betrachtungsweise besonders anfallig erscheinen. Bourdieus Unterscheidung
zweier Grundtypen geschichtswissenschaftlichen Zugangs hilft hier weiter. Wir miissen die
“Gedenktage-Geschichte” zum Gegenstand der “kritischen Geschichtswissenschaft” machen.
Das fiihrt zu einer Antwort auf unsere Ausgangsfrage: Warum feiern wir Geschichte?

Geht man den historischen Wurzeln des Geschichte-Feierns nach, so fiihren die
Entwicklungslinien stets in religiose Zusammenhange zuriick. Der interkulturelle Vergleich
zwischen Religionsgemeinschaften der Vergangenheit bzw. der Gegenwart zeigt jedoch, daf es
sich beim Feiern von Geschichte zu bestimmten “heiligen Zeiten” keineswegs um ein allgemein
verbreitetes religioses Grundphanomen handelt. Es hangt mit der spezifischen Bedeutung des
Sich-Erinnerns in einer Religion zusammen, ob und in welcher Form sie eine historisch
orientierte Festkultur ausbildet. Im Christentum kommt der Erinnerung an Heilsgeschehen der
Vergangenheit zentraler Stellenwert zu. Sehr treffend wurde diese Eigenart als
“Memorialcharakter des Christentums” bezeichnet.

Die Besonderheit des Konzepts der Heilgeschichte und damit eine besondere Kultur religiosen
Erinnerns ist Christentum und Judentum gemeinsam. Es handelt sich beim Ursprung dieser
Gemeinsamkeit um eine sehr spezifische Form der Theologisierung von Geschichte. Die
Vorstellung, daB Gott bzw. Gotter verursachend in den Ablauf der Geschichte sowie in die
einzelnen menschlichen Lebensschicksale eingreifen, bestimmt das Geschichtsbild nicht nur
der Israeliten sondern auch anderer vorderorientalischer Kulturen der Friihzeit. Die einmalige
Besonderheit der israelitischen Konzeption von Heilgeschichte ist der Gedanke des Bundnisses
zwischen Gott und seinem Volk. Alles was dem Volk widerfahrt, steht in Zusammenhang mit
seiner Treue bzw. Untreue gegentber dem gottlichen Partner. Nicht das einseitige Eingreifen der
Gottheit ist in dieser Form der Theologisierung von Geschichte entscheidend, sondern die
wechselseitige Selbstverpflichtung der Biindnispartner, die sich durch ihr Handeln gegenseitig
beeinflussen. Heilgeschichte als Geschichte des Bundnisses Gottes mit seinem auserwéhlten
Volk in diesem Verstandnis war neu. Sie stellt den Kontext dar, in dem die religiés-historische
Gedenktagskultur des Judentums in ihrer einmaligen Besonderheit zu verstehen ist: Pessach als
Erinnerungsfest an den Auszug aus Agypten, das Wochenfest Schawuot, bei dem die
Gesetzgebung auf dem Sinai zum Festthema wurde, spéter dann das Chanukka-Fest, bei dem
man der Reinigung des von den Syrern entweihten Tempels durch Judas Makkabdus im Jahre
165 v. Chr. gedachte, der Nikanor-Tag, der an den Sieg des Judas Makkabdus (iber den
syrischen Feldherren vier Jahre spater erinnert oder das Purim-Fest, bei dem die persischen



| HISTOREIN

Juden die Errettung vor den Anschldgen des Haman
durch Esther und Mordechai feierten. Vor allem in den
letzten beiden vorchristlichen Jahrhunderten setzte
sich der ereignisbezogene Gedenktagscharakter in der
judischen Festkultur durch.

o
=
|
=
m
ey

666}

In der Entstehung und Entwicklung des christlichen
Festkalenders wurden viele Elemente dieser historisch
orientierten judischen Festkultur Gbernommen und
weiterentwickelt. Ihr heilgeschichtlicher Bezugspunkt
war nun das Erlosungsgeschehen. Entscheidend fiir
den spezifischen “Memorialcharakter” des Christentums erscheint jedoch ein neues Moment:
Das aélteste und wichtigste Basissymbol der neuen Glaubensgemeinschaft ist ein
Gedachtnismahl. Es wurde in Erinnerung an das Letzte Abendmahl, das Jesus nach dem Bericht
der Evangelien mit dem ausdriicklichen Auftrag, es zu seinem Gedenken zu wiederholen, an sein
Leiden, sein Sterben und seine Auferstehung feierlich begangen. Die altesten Bezeichnungen fiir
dieses Gedachtnismahl sind “Herrenmahl” und “Eucharistie”. In der katholischen Tradition hat
sich spater die Bezeichnung “Messe” durchgesetzt. Ein Grundelement dieser zentralen Kultfeier
ist “Anamnesis”, “Memoria”, Erinnerung. Fir die spezifische Form des Erinnerns von
Geschichte bei Festen in christlichen Kulturen hat die Messe eine enorme Bedeutung erlangt. Sie
bildet ein Grundmuster, das nicht nur in religiosen, sondern vor allem auch in sakularisierten
Formen von Gedenkfesten bis in die Gegenwart weiterwirkt.

Am Anfang des christlichen Erinnerns an Festtagen steht das wochentliche Gedenken, nicht das
jahrliche - schon gar nicht das Feiern von Geschichte iiber groBere zeitliche Distanzen, wie es
dem modernen Jubildum zugrundeliegt. Die Gemeinde trifft sich am ersten Tag der Woche, am
Sonntag, am “Tag des Herrn”, an dem sie seine Auferstehung feiert. Der Sonntag ist der
christliche Fest- und Gedenktag schlechthin. An ihm wird grundsatzlich das Geddchtnismahl
gefeiert. Das Geddchtnis der Auferstehung bestimmt dann auch die Anfinge des jahrlichen
Gedenkens im Christentum. Das édlteste im Jahreszyklus begangene Fest ist Ostern. Andere
Erinnerungsfeste an das Erlosungsgeschehen schlieBen hier an. Auf das Leben Jesu bezogene,
jahrlich gefeierte Feste bilden die Grundstruktur des christlichen Festkalenders.

Mit den Anfangen der Heiligenfeste, die schon ins 2. Jahrhundert zurickreichen, kommt ein
neues Element hinzu: Nicht nur das Leben Jesu allein ist nun heilsgeschichtlicher Bezugspunkt
der christlichen Gedenkkultur. Auch die Todestage der Martyrer und spater der Bekenner werden
im Jahresrhythmus gefeiert. Dasselbe gilt for die Kirchweihfeste der groBen Hauptkirchen in
Jerusalem und Rom, die seit dem vierten Jahrhundert hinzukommen, die Kreuzfeste wie
Kreuzauffindung und Kreuzerhohung und schlieBlich jahrliche Erinnerungsfeste an Konzilien, wie
sie in Byzanz gefeiert werden. Der Rahmen der Gedenkanldsse weitet sich. Er bleibt aber auf
Heilgeschichte in einem umfassenderen Verstandnis beschrankt.

Der Weg vom heilgeschichtlichen zum politischen Gedenkfest war lange. Entscheidende
Schritte auf diesem Weg wurden in Byzanz vollzogen. Den Heiligenfesten kam dabei eine

133



134

| Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

entscheidende Vermittlerfunktion zu. Besonders friih, ndmlich bereits im 7. Jahrhundert, feierte
man hier schon Herrschersiege mit jahrlichen Dankfesten an Heilige. Eine besondere Rolle
spielte dabei die Vorstellung, daB der militarische Erfolg oder auch andere politisch wichtige
Ereignisse dem jeweiligen Tagesheiligen zu verdanken seien, der an seinem Festtag iber
besondere Kraft verfiige. So konnte sich in der Einkleidung christlicher Heiligenverehrung eine
politische Gedenktagskultur ausbilden. 1m Westen wurde dieses Muster zuerst von Venedig
ubernommen. Die Eroberung von Konstantinopel durch den Dogen Enrico Dandolo 1204 beging
man jahrlich am Nikolausfest. Die Anniversarien von drei Siegen (ber die Genuesen im 14.
Jahrhundert wurden am Fest des heiligen Martial, Maria Magdalenas und zu Johannis
Enthauptung begangen. Es entwickelte sich so auf der Grundlage des kirchlichen
Heiligenkalenders eine Staatsliturgie, in der das politisch-historische Gedenken immer starker in
den Vordergrund trat. Venedig wurde diesbeziiglich fur andere italienische Kommunen zum
Vorbild. Aber auch in der Schweiz und in Deutschland finden sich bereits im Spatmittelalter
Schlachtengedenktage an Heiligenfesten als eine weit verbreitete Erscheinung, vor allem in
Stadten. Gelegentlich trat schon damals das Heiligengedenken vollig zuriick. Damit zeichnet sich
eine Form des Feierns von Geschichte ab, wie sie in den 6ffentlichen Gedenktagen der Moderne,
den National- und Staatsfeiertagen, ihren uns vertrauten Ausdruck findet.

Zum Unterschied vom Anniversarium, dem
jahrlich wiederkehrenden Gedenktag, war das
Jubildum als historisches Erinnerungsfest uber
eine grossere zeitliche Distanz dem Mittelalter
fremd. Das verdient besonders betont zu
werden, weil unser Begriff Jubildum aus dem
Mittelalter stammt und mit einem Zeitrhythmus
verbunden ist, der bis heute die Abstdnde von
Jubildumsfeiern bestimmt. Am 22. Februar des
Jahres 1300 erlieB Papst Bonifaz VIII. eine Bulle,
in der er riickwirkend ab Weihnachten das Jahr
als “annus iubilaeus” verkiindete. In diesem Jubeljahr sollte in Rom ein vollkommener Abla3
gewonnen werden konnen. Mit der Bezeichnung “annus iubilaeus” kniipfte der Papst seinerseits
an das biblische Vorbild des Jubeljahres an. Im Buch Levitikus heiBt es “Du sollst sieben
Jahreswochen, siebenmal sieben Jahre zahlen; die Zeit von sieben Jahreswochen ergibt fiir dich
neunundvierzig Jahre. Im siebten Monat, am zehnten Tag des Monats sollst du das Signalhorn
ertonen lassen; am Versohnungstag sollt ihr das Horn im ganzen Land ertonen lassen. Erklart
dieses flinfzigste Jahr fur heilig und ruft Freiheit fiir alle Bewohner des Landes aus! Es gelte euch
als Jubeljahr.” Das Widderhorn, mit dem am Versohnungstag jedes flinfzigsten Jahres die
heilige Zeit angekiindigt wurde, hieB “jobel”. Die Bezeichnung “annus iubilaeus” bzw. Jubildum
ist von diesem Widderhorn abgeleitet. Und auch das Zeitintervall von fiinfzig Jahren lebt in den
Jubildumsabstidnden moderner Gedenktage fort. Mit dem Feiern von Geschichte hat aber weder
das Jobel-Jahr des alten Israel noch das pépstliche Jubeljahr des Spatmittelalters zu tun, das
sich auf jenes beruft.




| HISTOREIN

Das jlidische Jobel-Jahr war eine sakralrechtlich-sozialpolitische Einrichtung. Alle flinfzig Jahre
sollten in Schuldknechtschaft geratene Israeliten freigegeben, verlorener Landbesitz
zuriickerstattet, Schulden nachgelassen werden. Es ging also um Wiederherstellung der
gesellschaftlichen Ordnung zu bestimmten heiligen Zeiten. Das papstliche Jubeljahr hingegen
gehort in den Bereich der Heilsokonomie. Der vollkommene AblaB3, der in diesem Jahr allen
Rompilgern unter bestimmten Gebetsauflagen gewahrt wurde, sollte den NachlaB aller
Sundenstrafen bewirken. Es ging also um BufBzeiten - nach der Durchsetzung des
Fegefeuerglaubens in der Westkirche ein ganz existenzielles personliches Problem. Wenn sich
Papst Bonifaz VIII. bei der Einrichtung des romischen Jubeljahrs auf das alttestamentarische
Vorbild berief, so war das der Versuch, etwas wesentlich Neues aus der Berufung auf die Heilige
Schrift zu legitimieren. Wie diese so folgenreiche Neueinrichtung des “annus iubilaeus” zu
erklaren ist, bleibt eine letztlich nicht voll geklarte Forschungsfrage. Es gibt wichtige Vorstufen
in “Heiligen Jahren”, die von Bischofen proklamiert wurden, etwa in Canterbury, in Bamberg,
vielleicht auch in Santiago di Compostela. Durch eine Initiative von oben allein kann jedoch die
Entstehung des romischen Jubeljahrs nicht erklart werden. Bonifaz VIII. reagierte namlich mit
seiner Bulle auf eine religiose Volksbewegung. Fur die romische Kurie unerwartet hatten sich am
1. Janner 1300 zahllose Pilger in der Peterskirche eingefunden, die sich einen vollkommenen
AblaB erhofften. In dieser Bewegung von unten wird man vielleicht millenaristische Stromungen
vermuten durfen. Die Hoffnung auf ein Tausendjahriges Reich des Friedens und der Freude, das
Christus am Ende dieser Weltzeit nach der Ankiindigung der Geheimen Offenbarung errichten
wiirde, war gerade in Italien im Spatmittelalter ein sehr wirkkraftiges Motiv der Volksfrommigkeit.
So ist nicht auszuschlieBen, daB bei der Entstehung der romischen Jubeljahre auch
Millenarismus im Spiel war. Aber auch diese magliche Kontinuitatslinie hat nichts mit
historischem Gedenken zu tun.

L JANTOA

6661

Jubeljahre, Gnadenjahre, Heilige Jahre wurden von den Papsten in unterschiedlichen
Zeitabstanden einberufen. Hundert, flinfzig, dreiunddreiBig, schlieBlich funfundzwanzig Jahre
galten als das richtige Intervall, woflr sich jeweils eine geeignete biblische oder pastorale
Erklarung fand. Die Blrger von Rom drangten meist auf eine haufigere Abhaltung, war doch der
Pilgerstrom in die Heilige Stadt fir sie eine ertragsreiche Einnahmequelle. Die Vorbereitungen
der Heiligen Jahre haben vielfach das Stadtbild von Rom maBgeblich verandert. Zum
Unterschied von modernen Jubilden handelt es sich ja beim romischen Jubeljahr um eine heilige
Zeit, die an heilige Orte gebunden ist. Trotz mancher Akzentverschiebungen hat es bis ins 20.
Jahrhundert hinein seinen Grundcharakter als AblaBjahr bewahrt. Es geht nicht um Erinnerung
an historische Ereignisse. Und es geht auch nicht um religioses Feiern von markanten
Einschnitten in unserem Zeitrechnungssystem. Mag sein, da im Heiligen Jahr 2000 solche
Momente mit hereingenommen werden. Seiner Tradition nach ist das romische Jubeljahr trotz
seiner Bezeichnung “annus iubilaeus” ein Relikt aus einer Zeit, in der es noch keine Jubilden gab.

Wesentliche Wurzeln fiir das Entstehen von Jubildaen in unserem heutigen Verstandnis liegen im
Reformationszeitalter. Vom jahrlich gefeierten Reformationsfest uber das nach jeweils hundert
bzw. fiinfzig Jahren gefeierte Reformationsjubilaum fuhrt eine direkte Entwicklungslinie zu den
nationalstaatlichen Jubilden der Moderne. Dem Jubilaum geht das Anniversarium voraus. Schon

135



136

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

frih wurde in jahrlichen Feiern des Reformators bzw. der Reformation gedacht. Bezeichnend
erscheint, daB bei der Tageswahl die personenbezogenen Daten von Luthers Geburts-, Tauf-
bzw. Sterbetag immer mehr in den Hintergrund treten. Letztlich setzt sich die Bezugnahme auf
ein Ereignis als heilsgeschichtlich bedeutsamer Neuanfang durch - ndmlich auf den
Theseanschlag von Wittenberg am 31. Oktober 1517. Nicht personen- sondern ereignisbezogen
wurden auch die ersten Reformationsjubilden begangen - 1580 in Erinnerung an die Augsburger
Konfession, 1617 erstmals an den Thesenanschlag. '

Wie kam es zu dieser Entwicklung von jdhrlichem Gedenken zum Gedenken Uber groBere
zeitliche Distanz? Bezeichnungen und Intervalle scheinen auf das romische Jubeljahr zu
verweisen. In Hinblick auf die religionspolitische Situation ist jedoch eine unmittelbare
Beeinflussung auszuschlieBen. Eine gemeinsame Grundlage war fir Protestanten und
Katholiken im judischen Jobel-Jahr gegeben. Auf dieses konnte man sich als biblische
Legitimation berufen, das neue Phanomen des Geschichte-Feierns in groBeren Zeitabstdnden
aber 1468t sich aus dieser Wurzel nicht befriedigend erklaren. Zwei Faktoren dirften fur die
Entwicklung besonders bedeutsam gewesen sein: einerseits das neue GeschichtsbewuBtsein
des Protestantismus, andererseits das neue Jahrhundertdenken der Zeit. Beide sind miteinander
in Zusammenhang zu sehen. Dieser Zusanimenhang ldBt sich anschaulich an einem
richtungsweisenden Frithwerk der protestantischen Geschichtsschreibung veranschaulichen,
den sogenannten “Magdeburger Zenturien”, die von Matthias Flacius lllyricus und seinen
Mitarbeitern ab 1559 veroffentlicht wurden.

Die groBen historiographischen Werke des Mittelalters begannen - ihrer heilsgeschichtlichen
Konzeption entsprechend - mit der Erschaffung der Welt. Flacius’ Kirchengeschichte verlait
erstmals diesen Rahmen. Er beginnt mit der Geburt Christi. Christus als Ausgangspunkt der
Darstellung entsprach der Grundintention des Geschichtswerks. Es ging ja nicht allgemein um
Weltgeschichte als Heilgeschichte, sondern um die Entfaltung eines besonderen Gedankens: Es
sollte gezeigt werden, daf die lutherische Lehre die von Jesus verkiindete sei, die dann im Lauf
der Jahrhunderte immer mehr verfalscht wurde. Mit der Geburt Christi als Beginn der Darstellung
ergab sich eine Koinzidenz mit dem Beginn der christlichen Zeitrechnung. Zum ersten Mal in der
Historiographiegeschichte kamen geltende Ara und dargestellter Geschichtsabschnitt voll zur
Deckung. Und noch ein Zweites war in den “Magdeburger Zenturien” neu, namlich die Einteilung
in “Hundertscharen” von Jahren, die dem Werk seinen eigentimlichen Namen gab. Fur die
Autoren hatte die Jahrhundertgliederung rein praktische Bedeutung, um die Félle des gebotenen
Stoffs zu ordnen. DaB diese Zeiteinheit gewahlt wurde, ist sicher kein Zufall. Das 16. Jahrhundert
ist ja eine Epoche, in der sich eine starke Tendenz einerseits zur abstrakten Zeitrechnung,
andererseits zum Dezimalsystem erkennen laBt. Das Denken in Jahrhunderten war den
Zeitgenossen keineswegs so selbstverstandlich, wie man es aufgrund ihrer Zeitrechnung
vermuten wiirde. Darauf verweist besonders deutlich der Sachverhalt, daB das deutsche Wort
“Jahrhundert” erst im 17. Jahrhundert aufgekommen ist. Das englische “century” diirfte direkt
durch den EinfluB der “Magdeburger” Zenturien entstanden sein. Bis dahin fehlt eine
Bezeichnung. Aus der Kombination von Einteilung nach Jahrhunderten und Beginn mit der
christlichen  Zeitrechnung  entstand mit diesem  Basiswerk  protestantischer



| HISTOREIN

Geschichtsschreibung ein zukunftsweisendes Ordnungsmodell: die von Christi Geburt an
zahlende Jahrhundertrechnung.

L JNNTOA

Die enorme Breitenwirkung der “Magdeburger Zenturien” hat nicht nur dazu gefuihrt, daB sich die
Jahrhundertrechnung als Ordnungsraster der Geschichte weithin durchsetzte, sie hat auch
bewirkt, daB das Jahrhundert zunehmend als eine besonders bedeutsame Zeiteinheit angesehen
wurde - und zwar in zweierlei Verstandnis. War die Jahrhunderteinteilung bei Flacius lllyricus
noch ein rein formales Einteilungsprinzip, wurde in der Folgezeit zunehmend mehr darin
gesehen. Man sprach von einem “genius saeculi”. Man ubertrug alte Vorstellungen vom Wesen
der Weltalter auf das Jahrhundert - daB mit dem ausklingenden Jahrhundert etwas Altes zu Ende
gehe, daB mit dem neuen etwas Neues beginne. Die Jahrhundertschwellen wurden in diesem
Sinne als besonders bedeutungsvoll angesehen und dementsprechend gefeiert. Solche Feiern
fanden erstmals 1700 statt und erfuhren dann 1800 und 1900 eine noch viel groBere
Beachtung. Worum es dabei eigentlich ging, wird aus einer regelmadBig aus diesem Anlal
wiederkehrenden und heftig diskutierten Streitfrage deutlich: Beginnt das neue Jahrhundert am
1. Janner 1700, 1800, 19007 Oder ist der Jahresanfang des Folgejahrs - also 1701, 1801, 1901
der entscheidende Anfangstermin? Ein Jahr Null hatte ja Dionysius Exiguus im 6. Jahrhundert
noch nicht gekannt, als er mit seiner Berechnung von Christi Geburt die Grundlage unserer
Zeitrechnung schuf. DaB sich bei den Feiern eindeutig die Wende von 99 zu 100 durchsetzte,
zeigt deutlich die Bedeutsamkeit, die hier der “runden Zahl” beigemessen wurde - eine
sakularisierte Zahlenmystik ohne religiose Grundlage. Es wurde ja auch die Silvesternacht zur
gefeierten Wende, nicht das Geburtsfest Christi, mit dem das Heilige Jahr beginnt. Die
Jahreswende von 1999 zu 2000 wird die erste Jahrtausendschwellenfeier im Sinne dieses
historisch relativ jungen Typs von Jubeljahren sein. Zu Anfang des Jahres 1000 hat man einen
solchen ubergang ganz sicher nicht gefeiert. Ein BewuBtsein besonderer Bedeutsamkeit von
Jahrhunderten und Jahrhundertwenden war der damaligen Zeit fremd. Soweit die Menschen
damals von millenaristischen Angsten erfiillt waren, hat sich dieses BewuBtsein, in einer
besonderen Zeit zu leben, auch nicht in Jubelstimmung ausgedriickt.

666}

Das neue Denken in Jahrhunderten, das in der friihen Neuzeit aufgekommen ist, hat sich
zundchst im Feiern von Jubilaen ausgewirkt - friiher jedenfalls als im Feiern von
Jahrhundertwenden. Zur ersten Jahrhundertfeier der Reformation im Jahre 1617 deutete einer
der Autoren einer Schrift zum “Lutherischen Jubelfest” den AnlaB des Feierns: “inmittelst ein
ganzes Seculum verflossen und eben dieses 1617. Jahr gleichsam natalitius unserer reformirten
Evangelischen Religion ist”. Nach Ablauf eines Saeculums wird “gleichsam ein Geburtstag”
gefeiert. Die Ubliche Frist fur die Feier des Geburtstags war das Jahr. Jahr und Jahrhundert
werden in dieser Stelle parallelisiert, und damit Anniversarium und Jubildaum. Das “Saeculum”
gilt hier im neuen Verstandnis der Zeit als ein sich geschlossener Zeitabschnit. Erst damals
entstand ein ZeitbewuBtsein, das dem Jahrhundert diesen Stellenwert beimaB bzw. ein
GeschichtsbewuBtsein, daB das Jahrhundert im Geschichtsablauf so hoch bewertete. So ist es
kein Zufall, daB sich erst damals analog zum Anniversarium ein Typus von Jubeljahren
ausbildete, der das Gedenken an Geschichte zum zentralen Thema der Jubelfeier machte. Die
Unterschiede zum Anniversarium sind nicht grundsatzlicher Natur. Sie liegen in der Intensitat
137



138

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

des Feierns und in der gréBeren zeitlichen Distanz, die sicher mit der Steigerung in der Intensitat
zu tun hat. Die Intervalle der Distanz verweisen - iiber das neue Jahrhundertdenken hinaus - auf
Jubeljahre dlterer Zeit mit anderem Charakter, mit denen sie vor allem die Zahlenmystik in der
Beistimmung solcher “heiliger Zeiten” gemeinsam haben. Neue Komponenten kommen in die
traditionellen Formen christlicher Memorialkultur durch den verdnderten Zugang zur Geschichte
- zundchst eine aus dem Geist der Reformation neu gedeutete Heil- bzw. Kirchengeschichte,
zunehmend aber dann auch ein sakulares GeschichtsbewuBtsein, das in Staat und Nation seine
wichtigsten aktuellen Bezugspunkte hat.

Den jahrlich gefeierten Reformationstagen sowie den in groBeren zeitlichen Abstianden
begangenen Reformationsjubilden kommt fiir die Entstehung und damit fur das Verstandnis der
modernen Gedenktagskultur entscheidende Bedeutung zu. Das gilt fur deren
Rahmenbedingungen, fiir deren Inhalt, deren Gestaltungsformen. Wéhrend in der katholischen
Kirche das urspringlich bischofliche Recht, tber kirchliche Festfeiern zu entscheiden, mit
zunehmender Zentralisierung auf den Papst iberging, Gbernahm es in den evangelischen
Landeskirchen der Landesfiirst - ein entscheidender Schritt zur Sakularisierung und Politisierung
der Gedenkkultur. So wie die Initiative zu den Reformationsfeiern von den Landesfiirsten
ausging, so zunehmend auch zur Gestaltung anderer
historischer Gedenkfeste. Neben dem durch die
Reformation beeinfluBten GeschichtsbewuBtsein sind
es also auch strukturelle Bedingungen der
Kirchenverfassung, die zu einem Vorsprung der
protestantischen Lander in der Ausbildung einer
sdkularen Jubilden- und Gedenktagskultur gegentiber
den katholischen Landern geflihrt haben. Zu den
Anldassen solcher Gedenkfeste sind die Grenzen
zwischen religios bedeutsamen und politisch
wichtigen vielfach flieBend. Symptomatisch dafiir ist
etwa das Wartburgfest von 1817, bei dem 300 Jahre
Reformation zugleich mit dem vierten Jahrestag der
Volkerschlacht bei Leipzig gefeiert wurde. Es ging also
in doppelter Weise um einen “heiligen Anfang” - den
der erneuerten Religion und den der von
Fremdherrschaft befreiten Nation. Aus
heilsgeschichtlich christlichen Wurzeln kommend setzt sich dieses Feiern des “heiligen
Anfangs” gleichsam wie ein Leitmotiv in den Gedenktagen und Jubilden des nationalistischen
Zeitalters fort. Nur die Ereignisse, auf die man sich bezieht, sind andere: siegreiche Schlachten,
die die nationale Freiheit begriindeten, die Erkldrung der Unabhangigkeit, die Proklamation der
Verfassung. Ebenso stehen die historischen Gedenkfeste fur Freiheitshelden und nationale
Heroen in der heilsgeschichtlichen Tradition des Kults als heilbringend bzw. als heilig verehrter
Personen. Dieser Kontinuitditszusammenhang beantwortet uns die Frage: Warum feiern wir
Geschichte? Jubilden und historische Gedenktage haben ihren Ursprung im religiosen Fest.




| HISTOREIN

Spezifische Gestaltungsformen des religiosen Feierns leben in ihnen auch noch in sakularisierter
Form weiter.

()
—
o
=
m
—

Das Kernstiick christlicher Liturgie, die Feier der Eucharistie, blieb bis ins 19. und 20.
Jahrhundert hinein auch zentrales Element aller offentlichen Gedenkveranstaltungen. DaB kein
Reformationsfest und kein Reformationsjubildum ohne Festgottesdienst stattfinden konnte,
versteht sich von selbst. Dasselbe galt fir historische Gedenktage der katholischen Kirche. Aber
auch die dynastisch-hofische und sie ablosend die staatlich-nationale Festtagskultur behielt die
Messe als Mittelpunkt des Festablaufs bei. Selbst in der Franzosischen Revolution wurde noch
der erste Jahrestag des Sturms auf die Bastille mit einer groBartigen Festmesse begangen. Die
wesentliche Position, die der Messe in der Gestaltung offentlicher Gedenktage zukam, bedeutet
allerdings nicht, daB das historische Gedenken hier dominant durch die spezifische Form des
Erinnerns, wie sie flr die Messe typisch ist, gepragt wurde. Die Messe war ja nur ein Teil der
Gedenktagsveranstaltungen. Der Bezug zum jeweiligen historischen AnlaB erfolgte mehrheitlich
in anderen Gestaltungselementen der Festtagsliturgie. Viele von ihnen gehen aber wiederum auf
einzelne gottesdienstliche Formen der Messe zuriick, sind quasi ausgelagerte Elemente der
Messe. Die Messe ist ihrem Wesen nach Vergegenwartigungsliturgie des Heilgeschehens. In
mehr oder minder vermittelter Weise wirkt dieser Grundzug christlicher Memorialkultur in den
unterschiedlichsten Formen des Feierns von Geschichte an offentlichen Gedenktagen nach - oft
weit von der urspringlichen Wurzel entfernt.

666}

Ein zentrales Element aller historischen Gedenkfeiern war die Festansprache. Wurde sie im
Rahmen des Festgottesdiensts gehalten, so als Predigt. AuBerhalb desselben stand sie
unverkennbar in dieser Tradition - in den rhetorischen Gestaltungsformen, im feierlichen Pathos,
in den vermittelten Inhalten. Vor allem die protestantische Predigtkultur bot fir die Entwicklung
der Festansprache besonders gunstige Voraussetzungen. Die Predigt ist  jenes
Gottesdienstelement, das sich am flexibelsten gestalten 1aBt. Deswegen eignet es sich auch in
besonderer Weise dazu, historische Bezlige aufzunehmen. Die Interpretation der Heiligen Schrift
in der Predigt bedeutete ja ihrem Wesen nach, Beziige zwischen einst und jetzt herzustellen.
Genau das aber war auch die Aufgabe des Festredners. Das gesprochene Wort erlaubte bei
diesem Umgang mit Vergangenheit sehr unterschiedliche Zugangsweisen - von statischem
Festhalten an geheiligter Tradition bis hin zu aktualisierender Neudeutung. Wo die Festrede dem
Predigtmodell verhaftet blieb, tendierte sie dazu, Geschichte als sakrale Tradition zu betrachten.

Festspiel und Theater als Gestaltungselement historischer Gedenktage in neuerer Zeit fiihren
ebenfalls zu christlich-liturgischem Ursprung zurtck, freilich in ganz anderer Zugangsweise zur
Geschichte als die Predigt als verbale Verkindigungsform. Festspiel ist in seiner Wurzel
illustrierende Predigt durch lebende Bilder, durch Zurschaustellen von Gruppenszenen. An
solche “repraesentationes sacrae” schlieBen Oster-, Passions- und Heiligenspiele an. Sie fiihren
aus der Kirche hinaus zum Festspiel, zum Theater. Auch Festumziige mit szenischen Bildern aus
der Geschichte zu historischen Gedenktagen gehen auf diese Wurzel zuriick. Bei solchen
szenischen Bildern aus der Geschichte, bei Festspiel, bei Theater handelt es sich um eine
besonders anschauliche Form der Vergegenwartigungsliturgie. Sie spricht noch starker die
139



140

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

Emotion an als das in der Predigt gesprochene Wort. Sie driickt in noch eindringlicherer Weise
aus, daB Vergangenheit und Gegenwart in eins gesehen werden sollen.

Zusammenhdnge zwischen der Gestaltung historischer Gedenktage und traditionellen
christlichen Liturgieformen sind in vielfdltiger Weise feststellbar. Vor allem das Lied ist
diesbeziiglich zu nennen. Das liturgische Element der Hymne wurde im 19. Jahrhundert zur
Nationalhymne weiterentwickelt, hdaufig mit historischen Beziigen im Text. Kaum eine andere
Form bringt die Weihestimmung des Feierns von Geschichte so stark zum Ausdruck wie das
Singen von Hymnen. Das Lauten der Glocken als Mittel, festliche Stimmung zu bewirken, ist
ebenfalls ein Moment aus religioser Tradition. Eine wichtige Kontinuitatslinie zwischen
christlichen und sakularen Gestaltungsformen der Festliturgie stellt der aus der Prozession
herausentwickelte Festzug dar. Im 19. Jahrhundert haben historische Festzige zu
Gedenktagsanlassen eine besondere Blute erlebt. Alle diese Formen waren geeignet, eine
sakrale Feierstimmung zu bewirken. Mit der Sdkularisierung und Nationalisierung des
historischen Gedenkens wurde solches Instrumentarium der Stimmungsbildung auf neue
Inhalte bezogen.

Aus den Kontinuitatslinien zwischen den Traditionen christlicher Liturgie und den
Gestaltungsformen von Jubilaen und Gedenktagen in neuerer Zeit lassen sich einige Grundziige
des spezifischen Verhaltnisses zur Geschichte ableiten, das bei solchen Anlassen zum Tragen
kommt. Das wichtigste Moment ist wohl, daB es an solchen Tagen um das Feiern von
Geschichte geht. Das Feiern von heilgeschichtlich bedeutsamem Geschehen ist - wie gezeigt
wurde ein genuin christliches Prinzip. Die “memoria” spielt in der christlichen Liturgie eine
zentrale Rolle. Die sdkularen Liturgien von Jubilden und o6ffentlichen Gedenktagen schlieBen an
solche Traditionen an. Feiern von Geschichte ist eine ganz besondere Form des Umgangs mit
Vergangenheit. Die Weihestimmung der Geddchtnishandlung spricht das Gefiihisleben der
Teilnehmer an, nicht das Denken. Es geht um emotionale Bindung, nicht um kritische Distanz.
Das bei Jubilden gepflegte GeschichtsbewuBtsein entfernte sich mit der Entwicklung der
Geschichte zur Wissenschaft immer mehr von jenen Formen, wie sie flir wissenschaftliche
Beschiftigung mit Vergangenheit charakteristisch sind. Nur wenige Elemente der traditionellen
Festliturgie waren geeignet, eine Verbindung zu wissenschaftlich betriebener Geschichte
herzustellen - die aus der gedruckten Festpredigt herausentwickelte Festschrift etwa oder die
Ausstellung, die die friher so haufig aus Jubelanlassen errichteten Denkmaler ersetzte. Aber
selbst bei solchen Elementen der neueren Gedenkkultur ist die Wissenschaftlichkeit stets
gefahrdet. Die Festschrift muB Vergangenheit so darstellen, daB sie den Jubel in der Gegenwart
nicht gefahrdet. Die Ausstellung darf nur das zeigen, was zu einem positiven Geschichtsbild paft.

Im Feiern von Geschichte i(ibernahmen Jubildaen viele Traditionen christlicher
Vergegenwartigungsliturgie. Tendenziell bedeutet das die Negation des Unterschieds von
Vergangenheit und Gegenwart, ein mystisches Erleben des Einswerdens mit der Geschichte.
Das Gedenken des “heiligen Anfangs” bietet immer AnlaB3, die “Einheit mit dem Ursprung” zu
beschworen. “So wie damals so auch heute” gehort zu den Leitmotiven von
Jubilaumsansprachen. Das bei oOffentlichen Gedenktagen gepflegte GeschichtsbewuBtsein ist



| HISTOREIN

o
=
| o=y
=
m
S

666

grundsatzlich statisch. Formulierungen wie “Europa- Erbe und Auftrag der Christen” zum
Turkenjahr oder “500 Jahre Evangelisierung Lateinamerikas” mit der Aufforderung zur
“Neuevangelisierung” zum Columbus-Jubilaum sind fiir diese Einstellung typisch. Es wird etwas
aus der Vergangenheit gleichbleibend ibernommenes gedacht, das es in die Zukunft weiter zu
tradieren gilt. Solche “Jubildumsauftrage” sind meist ahistorische Konstrukte. Das ist aber wohl
die harmlosere Seite. Vielfach wird dabei Geschichte als Legitimationsideologie fiir politische
Ziele in der Gegenwart benitzt. Diese ideologische Komponente ist sicher die gefahrlichere.

Den religiosen Wurzeln von Jubilden entsprechend geht es bei dieser Form des Feierns von
Geschichte vielfach auch um Glauben an Geschichte. An der (iberlieferung der Heilsgeschichte
darf nicht gerittelt werden, weil sie als Geschichte Heil vermittelt. Aber auch die sakulare
Heilgeschichte des nationalistischen Zeitalters stellte ihre Ursprungsmythen nicht in Frage. Uber
das Tradierte hinaus fiihrte sie oft noch zu zusatzlicher Mythenbildung. Fand sich in der
Vergangenheit nicht das, was in der Gegenwart reprdsentiert werden sollte, so lieB sich die
Geschichte auch umschreiben. Fir Jubilden gilt grundséatzlich: Das jeweilige Bild von der
Vergangenheit wird von der Situation in der Gegenwart bestimmt. Die Tendenz zur Mythen- und
Legendenbildung begleitet die Geschichte des Jubilden-Feierns. Aufgrund von
Gegenwartsinteressen verzerrte, ja mitunter sogar handfest verfalschte Geschichtsbilder sind
das Resultat dieses spezifischen Umgangs mit Vergangenheit. Vieles etwa, was im
Zusammenhang mit dem Columbus-Jubildum von 1992 gesagt und geschrieben wurde, 1a8t
sich ohne (ibertreibung als Verfalschung und Verzerrung qualifizieren. Korrekturen durch die
Wissenschaft sind seitens der Veranstalter von Jubilden meistens nicht gefragt. Und bei den
Veranstaltern liegt die Macht, ihr Geschichtsbild durchzusetzen. lhnen entgegenzutreten, kann
dann zur Aufgabe wissenschaftlicher Redlichkeit werden. In demokratischen Gemeinwesen
besteht die Maglichkeit dazu - allerdings auch hier mit geringen Chancen auf Erfolg. Wo
Geschichte gefeiert wird, hat jedenfalls das Geschichte-Glauben vor dem Geschichte-
Denken Vorrang.

Aus seinen religiosen Wurzeln hat das Feiern von Geschichte bei Jubilden und Gedenktagen
seine wichtigste Funktion Ubernommen: die Integration gesellschaftlicher Gruppen durch
Identitatsbildung aus der Geschichte. Christliches Feiern hatte diese Funktion durch viele
Jahrhunderte geleistet, sowohl auf lokaler wie auf universaler Ebene. Moderne Staatlichkeit und
nationale Einheitsbewegungen schlossen an dieses Instrumentarium der Identitatsbildung an,
um iberregionale Gemeinschaftsbildung zu schaffen. Sie taten es mit denselben Mitteln wie die
christlichen Religionsgemeinschaften, inhaltlich aber vielfach in Konkurrenz mit innen. Nationale
Geschichte trat oft als Ersatzreligion auf. Sie wurde zum Symbol der angestrebten bzw. der
141



[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

realisierten nationalen Einheit. Wo Geschichte Identifikationssymbol wird, ist fiir eine analytische
Geschichtswissenschaft kein Platz. Mit seiner Gegenuberstellung von “kritischer Forschung”
und “offizioser Geschichte der Gedenktage”, jener “Forschung gegen die landlaufigen
Vorstellungen” und “dem Staatsgedéchtnis, das der Staat durch die Geschichtswissenschaft
kontrolliert” spricht Pierre Bourdieu dieses wichtige und von der Theorie der
Geschichtswissenschaft viel zu wenig beachtete Spannungsfeld an. Die Konkurrenz, die einer
kritisch-analytischen Geschichtswissenschaft durch eine identifikatorische Zugangsweise
gemacht wird, ist aber vielleicht noch die geringere Gefahr. Ein gewisses MaB an
Identitdtsstiftung durch Geschichte braucht ein Gemeinwesen wohl auch heute noch. Beim
Feiern von Geschichte zu Jubildumsanlassen geht allerdings das richtige MaB nicht selten
verloren. Die Grenzen zwischen historisch begriindetem Patriotismus, Nationalismus und
Chauvinismus sind flieBend. Im Kontext der politischen Situation Frankreichs im Jahr 1996
setzte Le Pens Formulierung von Chlodwigs Taufe als Griinderakt der altesten Nation Europas
und einer der groBten Zivilisationen der Welt sicher nicht nur einen falschen, sondern auch einen
gefahrlichen Akzent. Das Papstwort von “Frankreich, alteste Tochter der Kirche” spricht ahnliche
Stimmungslagen an. Viel bedenklicher ist die eurozentrische Uberheblichkeit, wie man sie
vielfach in Ansprachen aus AnlaB des Jubilaums der Entdeckung Amerikas 1992 horen konnte.
Bei all den eingangs angesprochenen Papstbesuchen aus Jubilaumsanldssen — vom Tirkenjahr
1983 angefangen - war im Vorfeld stets davon die Rede, daB Triumphalismus vermieden
werden solle. Solche frommen Vorséatze sind sicher positiv. Es wird aber dabei verkannt, daB
Triumphalismus in unseren iberkommenen Formen des Feierns von Geschichte bei Jubilden tief
verankert ist. Er laBt sich bei dieser Feiertradition nur schwer vermeiden.

Mit der Integrationsfunktion von Geschichte-Feiern nach innen korrespondiert die Abgrenzung
nach auBen. Die Jubilden des 19. und 20. Jahrhunderts haben durch ihren spezifischen Umgang
mit Geschichte viel zur Produktion von Feindbildern beigetragen. Die nationale Abgrenzung
durch Geschichte hatte in der konfessionellen ihre Vorlaufer. Bei Reformationsjubilden etwa
wurde in manchen Territorien den Predigern aufgetragen, die Identitat von Papsttum und
Antichrist “zu beweisen”. Auf katholischer Seite blieb man diesbeziiglich nichts schuldig. Zu den
religios fundierten Feindbildern gehdrte auch die mit dem Sieg auf dem Kahlenberg von 1683 so
eng verbundene Vorstellung vom “Erbfeind der Christenheit” - bis in die jungste Vergangenheit
hinein AnlaB um Kreuzzugs-Verpflichtungen zu beschwaren. Die Jubilden im Gedenken an 1683
dienten aber nicht nur immer wieder dazu, das Tirken- bzw. Islam-Feindbild zu pflegen.
Anschaulich 148t sich an der Geschichte dieser Jubeljahre auch die Austauschbarkeit von
Feindbildern zeigen. 1783 wurde aus diesem AnlaB zum Kampf gegen die Aufklarer aufgerufen,
1883 gegen die Liberalen, 1933 gegen die Bolschewiken - als neue Gefahr aus dem Osten
besonders gut in das Schema passend. 1983 durften die Warnungen im Vorfeld bereits
angekindigte Formen einersolchen ideologischen Aktualisierung noch rechtzeitig abgefangen
haben. Gerade Schlachtenjubilaen haben die Tendenz, einen Feind ins Spiel zu bringen, gegen
#=n man heute kdmpfen muB. Das Denkmuster “So wie damals so auch heute” verleitet dabei
Uit zu kuhnen Parallelen. Aber nicht nur das Gedenken an Siege hat derart gefahrliche
Wirkungen. Mit dem identifikatorischen Geschichtsbild, das beim Feiern von Jubilden in



| HISTOREIN

besonderer Weise zum Tragen kommt, ist durch die Aufwertung der eigenen Gruppe implizit
auch eine Abwertung des Fremden gegeben. Die euro- und christianozentrischen Feiern des
Columbus-Jahrs waren von den jeweiligen Veranstaltern nicht als bewuBte Abwertung der Indio-
Kulturen geplant. De facto aber haben sie diesen Effekt gehabt - in der Tradition der
uiberkommenen Jubilaumskultur eine notwendige Konsequenz.

<
o
=
=
=
m
=

666 |

Nicht alle Jubilden haben die weltpolitische Brisanz des Gedenkjahrs an die sogenannte
“Entdeckung Amerikas” Jubilaen werden ja auch im Kleinen gefeiert - von Gemeinden, Vereinen,
Firmen etc. Was hier aus heils- und nationalgeschichtlichen Traditionen des Geschichte-Feierns
an Gefahren abgeleitet wurde - hat das alles wirklich auch im Mikro-MaBstab seine Geltung?
Sicher - Kantonli-Geist ist eine geringere Gefahr als nationaler Chauvinismus. Und der
Philatelistenverein wird bei seinem Jubelfest keine besonderen Feindbilder aufbauen. Anders ist
es vielleicht zu bewerten, wenn die Festrede beim Stiftungsfest einer Studentenverbindung den
Geist der Griunder beschwort und damit gegen die Aufnahme von Studentinnen heute
argumentiert. Auch die Firmenfestschrift, die die Rolle der Belegschaft ausblendet oder die
Verstrickung in der NS-Zeit Gibergeht, ist nicht ganz so harmlos. Die Geschichte des Geschichte-
Feierns gibt ein Instrumentarium in die Hand, das im GroBen wie im Kleinen die Risken aufzeigt,
die mit dieser spezifischen Umgangsweise mit Vergangenheit verbunden sind.

Auch in eine andere Richtung wird eine Geschichte des Geschichte-Feierns weiterzudenken
sein: Die Gedenktagskultur ist nicht bei den im 19. Jahrhundert erreichten Formen stehen
geblieben. Es gibt, wie schon erwdhnt, Elemente des Feierns von Jubilden, die eher mit
wissenschaftlich betriebener Geschichte vereinbar sind - etwa Festschriften oder Ausstellungen.
Und solche neuere Formen haben gegeniiber den traditionellen - jedenfalls in Osterreich - in den
letzten Jahrzehnten deutlich an Bedeutung gewonnen. Jubilden sind damit harmloser geworden,
allerdings auch langweiliger. Denn die Jubelstimmung der traditionellen Festliturgie war es doch,
die Jubilaen ihre Attraktivitat verlieh. Auch die jubilaumskritischen Diskussionen der letzten Jahre
mogen dazu beigetragen haben, daB mit Inszenierungen des historischen Gedenkens heute
vielfach vorsichtiger umgegangen wird. Daraus einen generellen Trend zu weniger gefahrlichen
Jubilden ableiten zu wollen, wére sicher vorschnell. Man braucht sich nur vor Augen fiihren, in
welcher Form und mit welchen fatalen Folgen das Jubilaum der Schlacht auf dem Amselfeld
1989 vom Milosevic-Regime manipuliert wurde. Die Gefahren des Geschichte-Feierns sind
weltweit sehr unterschiedlich. Die oOsterreichische Situation 1468t sich sicher nicht
verallgemeinern.

Auch dann, wenn Jubilaumsgeschichte frei ist von den Gefahren der Selbstiiberschatzung, der
Abwertung des Fremden, des Beharrens in iiberholtem Traditionalismus, auch dann ist sie als
Zugangsweise zur Vergangenheit nicht unproblematisch. Auch wenn Jubilden nicht schaden, so
nutzen sie wenig. Viel an fachlichen Ressourcen ist gebunden, weil man sich immer wieder dem
“Zwang der runden Zahl” verpflichtet fahlt. Gerade in Zeiten, in denen die Mittel fir die
Wissenschaft knapper werden, ist die Frage erlaubt, welchen gesellschaftlich wesentlichen
Ertrag denn die Jubilaumsgeschichte erbringt. Bourdieu hat schon recht, wenn er die Aufgaben
einer modernen Geschichtswissenschaft als Gegenpol zu einer “offiziosen Geschichte der
143



144

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? |

Gedenktage” sieht, “die sich der Verwaltung des kollektiven Gedachtnisses widmet”. In einer
Zeit, in der sich unsere alltaglichen Lebenswelten, unsere elementaren menschlichen
Grundbefindlichkeiten mit einer Radikalitat und einem Tempo wandeln, wie noch nie zuvor in der
Weltgeschichte, hat Geschichtswissenschaft wohl wichtigere Aufgaben als Jubildaumsfeiern
vorzubereiten.

Was es mit diesem vermeintlichen “Zwang der runden Zahl” auf sich hat, der das
Jubildenkarussell immer von neuem antreibt, das zeigt uns die Geschichte des Geschichte-
Feierns deutlich. Der angebliche Zwang aus der Vergangenheit ist in Wirklichkeit ein Interesse
der Gegenwart, insbesondere das Interesse derer, die die Macht haben zu bestimmen, was denn
wie zu welchem Zweck gefeiert werden soll. Jubildaen und Gedenktage werden begangen, wenn
sie in ein vorgegebenes politisches Konzept passen. Um dieses Kriterium zu erfillen, muB
notfalls auch die Zahl nicht so ganz “rund” sein. 950 Jahre ist sicher kein klassisches
Jubilaums-Intervall. Hat man sich einmal auf ein wichtiges Datum des Feierns festgelegt, kann
der “Zwang der Tradition” hinzukommen. Aber auch dieser “Zwang” bedeutet sicher keine
verpflichtende Bindung. DaB man dem Jubilaum 950 Jahre Osterreich fiinfzig Jahre spéter ein
Millennium folgen lieB, war primar eine politische Entscheidung.

Die Wurzel jener runden Zahlen, die heute so vielen zwingend erscheinen, wird aus der
Geschichte des Geschichte-Feierns klar. Heilige Zahlen liegen zugrunde, die im alten Testament
begrindet sind, heilige Zeiten, die nach dem Ablauf einer heiligen Zahl von Jahren wiederkehrend
gedacht werden - das Sabbatjahr, und als seine Potenzierung das Jobel-Jahr. Dem Mittelalter
war solche Zahlenmystik wichtig. Und als sich in der friihen Neuzeit das Dezimalsystem
durchsetzte, kamen neue Bedeutsamkeiten solcher Zahlen fir “heilige Zeiten” hinzu. Aber was
haben wir heute mit solcher Zahlenmystik zu tun? Was verpflichtet uns zur Feier? Was veranlaBt
uns zu Jubel?

Irrationale Zahlenmystik liegt auch jenem anderen Typus von Jubeljahren zugrunde, den wir
traditionell begehen: der Jahrhundertschwellenfeier. Die Geschichte des Feierns dieser Anlasse
lagt ebenso Zusammenhadnge erkennen, die ein besseres Verstehen ermdglichen. Mit dem
Aufkommen des JahrhundertbewuBtseins in der frihen Neuzeit ist der letztlich in
heilsgeschichtlichen Konzeptionen verankerte Gedanke einer besonderen Bedeutsamkeit von
Epochen auf das Jahrhundert der Zeitrechnung Gibergegangen. Die Vorstellung eines besonderen
“genius saeculi” kommt auf. Man glaubt, daB mit der Jahrhundertwende etwas Altes zu Ende
geht, etwas Neues anfangt. Solche Vorstellungen sind schlichtweg Begriffsgespenster. Die
Annahme 1aBt sich durch nichts erharten, daB sich gerade in Jahrhundertjahren etwas
Wesentliches verandert hatte. Das Jahr 2000 wird zu irrationaler Zahlenmystik noch in
zusatzlicher Weise AnlaB geben. Aus heilsgeschichtlichem Denken stammende
Endzeiterwartung konnen sich mit dem Millennium verbinden. Als vermeintliches
Schwellendatum trennt es nicht nur “Altes” und “Neues” von Jahrhunderten sondern sogar von
Jahrtausenden. Aber was geht hier eigentlich an “Altem” zu Ende? Was wird am “Neuen” neu
sein? Das Denken in Jahrhundert- und Jahrtausendschwellen imaginiert historische Zasuren, wo
sie gar nicht gegeben sind. Und wer macht im “neuen Jahrhundert”, im “neuen Jahrtausend”



| HISTOREIN

denn alles neu? In heilsgeschichtlichen Konzeptionen lieB sich diese Frage noch leicht
beantworten. In einem sakularisierten Geschichtsdenken ist die Vorstellung eines sich
gleichsam von selbst vollziehenden ubergangs von Alt zu Neu nicht nur irrational sondern auch
gefahrlich, weil sie zur Passivitat verleitet. In einer sich rasant verdandernden Gesellschaft wird
mehr denn je aktives Handeln zur Notwendigkeit. Was es in dieser Welt zu verandern gibt und
wie solche Veranderung maglich ware, das missen wir aus einem anderen Umgang mit
Geschichte lernen als dem Beschworen von Begriffsgespenstern.

Vortrag gehalten an osterreichischen Nationalfeiertag, am 26. Oktober 1996 im Wiener Rathaus.

Auswahlbibliographie des Autors zu der hier behandelten Thematik:

Das Babenbergerjubildaum - ein Beitrag zum Selbstverstandnis unserer Gesellschaft heute? in: Jubilden und
GeschichtsbewuBtsein, Beitrage zur historischen Sozialkunde 6, 1976, S. 49-52

Perché le celebrazioni giubilari? in: Quaderni Storici 47, 1981, S. 177-181

Politischer Katholizismus, OsterreichbewuBtsein und Tiirkenfeindbild. Zur Aktualisierung von Geschichte bei
Jubilaen in: Turkenjubilaum 1983. Heroenkult oder Strukturanalyse, Beitrdge zur historischen Sozialkunde 12,

1982, S. 111-120

“Eine merkwurdige, schone Verbundenheit ...".
Geschichte-Fernsehen, Sept. 1983, S. 24ff.

Jubilei in zgodowinska zavest, in: Oto Luthar (Hg.) Sodobne teorije zgodovinopisja, Ljubljana 1990, S. 174-196

Das Turkenjubildaum im osterreichischen Fernsehen, in:

Jubilees, monuments and history, in: Sveti mesta na Balkanite, Blagoevgrad 1996, S. 245-255

Anniversarium und Jubildum. Zur Entstehung und Entwicklung offentlicher Gedenktage, in: Emil Brix und Hannes
Stekl (Hgg.), Der Kampf um das Gedachtnis. Offentliche Gedenktage in Mitteleuropa, Wien 1997, S. 23-90.

Summary
Jubilees and Other Anniversaries: Why do we celebrate history?

Anniversaries do not only concern the past. They also concern the present. It is however difficult to relate the
celebration of history with other forms of study of the past. Nobody really objects to the celebration of historical
events. But do we really need a history of celebrations? If we agree that there have to be celebrations of the
past, then we are obliged to undertake the responsility to reflect seriously on the ways in which the history of
celebrating influences political and social consciousness. A great part of this responsibility lies with historians.

The history of anniversaries is different from critical historical disciplines in terms of its aims and methods. The
former however must constitute an object of study for the latter.

Seen in a progressive way the origins of historical anniversaries are traced in religion. The celebration of history
in particular “sacred times” does not constitute a widespread religious practice. The celebration of history is
however related to the particular importance of memory within a religion; it is also related to the ways in which

L JANTOA

666}

145



146

[ Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte? ]

religious practices establish a special culture of celebrating.

In Christianity the memory of different events of salvation has acquired a particular importance. The emphasis
on events of salvation is shared by Christianity and Judaism. There is a great difference between religious
celebrations and political anniversaries. The celebration of victories in war on the same dates as the celebration
of saints in the Byzantine period constituted a link between these two different forms of celebration. In the West,
similar forms of celebration were adopted in Venice.

The origins of historical anniversaries in their contemporary form can be traced to the period of Reformation.
The celebration of historical events was grounded on the new historical consciousness of Protestantism and the
new fascination with the concept of the millenium in that period. The fact that religious celebrations and other
anniversaries were dependent on the decision of local hegemons contributed to the gradual secularization and
politicization the culture of celebrating history.

Public celebrations cultivate static forms of historical consciousness. History, however, is used in many
different ways in order to legitimize political ideologies in the present. During the 19th and 20th centuries,
historical celebrations were used in order to produce negative images of national enemies. From this perspective
the popularity of historical celebrations forces us to consider their possible impact on society. The concepts of
the century and the millenium are founded on the notion of clear points of change in history. In the context of
secular thought the notion of canonical transition from the ‘old’ to the ‘new’ is not only illogical, it is also
dangerous since it encourages passivity. In our period of transition it is necessary to think about change through
an approach to history that would differentiate itself from practices of exorcism of conceptual ghosts.

This article was based on a speech that was deliverd on the 26th of October 1996 at the City Hall of Vienna on
the occasion of the the Austrian National Day. It will be soon published in the Wiener Vorlesungen series.



http://www.tcpdf.org

