
  

  Historein

   Vol 1 (1999)

   History and Semiotics

  

 

  

  Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern
wir Geschichte? 

  Michael Mitterauer   

  doi: 10.12681/historein.131 

 

  

  Copyright © 2012, Michael Mitterauer 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Mitterauer, M. (2000). Millennien und andere Jubeljahre: Warum feiern wir Geschichte?. Historein, 1, 125–146.
https://doi.org/10.12681/historein.131

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 07:36:39



Millennien 

und andere 

Jubeljahre: 

Warum 

feiern wir 

Geschichte? 

Michael Mitterauer 

Das Jubeljahr 1996 ist abgelaufen. Schon 

von den Vorbereitungen an war es von einer 

gewissen Skepsis begleitet: Ließ es sich 

historisch vertreten, daß der Staat Österreich 

in diesem Jahr ein Millennium begeht? 1946 

hatte man 950 Jahre Österreich gefeiert. Allzu 

deutlich aber war der politische Hintergrund 

dieses Jubiläums. Die wiedererstandene 

Republik suchte nach einem historischen 

Anlaß, ihre Identität durch eine Gedenkfeier 

zu stärken. Die erste Nennung des Namens 

"Österreich" in einer Königsurkunde von 996 

gab dafür einen Ansatzpunkt. Als man sich 

ein halbes Jahrhundert später dafür 

entschied, neuerlich ein Gedenkjahr 

vorzubereiten, wußte man sehr wohl um die 

Problematik des Anlaßfalls. Österreich ist 

älter als sein Name. Und die überlieferte 

Erstnennung dieses Namens ist zufällig. Man 

blieb trotzdem bei diesem Datum. Historische 

Schwierigkeiten suchte man terminologisch 

zu umgehen: Man sprach statt von 

"Österreichs Geburtstag" von "Österreichs 

Namenstag" — in völliger Verkennung 

dessen, was das Wesen des Namenstages 

ausmacht. Man bezeichnete die Ostarrichi-

Urkunde als "Österreichs Taufschein" — 

auch hier in einer verfehlten Parallele zu 

lebensgeschichtlichen Bedeutsamkeiten. Hat 

die Diskussion um den Anlaßfall dazu geführt, 

daß im Jubeljahr so wenig Jubelstimmung 

aufkam? Die skeptische Grundstimmung ist 

wohl mehr aus der Gegenwart als aus der 

Geschichte zu erklären. Vielleicht hatte diese 

Skepsis aber auch ihr Gutes: Wo Geschichte 

ohne Überschwang gefeiert wird, kann es 

auch nicht so leicht zum Mißbrauch 

historischen Gedenkens kommen. 

Das Jubeljahr 2000 steht unmittelbar bevor. 

Sogenannte "Jahrtausenduhren" sind bereits 

installiert - in Linz etwa -, die die letzten 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

tausend Tage bis zur Jahrtausendwende sichtbar machen sollen. In aller Welt werden schon 

Vorbereitungen für das Millenniumsspektakel getroffen. Im "Standard" ist darüber zu lesen: "Zu 

den weltweit attraktivsten Veranstaltungen in der Nacht der Nächte gehört der Kaiserball in der 

Wiener Hofburg. Die Kartenpreise liegen derzeit zwischen 2200 und 5600 Schilling (mit Diner) 

... Ob die Rolling Stones wirklich zu Silvester 1999 im Londoner Wembleystadion 100.000 

frostfeste Fans beglücken werden, ist noch nicht entschieden. Fix sind hingegen World 

Millennium Charity Balls in 23 Ländern der Erde, die alle via Satellitenschaltung verbunden 

werden sollen. Von der chinesischen Mauer, über die Akropolis und den Eiffelturm bis hin zu den 

ägyptischen Pyramiden - überall wird es heißen: Alles Walzer. Dazu soll auf dem alten Flughafen 

Tempelhof in Berlin das größte Feuerwerk aller Zeiten in die Luft gepulvert werden." Aber was wird 

hier eigentlich so aufwendig gefeiert? Die Geburt Jesu vor 2000 Jahren? Daran wird sicher der 

Papst erinnern, wenn er zu Weihnachten 1999 die "Porta Santa" im Petersdom öffnet und damit 

das "Heilige Jahr" einleitet. Die Vorbereitungen für dieses in Superlativ-Dimensionen geplante 

"Anno santo" sind ja auch schon angelaufen. Mit dem geschichtlichen Anlaßfall wird allerdings 

auch der Papst seine Schwierigkeiten haben. Wir wissen es inzwischen: Dionysius Exiguus, der 

im 6. Jahrhundert das Geburtsjahr Christi zu berechnen versuchte, hat sich geirrt. Der 2000. 

Jahrestag ist längst vorbei. Auch in Rom wurde er nicht begangen. Den Millenniumsfeiern zu 

Beginn des Jahres 2000 werden Fragen der historischen Exaktheit nichts anhaben - ebensowenig 

die rechnerische Überlegung, daß das dritte Jahrtausend erst am 1. Jänner 2001 beginnt. 

Jubeljahre rundherum. Als Österreich sein Millennium beging, wurde etwa in Frankreich das 

1500-Jahre-Jubiläum der Taufe des Frankenkönigs Chlodwig gefeiert. Der Front-National-Chef 

Jean-Marie Le Pen tat sich dabei besonders hervor. Er sprach in diesem Zusammenhang vom 

"Gründerakt der ältesten Nation Europas und einer der größten Zivilisationen der Welt". 

Staatlicherseits blieb man eher zurückhaltend. Vergeblich rief der Pariser Erzbischof Präsident 

Chirac auf: "Wenn ich Präsident dieser Republik wäre, würde ich das Chlodwig-Kidnapping 

durch Le Pen nicht zulassen." Daß Papst Johannes Paul II. das Gedenken an dieses historische 

Ereignis aufgriff, führte eher zu weiterer Polarisierung. Schon im Vorfeld des Gedenkjahres hatte 

er gefragt: "Frankreich, älteste Tochter der Kirche, was hast du mit dem Versprechen deiner 

Taufe gemacht?" - eine sicher nicht unproblematische Personifizierung einer Nation, verbunden 

mit einer noch problematischeren Erwartung für die Gegenwart. Es braucht nicht zu verwundern, 

daß von Gegnern des Jubiläums gefragt wurde, warum die Kirche einen "Krieger, Unzüchtler, 

Folterer und Mörder" ehre, der sich auch durch die Taufe nicht geändert habe. Die Wogen gingen 

hoch. Für den Papstbesuch mit seiner Abschlußveranstaltung am Ort der Chlodwig-Taufe in 

Reims wurde Schlimmes befürchtet. Es kam anders. Der Papst wählte in seinen Ansprachen 

äußerst vorsichtige Formulierungen. Die Gegenseite steckte zurück. Es blieb bei einem Sturm im 

Wasserglas. Daß es sich um ein Jubiläum zum falschen Zeitpunkt handelte, weil Chlodwigs 

Taufe höchstwahrscheinlich gar nicht 496 stattgefunden hat, blieb für den Ablauf des aktuellen 

Ereignisses völlig ohne Bedeutung. 



HISTOREIN 

Die mögliche politische Brisanz von Jubiläen läßt 

sich insgesamt am Beispiel von Papstbesuchen 

in Gedenkjahren schön veranschaulichen. 1983 

kam Johannes Paul II. zum Katholikentag nach 

Wien. Die Terminwahl dieses Katholikentags 

wurde - wie schon fünfzig Jahre zuvor - durch das 

Jubiläum der Befreiung Wiens von den Türken im 

September 1683 bestimmt. Die historischen 

Bezüge dieses Papstbesuchs lösten im Vorfeld 

heftige Diskussionen aus. Sie fanden nicht nur in 

der österreichischen sondern auch in der 

internationalen Presse ihren Niederschlag. So 

schrieb etwa damals "Die Zeit" (7.1.83): "Dieses 

Zusammentreffen von Türkentriumph, Katholikenfeier und polnischem Papst ist sicherlich 

keineswegs zufällig, sondern von den Veranstaltern genauso programmiert. Die Terminwahl läßt 

eine ganz bestimmte historische Identifikation erkennen. Erinnert werden soll wohl an das 

damalige Bündnis von Papst, Kaiser und Polenkönig, das 1683 vor Wien im "Sieg der bedrohten 

Christenheit" über den "Feind aus dem Osten" gipfelte. In einer frühen Planungsphase des 

Besuches war diese historische Parallele ganz eklatant: Der ursprünglichen Idee nach sollte 

Papst Johannes Paul für seine polnischen Landsleute am Tag der Türkenschlacht eine Messe 

auf dem Kahlenberg lesen - genau dort, wo vor 300 Jahren der Polenkönig Sobieski am Morgen 

der Schlacht die Messe feierte. Nur wegen der Organisations- und Platzprobleme wurde dieser 

Gedanke fallengelassen. Auch ohne Kahlenberg sind die historischen Assoziationen deutlich 

genug - ebenso wie die politischen Dimensionen des Wiener Spektakels ... Im geheimen wächst 

freilich das Unbehagen. Kulturpolitiker, kritische Katholiken und Historiker beginnen die 

vehementen Zurüstungen zur Selbstfeier Wiens als Glaubensbollwerk gegen den "Feind aus dem 

Osten" in Frage zu stellen. Sie fragen, was - und vor allem: gegen wen - hier eigentlich 

mobilisiert wird. Nicht wenige Katholiken fühlen sich angesichts der Geister, die hier gerufen 

werden, von Zauberlehrlings-Ängsten ergriffen. Immerhin hält die österreichische 

Katholikentags-Geschichte auch ein paar mulmige Assoziationen bereit. So war der 

Katholikentag 1933 ein Höhepunkt des politischen Katholizismus in Österreich und ist vom 

Odium des Austrofaschismus belastet... Daß ausgerechnet auf dem historisch so belasteten 

Heldenplatz die päpstliche Massenkundgebung "Europa - Erbe und Auftrag der Christen" 

stattfinden soll, veranlaßt die Katholikentags-Organisatoren inzwischen zu allerhand 

Abgrenzungsbeteuerungen. Zwar haben sie mit ihrer Terminwahl des September 1983 die 

fatalen historischen Anklänge selber heraufbeschworen; unter dem Druck interner Kritik aber 

wollen sie die heiklen Assoziationen nach Kräften verscheuchen ... Während der Kulturstadtrat 

und der Kardinal zu Beginn des monströsen Wiener Jubeljahres vor allem mit dem 

Gräbenzuschütten beschäftigt sind, fragen sich ein paar kritische Historiker an der Wiener 

Universität immer lauter, im Namen welchen Datum-Fetischismus die Gräben überhaupt 

aufgerissen werden." 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

Ganz anders als "Die Zeit" sah der "Osservatore Romano" die Debatten um die historischen 

Bezüge des Papstbesuchs in Wien. In seiner deutschsprachigen Sonderausgabe zu diesem 

Anlaß heißt es: "Heute sieht sich das österreichische Volk der Gefahr gegenüber, im Zwielicht 

moralischer Permissivität, westlicher Agnostik und nihilistischer Zersetzung die Konturen seiner 

religiösen und nationalen Identität aus den Augen zu verlieren ... Haßmotivierte Angstneurosen 

auch unter Christen, die ihren gesellschaftspolitischen Standort wechseln, artikulieren sich als 

Konteste gegen die Vereinigten Staaten, den letztverbliebenen Garanten jener abendländischen 

Freiheit, für die drei Jahrhunderte zuvor" gekämpft worden sei. "Ein Scherbenhaufen 

weltpolitischer Orientierungslosigkeit ist das Resultat der konsequenten Umfunktionierung 

österreichischen Geschichtsbewußtseins. Wer meint der Heilige Vater proklamiere durch das 

Septemberdatum 1983 einen neuen Sturm vom 

Kahlenberg gegen die geistigen und militärischen 

Truppen aus dem Osten, hat die Visite des 

Vaters aller Christen in seiner polnischen Heimat 

in den Junitagen 1983 nicht begriffen. Wer 

hingegen sozusagen Wien als "offene Kirche" für 

die geschichtlich widerlegte Pseudo-Heilslehre 

des marxistischen Sozialismus etabliert und 

basisdemokratische Innovationen im Gottesvolk 

als Antithese zur hierarchischen Struktur des 

Corpus Christi Mysticum fordert, verdient die 

gleiche Abfuhr wie Ernesto Cardenal in 

Managua." 

Argumentationen und Wortwahl in dieser Auseinandersetzung um die Gestaltung des 

Papstbesuchs in Wien im Jubeljahr 1983 zeigen deutlich, wie stark Identität in der Gegenwart 

durch historische Gedenkfeiern betroffen sein kann. Trotz der Heftigkeit der Debatte führte sie in 

einigen wesentlichen Punkten zu Klärungen. Die unter dem Titel "Europa - Erbe und Auftrag der 

Christen" geplante Veranstaltung auf dem Heldenplatz wurde umprogrammiert. Und es darf wohl 

auch als Folgewirkung dieser Diskussionen angesehen werden, daß die Reden aus Anlaß des 

Papstbesuchs im wesentlichen von problematischen Bezügen auf die Geschichte frei blieben. 

Ihren Ausgang genommen hatten sie von einer Lehrerfortbildungszeitschrift. Die "Beiträge zur 

historischen Sozialkunde" veröffentlichten Ende 1982 eine Themennummer "Türkenjubiläum 

1983. Heroenkult oder Strukturanalyse?" und darin einen Beitrag "Politischer Katholizismus, 

Österreichbewußtsein und Türkenfeindbild. Zur Aktualisierung von Geschichte bei Jubiläen". Von 

der Breitenwirkung ihrer Kritik waren die Autoren selbst überrascht. Das Schicksal Ernesto 

Cardenals, vom Papst nicht zum Ringkuß zugelassen zu werden, blieb ihnen erspart. Sie waren 

gar nicht eingeladen. 

Noch viel brisanter als der Besuch in Wien im Türkenjahr war sicher die Papstreise nach Santo 

Domingo zum Columbus-Jubiläum 1992. Wie hier im Gedenkjahr ein Katholikentag veranstaltet 

wurde, so dort eine Bischofskonferenz - und zwar eine für ganz Lateinamerika, die der Papst 

zum historischen Datum der "Entdeckung Amerikas", dem 12. Oktober, eröffnete. Termin- und 



HISTOREIN 

Ortswahl zwangen zur Auseinandersetzung mit der Geschichte. Schon in einer Vorausschau auf 

das Jubiläum schloß sich Johannes Paul II. ausdrücklich einer Erklärung Leos XIII. zum 400. 

Jahrestag an, der in der Landung Christoph Columbus' "ein Zeichen der göttlichen Vorsehung" 

erblickte und dieses Ereignis als "die größte und wunderbarste unter den menschlichen Taten" 

bezeichnete. Die Bischofskonferenz stellte er unter das Motto "500 Jahre Evangelisierung 

Lateinamerikas" und rief zur "Neuevangelisierung" des Kontinents auf. Die kirchenoffizielle 

Deutung des Gedenkanlasses fand massiven Widerspruch. Schon 1986 formulierten die 

Vertreter von .dreißig Indiovölkern aus fünfzehn lateinamerikanischen Staaten in einem 

"Eingeborenen-Manifest" ihre "totale Ablehnung dieser triumphalistischen Feiern". Als Gründe 

nannten sie u. a.: "Es hat keine Entdeckung oder authentische Evangelisierung gegeben, wie 

behauptet wird, sondern es war statt dessen eine Invasion mit folgenden Konsequenzen: a) ein 

Völkermord durch den Okkupationskrieg, Infektionen mit europäischen Krankheiten, Tod durch 

Überausbeutung und Trennung von Eltern und Kindern, der zur Ausrottung von über 75 Millionen 

unserer Brüder geführt hat; b) gewaltsame Wegnahme unseres Landes; c) Desintegration 

unserer sozialen, politischen und kulturellen Organisationsformen; d) ideologische und religiöse 

Unterwerfung auf Kosten der inneren Natur unseres eigenen religiösen Glaubens." Von der 

Vielzahl kritischer Stimmen im Vorfeld des Papstbesuchs zum Columbus-Jubiläum sei 

stellvertretend Bischof Erwin Kräutler genannt, der einem Beitrag aus der Sicht der 

Befreiungstheologie schlicht den Titel Feierstunde zum Völkermord?" gab. Nach den scharfen 

Debatten, die dem Jubiläum vorangegangen waren, fielen die Aussagen des Papstes über die 

aktuelle Bedeutsamkeit des historischen Anlasses äußerst vorsichtig aus. Auf der 

lateinamerikanischen Bischofskonferenz in Santo Domingo allerdings wurde ein Antrag von 33 

Bischöfen abgelehnt, der einen öffentlichen Reueakt verlangte, in dem die Kirche ihre Mitschuld 

an dem bei der Eroberung an den Indios begangenen Unrecht bekennt. Der 

Konferenzvorsitzende begründete die Ablehnung damit, daß ein solcher Reueakt leicht von 

falscher Seite, wie von bestimmten Indianergruppen oder Sekten, mißbraucht werden könnte. 

Die heftigen Debatten vor und um die Jubiläumsfeierlichkeiten von 1992 haben nicht nur in der 

Beurteilung des Anlasses neue Sichtweisen gebracht, sondern auch über die Funktion von 

Jubeljahren nachdenken lassen. Zwei Missionsdiözesen in Panama traten diesbezüglich mit 

einem bemerkenswerten Vorschlag an die Weltöffentlichkeit: Die 500-Jahrfeier sollte als ein 

Jubeljahr im Sinn der Bibel begangen werden, als ein Gnadenjahr, in dem alle Schulden 

bedingungslos vergeben werden. "Dieses biblische Gesetz, von Moses verkündet und von 

Jesus aktualisiert, muß für Lateinamerika heute eine historische Realität sein." Ausführlich wird 

diese Forderung auf Schuldennachlaß für die lateinamerikanischen Staaten im Jubeljahr mit 

Stellen aus den Büchern Exodus, Deuteronomium und Levitikus sowie aus dem Lukas-

Evangelium argumentiert. Sicher - das Jobel-Jahr der Bibel ist, bei allen etymologischen 

Zusammenhängen, etwas grundsätzlich anderes als ein historisches Jubiläum heute; aber als 

Anwendung biblischer Grundsätze auf die Gegenwart war die Forderung legitim, zumal je gerade 

der Beginn einer Neuevangelisierung gefordert wurde. Beim Papstbesuch in Santo Domingo 

wurde auf den Vorschlag nicht Bezug genommen. 

Für das "Ostarrichi"-Jubiläum von 1996 war ein zweiter Papstbesuch in Österreich im 



Mi l l enn ien und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

Gespräch. Es wurde schon über Selig- bzw. Heiligsprechungen spekuliert, die aus diesem Anlaß 

erfolgen sollten - auch das eine eminent geschichtsbezogene Facette solcher Visiten in 

historischen Gedenkjahren. Im "Columbus-Jahr" 1992 gab es etwa diesbezüglich Gerüchte um 

Isabella die Katholische, deren Rolle bei der ebenfalls 1492 erfolgten Judenvertreibung aus 

Spanien aber damit in die Diskussion gekommen wäre. Es wäre spannend gewesen, was 

Johannes Paul II. bei einem Besuch aus Anlaß des Millenniums zu "Österreichs Taufschein" und 

"Österreichs Namenstag" gesagt hätte, noch spannender, wie es ihm gelungen wäre, den 

historischen Anlaß mit der kirchenpolitischen Situation in Österreich zu verbinden. Mit politischer 

Brisanz hätte man jedenfalls in diesem Jubeljahr rechnen dürfen. Es kam anders. Der Plan eines 

zweiten Österreich-Besuchs wurde fallengelassen. Aber auch die Absage verweist auf die 

politische Bedeutsamkeit von Jubeljahren. 

Eines wird wohl aus den wenigen hier behandelten Beispielen klar: Jubiläen und Gedenktage 

haben nicht nur mit der Vergangenheit zu tun, sondern ebenso auch mit der jeweiligen 

Gegenwart. In dieser Allgemeinheit gilt die Feststellung für jede Beschäftigung mit Geschichte. 

Bei Jubiläen handelt es sich allerdings um einen ganz spezifischen Umgang mit Geschichte aus 

Interessen der Gegenwart. Jubiläen werden gefeiert. Und das Feiern von Geschichte ist mit 

anderen Formen der Beschäftigung mit Vergangenheit schwierig zu vereinen. Konrad Ließmann 

hat kürzlich dieses Problem von Jubiläen und Gedenktagen auf die prägnante Formel gebracht: 

"Entweder man denkt oder man feiert. Überall dort, wo gefeiert und gleichzeitig gedacht - oder 

gar bedacht - werden soll, spießt es sich." Darum geht es mir auch: Um die Widersprüche von 

Geschichte-Denken und Geschichte-Feiern. Ich habe gar nichts gegen das Feiern. Aber 

brauchen wir dazu die Geschichte? Und wenn schon Geschichte-Feiern, dann gilt es dabei, 

verantwortungsbewußt zu bedenken, welche Auswirkungen "Jubelgeschichte" jeweils für 

politisches und gesellschaftliches Bewußtsein hat. Ein hohes Maß an Verantwortung liegt 

diesbezüglich bei den Historikern. Ihnen kommt wohl primär die Aufgabe des Geschichte-

Denkens zu. Sie werden aber durchaus auch für' s Geschichte-Feiern in Dienst genommen -

oder lassen sich dafür in Dienst nehmen. In Hinblick auf die gemeinsamen Wurzeln dieser 

beiden Formen des Umgangs mit Vergangenheit ist es gar nicht so verwunderlich, daß immer 

wieder der Versuch gemacht wird, Unverbindbares zu verbinden. 

In der Einladung zu dieser Wiener Vorlesung wurde mit zwei Zitaten auf die Veranstaltung 

eingestimmt. Das eine von ihnen macht gerade auf diese Spannung von Geschichte-Denken und 

Geschichte-Feiern aufmerksam. In einem Interview mit "Geschichte und Gesellschaft" 

formulierte Pierre Bourdieu: "Die zentrale Position der Geschichte im universitären Feld ... 

schwankt zwischen dem Modernismus einer Wissenschaft der historischen Tatsachen und dem 

vorsichtigen Akademismus bzw. Konformismus einer älteren literarischen Tradition ... Oder 

genauer gesagt: Zwischen einer Forschung, die notwendigerweise kritisch ist, weil sie sich auf 

Gegenstände bezieht, die gegen die landläufigen Vorstellungen konstruiert worden sind und die 

von der offiziösen Geschichte der Gedenktage vollkommen ignoriert werden, und auf der 

anderen Seite einer offiziellen oder halb-offiziellen Geschichte, die sich der Verwaltung des 

kollektiven Gedächtnisses widmet, indem sie an den vielfältigen Gedenkfeiern teilnimmt und die 

sakrosankten Archive konserviert, jenes Staatsgedächnisses, das der Staat eben durch die 



HISTOREIN 

Geschichtswissenschaft kontrolliert." In der Geschichte und der Theorie der 

Geschichtswissenschaft werden diese beiden ganz unterschiedlichen Entwicklungsstränge in 

der Regel nicht unterschieden. Umso hilfreicher ist der Hinweis des Wissenschaftssoziologen 

Bourdieu: die Gedenktagsgeschichte unterscheidet sich in Zielen und Zugangsweisen sehr 

wesentlich von einer kritischen Geschichtswissenschaft. Es wäre für das Selbstverständnis des 

Faches sehr wichtig, dem Spannungsverhältnis zwischen diesen beiden Formen des Umgangs 

mit Vergangenheit nachzugehen. Ein Beitrag dazu wird hier versucht. Die Frage: Warum feiern 

wir Geschichte? führt über die Geschichte von Jubiläen und Gedenktagen zu bestimmten 

Folgewirkungen, die für das Feiern von Geschichte typisch sind. 

Das zweite Zitat, das vom Einladungstext her auf diese "Wiener Vorlesung" vorbereiten soll, 

eröffnet einen ganz anderen Zugang zum Thema: "Das Jahrhundert, das Jahrtausend nähert sich 

seinem Ende. Es wird Zeit, nüchtern Bilanz zu ziehen. Wer, wenn nicht der Historiker, sollte dies 

sachgerecht leisten? Es sind die alten Fragen, die zu stellen sind: Wer sind wir? Woher kommen 

wir? Wohin gehen wir? - aber es können nicht die alten Antworten sein. Ausgangspunkt jeder 

lebendigen Historie muß die Gegenwart sein. Ihre brennenden Fragen sind das Triebwerk, das 

historische Reflexion in Gang setzt und hält." Der Autor, der der jüngeren Generation der 

österreichischen Geschichtswissenschaft angehört, ist sicher nicht zu den Gedenktags-

Historikern im Sinne Pierre Bourdieus zu rechnen. Sein Konzept einer an Gegenwartsproblemen 

orientierten, lebendigen Historie steht gewiß in einem ganz anderen Kontext. Aber warum sollte 

gerade vor der Jahrhundert- bzw. Jahrtausendwende ein besonderer Anlaß sein, Bilanz zu 

ziehen. Diese an bestimmte Zeiten gebunden gedachte Notwendigkeit des Bilanzierens kommt 

dem "Zwang der runden Zahl" sehr nahe, auf die sich Jubiläumshistoriker immer wieder berufen. 

Wer zwingt da eigentlich wen? Welcher Zwang besteht nach 50,100, 950 oder 1000 Jahren zu 

feiern oder über Vergangenes Bilanz zu ziehen. 

Bei einer sehr emotional geführten Diskussion im Vorfeld des Türkenjubiläums von 1983 hat der 

damalige Kulturstadtrat von Wien mit lebensgeschichtlichen Parallelen argumentiert. So wie es 

selbstverständlich sei, alten Menschen zum 80. oder 90. Geburtstag und zur Goldenen Hochzeit 

zu gratulieren, so selbstverständlich müsse auch 300 Jahre nach der erfolgreich abgewehrten 

Türkenbelagerung gefeiert werden. Der Verweis auf die soziale Pflicht zur Ehrung alter 

Menschen, ist sicher eine geschickte Immunisierungsstrategie. Aber stimmt die Parallele 

zwischen Lebensgeschichte und Staatsgeschichte, die hier gezogen wird? Sind persönliche 

Jubiläen nicht etwas ganz anderes als Jubiläen von Staaten, Kirchen und anderen Großgruppen, 

bei denen es in der Regel gerade nicht um selbst Erlebtes und selbst Erfahrenes geht? Von 

einem "Zwang der runden Zahl" kann schon im persönlich-familiären Bereich gewiß nicht 

gesprochen werden. Das Feiern "runder" Geburts- oder Hochzeitstage ist eine - historisch relativ 

junge - gesellschaftliche Konvention. Und so läßt sich hier auch nichts auf die staatliche oder 

kirchliche Ebene übertragen. Geschichte bei Jubiläen feiern ist nicht "Zwang der runden Zahl". 

Es ist Zwang der Tradition - und diese sollte man überdenken. 

Vom "Zwang der runden Zahl" im Zusammenhang mit Jubiläen zu sprechen, bedeutet eine 

Enthistorisierung des Phänomens. Es wird dabei von unhinterfragten Prämissen ausgegangen: 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

Daß bestimmte historische Ereignisse gedacht werden müssen, daß dieses Gedenken in 

bestimmten zeitlichen Abständen erfolgen muß, daß dieses Gedenken in der Form einer Feier 

erfolgen muß. Solchen Prämissen wird eine gleichsam überzeitlich gleichbleibende Geltung 

zugesprochen - das Phänomen Jubiläum gleichsam als eine anthropologische Konstante. Das 

ist sicher unhistorisch gedacht. Ein Blick auf die Geschichte der Jubiläen zeigt es eindeutig: 

Diese Form des Umgangs mit Geschichte ist eine sehr spezifische. Sie begegnet zeitlich und 

regional begrenzt sowie in sich wiederum vielfältig differenziert. So nimmt ein Blick zurück sehr 

rasch dem Phänomen Jubiläum jene unhinterfragte Selbstverständlichkeit, die es aus der Praxis 

der Gegenwart zu haben scheint. Umso erstaunlicher ist es, daß gerade Historiker für diese 

unhistorische Betrachtungsweise besonders anfällig erscheinen. Bourdieus Unterscheidung 

zweier Grundtypen geschichtswissenschaftlichen Zugangs hilft hier weiter. Wir müssen die 

"Gedenktage-Geschichte" zum Gegenstand der "kritischen Geschichtswissenschaft" machen. 

Das führt zu einer Antwort auf unsere Ausgangsfrage: Warum feiern wir Geschichte? 

Geht man den historischen Wurzeln des Geschichte-Feierns nach, so führen die 

Entwicklungslinien stets in religiöse Zusammenhänge zurück. Der interkulturelle Vergleich 

zwischen Religionsgemeinschaften der Vergangenheit bzw. der Gegenwart zeigt jedoch, daß es 

sich beim Feiern von Geschichte zu bestimmten "heiligen Zeiten" keineswegs um ein allgemein 

verbreitetes religiöses Grundphänomen handelt. Es hängt mit der spezifischen Bedeutung des 

Sich-Erinnems in einer Religion zusammen, ob und in welcher Form sie eine historisch 

orientierte Festkultur ausbildet. Im Christentum kommt der Erinnerung an Heilsgeschehen der 

Vergangenheit zentraler Stellenwert zu. Sehr treffend wurde diese Eigenart als 

"Memorialcharakter des Christentums" bezeichnet. 

Die Besonderheit des Konzepts der Heilgeschichte und damit eine besondere Kultur religiösen 

Erinnerns ist Christentum und Judentum gemeinsam. Es handelt sich beim Ursprung dieser 

Gemeinsamkeit um eine sehr spezifische Form der Theologisierung von Geschichte. Die 

Vorstellung, daß Gott bzw. Götter verursachend in den Ablauf der Geschichte sowie in die 

einzelnen menschlichen Lebensschicksale eingreifen, bestimmt das Geschichtsbild nicht nur 

der Israeliten sondern auch anderer vorderorientalischer Kulturen der Frühzeit. Die einmalige 

Besonderheit der israelitischen Konzeption von Heilgeschichte ist der Gedanke des Bündnisses 

zwischen Gott und seinem Volk. Alles was dem Volk widerfährt, steht in Zusammenhang mit 

seiner Treue bzw. Untreue gegenüber dem göttlichen Partner. Nicht das einseitige Eingreifen der 

Gottheit ist in dieser Form der Theologisierung von Geschichte entscheidend, sondern die 

wechselseitige Selbstverpflichtung der Bündnispartner, die sich durch ihr Handeln gegenseitig 

beeinflussen. Heilgeschichte als Geschichte des Bündnisses Gottes mit seinem auserwählten 

Volk in diesem Verständnis war neu. Sie stellt den Kontext dar, in dem die religiös-historische 

Gedenktagskultur des Judentums in ihrer einmaligen Besonderheit zu verstehen ist: Pessach als 

Erinnerungsfest an den Auszug aus Ägypten, das Wochenfest Schawuot, bei dem die 

Gesetzgebung auf dem Sinai zum Festthema wurde, später dann das Chanukka-Fest, bei dem 

man der Reinigung des von den Syrern entweihten Tempels durch Judas Makkabäus im Jahre 

165 v. Chr. gedachte, der Nikanor-Tag, der an den Sieg des Judas Makkabäus über den 

syrischen Feldherren vier Jahre später erinnert oder das Purim-Fest, bei dem die persischen 



HISTOREIN 

Juden die Errettung vor den Anschlägen des Haman 

durch Esther und Mordechai feierten. Vor allem in den 

letzten beiden vorchristlichen Jahrhunderten setzte 

sich der ereignisbezogene Gedenktagscharakter in der 

jüdischen Festkultur durch. 

In der Entstehung und Entwicklung des christlichen 

Festkalenders wurden viele Elemente dieser historisch 

orientierten jüdischen Festkultur übernommen und 

weiterentwickelt. Ihr heilgeschichtlicher Bezugspunkt 

war nun das Erlösungsgeschehen. Entscheidend für 

den spezifischen "Memorialcharakter" des Christentums erscheint jedoch ein neues Moment: 

Das älteste und wichtigste Basissymbol der neuen Glaubensgemeinschaft ist ein 

Gedächtnismahl. Es wurde in Erinnerung an das Letzte Abendmahl, das Jesus nach dem Bericht 

der Evangelien mit dem ausdrücklichen Auftrag, es zu seinem Gedenken zu wiederholen, an sein 

Leiden, sein Sterben und seine Auferstehung feierlich begangen. Die ältesten Bezeichnungen für 

dieses Gedächtnismahl sind "Herrenmahl" und "Eucharistie". In der katholischen Tradition hat 

sich später die Bezeichnung "Messe" durchgesetzt. Ein Grundelement dieser zentralen Kultfeier 

ist "Anamnesis", "Memoria", Erinnerung. Für die spezifische Form des Erinnerns von 

Geschichte bei Festen in christlichen Kulturen hat die Messe eine enorme Bedeutung erlangt. Sie 

bildet ein Grundmuster, das nicht nur in religiösen, sondern vor allem auch in säkularisierten 

Formen von Gedenkfesten bis in die Gegenwart weiterwirkt. 

Am Anfang des christlichen Erinnerns an Festtagen steht das wöchentliche Gedenken, nicht das 

jährliche - schon gar nicht das Feiern von Geschichte über größere zeitliche Distanzen, wie es 

dem modernen Jubiläum zugrundeliegt. Die Gemeinde trifft sich am ersten Tag der Woche, am 

Sonntag, am "Tag des Herrn", an dem sie seine Auferstehung feiert. Der Sonntag ist der 

christliche Fest- und Gedenktag schlechthin. An ihm wird grundsätzlich das Gedächtnismahl 

gefeiert. Das Gedächtnis der Auferstehung bestimmt dann auch die Anfänge des jährlichen 

Gedenkens im Christentum. Das älteste im Jahreszyklus begangene Fest ist Ostern. Andere 

Erinnerungsfeste an das Erlösungsgeschehen schließen hier an. Auf das Leben Jesu bezogene, 

jährlich gefeierte Feste bilden die Grundstruktur des christlichen Festkalenders. 

Mit den Anfängen der Heiligenfeste, die schon ins 2. Jahrhundert zurückreichen, kommt ein 

neues Element hinzu: Nicht nur das Leben Jesu allein ist nun heilsgeschichtlicher Bezugspunkt 

der christlichen Gedenkkultur. Auch die Todestage der Märtyrer und später der Bekenner werden 

im Jahresrhythmus gefeiert. Dasselbe gilt für die Kirchweihfeste der großen Hauptkirchen in 

Jerusalem und Rom, die seit dem vierten Jahrhundert hinzukommen, die Kreuzfeste wie 

Kreuzauffindung und Kreuzerhöhung und schließlich jährliche Erinnerungsfeste an Konzilien, wie 

sie in Byzanz gefeiert werden. Der Rahmen der Gedenkanlässe weitet sich. Er bleibt aber auf 

Heilgeschichte in einem umfassenderen Verständnis beschränkt. 

Der Weg vom heilgeschichtlichen zum politischen Gedenkfest war lange. Entscheidende 

Schritte auf diesem Weg wurden in Byzanz vollzogen. Den Heiligenfesten kam dabei eine 

133 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

entscheidende Vermittlerfunktion zu. Besonders früh, nämlich bereits im 7. Jahrhundert, feierte 

man hier schon Herrschersiege mit jährlichen Dankfesten an Heilige. Eine besondere Rolle 

spielte dabei die Vorstellung, daß der militärische Erfolg oder auch andere politisch wichtige 

Ereignisse dem jeweiligen Tagesheiligen zu verdanken seien, der an seinem Festtag über 

besondere Kraft verfüge. So konnte sich in der Einkleidung christlicher Heiligenverehrung eine 

politische Gedenktagskultur ausbilden. Im Westen wurde dieses Muster zuerst von Venedig 

übernommen. Die Eroberung von Konstantinopel durch den Dogen Enrico Dandolo 1204 beging 

man jährlich am Nikolausfest. Die Anniversarien von drei Siegen über die Genuesen im 14. 

Jahrhundert wurden am Fest des heiligen Martial, Maria Magdalenas und zu Johannis 

Enthauptung begangen. Es entwickelte sich so auf der Grundlage des kirchlichen 

Heiligenkalenders eine Staatsliturgie, in der das politisch-historische Gedenken immer stärker in 

den Vordergrund trat. Venedig wurde diesbezüglich für andere italienische Kommunen zum 

Vorbild. Aber auch in der Schweiz und in Deutschland finden sich bereits im Spätmittelalter 

Schlachtengedenktage an Heiligenfesten als eine weit verbreitete Erscheinung, vor allem in 

Städten. Gelegentlich trat schon damals das Heiligengedenken völlig zurück. Damit zeichnet sich 

eine Form des Feierns von Geschichte ab, wie sie in den öffentlichen Gedenktagen der Moderne, 

den National- und Staatsfeiertagen, ihren uns vertrauten Ausdruck findet. 

Zum Unterschied vom Anniversarium, dem 

jährlich wiederkehrenden Gedenktag, war das 

Jubiläum als historisches Erinnerungsfest über 

eine grössere zeitliche Distanz dem Mittelalter 

fremd. Das verdient besonders betont zu 

werden, weil unser Begriff Jubiläum aus dem 

Mittelalter stammt und mit einem Zeitrhythmus 

verbunden ist, der bis heute die Abstände von 

Jubiläumsfeiern bestimmt. Am 22. Februar des 

Jahres 1300 erließ Papst Bonifaz VIII. eine Bulle, 

in der er rückwirkend ab Weihnachten das Jahr 

als "annus iubilaeus" verkündete. In diesem Jubeljahr sollte in Rom ein vollkommener Ablaß 

gewonnen werden können. Mit der Bezeichnung "annus iubilaeus" knüpfte der Papst seinerseits 

an das biblische Vorbild des Jubeljahres an. Im Buch Levitikus heißt es "Du sollst sieben 

Jahreswochen, siebenmal sieben Jahre zählen; die Zeit von sieben Jahreswochen ergibt für dich 

neunundvierzig Jahre. Im siebten Monat, am zehnten Tag des Monats sollst du das Signalhorn 

ertönen lassen; am Versöhnungstag sollt ihr das Horn im ganzen Land ertönen lassen. Erklärt 

dieses fünfzigste Jahr für heilig und ruft Freiheit für alle Bewohner des Landes aus! Es gelte euch 

als Jubeljahr." Das Widderhom, mit dem am Versöhnungstag jedes fünfzigsten Jahres die 

heilige Zeit angekündigt wurde, hieß "jobel". Die Bezeichnung "annus iubilaeus" bzw. Jubiläum 

ist von diesem Widderhom abgeleitet. Und auch das Zeitintervall von fünfzig Jahren lebt in den 

Jubiläumsabständen moderner Gedenktage fort. Mit dem Feiern von Geschichte hat aber weder 

das Jobel-Jahr des alten Israel noch das päpstliche Jubeljahr des Spätmittelalters zu tun, das 

sich auf jenes beruft. 



HISTOREIN 

Das jüdische Jobel-Jahr war eine sakralrechtlich-sozialpolitische Einrichtung. Alle fünfzig Jahre 

sollten in Schuldknechtschaft geratene Israeliten freigegeben, verlorener Landbesitz 

zurückerstattet, Schulden nachgelassen werden. Es ging also um Wiederherstellung der 

gesellschaftlichen Ordnung zu bestimmten heiligen Zeiten. Das päpstliche Jubeljahr hingegen 

gehört in den Bereich der Heilsökonomie. Der vollkommene Ablaß, der in diesem Jahr allen 

Rompilgern unter bestimmten Gebetsauflagen gewährt wurde, sollte den Nachlaß aller 

Sündenstrafen bewirken. Es ging also um Bußzeiten - nach der Durchsetzung des 

Fegefeuerglaubens in der Westkirche ein ganz existenzielles persönliches Problem. Wenn sich 

Papst Bonifaz VIII. bei der Einrichtung des römischen Jubeljahrs auf das alttestamentarische 

Vorbild berief, so war das der Versuch, etwas wesentlich Neues aus der Berufung auf die Heilige 

Schrift zu legitimieren. Wie diese so folgenreiche Neueinrichtung des "annus iubilaeus" zu 

erklären ist, bleibt eine letztlich nicht voll geklärte Forschungsfrage. Es gibt wichtige Vorstufen 

in "Heiligen Jahren", die von Bischöfen proklamiert wurden, etwa in Canterbury, in Bamberg, 

vielleicht auch in Santiago di Compostela. Durch eine Initiative von oben allein kann jedoch die 

Entstehung des römischen Jubeljahrs nicht erklärt werden. Bonifaz VIII. reagierte nämlich mit 

seiner Bulle auf eine religiöse Volksbewegung. Für die römische Kurie unerwartet hatten sich am 

1. Jänner 1300 zahllose Pilger in der Peterskirche eingefunden, die sich einen vollkommenen 

Ablaß erhofften. In dieser Bewegung von unten wird man vielleicht millenaristische Strömungen 

vermuten dürfen. Die Hoffnung auf ein Tausendjähriges Reich des Friedens und der Freude, das 

Christus am Ende dieser Weltzeit nach der Ankündigung der Geheimen Offenbarung errichten 

würde, war gerade in Italien im Spätmittelalter ein sehr wirkkräftiges Motiv der Volksfrömmigkeit. 

So ist nicht auszuschließen, daß bei der Entstehung der römischen Jubeljahre auch 

Millenarismus im Spiel war. Aber auch diese mögliche Kontinuitätslinie hat nichts mit 

historischem Gedenken zu tun. 

Jubeljahre, Gnadenjahre, Heilige Jahre wurden von den Päpsten in unterschiedlichen 

Zeitabständen einberufen. Hundert, fünfzig, dreiunddreißig, schließlich fünfundzwanzig Jahre 

galten als das richtige Intervall, wofür sich jeweils eine geeignete biblische oder pastorale 

Erklärung fand. Die Bürger von Rom drängten meist auf eine häufigere Abhaltung, war doch der 

Pilgerstrom in die Heilige Stadt für sie eine ertragsreiche Einnahmequelle. Die Vorbereitungen 

der Heiligen Jahre haben vielfach das Stadtbild von Rom maßgeblich verändert. Zum 

Unterschied von modernen Jubiläen handelt es sich ja beim römischen Jubeljahr um eine heilige 

Zeit, die an heilige Orte gebunden ist. Trotz mancher Akzentverschiebungen hat es bis ins 20. 

Jahrhundert hinein seinen Grundcharakter als Ablaßjahr bewahrt. Es geht nicht um Erinnerung 

an historische Ereignisse. Und es geht auch nicht um religiöses Feiern von markanten 

Einschnitten in unserem Zeitrechnungssystem. Mag sein, daß im Heiligen Jahr 2000 solche 

Momente mit hereingenommen werden. Seiner Tradition nach ist das römische Jubeljahr trotz 

seiner Bezeichnung "annus iubilaeus" ein Relikt aus einer Zeit, in der es noch keine Jubiläen gab. 

Wesentliche Wurzeln für das Entstehen von Jubiläen in unserem heutigen Verständnis liegen im 

Reformationszeitalter. Vom jährlich gefeierten Reformationsfest über das nach jeweils hundert 

bzw. fünfzig Jahren gefeierte Reformationsjubiläum führt eine direkte Entwicklungslinie zu den 

nationalstaatlichen Jubiläen der Moderne. Dem Jubiläum geht das Anniversarium voraus. Schon 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

früh wurde in jährlichen Feiern des Reformators bzw. der Reformation gedacht. Bezeichnend 

erscheint, daß bei der Tageswahl die personenbezogenen Daten von Luthers Geburts-, Tauf­

bzw. Sterbetag immer mehr in den Hintergrund treten. Letztlich setzt sich die Bezugnahme auf 

ein Ereignis als heilsgeschichtlich bedeutsamer Neuanfang durch - nämlich auf den 

Theseanschlag von Wittenberg am 31. Oktober 1517. Nicht personen- sondern ereignisbezogen 

wurden auch die ersten Reformationsjubiläen begangen -1580 in Erinnerung an die Augsburger 

Konfession, 1617 erstmals an den Thesenanschlag. 

Wie kam es zu dieser Entwicklung von jährlichem Gedenken zum Gedenken über größere 

zeitliche Distanz? Bezeichnungen und Intervalle scheinen auf das römische Jubeljahr zu 

verweisen. In Hinblick auf die religionspolitische Situation ist jedoch eine unmittelbare 

Beeinflussung auszuschließen. Eine gemeinsame Grundlage war für Protestanten und 

Katholiken im jüdischen Jobel-Jahr gegeben. Auf dieses konnte man sich als biblische 

Legitimation berufen, das neue Phänomen des Geschichte-Feierns in größeren Zeitabständen 

aber läßt sich aus dieser Wurzel nicht befriedigend erklären. Zwei Faktoren dürften für die 

Entwicklung besonders bedeutsam gewesen sein: einerseits das neue Geschichtsbewußtsein 

des Protestantismus, andererseits das neue Jahrhundertdenken der Zeit. Beide sind miteinander 

in Zusammenhang zu sehen. Dieser Zusammenhang läßt sich anschaulich an einem 

richtungsweisenden Frühwerk der protestantischen Geschichtsschreibung veranschaulichen, 

den sogenannten "Magdeburger Zenturien", die von Matthias Flacius lllyricus und seinen 

Mitarbeitern ab 1559 veröffentlicht wurden. 

Die großen historiographischen Werke des Mittelalters begannen - ihrer heilsgeschichtlichen 

Konzeption entsprechend - mit der Erschaffung der Welt. Flacius' Kirchengeschichte verläßt 

erstmals diesen Rahmen. Er beginnt mit der Geburt Christi. Christus als Ausgangspunkt der 

Darstellung entsprach der Grundintention des Geschichtswerks. Es ging ja nicht allgemein um 

Weltgeschichte als Heilgeschichte, sondern um die Entfaltung eines besonderen Gedankens: Es 

sollte gezeigt werden, daß die lutherische Lehre die von Jesus verkündete sei, die dann im Lauf 

der Jahrhunderte immer mehr verfälscht wurde. Mit der Geburt Christi als Beginn der Darstellung 

ergab sich eine Koinzidenz mit dem Beginn der christlichen Zeitrechnung. Zum ersten Mal in der 

Historiographiegeschichte kamen geltende Ära und dargestellter Geschichtsabschnitt voll zur 

Deckung. Und noch ein Zweites war in den "Magdeburger Zenturien" neu, nämlich die Einteilung 

in "Hundertscharen" von Jahren, die dem Werk seinen eigentümlichen Namen gab. Für die 

Autoren hatte die Jahrhundertgliederung rein praktische Bedeutung, um die Fälle des gebotenen 

Stoffs zu ordnen. Daß diese Zeiteinheit gewählt wurde, ist sicher kein Zufall. Das 16. Jahrhundert 

ist ja eine Epoche, in der sich eine starke Tendenz einerseits zur abstrakten Zeitrechnung, 

andererseits zum Dezimalsystem erkennen läßt. Das Denken in Jahrhunderten war den 

Zeitgenossen keineswegs so selbstverständlich, wie man es aufgrund ihrer Zeitrechnung 

vermuten würde. Darauf verweist besonders deutlich der Sachverhalt, daß das deutsche Wort 

"Jahrhundert" erst im 17. Jahrhundert aufgekommen ist. Das englische "century" dürfte direkt 

durch den Einfluß der "Magdeburger" Zenturien entstanden sein. Bis dahin fehlt eine 

Bezeichnung. Aus der Kombination von Einteilung nach Jahrhunderten und Beginn mit der 

christlichen Zeitrechnung entstand mit diesem Basiswerk protestantischer 



HISTOREIN 

Geschichtsschreibung ein zukunftsweisendes Ordnungsmodell: die von Christi Geburt an 

zählende Jahrhundertrechnung. 

Die enorme Breitenwirkung der "Magdeburger Zenturien" hat nicht nur dazu geführt, daß sich die 

Jahrhundertrechnung als Ordnungsraster der Geschichte weithin durchsetzte, sie hat auch 

bewirkt, daß das Jahrhundert zunehmend als eine besonders bedeutsame Zeiteinheit angesehen 

wurde - und zwar in zweierlei Verständnis. War die Jahrhunderteinteilung bei Flacius lllyricus 

noch ein rein formales Einteilungsprinzip, wurde in der Folgezeit zunehmend mehr darin 

gesehen. Man sprach von einem "genius saeculi". Man übertrug alte Vorstellungen vom Wesen 

der Weltalter auf das Jahrhundert - daß mit dem ausklingenden Jahrhundert etwas Altes zu Ende 

gehe, daß mit dem neuen etwas Neues beginne. Die Jahrhundertschwellen wurden in diesem 

Sinne als besonders bedeutungsvoll angesehen und dementsprechend gefeiert. Solche Feiern 

fanden erstmals 1700 statt und erfuhren dann 1800 und 1900 eine noch viel größere 

Beachtung. Worum es dabei eigentlich ging, wird aus einer regelmäßig aus diesem Anlaß 

wiederkehrenden und heftig diskutierten Streitfrage deutlich: Beginnt das neue Jahrhundert am 

1. Jänner 1700,1800,1900? Oder ist der Jahresanfang des Folgejahrs - also 1701,1801,1901 

der entscheidende Anfangstermin? Ein Jahr Null hatte ja Dionysius Exiguus im 6. Jahrhundert 

noch nicht gekannt, als er mit seiner Berechnung von Christi Geburt die Grundlage unserer 

Zeitrechnung schuf. Daß sich bei den Feiern eindeutig die Wende von 99 zu 100 durchsetzte, 

zeigt deutlich die Bedeutsamkeit, die hier der "runden Zahl" beigemessen wurde - eine 

säkularisierte Zahlenmystik ohne religiöse Grundlage. Es wurde ja auch die Silvesternacht zur 

gefeierten Wende, nicht das Geburtsfest Christi, mit dem das Heilige Jahr beginnt. Die 

Jahreswende von 1999 zu 2000 wird die erste Jahrtausendschwellenfeier im Sinne dieses 

historisch relativ jungen Typs von Jubeljahren sein. Zu Anfang des Jahres 1000 hat man einen 

solchen Übergang ganz sicher nicht gefeiert. Ein Bewußtsein besonderer Bedeutsamkeit von 

Jahrhunderten und Jahrhundertwenden war der damaligen Zeit fremd. Soweit die Menschen 

damals von millenaristischen Ängsten erfüllt waren, hat sich dieses Bewußtsein, in einer 

besonderen Zeit zu leben, auch nicht in Jubelstimmung ausgedrückt. 

Das neue Denken in Jahrhunderten, das in der frühen Neuzeit aufgekommen ist, hat sich 

zunächst im Feiern von Jubiläen ausgewirkt - früher jedenfalls als im Feiern von 

Jahrhundertwenden. Zur ersten Jahrhundertfeier der Reformation im Jahre 1617 deutete einer 

der Autoren einer Schrift zum "Lutherischen Jubelfest" den Anlaß des Feierns: "inmittelst ein 

ganzes Seculum verflossen und eben dieses 1617. Jahr gleichsam natalitius unserer reformirten 

Evangelischen Religion ist". Nach Ablauf eines Saeculums wird "gleichsam ein Geburtstag" 

gefeiert. Die übliche Frist für die Feier des Geburtstags war das Jahr. Jahr und Jahrhundert 

werden in dieser Stelle parallelisiert, und damit Anniversarium und Jubiläum. Das "Saeculum" 

gilt hier im neuen Verständnis der Zeit als ein sich geschlossener Zeitabschnit. Erst damals 

entstand ein Zeitbewußtsein, das dem Jahrhundert diesen Stellenwert beimaß bzw. ein 

Geschichtsbewußtsein, daß das Jahrhundert im Geschichtsablauf so hoch bewertete. So ist es 

kein Zufall, daß sich erst damals analog zum Anniversarium ein Typus von Jubeljahren 

ausbildete, der das Gedenken an Geschichte zum zentralen Thema der Jubelfeier machte. Die 

Unterschiede zum Anniversarium sind nicht grundsätzlicher Natur. Sie liegen in der Intensität 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

des Feierns und in der größeren zeitlichen Distanz, die sicher mit der Steigerung in der Intensität 

zu tun hat. Die Intervalle der Distanz verweisen - über das neue Jahrhundertdenken hinaus - auf 

Jubeljahre älterer Zeit mit anderem Charakter, mit denen sie vor allem die Zahlenmystik in der 

Beistimmung solcher "heiliger Zeiten" gemeinsam haben. Neue Komponenten kommen in die 

traditionellen Formen christlicher Memorialkultur durch den veränderten Zugang zur Geschichte 

- zunächst eine aus dem Geist der Reformation neu gedeutete Heil- bzw. Kirchengeschichte, 

zunehmend aber dann auch ein säkulares Geschichtsbewußtsein, das in Staat und Nation seine 

wichtigsten aktuellen Bezugspunkte hat. 

Den jährlich gefeierten Reformationstagen sowie den in größeren zeitlichen Abständen 

begangenen Reformationsjubiläen kommt für die Entstehung und damit für das Verständnis der 

modernen Gedenktagskultur entscheidende Bedeutung zu. Das gilt für deren 

Rahmenbedingungen, für deren Inhalt, deren Gestaltungsformen. Während in der katholischen 

Kirche das ursprünglich bischöfliche Recht, über kirchliche Festfeiern zu entscheiden, mit 

zunehmender Zentralisierung auf den Papst überging, übernahm es in den evangelischen 

Landeskirchen der Landesfürst - ein entscheidender Schritt zur Säkularisierung und Politisierung 

der Gedenkkultur. So wie die Initiative zu den Reformationsfeiern von den Landesfürsten 

ausging, so zunehmend auch zur Gestaltung anderer 

historischer Gedenkfeste. Neben dem durch die 

Reformation beeinflußten Geschichtsbewußtsein sind 

es also auch strukturelle Bedingungen der 

Kirchenverfassung, die zu einem Vorsprung der 

protestantischen Länder in der Ausbildung einer 

säkularen Jubiläen- und Gedenktagskultur gegenüber 

den katholischen Ländern geführt haben. Zu den 

Anlässen solcher Gedenkfeste sind die Grenzen 

zwischen religiös bedeutsamen und politisch 

wichtigen vielfach fließend. Symptomatisch dafür ist 

etwa das Wartburgfest von 1817, bei dem 300 Jahre 

Reformation zugleich mit dem vierten Jahrestag der 

Völkerschlacht bei Leipzig gefeiert wurde. Es ging also 

in doppelter Weise um einen "heiligen Anfang" - den 

der erneuerten Religion und den der von 

Fremdherrschaft befreiten Nation. Aus 

heilsgeschichtlich christlichen Wurzeln kommend setzt sich dieses Feiern des "heiligen 

Anfangs" gleichsam wie ein Leitmotiv in den Gedenktagen und Jubiläen des nationalistischen 

Zeitalters fort. Nur die Ereignisse, auf die man sich bezieht, sind andere: siegreiche Schlachten, 

die die nationale Freiheit begründeten, die Erklärung der Unabhängigkeit, die Proklamation der 

Verfassung. Ebenso stehen die historischen Gedenkfeste für Freiheitshelden und nationale 

Heroen in der heilsgeschichtlichen Tradition des Kults als heilbringend bzw. als heilig verehrter 

Personen. Dieser Kontinuitätszusammenhang beantwortet uns die Frage: Warum feiern wir 

Geschichte? Jubiläen und historische Gedenktage haben ihren Ursprung im religiösen Fest. 



HISTOREIN 

Spezifische Gestaltungsformen des religiösen Feierns leben in ihnen auch noch in säkularisierter 

Form weiter. 

Das Kernstück christlicher Liturgie, die Feier der Eucharistie, blieb bis ins 19. und 20. 

Jahrhundert hinein auch zentrales Element aller öffentlichen Gedenkveranstaltungen. Daß kein 

Reformationsfest und kein Reformationsjubiläum ohne Festgottesdienst stattfinden konnte, 

versteht sich von selbst. Dasselbe galt für historische Gedenktage der katholischen Kirche. Aber 

auch die dynastisch-höfische und sie ablösend die staatlich-nationale Festtagskultur behielt die 

Messe als Mittelpunkt des Festablaufs bei. Selbst in der Französischen Revolution wurde noch 

der erste Jahrestag des Sturms auf die Bastille mit einer großartigen Festmesse begangen. Die 

wesentliche Position, die der Messe in der Gestaltung öffentlicher Gedenktage zukam, bedeutet 

allerdings nicht, daß das historische Gedenken hier dominant durch die spezifische Form des 

Erinnems, wie sie für die Messe typisch ist, geprägt wurde. Die Messe war ja nur ein Teil der 

Gedenktagsveranstaltungen. Der Bezug zum jeweiligen historischen Anlaß erfolgte mehrheitlich 

in anderen Gestaltungselementen der Festtagsliturgie. Viele von ihnen gehen aber wiederum auf 

einzelne gottesdienstliche Formen der Messe zurück, sind quasi ausgelagerte Elemente der 

Messe. Die Messe ist ihrem Wesen nach Vergegenwärtigungsliturgie des Heilgeschehens. In 

mehr oder minder vermittelter Weise wirkt dieser Grundzug christlicher Memorialkultur in den 

unterschiedlichsten Formen des Feierns von Geschichte an öffentlichen Gedenktagen nach - oft 

weit von der ursprünglichen Wurzel entfernt. 

Ein zentrales Element aller historischen Gedenkfeiern war die Festansprache. Wurde sie im 

Rahmen des Festgottesdiensts gehalten, so als Predigt. Außerhalb desselben stand sie 

unverkennbar in dieser Tradition - in den rhetorischen Gestaltungsformen, im feierlichen Pathos, 

in den vermittelten Inhalten. Vor allem die protestantische Predigtkultur bot für die Entwicklung 

der Festansprache besonders günstige Voraussetzungen. Die Predigt ist jenes 

Gottesdienstelement, das sich am flexibelsten gestalten läßt. Deswegen eignet es sich auch in 

besondererweise dazu, historische Bezüge aufzunehmen. Die Interpretation der Heiligen Schrift 

in der Predigt bedeutete ja ihrem Wesen nach, Bezüge zwischen einst und jetzt herzustellen. 

Genau das aber war auch die Aufgabe des Festredners. Das gesprochene Wort erlaubte bei 

diesem Umgang mit Vergangenheit sehr unterschiedliche Zugangsweisen - von statischem 

Festhalten an geheiligter Tradition bis hin zu aktualisierender Neudeutung. Wo die Festrede dem 

Predigtmodell verhaftet blieb, tendierte sie dazu, Geschichte als sakrale Tradition zu betrachten. 

Festspiel und Theater als Gestaltungselement historischer Gedenktage in neuerer Zeit führen 

ebenfalls zu christlich-liturgischem Ursprung zurück, freilich in ganz anderer Zugangsweise zur 

Geschichte als die Predigt als verbale Verkündigungsform. Festspiel ist in seiner Wurzel 

illustrierende Predigt durch lebende Bilder, durch Zurschaustellen von Gruppenszenen. An 

solche "repraesentationes sacrae" schließen Oster-, Passions- und Heiligenspiele an. Sie führen 

aus der Kirche hinaus zum Festspiel, zum Theater. Auch Festumzüge mit szenischen Bildern aus 

der Geschichte zu historischen Gedenktagen gehen auf diese Wurzel zurück. Bei solchen 

szenischen Bildern aus der Geschichte, bei Festspiel, bei Theater handelt es sich um eine 

besonders anschauliche Form der Vergegenwärtigungsliturgie. Sie spricht noch stärker die 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

Emotion an als das in der Predigt gesprochene Wort. Sie drückt in noch eindringlicherer Weise 

aus, daß Vergangenheit und Gegenwart in eins gesehen werden sollen. 

Zusammenhänge zwischen der Gestaltung historischer Gedenktage und traditionellen 

christlichen Liturgieformen sind in vielfältiger Weise feststellbar. Vor allem das Lied ist 

diesbezüglich zu nennen. Das liturgische Element der Hymne wurde im 19. Jahrhundert zur 

Nationalhymne weiterentwickelt, häufig mit historischen Bezügen im Text. Kaum eine andere 

Form bringt die Weihestimmung des Feierns von Geschichte so stark zum Ausdruck wie das 

Singen von Hymnen. Das Läuten der Glocken als Mittel, festliche Stimmung zu bewirken, ist 

ebenfalls ein Moment aus religiöser Tradition. Eine wichtige Kontinuitätslinie zwischen 

christlichen und säkularen Gestaltungsformen der Festliturgie stellt der aus der Prozession 

herausentwickelte Festzug dar. Im 19. Jahrhundert haben historische Festzüge zu 

Gedenktagsanlässen eine besondere Blüte erlebt. Alle diese Formen waren geeignet, eine 

sakrale Feierstimmung zu bewirken. Mit der Säkularisierung und Nationalisierung des 

historischen Gedenkens wurde solches Instrumentarium der Stimmungsbildung auf neue 

Inhalte bezogen. 

Aus den Kontinuitätslinien zwischen den Traditionen christlicher Liturgie und den 

Gestaltungsformen von Jubiläen und Gedenktagen in neuerer Zeit lassen sich einige Grundzüge 

des spezifischen Verhältnisses zur Geschichte ableiten, das bei solchen Anlässen zum Tragen 

kommt. Das wichtigste Moment ist wohl, daß es an solchen Tagen um das Feiern von 

Geschichte geht. Das Feiern von heilgeschichtlich bedeutsamem Geschehen ist - wie gezeigt 

wurde ein genuin christliches Prinzip. Die "memoria" spielt in der christlichen Liturgie eine 

zentrale Rolle. Die säkularen Liturgien von Jubiläen und öffentlichen Gedenktagen schließen an 

solche Traditionen an. Feiern von Geschichte ist eine ganz besondere Form des Umgangs mit 

Vergangenheit. Die Weihestimmung der Gedächtnishandlung spricht das Gefühlsleben der 

Teilnehmer an, nicht das Denken. Es geht um emotionale Bindung, nicht um kritische Distanz. 

Das bei Jubiläen gepflegte Geschichtsbewußtsein entfernte sich mit der Entwicklung der 

Geschichte zur Wissenschaft immer mehr von jenen Formen, wie sie für wissenschaftliche 

Beschäftigung mit Vergangenheit charakteristisch sind.'Nur wenige Elemente der traditionellen 

Festliturgie waren geeignet, eine Verbindung zu wissenschaftlich betriebener Geschichte 

herzustellen - die aus der gedruckten Festpredigt herausentwickelte Festschrift etwa oder die 

Ausstellung, die die früher so häufig aus Jubelanlässen errichteten Denkmäler ersetzte. Aber 

selbst bei solchen Elementen der neueren Gedenkkultur ist die Wissenschaftlichkeit stets 

gefährdet. Die Festschrift muß Vergangenheit so darstellen, daß sie den Jubel in der Gegenwart 

nicht gefährdet. Die Ausstellung darf nur das zeigen, was zu einem positiven Geschichtsbild paßt. 

Im Feiern von Geschichte übernahmen Jubiläen viele Traditionen christlicher 

Vergegenwärtigungsliturgie. Tendenziell bedeutet das die Negation des Unterschieds von 

Vergangenheit und Gegenwart, ein mystisches Erleben des Einswerdens mit der Geschichte. 

Das Gedenken des "heiligen Anfangs" bietet immer Anlaß, die "Einheit mit dem Ursprung" zu 

beschwören. "So wie damals so auch heute" gehört zu den Leitmotiven von 

Jubiläumsansprachen. Das bei öffentlichen Gedenktagen gepflegte Geschichtsbewußtsein ist 



grundsätzlich statisch. Formulierungen wie "Europa- Erbe und Auftrag der Christen" zum 

Türkenjahr oder "500 Jahre Evangelisierung Lateinamerikas" mit der Aufforderung zur 

"Neuevangelisierung" zum Columbus-Jubiläum sind für diese Einstellung typisch. Es wird etwas 

aus der Vergangenheit gleichbleibend übernommenes gedacht, das es in die Zukunft weiter zu 

tradieren gilt. Solche "Jubiläumsaufträge" sind meist ahistorische Konstrukte. Das ist aber wohl 

die harmlosere Seite. Vielfach wird dabei Geschichte als Legitimationsideologie für politische 

Ziele in der Gegenwart benützt. Diese ideologische Komponente ist sicher die gefährlichere. 

Den religiösen Wurzeln von Jubiläen entsprechend geht es bei dieser Form des Feierns von 

Geschichte vielfach auch um Glauben an Geschichte. An der Überlieferung der Heilsgeschichte 

darf nicht gerüttelt werden, weil sie als Geschichte Heil vermittelt. Aber auch die säkulare 

Heilgeschichte des nationalistischen Zeitalters stellte ihre Ursprungsmythen nicht in Frage. Über 

das Tradierte hinaus führte sie oft noch zu zusätzlicher Mythenbildung. Fand sich in der 

Vergangenheit nicht das, was in der Gegenwart repräsentiert werden sollte, so ließ sich die 

Geschichte auch umschreiben. Für Jubiläen gilt grundsätzlich: Das jeweilige Bild von der 

Vergangenheit wird von der Situation in der Gegenwart bestimmt. Die Tendenz zur Mythen- und 

Legendenbildung begleitet die Geschichte des Jubiläen-Feierns. Aufgrund von 

Gegenwartsinteressen verzerrte, ja mitunter sogar handfest verfälschte Geschichtsbilder sind 

das Resultat dieses spezifischen Umgangs mit Vergangenheit. Vieles etwa, was im 

Zusammenhang mit dem Columbus-Jubiläum von 1992 gesagt und geschrieben wurde, läßt 

sich ohne Übertreibung als Verfälschung und Verzerrung qualifizieren. Korrekturen durch die 

Wissenschaft sind seitens der Veranstalter von Jubiläen meistens nicht gefragt. Und bei den 

Veranstaltern liegt die Macht, ihr Geschichtsbild durchzusetzen. Ihnen entgegenzutreten, kann 

dann zur Aufgabe wissenschaftlicher Redlichkeit werden. In demokratischen Gemeinwesen 

besteht die Möglichkeit dazu - allerdings auch hier mit geringen Chancen auf Erfolg. Wo 

Geschichte gefeiert wird, hat jedenfalls das Geschichte-Glauben vor dem Geschichte-

Denken Vorrang. 

Aus seinen religiösen Wurzeln hat das Feiern von Geschichte bei Jubiläen und Gedenktagen 

seine wichtigste Funktion übernommen: die Integration gesellschaftlicher Gruppen durch 

Identitätsbildung aus der Geschichte. Christliches Feiern hatte diese Funktion durch viele 

Jahrhunderte geleistet, sowohl auf lokaler wie auf universaler Ebene. Moderne Staatlichkeit und 

nationale Einheitsbewegungen schlössen an dieses Instrumentarium der Identitätsbildung an, 

um überregionale Gemeinschaftsbildung zu schaffen. Sie taten es mit denselben Mitteln wie die 

christlichen Religionsgemeinschaften, inhaltlich aber vielfach in Konkurrenz mit ihnen. Nationale 

Geschichte trat oft als Ersatzreligion auf. Sie wurde zum Symbol der angestrebten bzw. der 

141 



M i l l e n n i e n u n d a n d e r e J u b e l j a h r e : W a r u m f e i e r n w i r G e s c h i c h t e ? 

realisierten nationalen Einheit. Wo Geschichte Identifikationssymbol wird, ist für eine analytische 
Geschichtswissenschaft kein Platz. Mit seiner Gegenüberstellung von "kritischer Forschung" 
und "offiziöser Geschichte der Gedenktage", jener "Forschung gegen die landläufigen 
Vorstellungen" und "dem Staatsgedächtnis, das der Staat durch die Geschichtswissenschaft 
kontrolliert" spricht Pierre Bourdieu dieses wichtige und von der Theorie der 
Geschichtswissenschaft viel zu wenig beachtete Spannungsfeld an. Die Konkurrenz, die einer 
kritisch-analytischen Geschichtswissenschaft durch eine identifikatorische Zugangsweise 
gemacht wird, ist aber vielleicht noch die geringere Gefahr. Ein gewisses Maß an 
Identitätsstiftung durch Geschichte braucht ein Gemeinwesen wohl auch heute noch. Beim 
Feiern von Geschichte zu Jubiläumsanlässen geht allerdings das richtige Maß nicht selten 
verloren. Die Grenzen zwischen historisch begründetem Patriotismus, Nationalismus und 
Chauvinismus sind fließend. Im Kontext der politischen Situation Frankreichs im Jahr 1996 
setzte Le Pens Formulierung von Chlodwigs Taufe als Gründerakt der ältesten Nation Europas 
und einer der größten Zivilisationen der Welt sicher nicht nur einen falschen, sondern auch einen 
gefährlichen Akzent. Das Papstwort von "Frankreich, älteste Tochter der Kirche" spricht ähnliche 
Stimmungslagen an. Viel bedenklicher ist die eurozentrische Überheblichkeit, wie man sie 
vielfach in Ansprachen aus Anlaß des Jubiläums der Entdeckung Amerikas 1992 hören konnte. 
Bei all den eingangs angesprochenen Papstbesuchen aus Jubiläumsanlässen - vom Türkenjahr 
1983 angefangen - war im Vorfeld stets davon die Rede, daß Triumphalismus vermieden 
werden solle. Solche frommen Vorsätze sind sicher positiv. Es wird aber dabei verkannt, daß 
Triumphalismus in unseren überkommenen Formen des Feierns von Geschichte bei Jubiläen tief 
verankert ist. Er läßt sich bei dieser Feiertradition nur schwer vermeiden. 

Mit der Integrationsfunktion von Geschichte-Feiern nach innen korrespondiert die Abgrenzung 
nach außen. Die Jubiläen des 19. und 20. Jahrhunderts haben durch ihren spezifischen Umgang 
mit Geschichte viel zur Produktion von Feindbildern beigetragen. Die nationale Abgrenzung 
durch Geschichte hatte in der konfessionellen ihre Vorläufer. Bei Reformationsjubiläen etwa 
wurde in manchen Territorien den Predigern aufgetragen, die Identität von Papsttum und 
Antichrist "zu beweisen". Auf katholischer Seite blieb man diesbezüglich nichts schuldig. Zu den 
religiös fundierten Feindbildern gehörte auch die mit dem Sieg auf dem Kahlenberg von 1683 so 
eng verbundene Vorstellung vom "Erbfeind der Christenheit" - bis in die jüngste Vergangenheit 
hinein Anlaß um Kreuzzugs-Verpflichtungen zu beschwören. Die Jubiläen im Gedenken an 1683 
dienten aber nicht nur immer wieder dazu, das Türken- bzw. Islam-Feindbild zu pflegen. 
Anschaulich läßt sich an der Geschichte dieser Jubeljahre auch die Austauschbarkeit von 
Feindbildern zeigen. 1783 wurde aus diesem Anlaß zum Kampf gegen die Aufklärer aufgerufen, 
1883 gegen die Liberalen, 1933 gegen die Bolschewiken - als neue Gefahr aus dem Osten 
besonders gut in das Schema passend. 1983 dürften die Warnungen im Vorfeld bereits 
angekündigte Formen einersolchen ideologischen Aktualisierung noch rechtzeitig abgefangen 
haben. Gerade Schlachtenjubiläen haben die Tendenz, einen Feind ins Spiel zu bringen, gegen 
;!-:n man heute kämpfen muß. Das Denkmuster "So wie damals so auch heute" verleitet dabei 
oft zu kühnen Parallelen. Aber nicht nur das Gedenken an Siege hat derart gefährliche 
Wirkungen. Mit dem identifikatorischen Geschichtsbild, das beim Feiern von Jubiläen in 



HISTOREIN 

besonderer Weise zum Tragen kommt, ist durch die Aufwertung der eigenen Gruppe implizit 

auch eine Abwertung des Fremden gegeben. Die euro- und christianozentrischen Feiern des 

Columbus-Jahrs waren von den jeweiligen Veranstaltern nicht als bewußte Abwertung der Indio-

Kulturen geplant. De facto aber haben sie diesen Effekt gehabt - in der Tradition der 

überkommenen Jubiläumskultur eine notwendige Konsequenz. 

Nicht alle Jubiläen haben die weltpolitische Brisanz des Gedenkjahrs an die sogenannte 

"Entdeckung Amerikas" Jubiläen werden ja auch im Kleinen gefeiert - von Gemeinden, Vereinen, 

Firmen etc. Was hier aus heils- und nationalgeschichtlichen Traditionen des Geschichte-Feierns 

an Gefahren abgeleitet wurde - hat das alles wirklich auch im Mikro-Maßstab seine Geltung? 

Sicher - Kantönli-Geist ist eine geringere Gefahr als nationaler Chauvinismus. Und der 

Philatelistenverein wird bei seinem Jubelfest keine besonderen Feindbilder aufbauen. Anders ist 

es vielleicht zu bewerten, wenn die Festrede beim Stiftungsfest einer Studentenverbindung den 

Geist der Gründer beschwört und damit gegen die Aufnahme von Studentinnen heute 

argumentiert. Auch die Firmenfestschrift, die die Rolle der Belegschaft ausblendet oder die 

Verstrickung in der NS-Zeit übergeht, ist nicht ganz so harmlos. Die Geschichte des Geschichte-

Feierns gibt ein Instrumentarium in die Hand, das im Großen wie im Kleinen die Risken aufzeigt, 

die mit dieser spezifischen Umgangsweise mit Vergangenheit verbunden sind. 

Auch in eine andere Richtung wird eine Geschichte des Geschichte-Feierns weiterzudenken 

sein: Die Gedenktagskultur ist nicht bei den im 19. Jahrhundert erreichten Formen stehen 

geblieben. Es gibt, wie schon erwähnt, Elemente des Feierns von Jubiläen, die eher mit 

wissenschaftlich betriebener Geschichte vereinbar sind - etwa Festschriften oder Ausstellungen. 

Und solche neuere Formen haben gegenüber den traditionellen - jedenfalls in Österreich - in den 

letzten Jahrzehnten deutlich an Bedeutung gewonnen. Jubiläen sind damit harmloser geworden, 

allerdings auch langweiliger. Denn die Jubelstimmung der traditionellen Festliturgie wares doch, 

die Jubiläen ihre Attraktivität verlieh. Auch die jubiläumskritischen Diskussionen der letzten Jahre 

mögen dazu beigetragen haben, daß mit Inszenierungen des historischen Gedenkens heute 

vielfach vorsichtiger umgegangen wird. Daraus einen generellen Trend zu weniger gefährlichen 

Jubiläen ableiten zu wollen, wäre sicher vorschnell. Man braucht sich nur vor Augen führen, in 

welcher Form und mit welchen fatalen Folgen das Jubiläum der Schlacht auf dem Amselfeld 

1989 vom Milosevic-Regime manipuliert wurde. Die Gefahren des Geschichte-Feierns sind 

weltweit sehr unterschiedlich. Die österreichische Situation läßt sich sicher nicht 

verallgemeinern. 

Auch dann, wenn Jubiläumsgeschichte frei ist von den Gefahren der Selbstüberschätzung, der 

Abwertung des Fremden, des Beharrens in überholtem Traditionalismus, auch dann ist sie als 

Zugangsweise zur Vergangenheit nicht unproblematisch. Auch wenn Jubiläen nicht schaden, so 

nützen sie wenig. Viel an fachlichen Ressourcen ist gebunden, weil man sich immer wieder dem 

"Zwang der runden Zahl" verpflichtet fählt. Gerade in Zeiten, in denen die Mittel für die 

Wissenschaft knapper werden, ist die Frage erlaubt, welchen gesellschaftlich wesentlichen 

Ertrag denn die Jubiläumsgeschichte erbringt. Bourdieu hat schon recht, wenn er die Aufgaben 

einer modernen Geschichtswissenschaft als Gegenpol zu einer "offiziösen Geschichte der 



M i l l e n n i e n und andere J u b e l j a h r e : Warum fe ie rn wir Gesch i ch te? 

Gedenktage" sieht, "die sich der Verwaltung des kollektiven Gedächtnisses widmet". In einer 

Zeit, in der sich unsere alltäglichen Lebenswelten, unsere elementaren menschlichen 

Grundbefindlichkeiten mit einer Radikalität und einem Tempo wandeln, wie noch nie zuvor in der 

Weltgeschichte, hat Geschichtswissenschaft wohl wichtigere Aufgaben als Jubiläumsfeiern 

vorzubereiten. 

Was es mit diesem vermeintlichen "Zwang der runden Zahl" auf sich hat, der das 

Jubiläenkarussell immer von neuem antreibt, das zeigt uns die Geschichte des Geschichte-

Feierns deutlich. Der angebliche Zwang aus der Vergangenheit ist in Wirklichkeit ein Interesse 

der Gegenwart, insbesondere das Interesse derer, die die Macht haben zu bestimmen, was denn 

wie zu welchem Zweck gefeiert werden soll. Jubiläen und Gedenktage werden begangen, wenn 

sie in ein vorgegebenes politisches Konzept passen. Um dieses Kriterium zu erfüllen, muß 

notfalls auch die Zahl nicht so ganz "rund" sein. 950 Jahre ist sicher kein klassisches 

Jubiläums-Intervall. Hat man sich einmal auf ein wichtiges Datum des Feierns festgelegt, kann 

der "Zwang der Tradition" hinzukommen. Aber auch dieser "Zwang" bedeutet sicher keine 

verpflichtende Bindung. Daß man dem Jubiläum 950 Jahre Österreich fünfzig Jahre später ein 

Millennium folgen ließ, war primär eine politische Entscheidung. 

Die Wurzel jener runden Zahlen, die heute so vielen zwingend erscheinen, wird aus der 

Geschichte des Geschichte-Feierns klar. Heilige Zahlen liegen zugrunde, die im alten Testament 

begründet sind, heilige Zeiten, die nach dem Ablauf einer heiligen Zahl von Jahren wiederkehrend 

gedacht werden - das Sabbatjahr, und als seine Potenzierung das Jobel-Jahr. Dem Mittelalter 

war solche Zahlenmystik wichtig. Und als sich in der frühen Neuzeit das Dezimalsystem 

durchsetzte, kamen neue Bedeutsamkeiten solcher Zahlen für "heilige Zeiten" hinzu. Aber was 

haben wir heute mit solcher Zahlenmystik zu tun? Was verpflichtet uns zur Feier? Was veranlaßt 

uns zu Jubel? 

Irrationale Zahlenmystik liegt auch jenem anderen Typus von Jubeljahren zugrunde, den wir 

traditionell begehen: der Jahrhundertschwellenfeier. Die Geschichte des Feierns dieser Anlässe 

läßt ebenso Zusammenhänge erkennen, die ein besseres Verstehen ermöglichen. Mit dem 

Aufkommen des Jahrhundertbewußtseins in der frühen Neuzeit ist der letztlich in 

heilsgeschichtlichen Konzeptionen verankerte Gedanke einer besonderen Bedeutsamkeit von 

Epochen auf das Jahrhundert der Zeitrechnung übergegangen. Die Vorstellung eines besonderen 

"genius saeculi" kommt auf. Man glaubt, daß mit der Jahrhundertwende etwas Altes zu Ende 

geht, etwas Neues anfängt. Solche Vorstellungen sind schlichtweg Begriffsgespenster. Die 

Annahme läßt sich durch nichts erhärten, daß sich gerade in Jahrhundertjahren etwas 

Wesentliches verändert hätte. Das Jahr 2000 wird zu irrationaler Zahlenmystik noch in 

zusätzlicher Weise Anlaß geben. Aus heilsgeschichtlichem Denken stammende 

Endzeiterwartung können sich mit dem Millennium verbinden. Als vermeintliches 

Schwellendatum trennt es nicht nur "Altes" und "Neues" von Jahrhunderten sondern sogar von 

Jahrtausenden. Aber was geht hier eigentlich an "Altem" zu Ende? Was wird am "Neuen" neu 

sein? Das Denken in Jahrhundert- und Jahrtausendschwellen imaginiert historische Zäsuren, wo 

sie gar nicht gegeben sind. Und wer macht im "neuen Jahrhundert", im "neuen Jahrtausend" 



HISTOREIN 

denn alles neu? In heilsgeschichtlichen Konzeptionen ließ sich diese Frage noch leicht 

beantworten. In einem säkularisierten Geschichtsdenken ist die Vorstellung eines sich 

gleichsam von selbst vollziehenden Übergangs von Alt zu Neu nicht nur irrational sondern auch 

gefährlich, weil sie zur Passivität verleitet. In einer sich rasant verändernden Gesellschaft wird 

mehr denn je aktives Handeln zur Notwendigkeit. Was es in dieser Welt zu verändern gibt und 

wie solche Veränderung möglich wäre, das müssen wir aus einem anderen Umgang mit 

Geschichte lernen als dem Beschwören von Begriffsgespenstern. 

Vortrag gehalten an österreichischen Nationalfeiertag, am 26. Oktober 1996 im Wiener Rathaus. 

Auswahlbibliographie des Autors zu der hier behandelten Thematik: 

Das Babenbergerjubiläum - ein Beitrag zum Selbstverständnis unserer Gesellschaft heute? in: Jubiläen und 
Geschichtsbewußtsein, Beiträge zur historischen Sozialkunde 6, 1976, S. 49-52 

Perché le celebrazioni giubilari? in: Quaderni Storici 47, 1981, S. 177-181 

Politischer Katholizismus, Österreichbewußtsein und Türkenfeindbild. Zur Aktualisierung von Geschichte bei 
Jubiläen in: Türkenjubiläum 1983. Heroenkult oder Strukturanalyse, Beiträge zur historischen Sozialkunde 12, 

1982, S. 111-120 

"Eine merkwürdige, schöne Verbundenheit ...". Das Türkenjubiläum im österreichischen Fernsehen, in: 
Geschichte-Fernsehen, Sept. 1983, S. 24ff. 

Jubilei in zgodowinska zavest, in: Oto Luthar (Hg.) Sodobne teorije zgodovinopisja, Ljubljana 1990, S. 174-196 

Jubilees, monuments and history, in: Sveti mesta na Balkanite, Blagoevgrad 1996, S. 245-255 

Anniversarium und Jubiläum. Zur Entstehung und Entwicklung öffentlicher Gedenktage, in: Emil Brix und Hannes 
Stekl (Hgg.), Der Kampt um das Gedächtnis. Öffentliche Gedenktage in Mitteleuropa, Wien 1997, S. 23-90. 

Summary 

Jubilees and Other Anniversaries: Why do we celebrate history? 

Anniversaries do not only concern the past. They also concern the present. It is however difficult to relate the 

celebration of history with other forms of study of the past. Nobody really objects to the celebration of historical 

events. But do we really need a history of celebrations? If we agree that there have to be celebrations of the 

past, then we are obliged to undertake the responsility to reflect seriously on the ways in which the history of 

celebrating influences political and social consciousness. A great part of this responsibility lies with historians. 

The history of anniversaries is different from critical historical disciplines in terms of its aims and methods. The 

former however must constitute an object of study for the latter. 

Seen in a progressive way the origins of historical anniversaries are traced in religion. The celebration of history 

in particular "sacred times" does not constitute a widespread religious practice. The celebration of history is 

however related to the particular importance of memory within a religion; it is also related to the ways in which 



M i l l e n n i e n und a n d e r e J u b e l j a h r e : W a r u m f e i e r n w i r G e s c h i c h t e ? 

religious practices establish a special culture of celebrating. 

In Christianity the memory of different events of salvation has acquired a particular importance. The emphasis 

on events of salvation is shared by Christianity and Judaism. There is a great difference between religious 

celebrations and political anniversaries. The celebration of victories in war on the same dates as the celebration 

of saints in the Byzantine period constituted a link between these two different forms of celebration. In the West, 

similar forms of celebration were adopted in Venice. 

The origins of historical anniversaries in their contemporary form can be traced to the period of Reformation. 

The celebration of historical events was grounded on the new historical consciousness of Protestantism and the 

new fascination with the concept of the millenium in that period. The fact that religious celebrations and other 

anniversaries were dependent on the decision of local hegemons contributed to the gradual secularization and 

politicization the culture of celebrating history. 

Public celebrations cultivate static forms of historical consciousness. History, however, is used in many 

different ways in order to legitimize political ideologies in the present. During the 19th and 20th centuries, 

historical celebrations were used in order to produce negative images of national enemies. From this perspective 

the popularity of historical celebrations forces us to consider their possible impact on society. The concepts of 

the century and the millenium are founded on the notion of clear points of change in history. In the context of 

secular thought the notion of canonical transition from the 'old' to the 'new' is not only illogical, it is also 

dangerous since it encourages passivity. In our period of transition it is necessary to think about change through 

an approach to history that would differentiate itself from practices of exorcism of conceptual ghosts. 

This article was based on a speech that was deliverd on the 26th of October 1996 at the City Hall of Vienna on 

the occasion of the the Austrian National Day. It will be soon published in the Wiener Vorlesungen series. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

