
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 18, No 1 (2021)

   Historical Review / La Revue Historique

  

 

  

  Un homme des lumières néohelléniques: L’identité
complexe de l’athénien Panayotis Codrica
(1762–1827) 

  Alexandra Sfoini   

 

  

  Copyright © 2022 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Sfoini, A. (2022). Un homme des lumières néohelléniques: L’identité complexe de l’athénien Panayotis Codrica
(1762–1827). The Historical Review/La Revue Historique, 18(1), 179–192. Retrieved from
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/historicalReview/article/view/31374

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 07/02/2026 03:26:36



Articles
Un homme des lumières néohelléniques: L’identité 

complexe de l’athénien Panayotis Codrica (1762–1827)

Alexandra Sfoini

Résumé: Panayotis Codrica naquit à Athènes et entama une carrière de secrétaire à 
Constantinople, puis dans les Principautés danubiennes et fut plus tard employé au 
Ministère des Affaires étrangères à Paris. Dans l’entourage des princes Phanariotes, il 
s’imprégna de l’éducation des Lumières européennes et s’impliqua activement dans le 
mouvement des Lumières néohelléniques. Il aborda aussi la question controversée de la 
corruption de la langue par rapport à son modèle antique, et il prit position en faveur de 
la langue des “nobles”, soutenue par le système de la hiérarchie ecclésiastique et politique 
de la nation grecque. Codrica réunissait tous les attributs qui lui permettaient de s’intégrer 
aux élites administratives de l’Empire ottoman et de la France, et il participa aussi à 
l’érudition éclairée de son temps tout en forgeant une identité complexe. 

Dans l’article “Homme” de l’Encyclopédie de Diderot et d’Alembert, une nouvelle 
perception de l’homme est exprimée: C’est un être sentant, réfléchissant, pensant, 
qui se promène librement sur la surface de la terre… Créature naturelle et libre, 
maître de son destin, rationnel et perfectible, l’homme émerge de son immaturité 
spirituelle, défie les autorités établies et fait partie d’une nouvelle société où la 
hiérarchie est organisée suivant le contrat social et sert le bien commun.1

Dans le monde grec sous domination ottomane depuis 1453, la remise en 
question de la direction spirituelle absolue de l’Église marque le début de la 
rupture avec l’aristotélisme, l’éveil et la maturation de la conscience à travers 
les idées des Lumières européennes qui répondent aux nouveaux groupes et aux 
nouvelles demandes sociales. Les Lumières néohelléniques, qui remontent au 
début du XVIIIe siècle, parviennent à leur apogée dans les années 1774–1821, et 
sont divisées en trois périodes correspondant aux étapes des Lumières françaises: 

* L’article est une forme élaborée de la communication présentée au 15ème
 
Congrès 

international sur les Lumières, Édimbourg, Écosse 14–19 juillet 2019, dans le cadre du projet 
“Anavathmis” de l’Institut de recherches historiques/Fondation Nationale de la recherche 
scientifique. 

1 Michel Vovelle, “Introduction,” dans L’homme des Lumières, dir. Michel Vovelle (Paris: 
Seuil, 1996), 9.

The Historical Review / La Revue Historique
Section de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques
Volume XVIII (2021)



180	 Alexandra Sfoini	

Voltaire, Encyclopédie, Idéologues.2 Dans ce cadre intellectuel général, dont les 
déterminants fondamentaux sont la sécularisation progressive de la société et la 
formation de l’esprit libéral, le type de l’homme des Lumières évolue, provenant 
de toutes les couches sociales, à savoir de la noblesse, du clergé, de l’érudition, 
bien que prévale l’exemple du commerçant en tant que porteur d’une nouvelle 
conscience. De toute évidence, ils ne constituent pas une seule personne et, pour 
revenir à leur physionomie commune, il est besoin d’une grande abstraction. 
Il est donc nécessaire d’étudier les cas et les manifestations contradictoires qui 
enrichissent en nuances le tableau général.

Un cas intéressant pour cette étude est celui de Panayotis Codrica, un 
homme qui réunissait tous les attributs qui lui permettaient de s’intégrer aux 
élites administratives de l’Empire ottoman: la naissance, le talent, le mérite, 
l’éducation et l’aisance financière.3 

Codrica, né à Athènes en 1762, avait le privilège d’appartenir à une ancienne 
famille noble de la ville, particulièrement en vue du fait que sa mère descendait 
de la famille des Cantzillieri. Plus tard, il portera avec fierté le surnom de 
Chancelier et il se vantera des noms byzantins que ses origines rassemblent, 
ceux de Chalkondyli, Palaiologo et Gaspari. Il apparaît qu’il avait déjà reçu une 
bonne éducation à Athènes, ville qui jouissait à l’époque d’un ascendant politique 
héréditaire et qui, quoique “barbarisée” par la conquête ottomane, conservait 
quelques traces du prestige du passé.4 Cet Athénien prometteur quitta le foyer 
paternel à l’âge de seize ans, et, suivant le courant de l’époque, se dirigea vers la 
capitale de l’Empire ottoman; il continua peut-être ses études à Constantinople, 
parce que très vite il fut nommé secrétaire du patriarche de Jérusalem puis, plus 
tard, au poste de premier secrétaire au service du prince phanariote Michel 
Soutzo.5

Étant donné que Codrica était intégré au milieu des notables grecs du 
quartier du Phanar de Constantinople, et à cause de leur rôle important à cette 
époque, nous proposons de donner un bref aperçu historique des Phanariotes.6 

2 C.Th. Dimaras, La Grèce au temps des Lumières (Genève: Droz, 1969); Dimaras, 
Νεοελληνικός Διαφωτισμός (Athènes: Ermis, 1985).

3 Alexandra Sfoini, “Φωτισμένες αυθεντίες σε γραφειοκρατικά περιβάλλοντα: Ο 
Παναγιώτης Κοδρικάς και η γλώσσα των ευγενών,” Τα Ιστορικά 59 (2013): 325–62.

4 Loukia Droulia, “Ο Spon και οι άλλοι ξένοι στην Αθήνα, 17ος αιώνας,” Εποχές 38 (1966): 
80–100.

5 C.Th. Dimaras, “Προτομή του Κοδρικά,” Φροντίσματα, Πρώτο μέρος, Από την 
Αναγέννηση στον Διαφωτισμό (Αthènes: s.n., 1962), 67–88.

6 Sur les Phanariotes, voir entre autres Symposium, l’Époque Phanariote, À la mémoire 
de Cléobule Tsourkas, 21–25 octobre 1970 (Salonique: Institute for Balkan Studies, 1974); 



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 181

Derniers descendants de l’ancienne noblesse byzantine,7 et plus tard riches 
commerçants ou hommes de lettres, les Phanariotes avaient formé une nouvelle 
classe dominante parmi les Grecs et avaient occupé les offices les plus hauts 
du Patriarcat et de la Sublime Porte en introduisant une nouvelle idéologie 
dans la société grecque soumise aux Ottomans.8 Instruits et polyglottes, parce 
qu’ils avaient gagné la confiance des Ottomans et parce qu’il était interdit aux 
musulmans d’apprendre des langues étrangères, ils accédèrent aux principales 
charges de la diplomatie ottomane, comme celles de drogman de la flotte, qui 
était l’intermédiaire entre le sultan et ses sujets conquis, ainsi que celle de grand 
drogman, qui était chargé des relations diplomatiques.9 Mais leur plus grande 
réussite fut le privilège d’être nommés dès le début du XVIIIe siècle gouverneurs 
des deux Principautés danubiennes, la Valachie et la Moldavie.10 Cela impliquait 
une attitude particulière et une distinction sociale. Par la suite, l’autorité des 
Phanariotes s’établit, leur mentalité, attitude et tenue s’adaptèrent à la nouvelle 
réalité. La cérémonie de nomination et l’étiquette de la cour des hospodars 
étaient véritablement princières et leurs droits dignes de leur titre, ainsi que 
le décrit en 1904 Eugène Rizo-Rangabé, qui était le descendant d’une famille 
phanariote, dans son Livre d’or de la noblesse Phanariote: 

De facto les princes de Valachie et de Moldavie jouissaient de toutes les 
prérogatives de la souveraineté absolue. Ils étaient officiellement et avec 
grande pompe sacrés et oints Princes par le Patriarche de Constantinople 
dans la grande Eglise du Patriarcat. Ils tenaient une brillante cour, ils 
avaient une armée indigène, faisaient la guerre et la paix avec les pays 
voisins, promulguaient des lois, avaient le droit de vie et de mort sur 
leurs sujets et ils étaient représentés à Constantinople par un vrai Agent 

Andrei Pippidi, “Phanar, Phanariotes, phanariotisme,” Hommes et idées du Sud-Est européen 
à l’aube de l’âge moderne (Bucarest: Academiei România; Paris: CNRS, 1980), 341–50; Pippidi, 
Byzantins, Ottomans, Roumains: Le Sud-Est européen entre l’héritage impérial et les influences 
occidentales (Paris: Honoré Champion, 2006).

7 Nicolae Iorga, Byzance après Byzance (Bucarest: Association Internationale d’Études du 
Sud-Est Européen, Comité National Roumain, 1971). 

8 Dimitris Apostolopoulos, Η εμφάνιση της Σχολής του Φυσικού Δικαίου στην 
“Τουρκοκρατούμενη” ελληνική κοινωνία: Η ανάγκη μιας νέας Ιδεολογίας (Athènes: s.n., 1980).

9 Le drogman est un “lettré de formation occidentale, humaniste et polyglotte, chargé 
de hautes responsabilités politiques”, voir Andrei Pippidi, “Quelques drogmans de 
Constantinople au XVIIe siècle,” Hommes et idées du Sud-Est européen, 134. 

10 Pour le régime des Phanariotes dans les pays roumains, voir Radu Florescu, “The 
Fanariot Regime in the Danubian Principalities,” Balkan Studies 9, no. 2 (1968): 301–18; 
Dan Berindei, “Fanariotische Herrscher und Rumänische Boyaren in den Rumänischen 
Fürstentümern (1711–1821),” Revue Roumaine d’Histoire 23, no. 4 (1984): 313–26.



182	 Alexandra Sfoini	

Diplomatique ou Représentant. Tous ces droits. Reconnus par les traités 
cités plus haut, n’ont jamais été contestés par les Turcs.11

Les Phanariotes, tout en acceptant la légitimité ottomane, étaient en même 
temps polyglottes et cosmopolites, et jouaient le rôle de médiateurs culturels 
entre l’Occident et l’Empire ottoman. Pendant l’époque dite phanariote, une 
intense activité culturelle se développa dans les pays roumains et la propagation 
des idées des Lumières y atteignit son apogée. Les cours princières aspiraient 
à être des miniatures des cours occidentales, avec de riches bibliothèques, des 
professeurs de français et des traductions d’œuvres européennes en grec, souvent 
par l’intermédiaire du français. Suivant le modèle du despotisme éclairé, les 
princes grecs modernisèrent la législation, se préoccupèrent sérieusement de 
l’enseignement et fondèrent plusieurs écoles, grecques et roumaines.12

Malgré les défauts de cette classe comme l’amour du pouvoir, l’arrogance, 
le climat d’intrigue, de haine, de soupçon qui régnait entre eux,13 les archontes 
du Phanar étaient plus ou moins hommes de culture et amis du progrès, fort 
influencés par la pensée philosophique et pédagogique des Lumières.14 L’élément 
grec se répandit partout et en ce temps-là le grec était la lingua franca entre 
les pays des Balkans: le grec ancien destiné à l’enseignement supérieur et le 
grec moderne au commerce. Parallèlement, la langue française, jusqu’ici langue 
diplomatique, commençait à s’imposer comme moyen de transmission de la 
pensée européenne. L’imprimerie à l’époque phanariote publiait surtout les 
principales œuvres européennes qui étaient traduites en grec ou en roumain, 
tandis que la majorité des imprimés de l’époque pré-phanariote avaient un 
contenu religieux dogmatique. Les premiers parchemins de la seconde moitié du 

11 [Eugène Rizo-Rangabé], Livre d’Or de la Noblesse Phanariote en Grèce, en Roumanie et 
en Turquie par un Phanariote (Athènes: S. C. Vlastos, 1892), vii.

12 Sur la fondation des écoles, voir Ariadna Camariano-Cioran, Les Académies princières 
de Bucarest et de Jassy et leurs professeurs (Salonique: Institute for Balkan Studies, 1974); 
Camariano-Cioran, “Écoles grecques dans les principautés danubiennes au temps des 
Phanariotes,” dans Symposium, 49–56.

13 C. Handjeri a laissé un souvenir méprisable, celui d’un tyran exploitant ses sujets, 
évoqué dans les rapports des voyageurs étrangers séjournant dans les principautés, voir Paul 
Cernovodeanu, “Les voyageurs français devant les réalités roumaines,” Annales Historiques 
de la Révolution française 48 (1976): 455.

14 Sur l’œuvre sociale et culturelle des Phanariotes dans les Principautés, voir Ieronymos 
Constantinidis, Το εκπολιτιστικόν έργον των Φαναριωτών ηγεμόνων εις τας Παραδουνάβιας 
Ἡγεμονίας Βλαχίας και της Μολδαβίας (Istanbul: Tsitouris, 1949); Ekkehard Völk, “Die 
griechische Kultur in der Moldau während der Phanariotenzeit (1711–1821),” Süd-Ost 
Forschungen 26 (1967): 102–39; Pan J. Zepos, “La politique sociale des princes phanariotes,” 
Balkan Studies 10, no. 1 (1969–1970): 81–90.



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 183

XVIIIe siècle adressés aux écoles conseillaient l’étude des sciences au lieu de celle 
de la religion.15 Dans le domaine législatif, les Phanariotes avaient conservé une 
partie du droit coutumier roumain, mais ils étaient principalement influencés par 
la pensée juridique romaine sur laquelle est basé le droit byzantin, qui fut utilisé 
comme source; en même temps, un grand nombre d’institutions s’orientaient 
vers les nouvelles idées des encyclopédistes et favorisaient des réformes sociales. 
Constantin Mavrocordato (1711–1769) fut le premier à lutter pour l’abolition du 
servage dans les Principautés.16 Il faut noter aussi que c’est de la Moldovalachie 
que jaillit la première étincelle de la Révolution de 1821.17

Il est donc clair que les Phanariotes, pendant le temps où Codrica était à 
leur service, appartenaient aux couches progressistes de la société grecque. Ils 
étaient dignitaires au nom du sultan, mais pas très fidèles, conscients d’être les 
successeurs de l’Empire byzantin et surtout les héritiers de l’Antiquité classique 
ce qui les habilitait à créer un royaume suivant le modèle européen, gouverné 
dans l’esprit de la doctrine du despotisme éclairé,18 ce qui était une attitude qu’ils 
appliquaient aux pays roumains.

La vie de Codrica à Constantinople et dans les Principautés coïncide avec la 
période que l’histoire européenne appelle “la fin du siècle des Lumières” et avec 
la Révolution francaise. Dans l’espace grec, c’est à cette époque, après le traité 
de Koutchouk-Kaïnardji (1774),19 que l’on aperçoit les premiers résultats de 
l’influence des Lumières dans la vie économique, politique et intellectuelle de la 
nation hellénique. L’esprit des Lumières atteignit son apogée seulement au début du 
XIXe siècle, avant la Révolution de 1821, alors que l’Europe passait au romantisme. 
Ainsi, pour la période qui nous intéresse, c’est-à-dire de 1774 jusqu’à la fin du 
XVIIIe siècle, les changements sont profonds dans tous les domaines de la vie 
humaine. Citons-en quelques-uns: la prospérité due au commerce et à la marine 
marchande, le vaste intérêt pour l’enseignement, l’imprimerie, l’étude, l’exigence 

15 Stefan Barsanescu, “La pensée pédagogique du siècle des Lumières d’après les 
parchemins princiers de la seconde moitié du XVIIIe siècle destinés aux écoles: Sa genèse,” 
dans Symposium, 57–60.

16 Florin Constantiniu, “Constantin Mavrocordato et l’abolition du servage en Valachie 
et en Moldavie,” dans Symposium, 377–84.

17 Apostolos Daskalakis, “Les Phanariotes et la révolution grecque de 1821,” dans 
Symposium, 75.

18 François Bluche, Le despotisme éclairé (Paris: Hachette, 1969).
19 Le traité de Koutchouk-Kaïnardji était surtout l’œuvre du grand drogman Alexandre 

Ypsilanti, voir Démètre Skarl. Soutzo, “Les familles princières grecques de Valachie et de 
Moldavie,” dans Symposium, 230. Sur ce traité voir aussi Robert Mantran, Histoire de l’Empire 
ottoman (Paris: Fayard, 1989), 269–70.



184	 Alexandra Sfoini	

d’un niveau de vie plus élevé, la vertu civique à la place de la vertu religieuse. Les 
Phanariotes furent – outre les commerçants – les porteurs de la pensée européenne 
et de tout changement de la nation. Le sentiment national, culturel et politique 
est stimulé par le savant Phanariote Dimitrios Katartzis, qui cultive vers 1790 un 
climat d’encyclopédisme dans son entourage, auquel participe également Codrica.20

Au cours des cinq années où il reste dans les Principautés, Codrica acquiert de 
bonnes connaissances de la philosophie et de la littérature des Lumières. En 1794, 
il traduit en grec l’ouvrage de Fontenelle Entretiens sur la pluralité des mondes 
(1686),21 qui représente la vision cosmographique européenne du XVIIe siècle, 
mais qui pour le monde grec est presque un acte subversif.22 Sous l’influence 
de l’encyclopédisme français et dans le climat du despotisme éclairé, Codrica 
sépare la théologie de la science tout en défendant la liberté de celle-ci. Ouvert 
aux nouveaux courants, comme le montrent les notes de bas de page tirées de 
l’Encyclopédie méthodique, il modernise le dispositif scientifique en passant du 
système copernicien au système newtonien.23 

Il relie également les lois de la gravité au magnétisme animal, en soutenant 
fortement la théorie du mesmérisme. Le mesmérisme est connu à l’intelligenzia 
grecque comme une nouvelle mode médicale qui défie le status quo entre science 
et religion. En effet, son ami Constantin Stamatis écrit en 1788 de Paris à Codrica 
“sur le magnétisme bestiaire”, tandis que l’érudit Daniel Philippides écrit en 1794 
à Barbier de Bocage sur l’utilisation du magnétisme dans la lutte contre la peste. 
L’Église orthodoxe est embarrassée car certaines cérémonies religieuses, telles 
que l’exorcisme utilisé au traitement des crises épileptiques et démoniaques, sont 
ridiculisées par cette nouvelle théorie.24 

20 Dimitrios Katartzis, Δοκίμια, éd. C. Th. Dimaras (Athènes: Ermis, 1974), ιγ΄.
21 Ομιλίαι περί πληθύος κόσμων του κυρίου Φοντενέλ … μεταφρασθείσαι από της 

γαλλικής Διαλέκτου εις την καθ’ ημάς απλήν Ρωμαϊκήν γλώσσαν και υποσημειωθείσαι παρά 
Παναγιωτάκη Καγγελαρίου Κοδρικά του εξ Αθηνών (Vienne: G. Ventotis, 1794).

22 Panayotis Kondylis, “Το ηλιοκεντρικό σύστημα και η πληθύς των κόσμων,” Ο 
Νεοελληνικός Διαφωτισμός και οι φιλοσοφικές ιδέες (Αthènes: Themelio, 1988), 109–28.

23 Alexandra Sfoini, “Το μεταφραστικό έργο του Κοδρικά: Ομιλίαι περί πληθύος κόσμων 
του κυρίου Φοντενέλ,” dans Ο Ελληνικός Κόσμος ανάμεσα στην Ανατολή και τη Δύση 1453–
1981, t. 1, éd. Αsterios Argyriou, Konstantinos A. Dimadis et Anastasia-Danai Lazaridou 
(Athènes: Ellinika Grammata, 1999), 327–38. Voir aussi Lucia Marcheselli-Loukas, “Οι 
σημειώσεις του Π. Κοδρικά στη μετάφραση του Fontenelle,” dans Argyriou, Dimadis et 
Lazaridou, Ο Ελληνικός Κόσμος, 249–60; Vivi Perraky, “Le Phanariote Kodrika et sa traduction 
grecque de Fontenelle,” Revue Fontenelle 5 (2007): 93–108.

24 Mesmer, malgré les éléments mystiques de sa théorie, n’était pas un charlatan, il 
pouvait même être considéré comme un pionnier de la médecine. Sa théorie controversée 
avait été influencée par les idées de liberté et d’égalité correspondant à la position de l’homme 



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 185

Codrica provoque ainsi la réaction du Patriarcat, qui condamne la traduction 
comme étant une déviation de la philosophie aristotélicienne. Le point de 
vue officiel de l’Église contre le transfert en grec des “théories pernicieuses” 
des “modernistes” et des “nombreux mondes de nouveaux philosophes” sera 
exprimé en 1797 par Sergios Makraios, aristotélicien traditionnel, professeur 
des sciences à l’École du patriarcat, qui s’opposera aux adeptes de Copernic dans 
une trilogie dédiée au patriarche Anthime de Jérusalem.25 Codrica commentera 
dans une lettre à Stamatis les réactions de “l’Inquisition barbare des Grecs” 
envers sa traduction.26 

À cette époque, au cours de laquelle les Phanariotes professent le renouveau, 
Codrica est initié à tous les aspects de la culture phanariote. Il exprime sa 
curiosité intellectuelle, l’amour de la lecture et commence à écrire. Tout d’abord 
les Éphémérides (depuis 1787), un genre usité dans le milieu phanariote,27 
qui s’adapte aux tonalités personnelles du journal intime et à une langue qui 
préserve de nombreux éléments de la langue parlée et de la mentalité cosmopolite 
phanariote;28 il y révèle un talent littéraire qui n’eut pas de suite.29 Ses poèmes 
lyriques sur le thème de l’amour, qui appartiennent de même à une habitude 
phanariote, ne sont pas particulièrement réussis. En 1791, dans les Principautés 
danubiennes, imitant les libelles de l’Église et le style phanariote, il compose un 

dans le système d’harmonie avec la nature, elle était largement connue en France en 1780 
et organisée comme les loges maçonniques. Voir Robert Darnton, Mesmerism and the End 
of the Enlightenment in France (Cambridge: Harvard University Press, 1968); Vassilios 
B. Makridis, “Ζωικός μαγνητισμός (Mesmerismus) και Ορθόδοξη Εκκλησία την περίοδο 
του (νεο)ελληνικού Διαφωτισμού,” dans Νεοελληνικός Διαφωτισμός: Απόπειρα μιας νέας 
ερευνητικής συγκομιδής (Κοzani: Institut du livre et de la lecture, 1999), 231–98.

25 Vasilios N. Makrides, Die religiöse Kritik am kopernikanischen Weltbild in 
Griechenland zwischen 1794 bis 1821: Aspekte griechisch-orthodoxer Apologetik angesichts 
naturwissenschaftlicher Fortschritte (Berne: Peter Lang, 1995), 95 sqq. Pour une critique 
ultérieure (1809), quand la théorie du système solaire avait déjà prévalu, voir Giorgos 
Papagiorgiou, Ένα αγνοημένο χειρόγραφο χριστιανικής αστρονομίας: Το “Τρόπαιον κατά 
των Κοπερνικανών” του Γρηγοράσκου Μπαλανίδη (Ιoannina: Université d’Ioannina, 1994).

26 Aikaterini Koumarianou et Dimitris Angelatos, “Αρχείο Κοδρικά,” Τετράδια Εργασίας 
11 (1987): 24.

27 Voir l’introduction d’Alkis Angelou, Panayotis Codrica, Εφημερίδες, éd. Alkis Angelou 
(Athènes: Ermis, 1991), 22*–30*. 

28  Alexandra Sphini, “Langue et mentalités au Phanar (XVIIe–XVIIIe siècles): D’après les 
“Ephémérides” de P. Codrica et d’autres textes du milieu phanariote” (PhD diss., Université 
Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 1991).

29 Selon Alkis Angelou, la description est serrée, rapide, elle use de l’asyndète, son style est 
un jeu de contrastes, de satire et d’ironie, voir Codrica, Εφημερίδες, 39*–40*.



186	 Alexandra Sfoini	

pamphlet contre son ancien maître, le drogman Kostakis Hantzeris, intitulé 
“Miroir en épée” (Ξιφηφορικός καθρέπτης).30 

Codrica est séduit par le mode de vie phanariote, luxueux, quelque peu oisif 
et frivole, condamné par les moralistes, et par l’aisance “des gens du monde et de 
l’esprit”, les Européens qu’il fréquente à Constantinople et dans les Principautés. 
Les mœurs de Paris, où le bon goût poussait les nobles à une morale contraire à la 
vertu prisée de la bourgeoisie, s’étaient transmises à la Russie et à la Transylvanie 
(apparemment aussi aux Principautés).31 Dans son journal, Codrica confie sa vie 
amoureuse, assez intense, quelque peu libertine, qui l’aurait probablement mis 
en opposition avec les moralistes qui condamnaient la corruption des mœurs 
dans les Principautés, s’il ne louait pas l’amour avec le style sublime d’une “âme 
sensible”.32 Son amour pour une dame de l’aristocratie de Jassy est raconté 
dans son journal intime dans un style orné d’emprunts à la littérature grecque 
ancienne et entaché d’une dose de mélancolie: 

je menai une vie d’excès jusqu’au moment où le brillant amour toucha 
mon cœur, tout d’abord sous la forme d’une allusion très simple et 
très tendre à sa mère, qui vivait encore … beaucoup [de femmes] 
furent invitées, et certaines étaient belles, dont Aphrodite, radieuse 
comme la déesse … c’est alors le seul temps de douce adoration et de 
vie heureuse que j’aie vécu tout au long de ma triste vie.33 

Ses contacts au Phanar – comme avec Mme Tyaniti, la célèbre “coccona Mane”, 
qui semble avoir entretenu un salon littéraire à Stavrodromi, le quartier des 
ambassades–,34 lui semblent provinciaux quelques années après. Lorsqu’il rend 
visite à ses proches à Athènes en 1790, ceux-ci l’accueillent “avec une grande 
joie et une grande jubilation”, et remarque avec étonnement: “ils nous servirent 
à une table commune, et je m’en étonnai grandement, car d’ordinaire seuls 
les hommes s’y assoient ensemble, sans aucune des femmes de la famille”.35 

30  Ibid., 53*–56*, 201–11. 
31 François Bluche, La noblesse française au XVIIIe siècle (Paris: Hachette, 1973, 71).
32 Sa sensibilité excessive lui vaudra beaucoup d’ennuis au cours de sa vie, ainsi qu’il 

l’admet lui-même: “Cette instabilité causée par une extrême exacerbation des sens m’a très 
souvent nui sur nombre de sujets,” voir Codrica, Εφημερίδες, 59, 107. Sur la sensibilité, voir 
Gerhard Sauder, “Sensibilité,” Dictionnaire européen des Lumières, dir. Michel Delon (Paris: 
PUF, 1997), 1131–37; Alain Corbin, dir., Histoire des émotions, t. 2, Des Lumières à la fin du 
XIXe siécle (Paris: Seuil, 2016).

33 Παναγιώτης Κοδρικάς, Εφημερίδες, 88, 90. 
34 Alkis Angelou, “Η μαντάμ Τυανίτη,” Ελληνικά 44 (1994): 369–98.
35 Codrica, Εφημερίδες, 9. Les femmes mangeaient avec leur mari quand elles étaient 

seules mais partaient quand elles recevaient des visites. Les enfants mangeaient séparément. 



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 187

Lors de sa dernière visite, en 1797, il caractérise Athènes avec une charge aussi 
émotionnelle que celle de ses ancêtres, parlant de la “jadis glorieuse Attique”.36 

Un fait intéressant est que les champs lexicaux de son journal intime révèlent 
qu’il met l’accent sur les valeurs de la civilité; ensuite vient l’éducation et en 
troisième position seulement la sagesse. C’est la première fois que dans un 
journal la valeur de la sagesse cède le pas à la civilité, qui en outre est connotée 
d’une façon nouvelle et prend le sens de mondanité. La qualification qui montre 
l’esprit mondain et cosmopolite dans le journal de Codrica est l’adjectif grec 
“κόσμιος” (du mot “κόσμος” qui signifie “monde”), associé au mot “esprit” qui 
est la traduction de l’expression française “homme d’esprit”. Attiré par l’esprit 
libre des “gens du monde”, qui sont à la pointe de ces valeurs sociales, Codrica 
tente de transmettre des connaissances aux “nobles” Phanariotes, semblables aux 
“gens du monde” de la fin du XVIIe siècle, que Fontenelle cherchait à toucher. 
La mondanité est aussi associée par Codrica, de façon plus traditionnelle, à la 
sagesse et à la douceur de l’homme honnête. Le caractère honnête se présente 
comme aimable, gracieux, doux et complaisant, courtois, obligeant, hospitalier 
et humain. La civilité est attribuée à l’âme, mais aussi aux manières et aux 
sentiments. Donc l’esprit et la mondanité vont de concert avec l’humanité et 
cernent le caractère de l’homme civil.37

La participation à la vie mondaine exige un niveau de fortune. Les activités 
économiques de Codrica ne sont pas connues directement, mais il apparaît qu’il 
dispose de grandes sommes, qu’il prête de l’argent et qu’il combine commerce, 
usure et affermage des revenus.38 Cependant, l’enrichissement de Codrica, 
quel qu’il fût, n’était pas spectaculaire. Quelques années plus tard, en 1796, ses 
finances ne sont pas particulièrement prospères: bien qu’il puisse donner à son 
frère de l’argent pour faire du commerce et prêter des sommes à ses compatriotes, 
il semble payer une dette paternelle. La même année, il est informé de la mort 
de son père et il est obligé de chercher un colocataire dans la ville parmi les 
Phanariotes, car il ne peut pas louer de maison séparée. Il n’a jamais semblé être 
devenu riche. Plus tard à Paris, en 1819, désirant une maison confortable, il est 

Seulement pendant les fêtes aurait lieu un festin de famille, voir Dimitrios Gr. Kambouroglou, 
Ιστορία των Αθηναίων, t. 3 (Αthènes: Typ. A Papageorgiou, 1889), 8. Les mœurs épulaires 
musulmanes veulent que les hommes et les femmes mangent à part, voir Suraiya Faroqhi, 
Kultur und Alltag im Osmanischen Reich: Vom Mittelalter bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts 
(Μunich: Beck, 1995), 246.

36  Codrica, Εφημερίδες, 140–41.
37 Sphini, “Langue et mentalités au Phanar,” 275–79. 
38 Spyros I. Asdrachas, “Στρατηγική των κεφαλαίων και γραφειοκρατικές λειτουργίες: 

Μια περίπτωση μίσθωσης προσόδων στα 1790,” Ο Ερανιστής 11 (1974): 160–74.



188	 Alexandra Sfoini	

contrarié par les exigences de sa propriétaire. Son revenu, cependant, semble 
assez élevé car il est suffisamment à l’aise pour pouvoir aider ses amis et leur 
prêter de l’argent.39

Pourtant il laisse percer un certain mépris pour le métier des commerçants, 
qu’il appelle “épiciers”. Pour lui, comme pour l’élite phanariote, les épiciers 
sont des gens sales qui ne s’occupent que des comptes du marché, donc triviaux. 
Néanmoins l’attitude de Codrica envers l’argent est ambiguë. Il aime les dépenses 
ostentatoires, comme, par exemple, faire des cadeaux luxueux ou donner de 
grandes gratifications aux serviteurs des hôtes étrangers. Par contre, il n’aime 
pas dépenser son argent sans raison, par exemple perdre aux cartes ou louer 
une maison très chère. Cette attitude dénote un esprit d’economie, qui montre 
un respect des valeurs bourgeoises d’epargne, de modestie et de retenue, qui 
n’appartient pas à la vie des archontes du Phanar, auxquels il attribue la valeur 
de la noblesse.40 

Codrica devient un expert des questions de politique européenne et de 
diplomatie.41 Cela lui sera particulièrement utile dans sa future carrière. En 
juillet 1795, il retourne à Constantinople, où, après beaucoup d’efforts, il réussit 
à être nommé premier interprète de l’ambassade ottomane désignée pour la 
France. Ici commence un nouveau chapitre de sa vie. Il restera en France quand 
son ambassadeur, avec qui d’ailleurs il n’avait plus de bonne relation, et qu’il 
considérait comme “barbare”,42 se verra contraint de quitter le pays lors de la 
campagne d’Égypte (1798–1801), pays dont le sultan réclamait la souveraineté. 
À Paris, où il demeurera jusqu’à sa mort en 1827, il s’applique à ses devoirs 
professionnels de traducteur au Ministère des Affaires étrangères et à sa vie 
familiale et sociale (il a un fils et il fréquente les salons de madame de Staël et de 
madame de Genlis) et il jouit d’une renommée publique. Boissonade note que 
Codrica “par l’élégance de son esprit et la politesse de son goût fait honneur à 

39 Phaidon Bouboulidis, “Ανέκδοτοι επιστολαί του Παν. Κοδρικά προς τον Δημ. 
Ποστολάκα,” Αποθήκευση Αποτελέσματος Επιστημονική Επετηρίς της Φιλοσοφικής Σχολής 
του Πανεπιστημίου Αθηνών 21 (1970–1971): 39–95.

40 Sphini, “Langue et mentalités au Phanar,” 280, 288–91. 
41 Il corespond au nom du prince Michel Soutso avec son ami Constantin Stamatis, installé 

à Paris, et il est informé sur les derniers événements de la Révolution française, voir Panayotis 
Michailaris, éd., Επιστολές του Κωνσταντίνου Σταμάτη προς τον Παναγιώτη Κοδρικά για τη 
Γαλλική Επανάσταση: Ιανουάριος 1793, préface Émile Legrand (Athènes: Ideogramma, 2002).

42 Alexandra Sfoini, “Από τη ‘βάρβαρη’ Ασία στη ‘φωτισμένη’ Ευρώπη: Το οδοιπορικό 
του Π. Κοδρικά,” Μνήμη Εύης Ολυμπίτου: Τοπικές κοινωνίες στον θαλάσσιο και ορεινό χώρο 
στα νότια Βαλκάνια, 18ος–19ος αι. (Corfou: Département d’Histoire de l’Université Ionienne, 
2014), 277–92.



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 189

l’ancienne Athènes”, tandis que la revue L’Alchymiste littéraire écrit en 1801 de 
l’interprète de l’ambassadeur ottoman: “il a beaucoup d’esprit, il est très instruit. 
Il parle le français avec facilité, avec grâce, il fait de jolis vers”.43 En même temps, 
il suit la vie politique et intellectuelle de sa nation et intervient lorsqu’il le juge 
nécessaire en rédigeant des brochures anonymes sur la Révolution grecque de 
1821, dans lesquelles il associe le patriotisme à ses ambitions politiques toujours 
actives. Ceci est illustré par la réponse aux accusations du “mishellène” Bartholdy 
et par une note inachevée sur une publication anonyme hostile à la Révolution 
grecque.44 Dans ses rapports administratifs relatifs à l’Empire ottoman et 
à la question grecque (1806),45 contournant les instructions de Hauterive, il 
expose son point de vue et propose des solutions qui montrent sa préférence 
pour les Français, – d’ailleurs, il suit leur politique –, son amour de sa patrie 
et son aversion pour les Turcs, insistant sur la nécessité de la réforme de leur 
système administratif théocratique et despotique. Il est contre le démembrement 
de l’Empire ottoman, qui favoriserait la Russie, et il opte pour sa division en 
deux parties, l’une asiatique sous domination ottomane, l’autre autonome, 
européenne, toutes deux sous la haute souveraineté de l’empereur français, 
auquel il adresse des louanges.46

Plus tard, à l’époque de Restauration,47 il intervient par des rapports et des 
lettres aux souverains de la France et de l’Angleterre, au tsar Alexandre Ier et 
au gouverneur de la Grèce Kapodistrias, ainsi que par des pamphlets anonymes 
sur le cas grec, influencés par la rhétorique philhellène et conservatrice de 
la Restauration:48 la Révolution grecque, le plus important fait du siècle, est 
distincte de la Révolution des Jacobins et des Carbonari, car elle vise à libérer 

43 Pour les commentaires des hellénistes dans la presse française, certains négatifs, voir 
Georges Tolias, La médaille et la rouille: L’image de la Grèce moderne dans la presse littéraire 
parisienne (1794–1815) (Paris: Kaufmann; Athènes: Hatier. 1997), 389–96.

44 Koumarianou et Angelatos, “Αρχείο Κοδρικά,” 38.Voir aussi Jean Dimakis, P. Codrica 
et la question d’Orient sous l’Empire français et la Restauration (Paris: Jean Maisonneuve; 
Montréal: Presses de l’Université de Montréal, 1986), 106–7.

45 Les archives du ministère des Affaires étrangères français contiennent plusieurs 
références de Codrica à l’Empire ottoman, commandées pour la plupart par d’Hauterive, 
qui les utilisa pour écrire ses propres rapports à Napoléon, voir Dimakis, P. Codrica et la 
question d’Orient, 15 sqq.

46 Dans ses archives se trouve un poème dans lequel il compare Napoléon à Zeus, et le 
qualifie d’“espoir des Grecs” et de “vainqueur des barbares”, voir Jean Dimakis, “Δύο πολιτικά 
στιχουργήματα του Παναγιώτη Κοδρικά,” Ο Ερανιστής 10 (1972): 33–39.

47 Dimakis, P. Codrica et la question d’Orient, 51 sqq.
48 Αlexandra Sfoini, “Η ρητορική του φιλελληνισμού στην Επανάσταση του 1821: Τα 

γαλλικά φυλλάδια,” Φιλελληνισμός: Το ενδιαφέρον για την Ελλάδα και τους Έλληνες από 



190	 Alexandra Sfoini	

un peuple chrétien réduit en esclavage, descendant d’ancêtres célèbres par leur 
civilisation, de la tyrannie ottomane barbare, et non pas à renverser l’ordre établi 
et à imposer l’anarchie. Codrica soutient le projet d’expulsion des Ottomans 
de l’Europe chrétienne et civilisée et les droits naturels des Grecs à la liberté 
nationale. Hauterive (dans une note manuscrite adressée au ministère des 
Affaires étrangères) commente que de tels arguments sont conformes aux termes 
de l’humanité mais manquent de fondements politiques, et sont donc indignes 
d’être publiés.49 

Il adresse aussi anonymement des pamphlets sur la Révolution grecque 
(1822, 1824), qui tentent d’influencer la politique française en faveur des 
revendications des Grecs insurgés, tout en conseillant le gouverneur grec 
Alexandre Mavrocordato, à qui il adresse les “Observations sur l’ordre 
administratif national”,50 où il lui propose diplomatiquement de ne pas 
privilégier les idées libérales, mais uniquement de libérer les Grecs des Turcs, 
d’agir suivant les principes de la civilisation et de lutter contre le despotisme; 
il lui recommande également d’éviter les atrocités contre les Turcs et de ne 
pas imiter leur barbarie. Combinant l’amour de la patrie – sans doute réfutant 
systématiquement tout commentaire sur la turcophilie51 – avec ses ambitions 
politiques, il n’a pas évité la critique ironique de son adversaire Adamance 
Coray, l’éminent érudit grec séjournant à Paris, et sa nomination de représentant 
de la Grèce à Paris a été finalement empêchée en 1825. Toutefois, Codrica, 
défiant le dicton italien “altri tempi, altre cure”, ne soutient plus l’exemple des 
Principautés comme étant la solution politique appropriée au cas de la Grèce, 
mais, conformément aux propos de Mavrocordato, il prône l’indépendance de 
l’État grec. Dans sa deuxième brochure anonyme (Lettre messénienne, 1824), 
il note qu’en Grèce les nobles en tant que classe distincte n’existent pas, tout 
en critiquant sévèrement les Phanariotes et les Boyards: ils sont, selon lui, un 

το 1821 ως σήμερα, dir. Anna Mandilara, Georgios Nikolaou, Lampros Flitouris et Νikolaos 
Anastasopoulos (Athènes: Irodotos, 2015), 45–67.

49 Hauterive a rédigé un mémorandum en faveur des Grecs en 1818, ainsi qu’au congrès 
de Vérone (1822), ce qui prouve qu’il est un analyste expérimenté en matière de questions 
politiques concernant les révolutions et le concept de souveraineté populaire, voir Artaud 
de Montor, Histoire de la vie et des travaux politiques du comte d’Hauterive (Paris: Adrien Le 
Clere, 1839), 467–68.

50 Dimakis, P. Codrica et la question d’Orient, 78 sqq.
51 Dans son pamphlet Lettre à Mme la comtesse de Genlis (1825), il répond à l’accusation 

sans fondement d’un éditeur français, influencé par le différend avec Coray, selon laquelle 
il avait écrit en faveur des Turcs et contre les Grecs, voir Dimakis, P. Codrica et la question 
d’Orient, 104–10.



	 Un homme des Lumières néohelléniques	 191

produit de la domination ottomane et le patriarche est un esclave qui conseille 
l’asservissement. Dans son dernier essai (Tableau synoptique de l’administration 
turque suivant les principes de la religion mahométane qui en est la base, 1827),52 il 
analyse le fonctionnement de l’État ottoman en tant que monarchie théocratique 
absolue dotée d’une loi fondamentale puisée dans le Coran et sans noblesse 
héréditaire: les offices constituent une distinction individuelle dans la hiérarchie 
politique.53 Il souligne que le mahométisme repose sur les mêmes principes que 
le jacobinisme, exprimant son aversion pour les deux “dogmes désastreux” qui 
incarnent l’égalité et la fraternité (de la religion ou des intérêts). Il est favorable 
à la monarchie constitutionnelle, tout en essayant de rapprocher la Grèce de la 
France.

Pendant cette période, Codrica, participant à la discussion sur la future 
langue littéraire grecque, acquerra une renommée publique. Dans son livre Étude 
du dialecte grec commun (édité à Paris en 1818), il vise à soutenir la langue écrite 
de l’élite phanariote et du Patriarcat en tant que langue commune de la nation. 
Malgré sa charge idéologique intense, l’étude est le premier effort systématique de 
retracer l’histoire de la langue grecque, de l’antiquité à la domination ottomane. 
Dans la préface, Codrica écrit:

C’est un style général et commun de notre Dialecte National 
anobli. Le manient d’ordinaire tous les nobles, ceux qui, de par leur 
apprentissage des usages et leur éducation, ont exercé leur Langue 
natale de leurs pères … Tous ceux qui composent la partie saine de 
la Nation … Il s’agit donc des us principaux de notre Nation, et pas 
seulement de deux ou trois petits mots gréco-barbares.54 

Prenant position en faveur de la langue de “la partie saine de la Nation” ou 
des “nobles” instruits, c’est-à-dire toute la hiérarchie ecclésiastique et politique, 
il apparaît comme un apologiste du statu quo social. Le soutien d’une langue 
formée par les élites sociales, son pouvoir et son prestige font référence à 

52 Ibid. 109 sqq.
53 Cf. la référence de Voltaire: “Les Turcs sont libres, mais ils n’ont chez eux aucune 

distinction de noblesse. Ils ne connaissent de supériorité que celle des emplois.” Essai sur les 
mœurs, 1756, chap. XCIII (État de la Grèce sous le joug des Turcs). Voir aussi Halil Inalcik, 
Η Οθωμανική αυτοκρατορία: Η κλασική εποχή, 1300–1600, traduction Mihalis Kokolakis 
(Athènes: Alexandria, 1995), 201.

54 Μελέτη της Κοινής Ελληνικής Διαλέκτου παρά Παναγιωτάκη Καγκελλαρίου Κοδρικά 
του εξ Αθηνών πρώην μεγάλου Γραμματικού της Αυθεντίας Βλαχίας και Μολδαβίας, εκδοθείσα 
φιλοτίμω δαπάνη των ευγενών και φιλογενών κυρίων Αλεξάνδρου Πατρινού και αδελφών 
Ποστόλακα, τόμος Α´ (Paris: J. M. Eberhart, 1818), νβ, οδ.



192	 Alexandra Sfoini	

Vaugelas et au modèle des monarchies occidentales – en particulier la France.55 
En même temps, le Patriarcat, qui a accueilli favorablement l’Étude, désapprouve 
à nouveau les philosophes des Lumières. L’Étude et plusieurs autres écrits de 
l’époque reflètent la controverse linguistique entre les érudits grecs et le mènent 
à une dispute avec Coray.56 Apparemment, la comparaison avec Coray se fait 
aux dépens de “l’amateur” des lettres, comme l’a décrit C. Th. Dimaras.57 En 
dépit des jugements flatteurs des hellénistes français sur sa personnalité, qui le 
rapprochent de son type préféré, le philosophe voltairien, homme du monde 
pourvu des charmes du bel esprit, ni son œuvre publiée ni son œuvre inédite ne 
sont comparables à l’œuvre de Coray.

En guise de conclusion, on pourrait dire que Codrica a traversé l’histoire 
comme partisan de la langue d’un groupe social établi, celui des Phanariotes 
et du Patriarcat, et que c’est à partir de cette position qu’il a été le principal 
opposant à Adamance Coray et aux érudits grecs de son cercle, liés plutôt à la 
classe des commerçants. Pourtant, il ne s’agit pas d’un portrait typique du noble. 
Dignitaire au service des cours princières, il était en même temps un homme de 
lettres, un encyclopédiste, qui, dans le sens voltairien du terme, avait de l’esprit et 
prenait plaisir aux charmes de la conversation et de la sociabilité mondaine très 
largement féminine. De plus, il a participé à la dynamique qui visait à l’édification 
intellectuelle du nouvel homme des Lumières. 

Appartenant au début à l’avant-garde éclairée et attiré par les nouvelles 
valeurs, il s’est trouvé à la fin en décalage avec son époque, luttant pour la 
préservation de droits anciens, comme le personnage décrit par Lucien Febvre.58 
En défendant la classe phanariote, dont la réceptivité à la pensée moderne ne 
dépassait pas le cadre du despotisme éclairé, il a vécu un retournement à l’égard 
de cette même modernité. Il apparaît alors que l’extraction noble de Codrica, 
alliée à son éducation guidée par les Lumières, ainsi que ses contacts avec la 
hiérarchie politique, ont forgé au fond sa vision du monde et son identité 
complexe. 

Institut de Recherches Historiques / FNRS

55 Marc Fumaroli, L’âge de l’éloquence: Rhétorique est “res literaria” de la Renaissance au 
seuil de l’époque classique (Genève: Droz, 1980), 619, 648–49.

56 Apostolos B. Daskalakis, Κοραής και Κοδρικάς: Η μεγάλη φιλολογική διαμάχη των 
Ελλήνων, 1815–1821. Εν παραρτήματι τα κείμενα της διαμάχης (Αthènes: s.n., 1966), 42.

57 Dimaras, “Προτομή του Κοδρικά,” 81.
58 Pierre Serna, “Le noble,” dans Vovelle, L’homme des Lumières, 40.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

