The Historical Review/La Revue Historique

Vol 18, No 1 (2021)

Historical Review / La Revue Historique

- . Un homme des lumiéres néohelléniques: L’identité
The istorical Review complexe de I'athénien Panayotis Codrica
La Revue istorique (1762-1827)

Alexandra Sfoini

Copyright © 2022

VOLUME XVIIT (2021) This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-

ShareAlike 4.0.

Section de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Section of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Sfoini, A. (2022). Un homme des lumiéres néohelléniques: L’identité complexe de I'athénien Panayotis Codrica
(1762-1827). The Historical Review/La Revue Historique, 18(1), 179-192. Retrieved from
https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/historicalReview/article/view/31374

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 07/02/2026 03:26:36




Articles

UN HOMME DES LUMIERES NEOHELLENIQUES: LIDENTITE
COMPLEXE DE CATHENIEN PANAYOTIS CODRICA (1762-1827)

Alexandra Sfoini

RESUME: Panayotis Codrica naquit a Athénes et entama une carriére de secrétaire a
Constantinople, puis dans les Principautés danubiennes et fut plus tard employé au
Ministere des Affaires étrangéres a Paris. Dans I'entourage des princes Phanariotes, il
s'imprégna de I'éducation des Lumiéres européennes et s'impliqua activement dans le
mouvement des Lumiéres néohelléniques. Il aborda aussi la question controversée de la
corruption de la langue par rapport a son modeéle antique, et il prit position en faveur de
la langue des “nobles”, soutenue par le systéeme de la hiérarchie ecclésiastique et politique
de la nation grecque. Codrica réunissait tous les attributs qui lui permettaient de s’intégrer
aux élites administratives de I'Empire ottoman et de la France, et il participa aussi a
I'érudition éclairée de son temps tout en forgeant une identité complexe.

Dans I'article “Homme” de 'Encyclopédie de Diderot et d’ Alembert, une nouvelle
perception de 'homme est exprimée: C'est un étre sentant, réfléchissant, pensant,
qui se promeéne librement sur la surface de la terre... Créature naturelle et libre,
maitre de son destin, rationnel et perfectible, 'homme émerge de son immaturité
spirituelle, défie les autorités établies et fait partie d’'une nouvelle société ou la
hiérarchie est organisée suivant le contrat social et sert le bien commun.!

Dans le monde grec sous domination ottomane depuis 1453, la remise en
question de la direction spirituelle absolue de I'Eglise marque le début de la
rupture avec l'aristotélisme, I'éveil et la maturation de la conscience a travers
les idées des Lumiéres européennes qui répondent aux nouveaux groupes et aux
nouvelles demandes sociales. Les Lumiéres néohelléniques, qui remontent au
début du XVIIIe siecle, parviennent a leur apogée dans les années 1774-1821, et
sont divisées en trois périodes correspondant aux étapes des Lumieres francaises:

* L'article est une forme élaborée de la communication présentée au 15éme Congrés
international sur les Lumiéres, Edimbourg, Ecosse 14-19 juillet 2019, dans le cadre du projet
“Anavathmis” de I'Institut de recherches historiques/Fondation Nationale de la recherche
scientifique.

! Michel Vovelle, “Introduction,” dans L’ homme des Lumiéres, dir. Michel Vovelle (Paris:
Seuil, 1996), 9.

The Historical Review/La Revue Historique
Section de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques
Volume XVIII (2021)



180 Alexandra Sfoini

Voltaire, Encyclopédie, Idéologues.” Dans ce cadre intellectuel général, dont les
déterminants fondamentaux sont la sécularisation progressive de la société et la
formation de I'esprit libéral, le type de 'homme des Lumiéres évolue, provenant
de toutes les couches sociales, a savoir de la noblesse, du clergé, de I'érudition,
bien que prévale I'exemple du commergant en tant que porteur d'une nouvelle
conscience. De toute évidence, ils ne constituent pas une seule personne et, pour
revenir a leur physionomie commune, il est besoin d'une grande abstraction.
Il est donc nécessaire d’étudier les cas et les manifestations contradictoires qui
enrichissent en nuances le tableau général.

Un cas intéressant pour cette étude est celui de Panayotis Codrica, un
homme qui réunissait tous les attributs qui lui permettaient de s’intégrer aux
élites administratives de ' Empire ottoman: la naissance, le talent, le mérite,
I'éducation et I'aisance financiére.’

Codrica, né a Athénes en 1762, avait le privilege d’appartenir a une ancienne
famille noble de la ville, particuliérement en vue du fait que sa mere descendait
de la famille des Cantzillieri. Plus tard, il portera avec fierté le surnom de
Chancelier et il se vantera des noms byzantins que ses origines rassemblent,
ceux de Chalkondyli, Palaiologo et Gaspari. Il apparait qu’il avait déja recu une
bonne éducation a Athénes, ville qui jouissait a 'époque d'un ascendant politique
héréditaire et qui, quoique “barbarisée” par la conquéte ottomane, conservait
quelques traces du prestige du passé.* Cet Athénien prometteur quitta le foyer
paternel a I'age de seize ans, et, suivant le courant de I'époque, se dirigea vers la
capitale de 'Empire ottoman; il continua peut-étre ses études a Constantinople,
parce que trés vite il fut nommé secrétaire du patriarche de Jérusalem puis, plus
tard, au poste de premier secrétaire au service du prince phanariote Michel
Soutzo.?

Etant donné que Codrica était intégré au milieu des notables grecs du
quartier du Phanar de Constantinople, et a cause de leur role important a cette
époque, nous proposons de donner un bref apercu historique des Phanariotes.®

2 C.Th. Dimaras, La Greéce au temps des Lumiéres (Geneve: Droz, 1969); Dimaras,
NeoeAnvikos Aiapwtiopds (Athenes: Ermis, 1985).

> Alexandra Sfoini, “Dwtiopéves avbevtieq oe ypagetokpatikd mepipdrovra: O
Mavayuwtng Kodpukag kot ) yAwooa twv evyevav,” Ta Iotopixé 59 (2013): 325-62.

* Loukia Droulia, “O Spon kat ot &Aoot Eévot oty ABrva, 1706 awwvag,” Emoyés 38 (1966):
80-100.

> C.Th. Dimaras, “IIpotour} tov Kodpwd,” @povriouara, Ilpwto pépos, Amné v
Avayévvnon otov Aiapwiopd (Atheénes: s.n., 1962), 67-88.

¢ Sur les Phanariotes, voir entre autres Symposium, I'Epoque Phanariote, A la mémoire
de Cléobule Tsourkas, 21-25 octobre 1970 (Salonique: Institute for Balkan Studies, 1974);



Un homme des Lumiéres néohelléniques 181

Derniers descendants de I'ancienne noblesse byzantine,” et plus tard riches
commercants ou hommes de lettres, les Phanariotes avaient formé une nouvelle
classe dominante parmi les Grecs et avaient occupé les offices les plus hauts
du Patriarcat et de la Sublime Porte en introduisant une nouvelle idéologie
dans la société grecque soumise aux Ottomans.® Instruits et polyglottes, parce
qu’ils avaient gagné la confiance des Ottomans et parce qu'il était interdit aux
musulmans d’apprendre des langues étrangeres, ils accédérent aux principales
charges de la diplomatie ottomane, comme celles de drogman de la flotte, qui
était 'intermédiaire entre le sultan et ses sujets conquis, ainsi que celle de grand
drogman, qui était chargé des relations diplomatiques.’ Mais leur plus grande
réussite fut le privilege d’étre nommés dés le début du XVIIIe siécle gouverneurs
des deux Principautés danubiennes, la Valachie et la Moldavie." Cela impliquait
une attitude particuliére et une distinction sociale. Par la suite, l'autorité des
Phanariotes s’établit, leur mentalité, attitude et tenue s’adaptérent a la nouvelle
réalité. La cérémonie de nomination et |'étiquette de la cour des hospodars
étaient véritablement princiéres et leurs droits dignes de leur titre, ainsi que
le décrit en 1904 Eugene Rizo-Rangabé, qui était le descendant d’une famille
phanariote, dans son Livre d’or de la noblesse Phanariote:

De facto les princes de Valachie et de Moldavie jouissaient de toutes les
prérogatives de la souveraineté absolue. Ils étaient officiellement et avec
grande pompe sacrés et oints Princes par le Patriarche de Constantinople
dans la grande Eglise du Patriarcat. Ils tenaient une brillante cour, ils
avaient une armée indigene, faisaient la guerre et la paix avec les pays
voisins, promulguaient des lois, avaient le droit de vie et de mort sur
leurs sujets et ils étaient représentés a Constantinople par un vrai Agent

Andrei Pippidi, “Phanar, Phanariotes, phanariotisme,” Hommes et idées du Sud-Est européen
al'aube de I'dge moderne (Bucarest: Academiei Roménia; Paris: CNRS, 1980), 341-50; Pippidi,
Byzantins, Ottomans, Roumains: Le Sud-Est européen entre I'héritage impérial et les influences
occidentales (Paris: Honoré Champion, 2006).

7 Nicolae Torga, Byzance aprés Byzance (Bucarest: Association Internationale d’Etudes du
Sud-Est Européen, Comité National Roumain, 1971).

¢ Dimitris Apostolopoulos, H eupdvion 116 XxoAns tov Quoikov Aikaiov otnv
“Tovproxpatotuevy” eAdnvii] kowvwvia: H aviykn piag véag Ideodoyiag (Athenes: s.n., 1980).

° Le drogman est un “lettré de formation occidentale, humaniste et polyglotte, chargé
de hautes responsabilités politiques”, voir Andrei Pippidi, “Quelques drogmans de
Constantinople au XVIle siecle,” Hommes et idées du Sud-Est européen, 134.

1 Pour le régime des Phanariotes dans les pays roumains, voir Radu Florescu, “The
Fanariot Regime in the Danubian Principalities,” Balkan Studies 9, no. 2 (1968): 301-18;
Dan Berindei, “Fanariotische Herrscher und Ruménische Boyaren in den Ruménischen
Flrstentiimern (1711-1821),” Revue Roumaine d Histoire 23, no. 4 (1984): 313-26.



182 Alexandra Sfoini

Diplomatique ou Représentant. Tous ces droits. Reconnus par les traités
cités plus haut, n’ont jamais été contestés par les Turcs."!

Les Phanariotes, tout en acceptant la légitimité ottomane, étaient en méme
temps polyglottes et cosmopolites, et jouaient le role de médiateurs culturels
entre I'Occident et 'Empire ottoman. Pendant I'époque dite phanariote, une
intense activité culturelle se développa dans les pays roumains et la propagation
des idées des Lumieres y atteignit son apogée. Les cours princiéres aspiraient
a étre des miniatures des cours occidentales, avec de riches bibliothéques, des
professeurs de francais et des traductions d’ceuvres européennes en grec, souvent
par l'intermédiaire du frangais. Suivant le modeéle du despotisme éclairé, les
princes grecs modernisérent la législation, se préoccuperent sérieusement de
I'enseignement et fonderent plusieurs écoles, grecques et roumaines.*

Malgré les défauts de cette classe comme I'amour du pouvoir, I'arrogance,
le climat d’intrigue, de haine, de soupgon qui régnait entre eux," les archontes
du Phanar étaient plus ou moins hommes de culture et amis du progres, fort
influencés par la pensée philosophique et pédagogique des Lumiéres." L’élément
grec se répandit partout et en ce temps-1a le grec était la lingua franca entre
les pays des Balkans: le grec ancien destiné a I'enseignement supérieur et le
grec moderne au commerce. Paralléelement, la langue francaise, jusqu'ici langue
diplomatique, commencait a simposer comme moyen de transmission de la
pensée européenne. L'imprimerie a I'époque phanariote publiait surtout les
principales ceuvres européennes qui étaient traduites en grec ou en roumain,
tandis que la majorité des imprimés de I'époque pré-phanariote avaient un
contenu religieux dogmatique. Les premiers parchemins de la seconde moitié du

! [Eugeéne Rizo-Rangabé], Livre d Or de la Noblesse Phanariote en Gréce, en Roumanie et
en Turquie par un Phanariote (Athénes: S. C. Vlastos, 1892), vii.

12 Sur la fondation des écoles, voir Ariadna Camariano-Cioran, Les Académies princiéres
de Bucarest et de Jassy et leurs professeurs (Salonique: Institute for Balkan Studies, 1974);
Camariano-Cioran, “Ecoles grecques dans les principautés danubiennes au temps des
Phanariotes,” dans Symposium, 49-56.

3 C. Handjeri a laissé un souvenir méprisable, celui d'un tyran exploitant ses sujets,
évoqué dans les rapports des voyageurs étrangers séjournant dans les principautés, voir Paul
Cernovodeanu, “Les voyageurs frangais devant les réalités roumaines,” Annales Historiques
de la Révolution frangaise 48 (1976): 455.

' Sur I'ceuvre sociale et culturelle des Phanariotes dans les Principautés, voir Ieronymos
Constantinidis, To exkmoliioTikoy épyov Twv Qavapiwtdv nyeuovwy eig Tag Hapadovvafias
Hyepoviag Blayiog xou 176 ModdaBiag (Istanbul: Tsitouris, 1949); Ekkehard Volk, “Die
griechische Kultur in der Moldau wéhrend der Phanariotenzeit (1711-1821),” Siid-Ost
Forschungen 26 (1967): 102-39; Pan J. Zepos, “La politique sociale des princes phanariotes,”
Balkan Studies 10, no. 1 (1969-1970): 81-90.



Un homme des Lumiéres néohelléniques 183

XVIIIe siecle adressés aux écoles conseillaient I'étude des sciences au lieu de celle
delareligion.” Dans le domaine législatif, les Phanariotes avaient conservé une
partie du droit coutumier roumain, mais ils étaient principalement influencés par
la pensée juridique romaine sur laquelle est basé le droit byzantin, qui fut utilisé
comme source; en méme temps, un grand nombre d’institutions s'orientaient
vers les nouvelles idées des encyclopédistes et favorisaient des réformes sociales.
Constantin Mavrocordato (1711-1769) fut le premier a lutter pour I'abolition du
servage dans les Principautés.' Il faut noter aussi que c’est de la Moldovalachie
que jaillit la premiére étincelle de la Révolution de 1821."

1l est donc clair que les Phanariotes, pendant le temps ot Codrica était a
leur service, appartenaient aux couches progressistes de la société grecque. Ils
étajent dignitaires au nom du sultan, mais pas tres fideles, conscients d’étre les
successeurs de 'Empire byzantin et surtout les héritiers de I’ Antiquité classique
ce qui les habilitait a créer un royaume suivant le modeéle européen, gouverné
dans'esprit de la doctrine du despotisme éclairé,'® ce qui était une attitude qu'’ils
appliquaient aux pays roumains.

La vie de Codrica a Constantinople et dans les Principautés coincide avec la
période que I'histoire européenne appelle “la fin du siécle des Lumiéres” et avec
la Révolution francaise. Dans I'espace grec, c’est a cette époque, apres le traité
de Koutchouk-Kainardji (1774)," que 'on apercoit les premiers résultats de
l'influence des Lumieres dans la vie économique, politique et intellectuelle de la
nation hellénique. L'esprit des Lumiéres atteignit son apogée seulement au début du
XIXe siécle, avant la Révolution de 1821, alors que 'Europe passait au romantisme.
Ainsi, pour la période qui nous intéresse, c’est-a-dire de 1774 jusqu’a la fin du
XVIIIe siecle, les changements sont profonds dans tous les domaines de la vie
humaine. Citons-en quelques-uns: la prospérité due au commerce et a la marine
marchande, le vaste intérét pour I'enseignement, I'imprimerie, I'étude, I'exigence

15 Stefan Barsanescu, “La pensée pédagogique du siécle des Lumiéres d'apres les
parchemins princiers de la seconde moitié du XVIIIe siécle destinés aux écoles: Sa genese,”
dans Symposium, 57-60.

16 Florin Constantiniu, “Constantin Mavrocordato et I'abolition du servage en Valachie
et en Moldavie,” dans Symposium, 377-84.

17 Apostolos Daskalakis, “Les Phanariotes et la révolution grecque de 1821,” dans
Symposium, 75.

'8 Frangois Bluche, Le despotisme éclairé (Paris: Hachette, 1969).

¥ Le traité de Koutchouk-Kainardji était surtout I'ccuvre du grand drogman Alexandre
Ypsilanti, voir Démetre Skarl. Soutzo, “Les familles princieres grecques de Valachie et de
Moldavie,” dans Symposium, 230. Sur ce traité voir aussi Robert Mantran, Histoire de ' Empire
ottoman (Paris: Fayard, 1989), 269-70.



184 Alexandra Sfoini

d’un niveau de vie plus élevé, la vertu civique a la place de la vertu religieuse. Les
Phanariotes furent - outre les commercants - les porteurs de la pensée européenne
et de tout changement de la nation. Le sentiment national, culturel et politique
est stimulé par le savant Phanariote Dimitrios Katartzis, qui cultive vers 1790 un
climat d’encyclopédisme dans son entourage, auquel participe également Codrica.?’

Au cours des cinq années ou il reste dans les Principautés, Codrica acquiert de
bonnes connaissances de la philosophie et de la littérature des Lumieres. En 1794,
il traduit en grec 'ouvrage de Fontenelle Entretiens sur la pluralité des mondes
(1686),%' qui représente la vision cosmographique européenne du XVIle siecle,
mais qui pour le monde grec est presque un acte subversif.” Sous I'influence
de I'encyclopédisme frangais et dans le climat du despotisme éclairé, Codrica
sépare la théologie de la science tout en défendant la liberté de celle-ci. Ouvert
aux nouveaux courants, comme le montrent les notes de bas de page tirées de
I'Encyclopédie méthodique, il modernise le dispositif scientifique en passant du
systéme copernicien au systéme newtonien.”

Il relie également les lois de la gravité au magnétisme animal, en soutenant
fortement la théorie du mesmérisme. Le mesmérisme est connu a I'intelligenzia
grecque comme une nouvelle mode médicale qui défie le status quo entre science
et religion. En effet, son ami Constantin Stamatis écrit en 1788 de Paris a Codrica
“sur le magnétisme bestiaire”, tandis que I'érudit Daniel Philippides écrit en 1794
a Barbier de Bocage sur l'utilisation du magnétisme dans la lutte contre la peste.
L’Eglise orthodoxe est embarrassée car certaines cérémonies religieuses, telles
que I'exorcisme utilisé au traitement des crises épileptiques et démoniaques, sont
ridiculisées par cette nouvelle théorie.**

* Dimitrios Katartzis, Aoxipa, éd. C. Th. Dimaras (Athénes: Ermis, 1974), ty".

' Owidiow mepi mAnBvog kéopwv Tov kupiov Povtevéd ... uetappacteioor amod ng
yaAdikig Aiadéxtov eig Ty k) nuds amdfy Pwopaixiy yAoooay ke vroonueiwBeions mapd
Havaywtdxn Kayyedapiov Kodpikd tov €€ AOnvav (Vienne: G. Ventotis, 1794).

22 Panayotis Kondylis, “To nAtokevtpikd cbotnua kat 1 mAndvg twv koéopwv,” O
NeoeAnvikds AiapwTiopos kau o pilooogukés 18ées (Athénes: Themelio, 1988), 109-28.

 Alexandra Sfoini, “To petagpaotikd épyo tov Kodpikd: Outdiar mepi mAnbiog kdouwy
10V kvpiov Povrevéd,” dans O EAAnvikog Kéopog avipeon otnv Avato] kau Ty Aoy 1453
1981, t. 1, éd. Asterios Argyriou, Konstantinos A. Dimadis et Anastasia-Danai Lazaridou
(Athénes: Ellinika Grammata, 1999), 327-38. Voir aussi Lucia Marcheselli-Loukas, “Ot
onpewoelg tov I1. Kodpika otn petagpaocn tov Fontenelle,” dans Argyriou, Dimadis et
Lazaridou, O EMnvixog Kéopog, 249-60; Vivi Perraky, “Le Phanariote Kodrika et sa traduction
grecque de Fontenelle,” Revue Fontenelle 5 (2007): 93-108.

# Mesmer, malgré les éléments mystiques de sa théorie, n’était pas un charlatan, il
pouvait méme étre considéré comme un pionnier de la médecine. Sa théorie controversée
avait été influencée par les idées de liberté et d’égalité correspondant a la position de 'homme



Un homme des Lumiéres néohelléniques 185

Codrica provoque ainsi la réaction du Patriarcat, qui condamne la traduction
comme étant une déviation de la philosophie aristotélicienne. Le point de
vue officiel de I'Eglise contre le transfert en grec des “théories pernicieuses”
des “modernistes” et des “nombreux mondes de nouveaux philosophes” sera
exprimé en 1797 par Sergios Makraios, aristotélicien traditionnel, professeur
des sciences a 'Ecole du patriarcat, qui s opposera aux adeptes de Copernic dans
une trilogie dédiée au patriarche Anthime de Jérusalem.”® Codrica commentera
dans une lettre a Stamatis les réactions de “I'Inquisition barbare des Grecs”
envers sa traduction.”

A cette époque, au cours de laquelle les Phanariotes professent le renouveau,
Codrica est initié a tous les aspects de la culture phanariote. Il exprime sa
curiosité intellectuelle, 'amour de la lecture et commence a écrire. Tout d’abord
les Ephémérides (depuis 1787), un genre usité dans le milieu phanariote,*
qui s’adapte aux tonalités personnelles du journal intime et a une langue qui
préserve de nombreux éléments de la langue parlée et de la mentalité cosmopolite
phanariote;® il y révele un talent littéraire qui n’eut pas de suite.”” Ses poémes
lyriques sur le theme de 'amour, qui appartiennent de méme & une habitude
phanariote, ne sont pas particulierement réussis. En 1791, dans les Principautés
danubiennes, imitant les libelles de I’Eglise et le style phanariote, il compose un

dans le systéme d’harmonie avec la nature, elle était largement connue en France en 1780
et organisée comme les loges magonniques. Voir Robert Darnton, Mesmerism and the End
of the Enlightenment in France (Cambridge: Harvard University Press, 1968); Vassilios
B. Makridis, “Zwwkog payvntiopos (Mesmerismus) kat Op868o&n ExkAnoia tnv nepiodo
Tov (veo)eAnvikov AtagwTiopov,” dans NeoeAdnvikos Aixpwtionos: Anbmeipa piag véag
epevvnTikhi ovykopdrs (Kozani: Institut du livre et de la lecture, 1999), 231-98.

» Vasilios N. Makrides, Die religiose Kritik am kopernikanischen Weltbild in
Griechenland zwischen 1794 bis 1821: Aspekte griechisch-orthodoxer Apologetik angesichts
naturwissenschaftlicher Fortschritte (Berne: Peter Lang, 1995), 95 sqq. Pour une critique
ultérieure (1809), quand la théorie du systéme solaire avait déja prévalu, voir Giorgos
Papagiorgiou, Eva ayvonuévo yeipdypago ypiotiavikiis actpovouiog: To “Tpomaiov katd
Twv Komepvikavav” tov Ipyyopdokov Mradavidn (Ioannina: Université d Toannina, 1994).

% Aikaterini Koumarianou et Dimitris Angelatos, “Apxeio Kodpika,” Tetpddia Epyaoios
11 (1987): 24.

7 Voir I'introduction d’Alkis Angelou, Panayotis Codrica, Eruepides, éd. Alkis Angelou
(Athénes: Ermis, 1991), 22%-30%.

# Alexandra Sphini, “Langue et mentalités au Phanar (XVIIe-XVIIIe siécles): D apres les
“Ephémérides” de P. Codrica et d’autres textes du milieu phanariote” (PhD diss., Université
Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 1991).

* Selon Alkis Angelou, la description est serrée, rapide, elle use de I'asyndeéte, son style est
un jeu de contrastes, de satire et d’ironie, voir Codrica, Egnuepideg, 39*-40%.



186 Alexandra Sfoini

pamphlet contre son ancien maitre, le drogman Kostakis Hantzeris, intitulé
“Miroir en épée” (Zipnpopikos kabpéntyg).*

Codrica est séduit par le mode de vie phanariote, luxueux, quelque peu oisif
et frivole, condamné par les moralistes, et par I'aisance “des gens du monde et de
lesprit”, les Européens qu'il fréquente a Constantinople et dans les Principautés.
Les meeurs de Paris, ot le bon gotit poussait les nobles a une morale contraire a la
vertu prisée de la bourgeoisie, s’étaient transmises a la Russie et a la Transylvanie
(apparemment aussi aux Principautés).’! Dans son journal, Codrica confie sa vie
amoureuse, assez intense, quelque peu libertine, qui I'aurait probablement mis
en opposition avec les moralistes qui condamnaient la corruption des meeurs
dans les Principautés, s'il ne louait pas I'amour avec le style sublime d'une “ame
sensible”.*> Son amour pour une dame de l'aristocratie de Jassy est raconté
dans son journal intime dans un style orné d’emprunts a la littérature grecque
ancienne et entaché d'une dose de mélancolie:

je menai une vie d’exces jusqu’au moment ot le brillant amour toucha
mon ceeur, tout d’abord sous la forme d’une allusion tres simple et
trés tendre a sa mere, qui vivait encore ... beaucoup [de femmes]
furent invitées, et certaines étaient belles, dont Aphrodite, radieuse
comme la déesse ... Cest alors le seul temps de douce adoration et de
vie heureuse que j’aie vécu tout au long de ma triste vie.

Ses contacts au Phanar - comme avec Mme Tyaniti, la célébre “coccona Mane”,
qui semble avoir entretenu un salon littéraire a Stavrodromi, le quartier des
ambassades-,* lui semblent provinciaux quelques années apres. Lorsqu’il rend
visite a ses proches a Athenes en 1790, ceux-ci I'accueillent “avec une grande
joie et une grande jubilation”, et remarque avec étonnement: “ils nous servirent
a une table commune, et je m’en étonnai grandement, car d’ordinaire seuls
les hommes s’y assoient ensemble, sans aucune des femmes de la famille”.*

30 Tbid., 53*-56*,201-11.

3! Frangois Bluche, La noblesse frangaise au X VIIle siécle (Paris: Hachette, 1973, 71).

32 Sa sensibilité excessive lui vaudra beaucoup d’ennuis au cours de sa vie, ainsi qu'il
I'admet lui-méme: “Cette instabilité causée par une extréme exacerbation des sens m’a trés
souvent nui sur nombre de sujets,” voir Codrica, Egnuepides, 59, 107. Sur la sensibilité, voir
Gerhard Sauder, “Sensibilité,” Dictionnaire européen des Lumiéres, dir. Michel Delon (Paris:
PUF, 1997), 1131-37; Alain Corbin, dir., Histoire des émotions, t. 2, Des Lumiéres d la fin du
XIXe siécle (Paris: Seuil, 2016).

3 Tavayudtng Kodpkds, Epnuepideg, 88, 90.

** Alkis Angelou, “H pavtdy Tvavit,” EAMnviké 44 (1994): 369-98.

% Codrica, Egnuepides, 9. Les femmes mangeaient avec leur mari quand elles étaient
seules mais partaient quand elles recevaient des visites. Les enfants mangeaient séparément.



Un homme des Lumiéres néohelléniques 187

Lors de sa derniére visite, en 1797, il caractérise Athénes avec une charge aussi
émotionnelle que celle de ses ancétres, parlant de la “jadis glorieuse Attique”.*

Un fait intéressant est que les champs lexicaux de son journal intime révélent
qu’il met I'accent sur les valeurs de la civilité; ensuite vient I'éducation et en
troisieme position seulement la sagesse. C'est la premiere fois que dans un
journal la valeur de la sagesse cede le pas a la civilité, qui en outre est connotée
d’une fagon nouvelle et prend le sens de mondanité. La qualification qui montre
I'esprit mondain et cosmopolite dans le journal de Codrica est I'adjectif grec
“kooptog” (du mot “koopog” qui signifie “monde”), associé au mot “esprit” qui
est la traduction de I'expression francaise “homme d’esprit”. Attiré par I'esprit
libre des “gens du monde”, qui sont a la pointe de ces valeurs sociales, Codrica
tente de transmettre des connaissances aux “nobles” Phanariotes, semblables aux
“gens du monde” de la fin du XVIIe siécle, que Fontenelle cherchait a toucher.
La mondanité est aussi associée par Codrica, de fagon plus traditionnelle, a la
sagesse et a la douceur de ’homme honnéte. Le caractere honnéte se présente
comme aimable, gracieux, doux et complaisant, courtois, obligeant, hospitalier
et humain. La civilité est attribuée a 'ame, mais aussi aux maniéres et aux
sentiments. Donc 'esprit et la mondanité vont de concert avec I'humanité et
cernent le caractére de 'homme civil.”

La participation a la vie mondaine exige un niveau de fortune. Les activités
économiques de Codrica ne sont pas connues directement, mais il apparait qu'il
dispose de grandes sommes, qu’il préte de I'argent et qu’il combine commerce,
usure et affermage des revenus.*® Cependant, 'enrichissement de Codrica,
quel qu’il fat, n’était pas spectaculaire. Quelques années plus tard, en 1796, ses
finances ne sont pas particulierement prosperes: bien qu’il puisse donner a son
frere de I'argent pour faire du commerce et préter des sommes a ses compatriotes,
il semble payer une dette paternelle. La méme année, il est informé de la mort
de son peére et il est obligé de chercher un colocataire dans la ville parmi les
Phanariotes, car il ne peut pas louer de maison séparée. Il n'a jamais semblé étre
devenu riche. Plus tard a Paris, en 1819, désirant une maison confortable, il est

Seulement pendant les fétes aurait lieu un festin de famille, voir Dimitrios Gr. Kambouroglou,
Iotopia Twv AOnvaiwv, t. 3 (Athenes: Typ. A Papageorgiou, 1889), 8. Les mceurs épulaires
musulmanes veulent que les hommes et les femmes mangent a part, voir Suraiya Faroghi,
Kultur und Alltag im Osmanischen Reich: Vom Mittelalter bis zum Anfang des 20. Jahrhunderts
(Munich: Beck, 1995), 246.

% Codrica, Egnuepideg, 140-41.

%7 Sphini, “Langue et mentalités au Phanar,” 275-79.

% Spyros L. Asdrachas, “Ttpatnyii Twv KeQalaiwv Kat ypagelokpaTikég Aeltovpyieg:
Mua nepintwon pioBwong mpocodwv ata 1790,” O Epaviariic 11 (1974): 160-74.



188 Alexandra Sfoini

contrarié par les exigences de sa propriétaire. Son revenu, cependant, semble
assez élevé car il est suffisamment a 'aise pour pouvoir aider ses amis et leur
préter de I'argent.”

Pourtant il laisse percer un certain mépris pour le métier des commercants,
qu’il appelle “épiciers”. Pour lui, comme pour I'élite phanariote, les épiciers
sont des gens sales qui ne s'occupent que des comptes du marché, donc triviaux.
Néanmoins I'attitude de Codrica envers I'argent est ambigué. Il aime les dépenses
ostentatoires, comme, par exemple, faire des cadeaux luxueux ou donner de
grandes gratifications aux serviteurs des hotes étrangers. Par contre, il n’aime
pas dépenser son argent sans raison, par exemple perdre aux cartes ou louer
une maison tres chere. Cette attitude dénote un esprit d’economie, qui montre
un respect des valeurs bourgeoises d’epargne, de modestie et de retenue, qui
n’appartient pas a la vie des archontes du Phanar, auxquels il attribue la valeur
de la noblesse.*

Codrica devient un expert des questions de politique européenne et de
diplomatie.! Cela lui sera particuliérement utile dans sa future carriére. En
juillet 1795, il retourne & Constantinople, ot, apres beaucoup d’efforts, il réussit
a étre nommé premier interpréte de 'ambassade ottomane désignée pour la
France. Ici commence un nouveau chapitre de sa vie. Il restera en France quand
son ambassadeur, avec qui d’ailleurs il n’avait plus de bonne relation, et qu’il
considérait comme “barbare”,”” se verra contraint de quitter le pays lors de la
campagne d’Egypte (1798-1801), pays dont le sultan réclamait la souveraineté.
A Paris, ot il demeurera jusqu’a sa mort en 1827, il s’applique 2 ses devoirs
professionnels de traducteur au Ministére des Affaires étrangeres et a sa vie
familiale et sociale (il a un fils et il fréquente les salons de madame de Staél et de
madame de Genlis) et il jouit d'une renommée publique. Boissonade note que
Codrica “par I'élégance de son esprit et la politesse de son goit fait honneur a

¥ Phaidon Bouboulidis, “Avéxdotol emotolai tov ITav. Kodpwkd mpog tov Anp.
ITootoldxa,” AmoOrkevan Amotedéopatog Emotnuoviks Enetnpic ¢ idocogihic ZyoAns
tov Ilavemotnuiov AOnvay 21 (1970-1971): 39-95.

0 Sphini, “Langue et mentalités au Phanar,” 280, 288-91.

11 corespond au nom du prince Michel Soutso avec son ami Constantin Stamatis, installé
a Paris, et il est informé sur les derniers événements de la Révolution francaise, voir Panayotis
Michailaris, éd., Emorodé¢ tov Kovoravrivov Zrapdrn npog tov Iavayidrn Kodpikd yia tn
Taluxri Enavdoraon: lavovdpiog 1793, préface Emile Legrand (Athénes: Ideogramma, 2002).

2 Alexandra Sfoini, “Ano ) ‘BapPapn’ Acia ot ‘pwtiopévn’ Evpwmnn: To odotmopikod
tov I1. Kodpikd,” Mviun Evne Olvumtitov: Tomikés korvwvies aTov Qaddoaio ke opervo ywpo
ot voTie Badkdvie, 1806-1906 au. (Corfou: Département d Histoire de I'Université Ionienne,
2014), 277-92.



Un homme des Lumiéres néohelléniques 189

I'ancienne Atheénes”, tandis que la revue L’Alchymiste littéraire écrit en 1801 de
l'interpreéte de 'ambassadeur ottoman: “il a beaucoup d’esprit, il est tres instruit.
Il parle le frangais avec facilité, avec grace, il fait de jolis vers”.* En méme temps,
il suit la vie politique et intellectuelle de sa nation et intervient lorsqu’il le juge
nécessaire en rédigeant des brochures anonymes sur la Révolution grecque de
1821, dans lesquelles il associe le patriotisme a ses ambitions politiques toujours
actives. Ceci est illustré par la réponse aux accusations du “mishelléne” Bartholdy
et par une note inachevée sur une publication anonyme hostile a la Révolution
grecque.” Dans ses rapports administratifs relatifs a 'Empire ottoman et
a la question grecque (1806),” contournant les instructions de Hauterive, il
expose son point de vue et propose des solutions qui montrent sa préférence
pour les Frangais, — d’ailleurs, il suit leur politique -, son amour de sa patrie
et son aversion pour les Turcs, insistant sur la nécessité de la réforme de leur
systeme administratif théocratique et despotique. Il est contre le démembrement
de 'Empire ottoman, qui favoriserait la Russie, et il opte pour sa division en
deux parties, I'une asiatique sous domination ottomane, l'autre autonome,
européenne, toutes deux sous la haute souveraineté de I'empereur francais,
auquel il adresse des louanges.*

Plus tard, a 'époque de Restauration,” il intervient par des rapports et des
lettres aux souverains de la France et de I’Angleterre, au tsar Alexandre Ier et
au gouverneur de la Gréce Kapodistrias, ainsi que par des pamphlets anonymes
sur le cas grec, influencés par la rhétorique philhelléne et conservatrice de
la Restauration:* la Révolution grecque, le plus important fait du siecle, est
distincte de la Révolution des Jacobins et des Carbonari, car elle vise a libérer

* Pour les commentaires des hellénistes dans la presse frangaise, certains négatifs, voir
Georges Tolias, La médaille et la rouille: L'image de la Gréce moderne dans la presse littéraire
parisienne (1794-1815) (Paris: Kaufmann; Athenes: Hatier. 1997), 389-96.

* Koumarianou et Angelatos, “Apyeio Kodpkd,” 38.Voir aussi Jean Dimakis, P. Codrica
et la question d’Orient sous 'Empire frangais et la Restauration (Paris: Jean Maisonneuve;
Montréal: Presses de 'Université de Montréal, 1986), 106-7.

* Les archives du ministére des Affaires étrangéres frangais contiennent plusieurs
références de Codrica & 'Empire ottoman, commandées pour la plupart par d’'Hauterive,
qui les utilisa pour écrire ses propres rapports & Napoléon, voir Dimakis, P. Codrica et la
question d'Orient, 15 sqq.

¢ Dans ses archives se trouve un poéme dans lequel il compare Napoléon a Zeus, et le
qualifie d“espoir des Grecs” et de “vainqueur des barbares”, voir Jean Dimakis, “Avo moAttikd
ottyovpynpata tov Havayudtn Kodpwka,” O Epaviotsi 10 (1972): 33-39.

¥ Dimakis, P. Codrica et la question d Orient, 51 sqq.

* Alexandra Sfoini, “H pntopwn tov heAknviopov otnv Enavaotaon tov 1821: Ta
yoAAka QUANGSIa,” PideAdnviopds: To evéiagépov yia v EAL&Sa ko Tovs EAAnves amé



190 Alexandra Sfoini

un peuple chrétien réduit en esclavage, descendant d’ancétres célebres par leur
civilisation, de la tyrannie ottomane barbare, et non pas a renverser l'ordre établi
et a imposer I'anarchie. Codrica soutient le projet d’expulsion des Ottomans
de I'Europe chrétienne et civilisée et les droits naturels des Grecs a la liberté
nationale. Hauterive (dans une note manuscrite adressée au ministére des
Affaires étrangeres) commente que de tels arguments sont conformes aux termes
de I'humanité mais manquent de fondements politiques, et sont donc indignes
d’étre publiés.*

11 adresse aussi anonymement des pamphlets sur la Révolution grecque
(1822, 1824), qui tentent d’influencer la politique frangaise en faveur des
revendications des Grecs insurgés, tout en conseillant le gouverneur grec
Alexandre Mavrocordato, a qui il adresse les “Observations sur l'ordre
administratif national”,®® ou il lui propose diplomatiquement de ne pas
privilégier les idées libérales, mais uniquement de libérer les Grecs des Turcs,
d’agir suivant les principes de la civilisation et de lutter contre le despotisme;
il lui recommande également d’éviter les atrocités contre les Turcs et de ne
pas imiter leur barbarie. Combinant I'amour de la patrie - sans doute réfutant
systématiquement tout commentaire sur la turcophilie®® — avec ses ambitions
politiques, il n’a pas évité la critique ironique de son adversaire Adamance
Coray, I'éminent érudit grec séjournant a Paris, et sa nomination de représentant
de la Grece a Paris a été finalement empéchée en 1825. Toutefois, Codrica,
défiant le dicton italien “altri tempi, altre cure”, ne soutient plus I'exemple des
Principautés comme étant la solution politique appropriée au cas de la Gréce,
mais, conformément aux propos de Mavrocordato, il prone I'indépendance de
I'Etat grec. Dans sa deuxiéme brochure anonyme (Lettre messénienne, 1824),
il note qu’en Grece les nobles en tant que classe distincte n’existent pas, tout
en critiquant sévérement les Phanariotes et les Boyards: ils sont, selon lui, un

70 1821 w¢ ofjuepa, dir. Anna Mandilara, Georgios Nikolaou, Lampros Flitouris et Nikolaos
Anastasopoulos (Athénes: Irodotos, 2015), 45-67.

* Hauterive a rédigé un mémorandum en faveur des Grecs en 1818, ainsi qu’au congres
de Vérone (1822), ce qui prouve qu’il est un analyste expérimenté en matiere de questions
politiques concernant les révolutions et le concept de souveraineté populaire, voir Artaud
de Montor, Histoire de la vie et des travaux politiques du comte d’Hauterive (Paris: Adrien Le
Clere, 1839), 467—68.

* Dimakis, P. Codrica et la question d’Orient, 78 sqq.

! Dans son pamphlet Lettre & Mme la comtesse de Genlis (1825), il répond a I'accusation
sans fondement d’un éditeur frangais, influencé par le différend avec Coray, selon laquelle
il avait écrit en faveur des Turcs et contre les Grecs, voir Dimakis, P. Codrica et la question
d’Orient, 104-10.



Un homme des Lumiéres néohelléniques 191

produit de la domination ottomane et le patriarche est un esclave qui conseille
l'asservissement. Dans son dernier essai (Tableau synoptique de l'administration
turque suivant les principes de la religion mahométane qui en est la base, 1827),** il
analyse le fonctionnement de I'Etat ottoman en tant que monarchie théocratique
absolue dotée d'une loi fondamentale puisée dans le Coran et sans noblesse
héréditaire: les offices constituent une distinction individuelle dans la hiérarchie
politique.® Il souligne que le mahomeétisme repose sur les mémes principes que
le jacobinisme, exprimant son aversion pour les deux “dogmes désastreux” qui
incarnent I'égalité et la fraternité (de la religion ou des intéréts). Il est favorable
a la monarchie constitutionnelle, tout en essayant de rapprocher la Grece de la
France.

Pendant cette période, Codrica, participant a la discussion sur la future
langue littéraire grecque, acquerra une renommée publique. Dans son livre Etude
du dialecte grec commun (édité a Paris en 1818), il vise a soutenir la langue écrite
de I'élite phanariote et du Patriarcat en tant que langue commune de la nation.
Malgré sa charge idéologique intense, I'étude est le premier effort systématique de
retracer I'histoire de la langue grecque, de I'antiquité a la domination ottomane.
Dans la préface, Codrica écrit:

Cest un style général et commun de notre Dialecte National
anobli. Le manient d’ordinaire tous les nobles, ceux qui, de par leur
apprentissage des usages et leur éducation, ont exercé leur Langue
natale de leurs péres ... Tous ceux qui composent la partie saine de
la Nation ... Il sagit donc des us principaux de notre Nation, et pas
seulement de deux ou trois petits mots gréco-barbares.**

Prenant position en faveur de la langue de “la partie saine de la Nation” ou
des “nobles” instruits, c’est-a-dire toute la hiérarchie ecclésiastique et politique,
il apparait comme un apologiste du statu quo social. Le soutien d’une langue
formée par les élites sociales, son pouvoir et son prestige font référence a

*21bid. 109 sqq.

3 Cf. la référence de Voltaire: “Les Turcs sont libres, mais ils n’ont chez eux aucune
distinction de noblesse. Ils ne connaissent de supériorité que celle des emplois.” Essai sur les
meeurs, 1756, chap. XCIII (Etat de la Gréce sous le joug des Turcs). Voir aussi Halil Inalcik,
H ObBwuaviky avtokpatopio: H kAaoikn emoxy, 1300-1600, traduction Mihalis Kokolakis
(Atheénes: Alexandria, 1995), 201.

* Merétn ¢ Kowviis EMnvikiic Aiedéxtov mapd Iavayiwtdxn Kaykeddapiov KoSpixd
Tov & ABnvarv mpany peydlov Ipappatixov 16 AvBevios BAayiag kou MoAdapiag, exdobeioa
idoTipw damdvy Twv evyevdy ko pidoyevay kupiwv Ade&dvipov Hatpivov ko adedpwy
IootéAaxa, Tépog A” (Paris: J. M. Eberhart, 1818), v, 0.



192 Alexandra Sfoini

Vaugelas et au modele des monarchies occidentales - en particulier la France.*
En méme temps, le Patriarcat, qui a accueilli favorablement I'Etude, désapprouve
a nouveau les philosophes des Lumiéres. L’Efude et plusieurs autres écrits de
I'époque reflétent la controverse linguistique entre les érudits grecs et le ménent
a une dispute avec Coray.** Apparemment, la comparaison avec Coray se fait
aux dépens de “I'amateur” des lettres, comme I'a décrit C. Th. Dimaras.” En
dépit des jugements flatteurs des hellénistes francais sur sa personnalité, qui le
rapprochent de son type préféré, le philosophe voltairien, homme du monde
pourvu des charmes du bel esprit, ni son ceuvre publiée ni son ceuvre inédite ne
sont comparables a 'ceuvre de Coray.

En guise de conclusion, on pourrait dire que Codrica a traversé I'histoire
comme partisan de la langue d’'un groupe social établi, celui des Phanariotes
et du Patriarcat, et que C’est a partir de cette position qu’il a été le principal
opposant a Adamance Coray et aux érudits grecs de son cercle, liés plutdt a la
classe des commergants. Pourtant, il ne s’agit pas d’'un portrait typique du noble.
Dignitaire au service des cours princiéres, il était en méme temps un homme de
lettres, un encyclopédiste, qui, dans le sens voltairien du terme, avait de I'esprit et
prenait plaisir aux charmes de la conversation et de la sociabilité mondaine tres
largement féminine. De plus, il a participé a la dynamique qui visait a I'édification
intellectuelle du nouvel homme des Lumieres.

Appartenant au début a I'avant-garde éclairée et attiré par les nouvelles
valeurs, il s’est trouvé a la fin en décalage avec son époque, luttant pour la
préservation de droits anciens, comme le personnage décrit par Lucien Febvre.®
En défendant la classe phanariote, dont la réceptivité a la pensée moderne ne
dépassait pas le cadre du despotisme éclairé, il a vécu un retournement a I'égard
de cette méme modernité. Il apparait alors que I'extraction noble de Codrica,
alliée a son éducation guidée par les Lumiéres, ainsi que ses contacts avec la
hiérarchie politique, ont forgé au fond sa vision du monde et son identité
complexe.

Institut de Recherches Historiques / FNRS

% Marc Fumaroli, L'dge de I'éloquence: Rhétorique est “res literaria” de la Renaissance au
seuil de I'époque classique (Genéve: Droz, 1980), 619, 648-49.

% Apostolos B. Daskalakis, Kopa#i¢ ko Kodpixdg: H peyddn gilodoyixn Siapdyn twv
EM#vwv, 1815-1821. Ev napapthiuat: To keipeve 16 Siapudyn (Athénes: s.n., 1966), 42.

*7 Dimaras, “TIpotourn tov KoSpukd,” 81.

58 Pierre Serna, “Le noble,” dans Vovelle, L homme des Lumiéres, 40.


http://www.tcpdf.org

