
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 19, No 1 (2022)

   The Historical Review / La Revue Historique

  

 

  

  Anastassios Anastassiadis, La réforme Orthodoxe:
Église, État et société en Grèce à l’époque de la
confessionnalisation post-ottomane (1833–1940) 

  Paraskevas Matalas   

 

  

  Copyright © 2023 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Matalas, P. (2023). Anastassios Anastassiadis, La réforme Orthodoxe: Église, État et société en Grèce à l’époque de la
confessionnalisation post-ottomane (1833–1940). The Historical Review/La Revue Historique, 19(1), 275–281.
Retrieved from https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/historicalReview/article/view/35068

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 09:36:37



Anastassios Anastassiadis,
La réforme Orthodoxe: Église, État et société en Grèce à 

l’époque de la confessionnalisation post-ottomane (1833–1940),
Athènes: École française d’Athènes, 2020, 597 pages.

The Historical Review / La Revue Historique
Section de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques 
Volume XIX (2022))

Le 14 septembre 2022, l’archevêque 
Hiéronyme d’Athènes et de toute la 
Grèce est apparu à Schisto, une région 
située entre le port du Pirée et la zone 
industrielle de Skaramanga, aux côtés du 
Premier ministre Kyriakos Mitsotakis, 
avec en toile de fond des maquettes fu-
turistes de bâtiments et d’infrastructure, 
pour présenter un grandiloquent projet 
d’investissement dans 3000 acres apparte-
nant à l’Église: THE GREEN ΣXISTO 
(l’épithète Green visant apparemment à 
faire face au reproche que grande partie 
de ce terrain  est une forêt protégée).

Un mois plus tard, dans une interview 
à Καθημερινή, l’archevêque, interrogé 
sur l’”ambiance de sauvagerie” qui régit 
la société grecque, répond que “ce qui se 
passe est certainement une décadence”. 
Il répète quatre fois le mot “décadence”, 
pour conclure qu’il faut “être sérieux, se 
moderniser dans le bon sens du terme, 
être capable de manipuler les soi-disant 
chrétiens”.1 À la question “avec quelle vi-
sion, avec quel plan” l’Église réussira, sa 
réponse est axée sur ΣXISTO:

Après beaucoup de discussions [avec 
le premier ministre], je lui ai dit: 
nous ne sommes pas dans la période 
othonienne ou postothonienne … 

1 Καθημερινή, 23 octobre 2022.

Nous voulons nous donner la liberté 
d’exploiter notre propriété … Unis-
sons nos forces. Il m’a dit: le TAIPED 
[Fonds de développement de la pro-
priété publique et privée] est à votre 
disposition pour préparer le projet 
pour vous … La première chose que 
nous avons décidé de développer est 
Schisto … Le Premier ministre nous 
a dit: Vous êtes libres de disposer de 
votre propriété comme vous le sou-
haitez.

L’archevêque réclame le soutien et la 
protection du pouvoir politique pour 
exploiter efficacement la propriété de 
l’Église. Mais en même temps, il veut 
souligner son indépendance:

Je porte l’expérience de toutes ces 
années, les bonnes et les mauvaises, 
les confrontations avec l’État, les 
querelles, tout, tout … Αlors que 
chaque archevêque pendant son man-
dat faisait 6, 7, 8 prélats, pendant mon 
mandat … on a fait un total de 57 sur 
80 … C’est notre succès que l’État 
n’intervienne pas dans la sélection.

Même s’il s’arrête en 1940, le livre de 
Tassos Anastassiadis nous offre, peut-
être pour la première fois, une base his-
torique solide et un cadre conceptuel 
approprié pour comprendre le langage 
du chef de l’Église, ses échanges avec le 



276	 Paraskevas Matalas	

chef du pouvoir politique et la manière 
dont il utilise l’histoire. Il nous permet 
de décoder cette configuration appar-
emment contradictoire qui combine at-
tachement à la “tradition” et “moderni-
sation”, dépendance et autonomie. Car, 
selon Anastassiadis, l’Église de Grèce 
“est engagée dans un processus de négo-
ciation permanente”, ou dans une “in-
terdépendance antagoniste”, avec l’État; 
une négociation qui “continue encore 
et toujours”, mais dont le paradigme “a 
surtout été solidement établi dans les an-
nées 1923–1936”.

Le rôle de l’Église dans la Grèce mod-
erne est tellement tenu comme une évi-
dence (tant par ses défenseurs que par ses 
détracteurs) qu’il ’a rarement fait l’objet 
d’une analyse systématique, contraire-
ment à d’autres champs de l’histoire de 
la Grèce moderne. À l’exception d’études 
d’histoires événementielles “internes”, 
écrites par des ecclésiastiques ou des 
théologiens, qui fournissent beaucoup 
de données mais très peu de clés de com-
préhension. L’Église, sa structure, son 
fonctionnement, ses cadres, ses relations 
avec la société, l’État, l’économie, restent 
largement méconnus. 

Anastassiadis nous dit que le lecteur 
ne devra pas y chercher l’exhaustivité en 
termes d’histoire factuelle mais une “his-
toire problématisée”: une histoire qui 
discute constamment ses outils concep-
tuels. En effet, son livre se caractérise par 
sa perspective sociologique et la discus-
sion extensive de concepts, idées et anal-
yses de sociologues et d’anthropologues, 
tels que Weber, Bourdieu, Simmel, Hal-
bwachs etc. C’est en même temps une 
œuvre impressionnante par son amp-
leur, sa documentation, la richesse et la 
diversité de ses sources: des revues ecclé-

siastiques, journaux, livres et archives, en 
même temp que de nombreux témoign-
ages venant d’observateurs ‘étrangers’, 
diplomates, ecclésiastiques et de la lit-
térature de l’époque. C’est une œuvre 
qui vient combler une grande lacune et 
former la base pour toute discussion fu-
ture sur le sujet.

Le livre prend également en compte 
les aspects économique et géographique. 
Il abonde en tableaux, statistiques et 
cartes, alors qu’il est accompagné d’une 
plateforme numérique présentant des 
données statistiques de l’État grec et de 
l’Église pour la fin du XIXe siècle selon 
trois niveaux administratifs différents: la 
municipalité, le nome et le diocèse.2

De plus, le livre nous offre une per-
spective internationale et interreligieuse, 
en comparant systématiquement l’église 
de la Grèce avec d’autres structures ec-
clésiastiques, catholiques, protestantes 
etc. La discussion sur la “Réforme Or-
thodoxe” est inscrite dans la perspec-
tive générale qui oppose la Réforme à 
la Contre-Réforme; une inscription que 
n’est pas arbitraire puisque cette cor-
rélation est faite par les protagonistes et 
commentateurs de la “Réforme Ortho-
doxe”. Une audacieuse association est 
faite (principalement à travers les analy-
ses de Peter Brown) à l’Antiquité tardive: 
l’époque de la “première sécularisa-
tion”. Cette association se justifie par les 
références que font à cette époque (aux 
pères Cappadociens) les réformateurs 
eux-mêmes.

Il s’agit d’ailleurs d’une approche 
sciemment “non-politique”, c’est-à-dire, 
qui part de l’Église en tant que structure 

2 https://geoeglise.efa.gr/oldgreece.html.



	 Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe	 277

sociale pour tenter d’interpréter le rôle 
que joue la politique et les conflits com-
plexes et souvent contradictoires entre 
l’Église et l’État. Or, l’accent mis sur la 
sociologie, les structures, l’économie, 
les groupes sociaux, ne signifie pas que 
le rôle des individus soit sous-estimé. Le 
livre est en grande partie un vaste exposé 
de trajectoires individuelles qui se chev-
auchent, ainsi que l’exposé des réseaux 
de ces individus.

Mais je dirais au-delà des nombreux 
thématiques qu’il aborde, des histoires 
croisées d’institutions, de personnes, 
d’associations, et des perspectives multi-
ples des sources présentées, la principale 
qualité du livre d’Anastassiadis est qu’il 
présente un schéma très clair et cohérent, 
qui est exposé dès le début et est davan-
tage expliqué à chaque nouvelle étape de 
l’analyse et du récit. Le livre est la longue 
histoire d’une Réforme et – surtout – de 
ses agents: les diverses organisations, in-
dividus et réseaux qui l’ont conçue, prop-
agée, entrepris et finalement mené à bien.

C’est en même temps une réflexion 
sur une série de concepts centraux in-
terconnectés: Réforme, confessionnalisa-
tion, sécularisation, tradition/modernité 
et champ religieux. Concepts introduits 
et mis à l’épreuve principalement dans 
le cadre de l’histoire du christianisme 
occidental, catholique et protestant. 
Anastassiadis critique les approches les 
plus courantes concernant l’histoire de 
l’Église grecque du point de vue des sci-
ences sociales. Surtout l’utilisation récur-
rente des modèles dualistes (tradition/
modernité, orthodoxie/Europe occiden-
tale) qui reproduisent l’image d’une or-
thodoxie strictement prémoderne, d’un 
“monolithe idéologique”, d’une Église 
qui par sa nature est opposée à la moder-

nité, qui, elle, correspond à un idéal-type 
européen occidental prédéfini. Il veut, 
au contraire, retracer l’émergence d’une 
“modernité orthodoxe” particulière, une 
parmi les multiples “modernités dif-
férenciées” qui émergent à l’époque de la 
confessionnalisation tardive, ottomane 
et post-ottomane.

Le concept central autour duquel on 
peut dire que tout le récit est articulé est 
celui de sécularisation. Mais ce qui im-
porte, c’est la manière dont ce concept 
est introduit et employé. Non pas dans 
son sens le plus familier et commun, à 
savoir, la sortie de la religion du monde 
moderne, mais, au sens de l’implication 
de l’Église dans les questions temporelles, 
de son entrée dans la société, du “passage 
de la transcendance à l’immanence”.

Il ne s’agit pas, par ailleurs, d’une 
histoire structurée simplement autour 
d’une confrontation basique entre ré-
formateurs et anti-réformateurs: le récit 
porte en effet beaucoup sur des conflits, 
mais multiples, entrelacés et à différentes 
échelles: “des antagonismes entre dif-
férentes religions, entre État et Église, 
entre institutions, entre laïcs et clercs, 
entre prophètes et clercs, entre clercs 
réguliers et clercs séculiers et parfois en-
tre tous ceux-là en même temps”.

Le livre est composé de deux grandes 
parties, qui sont séparées (et connectées) 
par la grande rupture de la décennie 
1912–1922.

La première partie consiste princi-
palement dans la description d’une “in-
ertie”. La caractéristique principale de 
cette période est que l’État refuse à l’Église 
toute autonomie, mais aussi le compromis 
de l’Église avec ce régime d’hétéronomie, 
et l’absence de sa part de toute activité 
sociale, de tout effort visant à pénétrer 



278	 Paraskevas Matalas	

dans la société. L’État contrôle l’Église, 
mais plutôt la hiérarchie que les ouailles. 
Le terme post-ottoman dans le titre veut 
souligner que malgré la création d’un 
nouvel État, on peut constater, à plusieurs 
niveaux, une continuité des pratiques du 
passé, notamment en ce qui concerne les 
minorités religieuses. L’État les traite avec 
une certaine tolérance, tout en offrant une 
protection absolue à la majorité religieuse 
(l’interdiction du prosélytisme). Cette 
tolérance ne signifie pas liberté de con-
science, mais l’existence d’un marché (des 
biens du salut) régulé par l’État.

La première partie souligne les ab-
sences, les manques. L’Église agit com-
me bras spirituel de l’État en vue de 
discipliner la société. Mais cela est très 
difficile, car elle ne dispose pas d’un 
personnel discipliné et compétent, ni 
d’une organisation centralisée et ra-
tionnelle. L’Église ne contrôle pas les 
prêtres, qui sont élus et entretenus par 
les paroissiens. Ces carences sont par-
fois méconnues aujourd’hui, à cause de 
l’image intemporelle de l’Église. Le livre 
nous rappelle, par exemple, que l’image 
uniforme actuelle des prêtres, que nous 
prenons pour très traditionnelle, est le 
produit d’un processus “modernisateur” 
de standardisation et d’uniformisation, 
qui voulait différencier le clergé des 
laïcs par sa tenue, et contrôler son 
comportement. Des critiques du XIXe 
siècle qui peuvent aujourd’hui donner 
l’impression d’anticléricalisme étaient en 
fait dirigées contre l’incapacité de l’Église 
à imposer cette discipline, contrairement 
à ce qui se passait en Europe occidentale. 
La même chose valait pour la question 
de la discipline des moines et du con-
trôle des monastères et de leurs biens, 
une question sur laquelle les réforma-

teurs de l’Église n’étaient pas nécessaire-
ment opposés aux modernistes laïques. 
L’ascétisme traditionnel symbolisait la 
non-intervention de l’Église dans la so-
ciété: le paradigme que les réformateurs 
voulaient changer.

Un autre manque qui est soulignée, 
et qui semble également étrange 
aujourd’hui, est l’indifférence complète 
de l’Église du XIXe siècle pour la charité. 
Ce secteur était dominé par l’évergétisme 
privé et l’aumône individuelle, qui pou-
vait être faite au nom de principes chré-
tiens, mais sans l’initiative organisée de 
l’Église. Si Basile de Césarée allait devenir 
un modèle au début du XXe siècle, ce n’est 
pas seulement en raison de l’idéologie 
helléno-chrétienne, mais aussi parce qu’il 
était considéré comme le réformateur du 
monachisme sous l’autorité de l’évêque, 
et l’organisateur de l’activité philan-
thropique, c’est-à-dire d’une intervention 
active de l’Église dans la société.

Ces manques n’apparaissent pas 
seulement a posteriori à l’historien, mais 
ils se concrétisent progressivement dans 
le discours des différents acteurs qui font 
leur apparition au sein de l’Église ou dans 
sa périphérie, pour préparer, à partir de 
positions différentes, la réforme.

Les réformateurs voulaient la sécular-
isation de l’Église, son engagement actif 
au sein d’une société en pleine mutation, 
mais ceci impliquait l’existence d’un ap-
pareil ecclésiastique efficace, compètent 
et contrôlée. Ainsi, la formation du 
clergé et sa rémunération (nécessaire 
pour son contrôle et sa bureaucratisa-
tion) deviennent une question centrale 
pour toute idée de réforme. Anastassiadis 
fait longuement référence aux projets du 
XIXe siècle visant à combiner le métier 
de prêtre avec celui d’instituteur, comme 



	 Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe	 279

solution au problème de la rémunération, 
mais il souligne que nous ne pouvons pas 
les comprendre à travers une analyse 
idéologique de réaction/progrès. 

Le livre distingue deux catégories 
d’aspirants réformateurs. À la première 
appartiennent les prélats qui veulent im-
poser la réforme d’en haut, en se basant 
sur l’appui de l’État, comme Germanos 
Kalligas, élu archevêque d’Athènes 
en 1889, grâce à Charilaos Trikoupis, 
“probablement l’occasion manquée de 
réforme de l’Église de Grèce au XIXe s.”

À la deuxième catégorie apparti-
ennent les mouvements des laïcs qui 
tentent d’amener une réforme “par le 
bas”. Leur figure centrale fut Apostolos 
Makrakis, qui, à côté d’un discours ir-
rédentiste et messianique, a formulé une 
critique agressive envers L’Église: cor-
ruption, dépendance à l’égard de l’État, 
indifférence pour action dans la société 
et notamment pour la prédication. Mak-
rakis a aussi attaqué violement les francs-
maçons, mais cela était dû à la “ressem-
blance de leurs projets de moralisation de 
la société grecque: prédication éthique et 
charité devenaient les armes d’un groupe 
restreint ‘d’élus’”. La grande importance 
des makrakistes pour l’histoire de la ré-
forme réside dans le fait que, malgré leur 
opposition farouche à la hiérarchie, celle-
ci (notamment Germanos)  finit par as-
similer beaucoup de leurs idées et cadres: 
comme l’avocat Mihail Galanos, qui devi-
endra le pilier d’Anaplasis, l’association 
para-ecclésiastique la plus influente de la 
fin du siècle, à travers laquelle les idées 
makrakistes se diffusent au sein de l’Église; 
comme Ierotheos Mitropoulos, autre 
prédicateur makrakiste, qui en 1892 fut 
élu archevêque d’Achaïe et Ilia et a incar-
né l’”apparition d’une nouvelle manière 

d’être évêque”; ou encore Efsevios Mat-
thopoulos qui, après avoir servi Anapla-
sis, a fondé en 1907 Zoi, la plus impor-
tante organisation para-ecclésiastique du 
XXe siècle, qui a réinterprété le modèle de 
l’ascétisme, dans un projet d’engagement 
avec la société urbaine moderne.

Le moment charnière pour le 
changement de paradigme, souligne 
Anastassiadis, sera le lendemain de la 
décennie guerrière 1912–1922 et de la 
“catastrophe” d’Asie mineure. Dans 
les années précédant le “Schisme na-
tional” l’interventionnisme de l’État et 
l’hyperpolitisation de l’Église avaient 
atteint leur apogée. Mais cela contribue 
plutôt à la prise de conscience de la néces-
sité de sortir du statut d’hétéronomie. 
L’effondrement de l’Empire ottoman 
avait engendré l’idée d’une réintégra-
tion de l’Église de la Grèce au patriarcat; 
la Grande Idée vénizéliste rejoignait les 
aspirations des réformateurs (Meletios 
Metaxakis et Chrysostome Papadopou-
los), qui promouvaient également un 
rapprochement avec les anglicans dans 
la perspective d’un partage anglo-grec de 
l’Orient méditerranéen. Mais la “catas-
trophe” a mis fin à ces projets.

L’afflux de réfugiés, et avec eux, 
l’émergence menaçante d’antagonistes, 
tels que les missionnaires catholiques 
et les militants communistes, la fin des 
visions irrédentistes et impérialistes, la 
stabilisation des frontières, la nécessité 
de l’intégration nationale et ecclésias-
tique des “Nouveaux Pays”, tout cela 
a créé le besoin impératif et les condi-
tions d’une réforme de l’appareil ec-
clésiastique. Son début coïncide avec la 
“Révolution” des militaires vénizélistes, 
l’introduction du calendrier grégo-
rien et l’élection de Chrysostome 



280	 Paraskevas Matalas

Papadopoulos comme métropolite 
d’Athènes en février 1923.

La seconde partie du livre présente 
cette victoire des réformateurs. Dans le ce 
chaos social, l’Église se lance dans un com-
bat pour quadriller la société. Principale-
ment par le biais d’organisations para-ec-
clésiastiques, qui se trouvent en lutte avec 
d’autres forces (missionnaires, francs-
maçons, communistes) engagés dans une 
action sociale et philanthropique.

Mais cette accélération de la sécu-
larisation, de l’engagement active de 
l’Église dans le monde moderne, se fait 
avec des positions idéologiques de plus 
en plus conservatrices. L’Église devient 
un allié très important de l’État dans 
son effort de contrôler et homogénéiser 
la société qui émerge d’une décennie de 
crise. L’Église se dote pour la première 
fois d’une organisation rationnelle et 
homogène, administrée par un person-
nel tendant à la professionnalisation. Le 
contrôle épiscopal de l’Église s’accentue, 
et l’Église devient de plus en plus syn-
onyme du corps hiératique. 

L’aspect le plus important de l’entrée 
de l’Église dans la société est le lance-
ment, pour la première fois, d’une ac-
tivité caritative organisée. Elle vise à ne 
pas céder du terrain aux confessions 
antagonistes en même temps qu’à justi-
fier la possession de la propriété ecclési-
astique. Elle s’appuie sur la systématisa-
tion de l’aumône, qui doit cesser d’être 
une pratique individuelle et devenir 
organisée, avec l’Église comme média-
trice nécessaire entre les philanthropes 
et les pauvres. L’autre aspect est celui de 
l’éducation, qui ne s’exprime pas pour-
tant par la création d’écoles confession-
nelles, puisque, dans le cadre de son al-
liance avec l’État, l’Église se contente du 

contrôle idéologique de l’enseignement 
public, mais par le développement d’un 
vaste réseau d’écoles de catéchèse, dans 
lequel le protagoniste est Ζωή. Ces ac-
tions impliquent aussi une mobilisa-
tion importante des femmes et c’est en 
grande partie par le biais des femmes que 
l’Église essaie de contrôler les hommes et 
la société. Dans des rôles secondaires, 
bien sûr, et avec un discours, là encore, 
très conservateur, nettement hostile aux 
droits des femmes.

Dans le discours de l’Église, tout 
cela, la charité, le catéchisme, la mobi-
lisation des femmes, font partie d’un 
combat contre la décadence morale de 
la société, qui se manifeste par la crimi-
nalité, le “naufrage familial”, les mœurs 
libres modernes. Cette rhétorique de 
crise morale s’adressait principalement 
à la petite bourgeoisie que l’Église con-
sidérait comme l’ossature de la société et 
dans laquelle recrutaient les associations 
para-ecclésiastiques. 

En même temps, on a la lutte, menée 
conjointement par l’État et l’Église, 
pour l’intégration nationale, voire 
l’hellénisation des “Nouveaux Pays”, 
des populations non grécophones et 
les réfugiés. L’État dépend de l’Église 
et l’Église dépend de l’État. C’est une 
guerre commune contre ceux qui men-
acent la cohésion nationale-religieuse: 
tels que les communistes qui militai-
ent dans les bidonvilles des réfugiés, et 
dont les idées étaient perçues comme 
étrangères au caractère national et 
comme un symptôme de la crise mo-
rale. Le communisme était quasiment 
identifié comme une religion étrangère 
et la loi de l’Ιδιώνυµον de 1929 punissait 
le “prosélytisme en faveur du commu-
nisme”.



	 Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe	 281

Anastassiadis souligne le fait que c’est 
principalement le vénizélisme moderni-
sateur qui, dans les années 1920, adopte 
et réinterprète l’idéologie de l’helléno-
christianisme (l’identification du Grec 
avec le Grec orthodoxe) dans un sens 
plus politique (vers l’anticommunisme), 
et il le fait en collaboration avec l’Église 
(réformiste), qui acquiert un rôle poli-
tique plus essentiel. État et Église for-
gent leur alliance en persécutant des op-
posants comme les anciens-calendaristes 
(qui se sont surtout implantés parmi 
des populations non-grecophones), les 
grecs-catholiques (uniates), les témoins 
de Jéhovah, les communistes. Cette al-
liance entre État et Église “allait dériver 
vers l’intolérance”. Dans leur brochure 
électorale de 1932, les libéraux se félici-
taient d’avoir banni les “écoles étrangères 
qui étaient devenues des centres de prop-
agande et des foyers de prosélytisme”, 

ayant accepté toutes les demandes de 
l’Église.

Le livre de Tassos Anastassiadis 
nous montre ainsi comment la vic-
toire de la “Réforme Orthodoxe” et 
la manière historiquement spécifique 
dont elle a été réalisée, a finalement 
conduit à un durcissement idéologique, 
à une intolérance nettement plus forte 
que celle de la période précédente. Le 
renforcement de l’autonomie de l’Église 
dans l’entre-deux-guerres a entraîné 
sa politisation réactionnaire. Laquelle, 
dirions-nous, se prolonge dans le ré-
gime d’après-guerre, dans la façon dont 
l’Église s’implique dans la dictature de 
1967, ou, une partie considérable d’elle, 
s’allie à l’extrême droite fasciste dans les 
années 2010.

Paraskevas Matalas
Université de Crète

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

