The Historical Review/La Revue Historique

Vol 19, No 1 (2022)

The Historical Review / La Revue Historique

The istorical Review

La Revue istorique

VOLUME XIX (2022)

Section de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Anastassios Anastassiadis, La réforme Orthodoxe:
Eglise, Etat et société en Gréce a I'’époque de la
confessionnalisation post-ottomane (1833-1940)

Paraskevas Matalas

Section of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Copyright © 2023

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Matalas, P. (2023). Anastassios Anastassiadis, La réforme Orthodoxe: Eglise, Etat et société en Gréce a I'époque de la
confessionnalisation post-ottomane (1833-1940). The Historical Review/La Revue Historique, 19(1), 275-281.
Retrieved from https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/historicalReview/article/view/35068

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 26/01/2026 09:36:37



Anastassios Anastassiadis,
LA REFORME ORTHODOXE: EGLISE, ETAT ET SOCIETE EN GRECE A
LEPOQUE DE LA CONFESSIONNALISATION POST-OTTOMANE (1833-1940),
Athénes: Ecole francaise d’Athénes, 2020, 597 pages.

Le 14 septembre 2022, larchevéque
Hiéronyme d’Athénes et de toute la
Gréce est apparu a Schisto, une région
située entre le port du Pirée et la zone
industrielle de Skaramanga, aux cotés du
Premier ministre Kyriakos Mitsotakis,
avec en toile de fond des maquettes fu-
turistes de batiments et d’infrastructure,
pour présenter un grandiloquent projet
d’investissement dans 3000 acres apparte-
nant & I'Eglisee THE GREEN ZXISTO
(Iépithete Green visant apparemment a
faire face au reproche que grande partie
de ce terrain est une forét protégée).

Un mois plus tard, dans une interview
a KaOnuepivyy, larchevéque, interrogé
sur ambiance de sauvagerie” qui régit
la société grecque, répond que “ce qui se
passe est certainement une décadence”.
Il répete quatre fois le mot “décadence”,
pour conclure qu’il faut “étre sérieux, se
moderniser dans le bon sens du terme,
étre capable de manipuler les soi-disant
chrétiens”.! A la question “avec quelle vi-
sion, avec quel plan” I'Eglise réussira, sa
réponse est axée sur ZXISTO:

Apres beaucoup de discussions [avec
le premier ministre], je lui ai dit:
nous ne sommes pas dans la période
othonienne ou postothonienne ...

! KaBnuepivi, 23 octobre 2022.

The Historical Review / La Revue Historique

Nous voulons nous donner la liberté
d’exploiter notre propriété ... Unis-
sons nos forces. Il m’a dit: le TAIPED
[Fonds de développement de la pro-
priété publique et privée] est a votre
disposition pour préparer le projet
pour vous ... La premiere chose que
nous avons décidé de développer est
Schisto ... Le Premier ministre nous
a dit: Vous étes libres de disposer de
votre propriété comme vous le sou-
haitez.

L’archevéque réclame le soutien et la
protection du pouvoir politique pour
exploiter efficacement la propriété de
I'Eglise. Mais en méme temps, il veut
souligner son indépendance:

Je porte Pexpérience de toutes ces
années, les bonnes et les mauvaises,
les confrontations avec I'Etat, les
querelles, tout, tout ... Alors que
chaque archevéque pendant son man-
dat faisait 6, 7, 8 prélats, pendant mon
mandat ... on a fait un total de 57 sur
80 ... Cest notre succes que I'Etat
n’intervienne pas dans la sélection.

Méme s’il s’arréte en 1940, le livre de
Tassos Anastassiadis nous offre, peut-
étre pour la premiere fois, une base his-
torique solide et un cadre conceptuel
approprié pour comprendre le langage
du chef de I'Eglise, ses échanges avec le

Section de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques

Volume XIX (2022))



276 Paraskevas Matalas

chef du pouvoir politique et la maniére
dont il utilise T'histoire. Il nous permet
de décoder cette configuration appar-
emment contradictoire qui combine at-
tachement a la “tradition” et “moderni-
sation”, dépendance et autonomie. Car,
selon Anastassiadis, I'Eglise de Grece
“est engagée dans un processus de négo-
ciation permanente”, ou dans une “in-
terdépendance antagoniste”, avec I'Etat;
une négociation qui “continue encore
et toujours”, mais dont le paradigme “a
surtout été solidement établi dans les an-
nées 1923-1936”.

Le role de I'Eglise dans la Gréce mod-
erne est tellement tenu comme une évi-
dence (tant par ses défenseurs que par ses
détracteurs) qu’il a rarement fait 'objet
d’une analyse systématique, contraire-
ment a d’autres champs de I'histoire de
la Gréce moderne. A I'exception d’études
d’histoires événementielles “internes”,
écrites par des ecclésiastiques ou des
théologiens, qui fournissent beaucoup
de données mais trés peu de clés de com-
préhension. L’Eglise, sa structure, son
fonctionnement, ses cadres, ses relations
avec la société, 'Etat, 'économie, restent
largement méconnus.

Anastassiadis nous dit que le lecteur
ne devra pas y chercher I'exhaustivité en
termes d’histoire factuelle mais une “his-
toire problématisée” une histoire qui
discute constamment ses outils concep-
tuels. En effet, son livre se caractérise par
sa perspective sociologique et la discus-
sion extensive de concepts, idées et anal-
yses de sociologues et d’anthropologues,
tels que Weber, Bourdieu, Simmel, Hal-
bwachs etc. Cest en méme temps une
ceuvre impressionnante par son amp-
leur, sa documentation, la richesse et la
diversité de ses sources: des revues ecclé-

siastiques, journaux, livres et archives, en
méme temp que de nombreux témoign-
ages venant d’observateurs ‘étrangers’,
diplomates, ecclésiastiques et de la lit-
térature de I'époque. C'est une ceuvre
qui vient combler une grande lacune et
former la base pour toute discussion fu-
ture sur le sujet.

Le livre prend également en compte
les aspects économique et géographique.
Il abonde en tableaux, statistiques et
cartes, alors qu’il est accompagné d’une
plateforme numérique présentant des
données statistiques de I'Etat grec et de
I'Eglise pour la fin du XIXe siécle selon
trois niveaux administratifs différents: la
municipalité, le nome et le diocese.

De plus, le livre nous offre une per-
spective internationale et interreligieuse,
en comparant systématiquement I'église
de la Grece avec d’autres structures ec-
clésiastiques, catholiques, protestantes
etc. La discussion sur la “Réforme Or-
thodoxe” est inscrite dans la perspec-
tive générale qui oppose la Réforme a
la Contre-Réforme; une inscription que
n’est pas arbitraire puisque cette cor-
rélation est faite par les protagonistes et
commentateurs de la “Réforme Ortho-
doxe”. Une audacieuse association est
faite (principalement a travers les analy-
ses de Peter Brown) a I’ Antiquité tardive:
I'époque de la “premiére sécularisa-
tion”. Cette association se justifie par les
références que font a cette époque (aux
péres Cappadociens) les réformateurs
eux-mémes.

Il sagit d’ailleurs d’'une approche
sciemment “non-politique”, c’est-a-dire,
qui part de I'Eglise en tant que structure

? https://geoeglise.efa.gr/oldgreece. html.



Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe 277

sociale pour tenter d’interpréter le role
que joue la politique et les conflits com-
plexes et souvent contradictoires entre
I'Eglise et 'Etat. Or, I'accent mis sur la
sociologie, les structures, I’économie,
les groupes sociaux, ne signifie pas que
le role des individus soit sous-estimé. Le
livre est en grande partie un vaste exposé
de trajectoires individuelles qui se chev-
auchent, ainsi que I'exposé des réseaux
de ces individus.

Mais je dirais au-dela des nombreux
thématiques qu’il aborde, des histoires
croisées d’institutions, de personnes,
d’associations, et des perspectives multi-
ples des sources présentées, la principale
qualité du livre d’Anastassiadis est qu’il
présente un schéma tres clair et cohérent,
qui est exposé dés le début et est davan-
tage expliqué a chaque nouvelle étape de
l'analyse et du récit. Le livre est la longue
histoire d’'une Réforme et - surtout — de
ses agents: les diverses organisations, in-
dividus et réseaux qui l'ont congue, prop-
agée, entrepris et finalement mené a bien.

C’est en méme temps une réflexion
sur une série de concepts centraux in-
terconnectés: Réforme, confessionnalisa-
tion, sécularisation, tradition/modernité
et champ religieux. Concepts introduits
et mis a 'épreuve principalement dans
le cadre de lhistoire du christianisme
occidental, catholique et protestant.
Anastassiadis critique les approches les
plus courantes concernant I’histoire de
I'Eglise grecque du point de vue des sci-
ences sociales. Surtout I'utilisation récur-
rente des modeles dualistes (tradition/
modernité, orthodoxie/Europe occiden-
tale) qui reproduisent 'image d’une or-
thodoxie strictement prémoderne, d'un
“monolithe idéologique”, d’une Eglise
qui par sa nature est opposée a la moder-

nité, qui, elle, correspond a un idéal-type
européen occidental prédéfini. Il veut,
au contraire, retracer 'émergence d’une
“modernité orthodoxe” particuliére, une
parmi les multiples “modernités dif-
férenciées” qui émergent a 'époque de la
confessionnalisation tardive, ottomane
et post-ottomane.

Le concept central autour duquel on
peut dire que tout le récit est articulé est
celui de sécularisation. Mais ce qui im-
porte, Cest la maniére dont ce concept
est introduit et employé. Non pas dans
son sens le plus familier et commun, a
savoir, la sortie de la religion du monde
moderne, mais, au sens de 'implication
del’Eglise dans les questions temporelles,
de son entrée dans la société, du “passage
de la transcendance a 'immanence”.

Il ne s’agit pas, par ailleurs, d’'une
histoire structurée simplement autour
d’une confrontation basique entre ré-
formateurs et anti-réformateurs: le récit
porte en effet beaucoup sur des conflits,
mais multiples, entrelacés et a différentes
échelles: “des antagonismes entre dif-
férentes religions, entre Etat et Eglise,
entre institutions, entre laics et clercs,
entre prophétes et clercs, entre clercs
réguliers et clercs séculiers et parfois en-
tre tous ceux-1a en méme temps”.

Le livre est composé de deux grandes
parties, qui sont séparées (et connectées)
par la grande rupture de la décennie
1912-1922.

La premiere partie consiste princi-
palement dans la description d’une “in-
ertie”. La caractéristique principale de
cette période est que I'Etat refuse a I'Eglise
toute autonomie, mais aussi le compromis
de I'Eglise avec ce régime d’hétéronomie,
et I'absence de sa part de toute activité
sociale, de tout effort visant & pénétrer



278 Paraskevas Matalas

dans la société. L’Etat controle I'Eglise,
mais plutot la hiérarchie que les ouailles.
Le terme post-ottoman dans le titre veut
souligner que malgré la création d’un
nouvel Etat, on peut constater, a plusieurs
niveaux, une continuité des pratiques du
passé, notamment en ce qui concerne les
minorités religieuses. L'Etat les traite avec
une certaine tolérance, tout en offrant une
protection absolue a la majorité religieuse
(linterdiction du prosélytisme). Cette
tolérance ne signifie pas liberté de con-
science, mais I'existence d’'un marché (des
biens du salut) régulé par I'Etat.

La premiére partie souligne les ab-
sences, les manques. L'Eglise agit com-
me bras spirituel de I'Etat en vue de
discipliner la société. Mais cela est tres
difficile, car elle ne dispose pas d’un
personnel discipliné et compétent, ni
d’une organisation centralisée et ra-
tionnelle. L’Eglise ne controle pas les
prétres, qui sont élus et entretenus par
les paroissiens. Ces carences sont par-
fois méconnues aujourd’hui, a cause de
I'image intemporelle de I'Eglise. Le livre
nous rappelle, par exemple, que I'image
uniforme actuelle des prétres, que nous
prenons pour trés traditionnelle, est le
produit d’un processus “modernisateur”
de standardisation et d’uniformisation,
qui voulait différencier le clergé des
laics par sa tenue, et controler son
comportement. Des critiques du XIXe
siécle qui peuvent aujourd’hui donner
l'impression d’anticléricalisme étaient en
fait dirigées contre I'incapacité de I'Eglise
aimposer cette discipline, contrairement
a ce qui se passait en Europe occidentale.
La méme chose valait pour la question
de la discipline des moines et du con-
trole des monasteres et de leurs biens,
une question sur laquelle les réforma-

teurs de I'Eglise n’étaient pas nécessaire-
ment opposés aux modernistes laiques.
L’ascétisme traditionnel symbolisait la
non-intervention de I'Eglise dans la so-
ciété: le paradigme que les réformateurs
voulaient changer.

Un autre manque qui est soulignée,
et qui semble également étrange
aujourd’hui, est l'indifférence compléte
de I'Eglise du XIXe siécle pour la charité.
Ce secteur était dominé par I'évergétisme
privé et 'auméne individuelle, qui pou-
vait étre faite au nom de principes chré-
tiens, mais sans I'initiative organisée de
I'Eglise. Si Basile de Césarée allait devenir
un modele au début du XXe siecle, ce n’est
pas seulement en raison de l'idéologie
helléno-chrétienne, mais aussi parce qu’il
était considéré comme le réformateur du
monachisme sous lautorité de I'évéque,
et lorganisateur de [lactivité philan-
thropique, c’est-a-dire d’une intervention
active de I'Eglise dans la société.

Ces manques n’apparaissent pas
seulement a posteriori a lhistorien, mais
ils se concrétisent progressivement dans
le discours des différents acteurs qui font
leur apparition au sein de I'Eglise ou dans
sa périphérie, pour préparer, a partir de
positions différentes, la réforme.

Les réformateurs voulaient la sécular-
isation de I'Eglise, son engagement actif
au sein d’une société en pleine mutation,
mais ceci impliquait 'existence d’un ap-
pareil ecclésiastique efficace, compétent
et controlée. Ainsi, la formation du
clergé et sa rémunération (nécessaire
pour son controle et sa bureaucratisa-
tion) deviennent une question centrale
pour toute idée de réforme. Anastassiadis
fait longuement référence aux projets du
XIXe siecle visant a combiner le métier
de prétre avec celui d’instituteur, comme



Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe 279

solution au probléme de la rémunération,
mais il souligne que nous ne pouvons pas
les comprendre a travers une analyse
idéologique de réaction/progres.

Le livre distingue deux catégories
d’aspirants réformateurs. A la premiére
appartiennent les prélats qui veulent im-
poser la réforme d’en haut, en se basant
sur appui de I'Etat, comme Germanos
Kalligas, élu archevéque d’Athénes
en 1889, grace a Charilaos Trikoupis,
“probablement l'occasion manquée de
réforme de I'Eglise de Gréce au XIXe s.”

A la deuxiéme catégorie apparti-
ennent les mouvements des laics qui
tentent d’amener une réforme “par le
bas”. Leur figure centrale fut Apostolos
Makrakis, qui, & c6té d'un discours ir-
rédentiste et messianique, a formulé une
critique agressive envers L’Eglise: cor-
ruption, dépendance a I’égard de I'Etat,
indifférence pour action dans la société
et notamment pour la prédication. Mak-
rakis a aussi attaqué violement les francs-
macons, mais cela était d a la “ressem-
blance de leurs projets de moralisation de
la société grecque: prédication éthique et
charité devenaient les armes d’un groupe
. La grande importance
des makrakistes pour lhistoire de la ré-
forme réside dans le fait que, malgré leur
opposition farouche a la hiérarchie, celle-
ci (notamment Germanos) finit par as-
similer beaucoup de leurs idées et cadres:
comme I'avocat Mihail Galanos, qui devi-
endra le pilier d’Anaplasis, I'association
para-ecclésiastique la plus influente de la
fin du siécle, a travers laquelle les idées
makrakistes se diffusent au sein de I'Eglise;
comme lerotheos Mitropoulos, autre
prédicateur makrakiste, qui en 1892 fut
élu archevéque d’Achaie et Ilia et a incar-
né ”apparition d’une nouvelle maniére

Ccpr

restreint ‘d’élus

d’étre évéque”; ou encore Efsevios Mat-
thopoulos qui, aprés avoir servi Anapla-
sis, a fondé en 1907 Zoi, la plus impor-
tante organisation para-ecclésiastique du
XXe siecle, qui a réinterprété le modele de
lascétisme, dans un projet d’engagement
avec la société urbaine moderne.

Le moment charniére pour Ile
changement de paradigme, souligne
Anastassiadis, sera le lendemain de la
décennie guerriére 1912-1922 et de la
“catastrophe” d’Asie mineure. Dans
les années précédant le “Schisme na-
tional” I'interventionnisme de I'Etat et
Ihyperpolitisation de I'Eglise avaient
atteint leur apogée. Mais cela contribue
plutdtalaprise de conscience de la néces-
sité de sortir du statut d’hétéronomie.
L’effondrement de I'Empire ottoman
avait engendré I'idée d’une réintégra-
tion de I'Eglise de la Gréce au patriarcat;
la Grande Idée vénizéliste rejoignait les
aspirations des réformateurs (Meletios
Metaxakis et Chrysostome Papadopou-
los), qui promouvaient également un
rapprochement avec les anglicans dans
la perspective d’un partage anglo-grec de
I'Orient méditerranéen. Mais la “catas-
trophe” a mis fin a ces projets.

L’afflux de réfugiés, et avec eux,
I’émergence menagante d’antagonistes,
tels que les missionnaires catholiques
et les militants communistes, la fin des
visions irrédentistes et impérialistes, la
stabilisation des frontiéres, la nécessité
de lintégration nationale et ecclésias-
tique des “Nouveaux Pays”, tout cela
a créé le besoin impératif et les condi-
tions d’'une réforme de l'appareil ec-
clésiastique. Son début coincide avec la
“Révolution” des militaires vénizélistes,
lintroduction du calendrier grégo-
rien et Délection de Chrysostome



280 Paraskevas Matalas

Papadopoulos comme
d’Atheénes en février 1923.

La seconde partie du livre présente
cette victoire des réformateurs. Dans le ce
chaos social, I'Eglise se lance dans un com-
bat pour quadriller la société. Principale-
ment par le biais d’organisations para-ec-
clésiastiques, qui se trouvent en lutte avec
d’autres forces (missionnaires, francs-
magons, communistes) engagés dans une
action sociale et philanthropique.

Mais cette accélération de la sécu-
larisation, de l'engagement active de
I'Eglise dans le monde moderne, se fait
avec des positions idéologiques de plus
en plus conservatrices. L’Eglise devient
un allié trés important de I'Etat dans
son effort de controler et homogénéiser
la société qui émerge d’'une décennie de
crise. L’Eglise se dote pour la premiére
fois d’une organisation rationnelle et
homogene, administrée par un person-
nel tendant a la professionnalisation. Le
contréle épiscopal de I'Eglise s’accentue,
et I'Eglise devient de plus en plus syn-
onyme du corps hiératique.

L’aspect le plus important de entrée
de I'Eglise dans la société est le lance-
ment, pour la premiére fois, d’'une ac-
tivité caritative organisée. Elle vise a ne
pas céder du terrain aux confessions
antagonistes en méme temps qu’a justi-
fier la possession de la propriété ecclési-
astique. Elle s’appuie sur la systématisa-
tion de 'aumone, qui doit cesser d’étre
une pratique individuelle et devenir
organisée, avec I'Eglise comme média-
trice nécessaire entre les philanthropes
et les pauvres. L’autre aspect est celui de
I'éducation, qui ne s’exprime pas pour-
tant par la création d’écoles confession-
nelles, puisque, dans le cadre de son al-
liance avec I'Etat, 'Eglise se contente du

métropolite

controle idéologique de I'enseignement
public, mais par le développement d’'un
vaste réseau d’écoles de catécheése, dans
lequel le protagoniste est Zwr. Ces ac-
tions impliquent aussi une mobilisa-
tion importante des femmes et C’est en
grande partie par le biais des femmes que
I'Eglise essaie de controler les hommes et
la société. Dans des roles secondaires,
bien sar, et avec un discours, la encore,
trés conservateur, nettement hostile aux
droits des femmes.

Dans le discours de I'Eglise, tout
cela, la charité, le catéchisme, la mobi-
lisation des femmes, font partie d’'un
combat contre la décadence morale de
la société, qui se manifeste par la crimi-
nalité, le “naufrage familial”, les moeurs
libres modernes. Cette rhétorique de
crise morale s’adressait principalement
a la petite bourgeoisie que I'Eglise con-
sidérait comme l'ossature de la société et
dans laquelle recrutaient les associations
para-ecclésiastiques.

En méme temps, on a la lutte, menée
conjointement par I'Etat et I'Eglise,
pour lintégration nationale, voire
I'hellénisation des “Nouveaux Pays”,
des populations non grécophones et
les réfugiés. L’Etat dépend de I'Eglise
et I'Eglise dépend de I'Etat. C'est une
guerre commune contre ceux qui men-
acent la cohésion nationale-religieuse:
tels que les communistes qui militai-
ent dans les bidonvilles des réfugiés, et
dont les idées étaient percues comme
étrangeéres au caractere national et
comme un symptoéme de la crise mo-
rale. Le communisme était quasiment
identifié comme une religion étrangere
etlaloi de I'ISwwvupov de 1929 punissait
le “prosélytisme en faveur du commu-
nisme”.



Anastassios Anastassiadis, La reforme Orthodoxe 281

Anastassiadis souligne le fait que C’est
principalement le vénizélisme moderni-
sateur qui, dans les années 1920, adopte
et réinterprete I'idéologie de Thelléno-
christianisme (I'identification du Grec
avec le Grec orthodoxe) dans un sens
plus politique (vers 'anticommunisme),
et il le fait en collaboration avec I'Eglise
(réformiste), qui acquiert un role poli-
tique plus essentiel. Etat et Eglise for-
gent leur alliance en persécutant des op-
posants comme les anciens-calendaristes
(qui se sont surtout implantés parmi
des populations non-grecophones), les
grecs-catholiques (uniates), les témoins
de Jéhovah, les communistes. Cette al-
liance entre Etat et Eglise “allait dériver
vers l'intolérance”. Dans leur brochure
électorale de 1932, les libéraux se félici-
taient d’avoir banni les “écoles étrangeres
qui étaient devenues des centres de prop-
agande et des foyers de prosélytisme”,

ayant accepté toutes les demandes de
I'Eglise.

Le livre de Tassos Anastassiadis
nous montre ainsi comment la vic-
toire de la “Réforme Orthodoxe” et
la maniére historiquement spécifique
dont elle a été réalisée, a finalement
conduit a un durcissement idéologique,
a une intolérance nettement plus forte
que celle de la période précédente. Le
renforcement de 'autonomie de I'Eglise
dans lentre-deux-guerres a entrainé
sa politisation réactionnaire. Laquelle,
dirions-nous, se prolonge dans le ré-
gime d’aprés-guerre, dans la fagon dont
I'Eglise s'implique dans la dictature de
1967, ou, une partie considérable d’elle,
s’allie a 'extréme droite fasciste dans les
années 2010.

Paraskevas Matalas
Université de Crete


http://www.tcpdf.org

