
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 1 (2004)

   Vol 1, No (2004)

  

 

  

  Représentations de Constantinople après la chute.
Prolongements idéologiques 

  Eugénie Drakopoulou   

  doi: 10.12681/hr.172 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Drakopoulou, E. (2005). Représentations de Constantinople après la chute. Prolongements idéologiques. The Historical
Review/La Revue Historique, 1, 89–112. https://doi.org/10.12681/hr.172

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 02:33:48



REPRÉSENTATIONS DE CONSTANTINOPLE APRÈS LA CHUTE:

PROLONGEMENTS IDÉOLOGIQUES

Eugénie Drakopoulou

RÉSUMÉ: L’image de Constantinople, liée à son mythe et au mythe du dernier empereur,
apparaît après la chute de la ville, dans l’iconographie tant occidentale qu’orthodoxe, sur des
icônes portatives, des manuscrits et des fresques dans les églises et les demeures patriciennes. 
L'événement même de la prise de la ville, en tant que représentation indépendante ou
incorporée à des cycles iconographiques existants, est représenté plusieurs fois, entre les
premières années après la chute et le XIXe siècle, dans la peinture de l'Occident et de l’Orient
orthodoxe. L'image de la ville de Constantinople, dans les années suivant sa chute, devient
symbole de la supériorité et de la victoire du christianisme, symbole d’opulence, de prospérité
et de vie cosmopolite, symbole de la libération de l'hellénisme asservi, mais aussi de la
coexistence des mondes orthodoxe et musulman.
Dans ce travail, nous avons voulu repérer les différents messages, ethno-culturels, politiques
et religieux dont sont chargées, selon les époques et les besoins, les représentations de
Constantinople dans la peinture après sa prise par les Turcs.

La capitale de deux empires, symbole de puissance et de grandeur, devint pour
les Grecs vaincus, dès sa prise définitive, le vivant souvenir national et religieux
de la perte, mais aussi le symbole d’une revanche attendue: cinq siècles durant,
Constantinople incarna les regrets, les sentiments de culpabilité, les désirs et les
rêves du monde orthodoxe et occidental. Mais au-delà même de son sens
politique et religieux, la charge émotionnelle qu’elle véhicule est demeurée
intense jusqu’à nos jours: il n’est que de songer à un événement survenu l’an
dernier encore, la demande officielle de pardon de l’Église romaine pour la prise
de la Ville, huit cents ans après les faits de 1204. 

L’image de la Ville, indissociable de son mythe, apparaît, après sa chute en
1453, dans l’iconographie tant occidentale qu’orthodoxe1, porteuse, selon les
époques et les nécessités du moment, de divers messages, d’ordre national,
politique ou religieux.

Le mythe de la Ville avant la chute, au regard de la tradition littéraire, a créé
une image fascinante moins de la ville idéale que de la ville désirable, à pénétrer,

1 Une première forme de ce travail a été présentée sous le titre «L’image de la ville de
Constantinople dans la peinture religieuse et laïque après la chute» au Congreso
Internacional ix Encuentro cientifici sobre Grecia, Constantinopla 550 años desde su caída,
Granada, 4-6 décembre 2003.

La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume I (2004)



à posséder. Une cité emblématique d’un espace urbain où s’approprier toutes
formes de richesse tout en remplaçant le merveilleux féerique par le merveilleux
chrétien, en faisant donc œuvre pie.2 Pour les Occidentaux du XIIe siècle, elle
était la ville où «tout n’est qu’ordre et beauté, luxe, calme et volupté»,3 et pour
les musulmans de la même époque, «plus grande encore que sa renommée».4

L’image réelle de la Ville dans des dessins, cartes et vues, sa topographie et
ses monuments ont été étudiés exhaustivement, avec un intérêt inaltéré jusqu’à
nos jours.5

Dans le domaine de la peinture, la Ville sainte a été représentée de manière très
variée en fonction des époques, de la représentation minimaliste du XIIIe siècle sur
le pavement de l’église Saint-Jean l’Évangéliste à Ravenne (fig. 1) jusqu’au roman-
tisme dynamique de Delacroix, inspiré des événements historiques, au XIXe siècle
(fig. 2); elle a été peinte sous l’aspect d’une ville occidentale, avec des constructions
gothiques fantaisistes, dans un manuscrit français du XVe siècle (fig. 3), ou
semblable à la ville de Novgorod, avec la Grande-Église, les tours et les campaniles,
dans un recueil manuscrit russe du XVIIe siècle (fig. 4), ou en un style plus réaliste
dans un manuscrit grec du XVIe siècle, où l’on reconnaît les sept collines (fig. 5).
Sur le plan de l’allégorie et du symbole, elle remplaça la ville de Jérusalem au XVe

siècle dans un tableau à sujet religieux d’Andrea Mantegna (fig. 6), et dans une

90 Eugénie Drakopoulou

2 J. Grisward, «Paris, Jérusalem, Constantinople dans le Pèlerinage de Charlemagne.
Trois villes, trois fonctions», Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe de la
ville au Moyen Âge, Colloque du Département d’Études Médiévales de l’Université Paris-
Sorbonne (Paris IV), Paris, s.d., p. 79. 

3 Ibid., p. 80. Voir aussi R. Macrides, “Constantinople: the crusaders’ gaze”, dans R.
Macrides, éd., Travel in the Byzantine World, Papers from the Thirty-fourth Spring
Symposium of Byzantine Studies, Birmingham, April 2000, Ashgate: Variorum, 2002, pp.
193-212; M. Angold, “The decline of Byzantium seen through the eyes of western travellers”,
Travel in the Byzantine World, pp. 213-232. 

4 J. Sourdel-Thomine, «Une image musulmane de Jérusalem au début du XIIIe siècle»,
Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe de la ville au Moyen Âge, p. 218.

5 Voir à titre indicatif Giuseppe Gerola, «Le vedute di Constantinopoli di Cristoforo
Buondelmonti», Studi Bizantini e neoellenici III (1931), pp. 247-279; R. Janin, Constantinople
Byzantine. Développement urbain et répertoire topographique, Paris 1964; P. Sherrard,
Contantinople, Iconography of a Sacred City, Londres 1965; R. Guilland, Études de
topographie de Constantinople byzantine, Berlin-Amsterdam 1969; W. Muller-Wiener,
Bildlexikon zur topographie Istanbuls. Byzantion – Konstantinupolis – Istanbul bis zum Beginn
des 17. Jahrhunderts, Tübingen 1977; C. Mango, Le développement urbain de Constantinople
(IVe-VIIe siècles), Paris 1985; G. Dagron, Naissance d’une capitale. Constantinople et ses
institutions de 330 à 451, Paris 1974 pp. 56-60; E. Concina, La città bizantina, Roma-Bari
2003, pp. 3-46.



icône du XVIIIe siècle, elle fut substituée au pont du Tibre où Constantin le Grand
avait eu la vision de la croix (fig. 7). 

On tentera ici une présentation sélective, partie d’un matériel iconogra-
phique extrêmement riche, qui se distingue par la variété des représentations et
par la complexité et l’ampleur des significations et des valeurs.

La chute de Constantinople eut un énorme retentissement dans les
consciences chrétiennes et s’exprima aussi bien dans la littérature, en Orient et en
Occident,6 que dans l’iconographie.7 L’une des premières miniatures traitant ce
sujet se trouve dans un manuscrit français du XVe siècle conservé à la Bibliothèque
Nationale de Paris.8 La vue est prise, en gros, de l’ouest, c’est-à-dire de la rive
européenne. Dans le fond, Constantinople a l’apparence d’une ville occidentale
avec, à gauche, la Corne d’Or fermée par une barrière de bateaux, et sur la rive
opposée de la Corne d’Or, le quartier de Pera ou Galata. On distingue le Bosphore
et la mer de Marmara (fig. 3). Le manuscrit français est l’une des rares illustrations
à montrer spécifiquement l’événement même de la prise de la Ville et à se référer
au moment historique où elle survint réellement. C’est également le cas de la
représentation de la prise de 1453 intitulée «La Guerre de Constantinople» dans
le manuscrit du peintre et miniaturiste crétois Georges Klontzas,9 au XVIe siècle.10

Dans le registre supérieur de l’image, à côté du Christ bénissant, le peintre a noté:
«cette vengeance a été terrible», voyant dans la prise de la Ville un châtiment
divin. La Ville aux sept collines apparaît dans une conception panoramique, alors
qu’elle est assiégée par terre et par mer (fig. 5). Dans une interprétation russe de
la peinture du XVIIIe siècle qui contient des descriptions de dessins, modèles à

Représentations de Constantinople après la chute 91

6 Voir A. Pertusi, éd., La caduta di Constantinopoli: Le testimonianze dei contemporanei,
2 Vol., Rome-Milan 1976; du même éditeur, Testi inediti e poco noti sulla caduta di Consta-
ntinopoli, Bologne 1983; M. Santucci, «Jérusalem, Rome et Constantinople dans l’œuvre de
Molinet», Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe de la ville au Moyen Âge,
pp. 137-148; André Chastel, L’Italie et Byzance, Paris 1999, pp. 265-279. Voir aussi Pedro
Badenas de la Pena, Inmaculada Perez Martin, éd., Constantinopla 1453, mitos y realidades,
Madrid 2003.

7 Miltos Garidis, «Notes sur l’iconographie des sièges de Constantinople», Byzantinisch-
Neugriechische Jahrbücher 22 (1973), pp. 99-123.

8 B. N. français 9087, fol. 207v. Manuscrit du Voyage d’Outre-Mer de Bertandon de la
Broquière. Voir M. Garidis, op. cit., pp. 110-111.

9 Sur ce peintre, voir ª. Chatzidakis, ∂. Drakopoulou, ŒÏÏËÓÂ˜ ∑ˆÁÚ¿ÊÔÈ ÌÂÙ¿ ÙËÓ ÕÏˆÛË
(1450-1830) [Peintres grecs après la chute (1450-1830)], Athènes 1997, Vol. II, pp. 83-96. 

10 Codex Marc. Gr. VII, 22, fol. 90r. Voir Ath. Paliouras, √ ˙ˆÁÚ¿ÊÔ˜ °ÂÒÚÁÈÔ˜ ∫Ïfi-
ÓÙ˙·˜ (1540-1607) Î·È ·È ÌÈÎÚÔÁÚ·Ê›·È ÙÔ˘ ÎÒ‰ÈÎÔ˜ ·˘ÙÔ‡ [Le peintre Georges Klontzas
(1540-1607) et les miniatures de son codex], Athènes 1977, p. 222, ill. 191.



l’usage des peintres, il est question d’un titre en rouge d’un texte descriptif de la
prise de Constantinople le 29 mai de l’année 1453.11 Le dessin représente une ville
entourée de remparts et dont la Grande Église est en flammes, où les portes du
ciel ouvertes sont gardées par un ange au-dessus des coupoles, où le patriarche est
en prière en dehors des murailles dans un faubourg séparé de la ville par un canal
(fig. 4). Les caractéristiques de la ville rappellent tout à fait celles de Novgorod
telle qu’elle est présentée dans le même manuscrit.

Bien que l’on ait pu naguère soutenir l’inexistence de représentations
autonomes de la prise de Constantinople dans la peinture post-byzantine, la
présence d’un sujet similaire, spécifiquement, dans une interprétation de la
peinture russe suggère qu’une représentation iconographique indépendante avait
bien été mise au point. Ce sentiment est renforcé par deux autres exemples:
l’existence d’une icône russe du XVIIe siècle au musée de l’Hermitage, qui
représente un cycle entier de quatre sièges de Constantinople,12 que
malheureusement nous n’avons pu localiser, et une autre icône, due à un peintre
anonyme du XVIIIe siècle, conservée dans une collection particulière à Athènes,13

qui relate, d’après l’inscription qu’elle porte, le siège de Constantinople par les
Avars en 626 (fig. 8). La Ville est assiégée par terre et par mer, tandis que sur les
remparts, le patriarche entouré de son clergé promène en procession les icônes du
Christ et de la Vierge. L’icône associe des réminiscences des prises ultérieures de
la Ville, comme les physionomies arabes des assiégeants, qui renvoient au siège
du début du VIIIe siècle, et une bannière turque, référence à la prise par les
Ottomans. La création d’une nouvelle représentation iconographique dans la
peinture post-byzantine reflète aussi la charge idéologique de cet événement
historique pour l’Orthodoxie. 

Mais le plus souvent, dans l’iconographie orthodoxe, les représentations de
la chute de Constantinople sont intégrées à des thèmes iconographiques
existants, tels le cycle de l’Hymne Acathiste ou celui des miracles de saint
Michel Archange. C’est une manière qui convient mieux à l’art religieux de
l’Orient, mais aussi à la nécessité pour les peuples assujettis des Balkans de
trouver des moyens suggestifs d’exprimer leur opposition à l’occupant ottoman. 
Le cycle de l’Hymne Acathiste est associé au salut de Constantinople, sauvée des
Barbares par l’intercession de la Vierge. Dans la première moitié du XVIe siècle,
la composition iconographique du Siège de Constantinople occupe une place de
choix dans le programme des façades de la plupart des églises de Moldavie, et

92 Eugénie Drakopoulou

11 M. Garidis, op. cit., p. 108. 
12 Ibid., p. 109.
13 Greece and the Sea, Athènes 1987, no. 222 (M. Vassilaki-Mavrakaki).



plus particulièrement celles qui furent décorées pendant le règne de Petru
Rares.14 La composition accompagne toujours les peintures illustrant les 24

strophes de l’Hymne Acathiste, et est développée en frise, en bas des images de
l’Hymne, à hauteur d’homme et dans des dimensions beaucoup plus importantes
que chacune d’entre elles. Elle se présente donc comme étant le point culminant
de l’illustration de cet hymne, une sorte de couronnement (fig. 9). 

La représentation apparaît au total dans dix monuments de Moldavie,15

pendant une période de dix ans située au milieu du XVIe siècle. Le sujet se
présente de manière presque identique dans toutes ces compositions: une ville
conventionnellement représentée par sa puissante enceinte est assiégée sur mer et
sur terre par la flotte et l’armée ennemies (fig. 10). Le fait que la ville soit repré-
sentée sous le même angle, c’est-à-dire vue du côté de la muraille terrestre, ouest-
nord-ouest, que dans le manuscrit français précité incite à croire à l’existence
possible d’un modèle occidental pour cette scène. Le rempart porte en haut
l’inscription du nom de la ville, Carigrad (Constantinople en slavon), et à
l’intérieur, on aperçoit parmi les autres bâtiments des églises de type moldave. Les
assiégeants, cavaliers et fantassins, sont vêtus à la turque. Une pluie de feu, par son
intervention miraculeuse, sauve la ville des assiégeants (fig. 11). 

Ces représentations ont été interprétées à juste titre comme un message
idéologique et politique, et mises en rapport avec la lutte contre les Ottomans
menée par le prince moldave Petru Rares.16 De plus, dans un langage
symbolique propre à l’art du Moyen Âge, le thème de l’Hymne Acathiste, lié
au souvenir du salut de Constantinople lors du siège par les Perses et les Avars,
évoquant l’aide miraculeuse accordée autrefois aux Byzantins, se transforme en
une invocation pour la sauvegarde de la Moldavie contre le danger ottoman. Il
est non moins significatif qu’après 1541, le thème ne réapparaît plus dans la
décoration des églises de Moldavie. Il existe sur le mur extérieur d’une petite
église sise sur l’île de Veliki Grad, sur le lac de Prespa, actuellement en territoire
yougoslave, une scène de la prise de la Ville faisant partie de l’Hymne Acathiste.
Malheureusement, cette peinture murale, datée, d’après le style, du XIVe siècle,
n’est que très partiellement conservée et en très mauvais état.17

Représentations de Constantinople après la chute 93

14 M. Garidis, op. cit., pp. 99-194. V. Graecu, “Eine Belagerung Konstantinoples in der
rumänischen Kirchenmalerei”, Byzantion 1 (1924), pp. 273-291.

15 Hîrlau, 1530; Probota, 1532-1535; Saint-Georges de Suceava, 1534; Cosula, 1536-1538;
Saint-Démètre de Suceava, 1537-1539; Baia, 1535-1538; Balinesti, 1535-1538; Humor, 1535;
Moldovita, 1537; Arbore, 1541.

16 S. Ulea, «L’origine et la signification idéologique de la peinture extérieure moldave»,
Revue Roumaine d’Histoire, Bucarest 1963, Vol. II, no. 1, pp. 29-71.

17 M. Garidis, op. cit., p. 105, fig. 5.



Le cycle de l’Hymne Acathiste semble avoir été préféré pour intégrer des
représentations de la prise de Constantinople, bien que l’une des scènes du
cycle des miracles de l’Archange Michel, la Ville sauvée des Sarrasins, ait, elle
aussi, fourni la possibilité de telles représentations et symbolismes.18

L’existence d’un passage à ce propos dans l’Interprétation de la peinture,
texte du XVIIIe siècle de Denys de Fourna, intitulé «Michel libérant
Constantinople de la captivité perse» qui évoque «une grande et belle forteresse
avec en dessous des tentes et une multitude de soldats, fantassins et cavaliers
égorgés, d’autres appuyant des échelles contre elle, et au-dessus, Michel dans les
nuages, dans une lumière éblouissante, brandissant un glaive de feu», est
manifestement signe de la consécration de ce thème iconographique dans le
cycle de l’Archange Michel, en dépit de la rareté des représentations.19

La chute de la Ville marqua une rupture historique, qui alimenta des siècles
durant l’imagination et la création artistique des peuples. Indépendamment
même de ses prises, l’image de Constantinople avait en soi la force d’un symbole,
repérable dans l’iconographie occidentale. Depuis longtemps qualifiée de
Nouvelle Jérusalem,20 elle se substitue à celle-ci, quelques années à peine après la
chute, dans les tableaux religieux des peintres italiens Mantegna, Carpaccio ou
Jacopo Bellini.21 Au XVe siècle, les artistes se contentent de dessiner une ville
occidentale à la place de Jérusalem, car les épisodes de l’histoire sainte étaient
l’occasion de représenter des villes contemporaines avec leurs monuments,22

comme Rome, Florence, voire même Tolède, à l’arrière-plan des scènes sacrées.
Au fond d’un tableau d’Andrea Mantegna, le Christ au jardin des oliviers,
conservé à la National Gallery de Londres (fig. 6), les détails topographiques de
la ville renvoient à Constantinople. L’église Sainte-Sophie, une tour devant les
murs, la colonne de Justinien qui fut détruite après la prise par les Ottomans, et
la statue équestre qui fut volée en 1204 par les croisés figuraient dans des
topographies plus anciennes de la Ville que le peintre avait manifestement à sa

94 Eugénie Drakopoulou

18 Voir S. Gabeli≠, Le monastère de Lesnovo, Belgrade 1998 (en serbe), p. 96, pl. XXI, 34. 
19 A. Papadopoulos-Kerameus, éd., ¢ÈÔÓ˘Û›Ô˘ ÙÔÜ âÎ ºÔ˘ÚÓÄ, ^EÚÌËÓÂ›· ÙÉ˜ ∑ˆÁÚ·ÊÈ-

ÎÉ˜ ∆¤¯ÓË˜ [Denys de Fourna, Interprétation de la peinture], Saint-Pétersbourg 1909, p. 174. 
20 Voir P. Sherrard, Contantinople, Iconography of a Sacred City, Londres 1965. Voir

aussi Chr. Angelidi, «Remarques sur la description de la Jérusalem céleste», Jahrbuch der

Österreichischen Byzantinistik 32, 3 (1982), pp. 207-215.
21 ª. Vickers, “Mantegna and Constantinople”, The Burlington Magazine 883, CXVIII

(1976), p. 687.
22 Fr. Robin, «Jérusalem dans la peinture franco-flamande (XIIIe-XVe siècles).

Abstractions, fantaisies et réalités», Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe
de la ville au Moyen Âge, pp. 33-63.



disposition.23 Les dessins de Cyriaque d’Ancône –bien que ce personnage soit
vraisemblablement déjà disparu en 1453– sont sans doute une autre source.24

Mais comme le tableau se situe, chronologiquement parlant, très près de la chute
de Constantinople,25 la question qui se pose est de savoir d’où viennent les
minarets et les croissants de lune qui dominent dans les architectures de
Mantegna. La nouvelle de la conversion des églises byzantines en mosquées était-
elle donc parvenue si vite en Italie, ou bien est-ce la reprise d’un motif qui
distinguait les représentations plus anciennes de Jérusalem elle-même?

Doit-on supposer que le peintre, qui réalisa ce tableau très peu de temps
après la chute de la Ville, était sous le choc de l’événement et voulut ainsi
représenter la ville sainte turquisée, au lieu d’une autre ville sainte, Jérusalem?

Dans un autre schéma allégorique et symbolique, l’image de la Ville est
associée aux figures des deux Constantin,26 premier et dernier empereurs de
Byzance. 

Dans un manuscrit du XVIe siècle,27 le fameux peintre crétois Georges
Klontzas illustre les oracles de Léon le Sage,28 texte hermétique et de ce fait
énigmatique, qui exerça par son allure prophétique et l’illustration de ses figures
une influence considérable sur l’eschatologie politique de Byzance avant et après
la chute de la capitale. Une scène du manuscrit montre la ville de Constantinople
en deux registres, sans détails topographiques, tandis que dans le registre central
de l’image on distingue le premier et le dernier empereurs de Byzance représentés
en majesté, en couples avec leurs mères respectives, toutes deux prénommées
Hélène (fig. 12).29 Les feuillets suivants recèlent les représentations de Constantin

Représentations de Constantinople après la chute 95

23 M. Vickers, “Mantegna and Constantinople”, pp. 680-687. 
24 Voir Chr. Patrinelis, «∫˘ÚÈ·Îfi˜ Ô ∞ÁÎˆÓ›ÙË˜: ∏ ˘ËÚÂÛ›· ÙÔ˘ ÂÈ˜ ÙËÓ ·˘Ï‹Ó ÙÔ˘

ÛÔ˘ÏÙ¿ÓÔ˘ ªˆ¿ÌÂı ÙÔ˘ ¶oÚıËÙÔ‡ Î·È Ô ¯ÚfiÓÔ˜ ÙÔ˘ ı·Ó¿ÙÔ˘ ÙÔ˘» [Cyriaque d’Ancône:
son service à la cour du sultan Mahomet le Conquérant et la date de sa mort], ∂ÂÙËÚ›˜ ∂Ù·È-
ÚÂ›·˜ µ˘˙·ÓÙÈÓÒÓ ™Ô˘‰ÒÓ XXXVI (1968), pp. 152-162.

25 Sur la datation du tableau de Mantegna, voir M. Vickers, op. cit., p. 684.
26 Sur la figure de Constantin le Grand dans l’iconographie, voir M. Restle, “Konstantins-

und Herakleiosbilder in Ost und West”, Geschichte und Kultur der Palaiologenzeit, Vienne
1996, pp. 197-204. Pour Constantin Paléologue, voir M. Caroll, “Constantine XI Palaeologus:
Some problems of Image”, dans A. Moffatt, éd., Maistor, Classical, Byzantine and Renaissance
Studies for Robert Browning, Canbetta 1984, pp. 329-343.

27 Voir notes no. 9, 10.
28 ∫. Kyriakou, √È ÈÛÙÔÚËÌ¤ÓÔÈ ¯ÚËÛÌÔ› ÙÔ˘ §¤ÔÓÙÔ˜ ™∆ã ÙÔ˘ ™ÔÊÔ‡, ÃÂÈÚfiÁÚ·ÊË

·Ú¿‰ÔÛË Î·È ÂÎ‰fiÛÂÈ˜ Î·Ù¿ ÙÔ˘˜ π∂ã-π£ã·ÈÒÓÂ˜ [Les oracles de Léon VI le Sage illustrés,
tradition manuscrite et éditions aux XVe-XVIIIe siècles], Athènes 1995.

29 Ath. Paliouras, √ ˙ˆÁÚ¿ÊÔ˜ °ÂÒÚÁÈÔ˜ ∫ÏfiÓÙ˙·˜ (1540-1607) Î·È ·È ÌÈÎÚÔÁÚ·Ê›·È
ÙÔ˘ ÎÒ‰ÈÎÔ˜ ·˘ÙÔ‡, ill. 180, 181, 179.



Paléologue en compagnie de Charon ainsi que la dépouille du dernier empereur,
qui, selon une légende vivace dans l’espace grec, n’est pas mort mais seulement
pétrifié. Il est intéressant de noter que les scènes précitées, dans le manuscrit de
Klontzas, sont précédées de la Vision de la Croix par Constantin le Grand. 

À Byzance et durant les siècles suivants en général, l’eschatologie de
l’Apocalypse joue en faveur du pouvoir impérial, et la figure de Constantin
Paléologue passe dans la tradition populaire grecque d’une façon analogue aux
souverains européens du Moyen Âge. Tous les espoirs de renouveau de Byzance
et, à partir du XIXe siècle, de libération des Grecs asservis, reposent sur l’heure
tant attendue du retour de l’empereur «endormi». L’intérêt de la mise en œuvre
post-byzantine du thème de l’empereur pacifique réside dans le fait que la
légende de Constantin Paléologue est liée à la quête d’indépendance nationale
et non à la tentative d’assainissement moral du monde chrétien, comme dans
le cas des chefs chrétiens d’Occident. 

Ce même thème, la Vision de la Croix, est représenté sur une icône
portative du XVIIIe siècle conservée au Musée Byzantin d’Athènes (fig. 7, 13).30

Dans notre image, le peintre post-byzantin Stylianos Stavrakis31 dessine à la
place du pont une ville qui rappelle Constantinople, Constantin le Grand sous
les traits de Constantin Paléologue, le Mauritanien comme un chrétien, son fez
rouge portant une croix en or; enfin, l’ange rappelle fortement celui qui, selon
la légende de l’empereur pétrifié, descendra pour le réanimer quand Dieu le
voudra: Constantin entrera alors dans la Ville et chassera les Turcs. 

On rencontre une autre dimension du sens des représentations de
Constantinople pour l’hellénisme moderne dans la décoration de maisons
patriciennes dans l’espace grec et balkanique aux XVIIIe et XIXe siècles. Dans ces
représentations, Constantinople est symbole d’opulence, de prospérité et de vie
cosmopolite. C’est l’époque où une conjoncture politique favorable et l’essor
économique permettent à certains Grecs d’entrer en contact avec l’Occident:
une émigration nombreuse partie de Thessalie, d’Épire et surtout de Macédoine
occidentale vers les nouvelles possessions des Habsbourg en Serbie, en Hongrie,
puis vers l’Europe centrale, suscite des ouvertures qui ne pouvaient pas ne pas
laisser de traces dans l’art, l’architecture et la peinture. Cette fois, le principal
matériel iconographique que sont les gravures occidentales32 viendra entre les

96 Eugénie Drakopoulou

30 §ÈÌ¿ÓÈ· Î·È ∫·Ú¿‚È· ÛÙÔ B˘˙·ÓÙÈÓfi ªÔ˘ÛÂ›Ô [Ports et Bateaux au Musée Byzantin],
Athènes 1997, no. 9 (Chryssanthi Baltogianni).

31 Sur ce peintre, voir ª. Chatzidakis, ∂. Drakopoulou, ŒÏÏËÓÂ˜ ∑ˆÁÚ¿ÊÔÈ ÌÂÙ¿ ÙËÓ
ÕÏˆÛË (1450-1830), Vol. II, pp. 376-377.

32 Voir ª. Garidis, «∫·ÈÓÔ‡ÚÈ· ¯·ÏÎÔÁÚ·ÊÈÎ¿ ÚfiÙ˘· ÁÈ· ÙËÓ ÎÔÛÌÈÎ‹ ˙ˆÁÚ·ÊÈÎ‹



mains des peintres locaux pour se mettre au service du désir des bourgeois
enrichis de faire représenter dans leurs demeures la Reine des Villes, sujet de
prédilection parmi un ensemble de grandes villes européennes comme Vienne,
Marseille, Venise. De Kastoria, Siatista et Ioannina jusqu’à Hydra ou Patmos, les
négociants et les armateurs rapportent d’Occident des idées, des dessins et des
gravures, et les peintres, libérés des contraintes de la peinture sacrée, vont
adopter un style populaire, terrestre et plaisant, rendant en couleurs vives et
brillantes les paysages des contrées plus avancées où les bourgeois émigrés
avaient fait fortune. Les paysages de Constantinople occupent une place de
choix dans ces représentations, souvent avec des influences des styles baroque et
rococo. Sur une peinture représentant Constantinople dans une maison de
Siatista en Macédoine occidentale, datant de 1752-1759 (fig. 14),33 l’auteur
reproduit un schéma général déjà fixé et répandu concernant la représentation
de cette ville, dont l’origine doit remonter, pour le noyau central, à des gravures
et des cartes topographiques du XVe et XVIe siècle, comme celles qui se trouvent
à la Bibliothèque Nationale de Paris (fig. 15, 16). Des gravures du XVIe siècle
peuvent de même être comparées aux fresques de Constantinople dans deux
maisons patriciennes du XVIIIe siècle, celle de Georges Schwarz à Ambelakia34

et celle de Triantaphyllou à Drakia dans le Pilion (fig. 17, 18, 19, 20). Dans la
maison de Triantaphyllou, la représentation, l’une des plus détaillées de la Ville
avec ses 16 mètres de long, surprend par le nombre de minarets qui se dressent
vers le ciel et par la restitution soignée du paysage, des bateaux et des maisons,
magnifiquement rendus sur le plan pictural et chromatique.35

En ces temps d’apogée et de prospérité de l’élément grec et d’ouverture vers
la peinture profane, un sujet profane avec un paysage du Bosphore ornera le
réfectoire du monastère Prodromou à Serrès en 1795 (fig. 21).36

Le climat de coexistence des chrétiens et des conquérants ottomans
s’exprimera aussi dans la peinture à travers un thème qui se déroule dans la Ville.
Dans la salle de réception de l’hôtellerie du monastère Agiou-Lavrentiou dans le
Pilion, une scène aujourd’hui détruite montrait le cortège qui se formait lorsque

Représentations de Constantinople après la chute 97

ÙÔÓ 18Ô Î·È 19Ô ·ÈÒÓ·» [Nouveaux modèles gravés sur cuivre pour la peinture profane aux

XVIIIe et XIXe siècles], ª·ÎÂ‰ÔÓÈÎ¿ 22 (1982), pp. 1-15.
33 ª. Garidis, ¢È·ÎÔÛÌËÙÈÎ‹ ∑ˆÁÚ·ÊÈÎ‹, µ·ÏÎ¿ÓÈ· – ªÈÎÚ·Û›· 18Ô˜-19Ô˜ ·ÈÒÓ·˜ [La

Peinture ornementale, Balkans – Asie Mineure, XVIIIe-XIXe siècles], Athènes 1996, ill. 47.
34 M. Garidis, op. cit., ill. 114.
35 ∫. ∞. Makris, ∏ Ï·˚Î‹ Ù¤¯ÓË ÙÔ˘ ¶ËÏ›Ô˘ [L’art populaire du Pilion], Athènes 1976,

pp. 166-171, ill. pp. 172, 181, 183.
36 M. Garidis, op. cit., ill. 96. 



le patriarche se rendait au palais du sultan à Constantinople pour le «baiser de
main», c’est-à-dire recevoir l’agrément de son élection par le sultan, en déclarant
l’acceptation du pouvoir ottoman et en faisant sa soumission. Ensuite, il revenait
au patriarcat, accompagné d’une brillante escorte de dignitaires turcs, de prélats
et de gens du peuple, pour son intronisation.37 L’œuvre était fondée sur un récit
en vers du patriarche Kallinikos, natif du Pilion, qui, après un séjour de
quelques mois sur le trône patriarcal, revint à Zagora où il mourut en 1791.
Cette marche triomphale du patriarche, du palais au patriarcat de
Constantinople, fut relatée par le peintre à la fin du XVIIIe siècle dans une
représentation unique et jamais reprise dans la peinture byzantine.

Alors que les représentations de Constantinople dans la peinture profane
reposent sur les vues des gravures occidentales sans insister particulièrement sur
les détails topographiques, on remarque sur des icônes en papier, qui connurent
une large diffusion dans le monde orthodoxe à partir du XVIIIe siècle,
l’estompement du sujet religieux au profit de la topographie de la Ville. Une
icône en papier, une lithographie avec des inscriptions grecques et russes,
représente la Réception de la vénérable Ceinture de la Mère de Dieu à Istanbul
en 1871. Ici, le sujet religieux est visiblement laissé de côté au profit de la mise
en valeur de détails intéressants de la vie quotidienne à Constantinople et de
l’importance de ses gens de métier à une époque où les Grecs y prospéraient.38

En dehors de la foule des prêtres et des laïcs, nous remarquons les bâtiments à
trois étages, avec deux inscriptions professionnelles: celle du Dr F. Basilon,
dentiste, et celle du dépôt de tabac Thomas Phenerli. À gauche, la mosquée
turque imposante avec le minaret, probablement le Gjalj’ Kjo’sk (fig. 22).39

Une vue de Constantinople gravée à Vienne à la fin du XVIIIe siècle (fig. 23),
proche des gravures du XVIIe (fig. 24, 25), figure à la première page d’un texte
révolutionnaire capital pour l’hellénisme, la Charte de la Grèce, Vienne 1796-

1797, qui connut de nombreuses rééditions et est dû à Rigas Velestinlis, l’une des
figures les plus significatives dans la pensée politique néo-hellénique et sud-est
européenne.40 En août 1796, il se rend à Vienne où il entame une activité

98 Eugénie Drakopoulou

37 ∫. ∞. Makris, §·˚Î¤˜ ˙ˆÁÚ·ÊÈ¤˜ ÛÙÔ ∞Ú¯ÔÓÙ·Ú›ÎÈ ÙÔ˘ ∞Ë §·˘Ú¤ÓÙË ÛÙÔ ¶‹ÏÈÔ [Les
peintures populaires de l’hôtellerie du monastère Aï Lavrenti dans le Pilion], Volos 1947. 

38 Voir ∏ Î·ıËÌÂÚÈÓ‹ ˙ˆ‹ ÛÙËÓ ∫ˆÓÛÙ·ÓÙÈÓÔ‡ÔÏË ÛÙÔ Ù¤ÏÔ˜ ÙÔ˘ 19Ô˘ Î·È ÛÙÈ˜ ·Ú¯¤˜
ÙÔ˘ 20Ô‡ ·ÈÒÓ· [La vie quotidienne à Constantinople à la fin du XIXe siècle et au début du
XXe s.], Athènes 1999.

39 D. Papastratou, Ã¿ÚÙÈÓÂ˜ ∂ÈÎfiÓÂ˜, √Úıfi‰ÔÍ· £ÚËÛÎÂ˘ÙÈÎ¿ Ã·Ú·ÎÙÈÎ¿ 1665-1899
[Icônes de papier, Gravures religieuses orthodoxes 1665-1899], Athènes 1986, Vol. II, no. 616. 

40 P. ª. Kitromilidès, ¡ÂÔÂÏÏËÓÈÎfi˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜. √È ÔÏÈÙÈÎ¤˜ Î·È ÎÔÈÓˆÓÈÎ¤˜ È‰¤Â˜,
[Les Lumières néohelléniques. Les idées politiques et sociales], tr. Stella Nikoloudi, Athènes



éditoriale inouïe, avec la Planigraphie (ÂÈÂ‰ÔÁÚ·Ê›·) de Constantinople. Dans
l’inscription qui l’accompagne, la ville est qualifiée de «Reine aux sept collines
qui souffre de l’occupation ottomane».41

Une peinture sur bois datée de 1830 environ, qui se trouve aujourd’hui au
Musée Benaki à Athènes42 et qui représente la Renaissance de l’Hellénisme,
relève de la même orientation idéologique. Dans le registre inférieur du tableau
apparaît Mahomet qui, stupéfait, laisse son yatagan lui échapper des mains;
dans le registre supérieur, Hellas en gloire et au centre une vue de
Constantinople (fig. 26). Cette image subit dans la peinture murale aussi une
interprétation trahissant des intentions idéologiques bien précises: le peintre y
introduit –outre des éléments formels légués par le baroque et le rococo– des
détails symboliques nouveaux qui modifient le contenu de la composition
traditionnelle en la chargeant d’allusions et de signes qui laissent transparaître
des aspirations à la libération nationale, à la victoire finale sur les Turcs, à la
réalisation des vœux de revanche de l’Hellénisme et de la Chrétienté. 

Cette modeste évocation d’un sujet énorme a entendu en montrer les
différentes approches à partir de la représentation d’une ville et en effleurer
simplement les prolongements variés dans l’art et l’idéologie. L’art connaissant
lui aussi des retours en arrière, le non-respect de la stricte suite chronologique
dans le développement de l’exposé était non seulement opportun mais même
nécessaire, car dicté par les va-et-vient, sur le plan de l’idéologie et des moyens
d’expression, des artistes qui traitèrent le thème de Constantinople. 

Représentations de Constantinople après la chute 99

1996, surtout pp. 288-335, et du même, ƒ‹Á·˜ µÂÏÂÛÙÈÓÏ‹˜. £ÂˆÚ›· Î·È Ú¿ÍË [Rigas
Velestinlis. Théorie et pratique], Athènes 1998; L. Vranoussis, «ƒ‹Á·˜» [Rigas], µ·ÛÈÎ‹
µÈ‚ÏÈÔı‹ÎË, no. 10, Athènes 1954; du même, «ƒ‹Á·˜ µÂÏÂÛÙÈÓÏ‹˜-ºÂÚÚ·›Ô˜» [Rigas
Velestinlis Pheraios], Õ·ÓÙ· ÙˆÓ ¡ÂÔÂÏÏ‹ÓˆÓ ∫Ï·ÛÛÈÎÒÓ, Athènes 1968, Vol. I, p. 2. Voir
D. Karamberopoulos, éd., ∏ «Ã¿ÚÙ·» ÙÔ˘ ƒ‹Á· µÂÏÂÛÙÈÓÏ‹ [La Charte de Rigas Velestinlis],
Athènes 1998, notamment pour la «ÂÈÂ‰ÔÁÚ·Ê›·» [planigraphie] de Constantinople,
pp. 39-41. Voir aussi Alexis Politis, «La conquista di Costantinopoli. Un caso particolare della
ricezione di Bisanzio nell’ideologia neogreca», Niccolo Tommaseo: Popolo e nazioni, Atti del
Convegno internazionale, a cura di Francenco Bruni, Roma-Padova 2004, pp. 415-433.

41 La \EÈÂ‰ÔÁÚ·Ê›· ÙÉ˜ ∫ˆÓÛÙ·ÓÙÈÓÔ˘fiÏÂˆ˜ ÙÔÜ ÎfiÏÔ˘ ÙË˜ ÙÔÜ Î·Ù·ÛÙ¤ÓÔ˘ ÙË˜
àe Ùe ÛÙ·˘ÚÔ‰ÚfiÌÈ ı¤·˜ ÙÉ˜ ÂÚd ·éÙcÓ Î·d ÙÔÜ ÛÂÚ·Á›Ô˘ Ìb Ùa˜ ·Ï·Èa˜ Î·d Ó¤·˜ çÓÔÌ·-
Û›·˜, ·Úa ÙÔÜ ƒ‹Á· µÂÏÂÛÙÈÓÏÉ £ÂÙÙ·ÏÔÜ, 1796 [Planigraphie de Constantinople, de son
golfe, de son détroit, depuis le carrefour, vue sur elle et sur le sérail avec les anciennes et les
nouvelles appellations, par Rigas Velestinlis de Thessalie, 1796] a été gravée chez François
Muller à Vienne. 

42 A. Delivorrias, D. Photopoulos, ∏ ∂ÏÏ¿‰· ÙÔ˘ ªÔ˘ÛÂ›Ô˘ ªÂÓ¿ÎË [La Grèce du
Musée Benaki], Athènes 1997, pp. 426-427. 



Nous conclurons par l’évocation des œuvres de deux peintres encore
proches de la chute de Constantinople, qui abordent de manière différente
l’avenir de la Ville qu’ils représentent: il s’agit des œuvres du peintre italien du
XVe siècle Gentile Bellini et du peintre crétois du XVIe siècle Georges Klontzas. 

Georges Klontzas a livré une scène très éloquente, inspirée du texte
énigmatique mentionné plus haut des oracles de Léon le Sage.43 Elle représente,
accompagnée de l’inscription AIMA («sang»), la Reconquête de Constantinople
par les chrétiens (fig. 27). Le sang de l’oracle VII est donc celui du combat qui
mettra fin au règne des Ottomans, et la tête coupée emblématique des
illustrations traditionnelles devient une allusion à l’espoir de voir mourir Murat
III. Dans ce codex, la représentation de la ville est tout à fait imaginaire. Des
bannières chrétiennes flottent sur les toitures tandis que les hampes portant un
croissant sont brisées. Devant la muraille principale, lézardée par de nombreux
boulets, sur une terrasse dallée, a lieu un terrible massacre de Turcs. La tête
enturbannée de l’un d’eux –le sultan évidemment– est déposée dans une large
coupe et ostensiblement présentée par un soldat. Cette image, œuvre d’un
peintre grec du XVIe siècle dont le caractère polémique et l’engagement
politique sont immédiatement évidents, constitue une approche de la
coexistence des Grecs et des Turcs diamétralement opposée à celle du peintre
italien du XVe siècle: Gentile Bellini, envoyé à Constantinople après la chute de
la Ville,44 a représenté avec naïveté et dans un esprit de conciliation la rencontre
de Mahomet et du patriarche grec Gennade Scholarios devant Constantinople
(fig. 28). Notons qu’il existait une copie de ce tableau dans la vaste salle
capitulaire qui a brûlé dans le grand incendie de 1941. Une petite copie de la
copie est conservée aujourd’hui à la bibliothèque patriarcale.45

La présence dans la peinture de l’image de la ville qui fut jadis la capitale de
l’univers, une Ville-monde, «le glorieux temple de Constantin le Grand qui
surpasse toute autre ville, tout comme le ciel étoilé surpasse la terre»,46 est un
symbole qui dialogue avec les cultures, les politiques et les religions, des
premières années ayant suivi la chute jusqu’au XXe siècle. 

100 Eugénie Drakopoulou

43 J. Vereecken, L. Hadermann-Misguich, Les oracles de Léon le Sage illustrés par
Georges Klontzas. La version dans le codex Bute, Venise 2000, pl. XIII, fig. 7 (fol. 10v).

44 Voir le Chapitre «Gentile Bellini chez le sultan» dans André Chastel, L’Italie et
Byzance, Paris 1999, pp. 289-291.

45 Ath. Paliouras, éd., ∆Ô √ÈÎÔ˘ÌÂÓÈÎfi ¶·ÙÚÈ·Ú¯Â›Ô. ∏ ªÂÁ¿ÏË ÙÔ˘ ÃÚÈÛÙÔ‡ ∂ÎÎÏËÛ›·
[Le patriarcat œcuménique. La Grande Église du Christ], Athènes 1989, p. 151, ill. 167. 

46 Grégoire de Nazianze, Poèmes, Patrologia Graeca, col. 1027.

Institut de Recherches Néohelléniques / FNRS



Crédits Photographiques

Histoire de la Nation Grecque, Vol. 9, pp. 41, 212, Vol. 10, p. 163: ill. 1, 3,
24; Miltos Garidis, «Notes sur l’iconographie des sièges de Constantinople»,
Byzantinisch-Neugriechische Jahrbücher 22 (1973), fig. 7: ill. 4; Ath. Paliouras, √
˙ˆÁÚ¿ÊÔ˜ °ÂÒÚÁÈÔ˜ ∫ÏfiÓÙ˙·˜ (1540-1607) Î·È ·È ÌÈÎÚÔÁÚ·Ê›·È ÙÔ˘ ÎÒ‰ÈÎÔ˜
·˘ÙÔ‡ [Le peintre Georges Klontzas (1540-1607) et les miniatures de son codex],
Athènes 1977, fig. 191, 180, 181: ill. 5, 12; B. Berenson, Les peintres italiens de la
Renaissance, Londres: Gallimard, 1953, pl. XIV: ill. 6; §ÈÌ¿ÓÈ· Î·È ∫·Ú¿‚È· ÛÙÔ
µ˘˙·ÓÙÈÓfi ªÔ˘ÛÂ›Ô [Ports et bateaux au Musée Byzantin], Athènes 1997, pp. 31-
32: ill. 7, 13; Greece and the Sea, Athènes 1987, no. 222: ill. 8; ª. Garidis, ¢È·-
ÎÔÛÌËÙÈÎ‹ ∑ˆÁÚ·ÊÈÎ‹, µ·ÏÎ¿ÓÈ· – ªÈÎÚ·Û›·, 18Ô˜-19Ô˜ ·È. [La Peinture
ornementale, Balkans – Asie Mineure, XVIIIe-XIXe s.], Athènes 1996, fig. 47, 114,
120, 96: ill. 14, 19, 20, 21; ∂ÏÏËÓÈÎ‹ ∂ÌÔÚÈÎ‹ ¡·˘ÙÈÏ›· [La marine marchande
grecque], Athènes 1972, fig. 240, 241: ill. 15, 16; Ath. Paliouras, éd., ∆Ô √ÈÎÔ˘-
ÌÂÓÈÎfi ¶·ÙÚÈ·Ú¯Â›Ô. ∏ ªÂÁ¿ÏË ÙÔ˘ ÃÚÈÛÙÔ‡ ∂ÎÎÏËÛ›· [Le patriarcat
œcuménique. La Grande Église du Christ], Athènes 1989, fig. 167, 367: ill. 28, 17;
W. Muller Wiener, Bild Lexikon zur Topographie Istanbuls, Tübingen 1977, fig. 8,
611: ill. 18, 25; D. Papastratou, √Úıfi‰ÔÍ· ıÚËÛÎÂ˘ÙÈÎ¿ ¯·Ú·ÎÙÈÎ¿ 1665-1899
[Gravures religieuses orthodoxes 1665-1899], Athènes 1986, Vol. II, no. 616:
ill. 22; V. Panayotopoulos, éd., πÛÙÔÚ›· ÙÔ˘ ¡¤Ô˘ ∂ÏÏËÓÈÛÌÔ‡ [Histoire de
l’hellénisme moderne], Athènes 2004, annexe I: ill. 23; A. Delivorrias, D.
Fotopoulos, ∏ ∂ÏÏ¿‰· ÙÔ˘ ªÔ˘ÛÂ›Ô˘ ªÂÓ¿ÎË [La Grèce du Musée Benaki],
Athènes 1997, fig. 426: ill. 26; J. Vereecken, L. Hadermann-Misguich, Les oracles
de Léon VI le Sage illustrés par Georges Klontzas. La version dans le codex Bute,
Venise 2000, pl. XIII, fig. 7: ill. 27. Les autres photographies appartiennent à
l’auteur. 

Représentations de Constantinople après la chute 101



102 Eugénie Drakopoulou

Fig. 1. La Prise de Constantinople par les croisés,
mosaïque, XIIIe s., Saint-Jean l’Évangéliste,

Ravenne.

Fig. 2. La Prise de Constantinople par les croisés, 
tableau d’Eugène Delacroix, 1852, 

Musée du Louvre, Paris.

Fig. 3. La Prise de Constantinople par les Turcs,
manuscrit français no. 9087, fol. 207r, 

XVe s., Bibliothèque Nationale, Paris.

Fig. 4. La Prise de Constantinople 
par les Turcs, manuscrit no. 6888, 

Bibliothèque Saltykon-Chtchedrine, 

Saint-Pétersbourg (dessin Nelly Garidis).



Représentations de Constantinople après la chute 103

Fig. 5. La Prise de Constantinople par les Turcs,
codex Marc. Gr. VII, 22, fol. 90r, miniature de

Georges Klontzas, 1590-1592, Bibliothèque

Marcienne, Venise. 

Fig. 6. Le Christ au Jardin des oliviers (détail),

tableau d’Andrea Mantegna, XVe s.,

National Gallery, Londres. 

Fig. 7. La Vision de la Croix, icône portative, XVIIIe s., Musée Byzantin, Athènes.



104 Eugénie Drakopoulou

Fig. 8. Le Siège de Constantinople par les Avars, icône portative, XVIIIe s. Collection particulière, Athènes. 



Représentations de Constantinople après la chute 105

Fig. 9. L’Hymne Acathiste et le siège de Constantinople, fresque, monastère Humor, 1535,

Moldavie.

Fig. 11. La Prise de Constantinople, fresque,

monastère Moldovita, 1532, Moldavie.

Fig. 10. La Prise de Constantinople, fresque,

monastère Moldovita, 1532, Moldavie.



106 Eugénie Drakopoulou

Fig. 13. La Vision de la Croix, icône portative

(détail), XVIIIe s., Musée Byzantin, Athènes.

Fig. 12. Constantin le Grand avec sa mère Hélène et
Constantin Paléologue avec sa mère Hélène et
esquisse de Constantinople, miniature de Georges

Klontzas, codex ªarc. Gr. VII, 22, fol. 85r, 1590-

1592, Bibliothèque Marcienne, Venise. 



Représentations de Constantinople après la chute 107

Fig. 15. Plan de Constantinople, miniature, début du

XVe siècle, tirée du “Liber Insularum Archipelagi”,

Bibliothèque Nationale, Paris.

Fig. 16. Constantinople, vue générale, gravure 

sur cuivre du XVIIe s. d’après S. Münster (1579)

Bibliothèque Nationale, Paris.

Fig. 14. Constantinople, fresque, maison Poulkidis, 1752-1759, Siatista, Macédoine occidentale.



108 Eugénie Drakopoulou

Fig. 17. Constantinople, vue générale de la partie orientale de la Corne d’Or, gravure, XVIe s., 

Bibliothèque Nationale, Paris.

Fig. 19. Constantinople,

fresque, maison de Georges

Schwarz, 1798, Ambelakia,

Thessalie.

Fig. 18. Vue de Constan-
tinople depuis Galata,

gravure, XVIe s., 

Bibliothèque de l’Université

de Leiden. 



Représentations de Constantinople après la chute 109

Fig. 21. Paysage du Bosphore, fresque, 1795,

Réfectoire du monastère Prodromou, Serrès. 

Fig. 22. Réception de la Sainte Ceinture
à Constantinople, lithographie, 1871,

Musée de la Culture Byzantine, Thessa-

lonique. 

Fig. 20. Constantinople, fresque, maison

de Triantaphyllou, XVIIIe s., Drakia,

Pilion.



110 Eugénie Drakopoulou

Fig. 25. Constantinople, vue du sérail depuis la Corne d’Or, gravure, seconde moitié du XVIIe s.

Fig. 23. Constantinople, Charte de Rigas Velestinlis, 1796. 

Fig. 24. Constantinople, gravure sur cuivre, XVIe-XVIIe s., Bibliothèque Gennadios, Athènes.



Représentations de Constantinople après la chute 111

Fig. 27. Constantinople attaquée par une flotte, miniature de Georges Klontzas, XVIe s., codex Bute fol. 10v,

collection particulière, Paris. 



112 Eugénie Drakopoulou

Fig. 28. La Rencontre du patriarche et de Mahomet le Conquérant à Constantinople,

copie d’un tableau de Gentile Bellini, Bibliothèque Patriarcale, Constantinople.

Fig. 26. La Renaissance de la Grèce, couronnement en bois provenant de la décoration intérieure 

d’une demeure insulaire, 1830, Musée Benaki, Athènes.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

