- Publishing

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 1 (2004)

Vol 1, No (2004)

- istorical Review

- istorique

VOLUME I (2004)

Institut de Recherches Néohelléniques
Fondation Nationale de la Recherche Scientifique

Représentations de Constantinople aprés la chute.
Prolongements idéologiques

Eugénie Drakopoulou

doi: 10.12681/hr.172

Institute for Neohellenic Research
National Hellenic Research Foundation

To cite this article:

Drakopoulou, E. (2005). Représentations de Constantinople apres la chute. Prolongements idéologiques. The Historical
Review/La Revue Historique, 1, 89-112. https://doi.org/10.12681/hr.172

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 23/01/2026 02:33:48



REPRESENTATIONS DE CONSTANTINOPLE APRES LA CHUTE:
PROLONGEMENTS IDEOLOGIQUES

Eugénie Drakopoulou

RESUME: Limage de Constantinople, liée & son mythe et au mythe du dernier empereur,
apparait apres la chute de la ville, dans I'iconographie tant occidentale qu'orthodoxe, sur des
icbnes portatives, des manuscrits et des fresques dans les églises et les demeures patriciennes.
L'événement méme de la prise de la ville, en tant que représentation indépendante ou
incorporée a des cycles iconographiques existants, est représenté plusieurs fois, entre les
premicres années apres la chute et le XIXe siecle, dans la peinture de 1'Occident et de I'Orient
orthodoxe. L'image de la ville de Constantinople, dans les années suivant sa chute, devient
symbole de la supériorité et de la victoire du christianisme, symbole d’opulence, de prospérité
et de vie cosmopolite, symbole de la libération de I'hellénisme asservi, mais aussi de la
coexistence des mondes orthodoxe et musulman.

Dans ce travail, nous avons voulu repérer les différents messages, ethno-culturels, politiques
et religieux dont sont chargées, selon les époques et les besoins, les représentations de
Constantinople dans la peinture apres sa prise par les Turcs.

La capitale de deux empires, symbole de puissance et de grandeur, devint pour
les Grecs vaincus, des sa prise définitive, le vivant souvenir national et religieux
de la perte, mais aussi le symbole d’une revanche attendue: cing siecles durant,
Constantinople incarna les regrets, les sentiments de culpabilité, les désirs et les
réves du monde orthodoxe et occidental. Mais au-dela méme de son sens
politique et religieux, la charge émotionnelle qu’elle véhicule est demeurée
intense jusqu’a nos jours: il nest que de songer & un événement survenu l'an
dernier encore, la demande officielle de pardon de I'Eglise romaine pour la prise
de la Ville, huit cents ans apres les faits de 1204.

Limage de la Ville, indissociable de son mythe, apparait, apres sa chute en
1453, dans l'iconographie tant occidentale quorthodoxe!, porteuse, selon les
époques et les nécessités du moment, de divers messages, d’ordre national,
politique ou religieux.

Le mythe de la Ville avant la chute, au regard de la tradition littéraire, a créé
une image fascinante moins de la ville idéale que de la ville désirable, & pénétrer,

1 Une premiére forme de ce travail a été présentée sous le titre «Limage de la ville de
Constantinople dans la peinture religieuse et laique apreés la chuter au Congreso
Internacional ix Encuentro cientifici sobre Grecia, Constantinopla 550 afios desde su caida,

Granada, 4-6 décembre 2003.

La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume 1 (2004)



90 Eugénie Drakopoulou

a posséder. Une cité emblématique d’un espace urbain ol sapproprier toutes
formes de richesse tout en remplagant le merveilleux féerique par le merveilleux
chrétien, en faisant donc ceuvre pie.2 Pour les Occidentaux du Xlle siecle, elle
était la ville olt «tout nest qu’ordre et beauté, luxe, calme et volupté»,3 et pour
les musulmans de la méme époque, «plus grande encore que sa renommée».4

Limage réelle de la Ville dans des dessins, cartes et vues, sa topographie et
ses monuments ont été étudiés exhaustivement, avec un intérét inaltéré jusqu’a
nos jours.>

Dans le domaine de la peinture, la Ville sainte a été représentée de maniere tres
variée en fonction des époques, de la représentation minimaliste du XIlle siecle sur
le pavement de I'église Saint-Jean l’Evangéliste a Ravenne (fig. 1) jusquau roman-
tisme dynamique de Delacroix, inspiré des événements historiques, au XIXe siecle
(fig. 2); elle a été peinte sous 'aspect d’une ville occidentale, avec des constructions
gothiques fantaisistes, dans un manuscrit frangais du XVe siecle (fig. 3), ou
semblable 4 la ville de Novgorod, avec la Grande-Eglise, les tours et les campaniles,
dans un recueil manuscrit russe du XVIle siecle (fig. 4), ou en un style plus réaliste
dans un manuscrit grec du XVlIe si¢cle, ol 'on reconnait les sept collines (fig. 5).
Sur le plan de l'allégorie et du symbole, elle remplaca la ville de Jérusalem au XVe
sitccle dans un tableau & sujet religicux d’Andrea Mantegna (fig. 6), et dans une

2 J. Grisward, «Paris, Jérusalem, Constantinople dans le Pélerinage de Charlemagne.
Trois villes, trois fonctions», Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe de la
ville au Moyen Age, Colloque du Département d’Etudes Médiévales de I'Université Paris-
Sorbonne (Paris 1V), Paris, s.d., p. 79.

3 Ibid., p. 80. Voir aussi R. Macrides, “Constantinople: the crusaders’ gaze”, dans R.
Macrides, éd., Travel in the Byzantine World, Papers from the Thirty-fourth Spring
Symposium of Byzantine Studies, Birmingham, April 2000, Ashgate: Variorum, 2002, pp.
193-212; M. Angold, “The decline of Byzantium seen through the eyes of western travellers”,
Travel in the Byzantine World, pp. 213-232.

4]. Sourdel-Thomine, «Une image musulmane de Jérusalem au début du XIITe siecle»,
Jérusalem, Rome, Constantinople. L'image et le mythe de la ville au Moyen Age, p. 218.

5> Voir a titre indicatif Giuseppe Gerola, «Le vedute di Constantinopoli di Cristoforo
Buondelmonti», Studi Bizantini e neoellenici 111 (1931), pp. 247-279; R. Janin, Constantinople
Byzantine. Développement urbain et répertoire topographique, Paris 1964; P. Sherrard,
Contantinople, Iconography of a Sacred City, Londres 1965; R. Guilland, Etudes de
topographie de Constantinople byzantine, Berlin-Amsterdam 1969; W. Muller-Wiener,
Bildlexikon zur topographie Istanbuls. Byzantion — Konstantinupolis — Istanbul bis zum Beginn
des 17. Jahrhunderts, Tiibingen 1977; C. Mango, Le développement urbain de Constantinople
(IVe-Vlle siécles), Paris 1985; G. Dagron, Naissance d’une capitale. Constantinople et ses
institutions de 330 a 451, Paris 1974 pp. 56-60; E. Concina, La cittd bizantina, Roma-Bari
2003, pp. 3-46.



Représentations de Constantinople aprés la chute 91

icone du XVl siecle, elle fut substituée au pont du Tibre ot Constantin le Grand
avait eu la vision de la croix (fig. 7).

On tentera ici une présentation sélective, partie d'un matériel iconogra-
phique extrémement riche, qui se distingue par la variété des représentations et
par la complexité et 'ampleur des significations et des valeurs.

La chute de Constantinople eut un énorme retentissement dans les
consciences chrétiennes et s'exprima aussi bien dans la littérature, en Orient et en
Occident,6 que dans I'iconographie.” Lune des premitres miniatures traitant ce
sujet se trouve dans un manuscrit francais du XVe si¢cle conservé a la Bibliotheque
Nationale de Paris.8 La vue est prise, en gros, de 'ouest, cest-a-dire de la rive
européenne. Dans le fond, Constantinople a 'apparence d’une ville occidentale
avec, & gauche, la Corne d’Or fermée par une barriere de bateaux, et sur la rive
opposée de la Corne d’Or, le quartier de Pera ou Galata. On distingue le Bosphore
et la mer de Marmara (fig. 3). Le manuscrit francais est 'une des rares illustrations
a montrer spécifiquement 'événement méme de la prise de la Ville et  se référer
au moment historique ol elle survint réellement. Clest également le cas de la
représentation de la prise de 1453 intitulée «La Guerre de Constantinople» dans
le manuscrit du peintre et miniaturiste crétois Georges Klontzas,” au XVle siecle.10
Dans le registre supérieur de 'image, & c6té du Christ bénissant, le peintre a noté:
«cette vengeance a été terrible», voyant dans la prise de la Ville un chitiment
divin. La Ville aux sept collines apparait dans une conception panoramique, alors
quelle est assiégée par terre et par mer (fig. 5). Dans une interprétation russe de
la peinture du XVIlle siecle qui contient des descriptions de dessins, modeles a

6 Voir A. Pertusi, éd., La caduta di Constantinopoli: Le testimonianze dei contemporanel,
2 Vol., Rome-Milan 1976; du méme éditeur, Testi inediti e poco noti sulla caduta di Consta-
ntinopoli, Bologne 1983; M. Santucci, «Jérusalem, Rome et Constantinople dans 'ceuvre de
Molinets, Jérusalem, Rome, Constantinople. L'image et le mythe de la ville au Moyen Age,
pp- 137-148; André Chastel, L'Italie et Byzance, Paris 1999, pp. 265-279. Voir aussi Pedro
Badenas de la Pena, Inmaculada Perez Martin, éd., Constantinopla 1453, mitos y realidades,
Madrid 2003.

7 Miltos Garidis, «Notes sur I'iconographie des sitges de Constantinople», Byzantinisch-
Neugriechische Jahrbiicher 22 (1973), pp. 99-123.

8 B. N. francais 9087, fol. 207v. Manuscrit du Voyage d’Outre-Mer de Bertandon de la
Broqui¢re. Voir M. Garidis, op. cit., pp. 110-111.

9 Sur ce peintre, voir M. Chatzidakis, E. Drakopoulou, EAnves Zwypdgor petd v Adwon
(1450-1830) [Peintres grecs apres la chute (1450-1830)], Athenes 1997, Vol. 11, pp. 83-96.

10 Codex Marc. Gr. VII, 22, fol. 90r. Voir Ath. Paliouras, O (wypdgog 'tapyiog KA6-
viCag (1540-1607) kar ar pukpoypagiai tou kddixog autou [Le peintre Georges Klontzas
(1540-1607) et les miniatures de son codex], Atheénes 1977, p. 222, ill. 191.



92 Eugénie Drakopoulou

Pusage des peintres, il est question d’un titre en rouge d’un texte descriptif de la
prise de Constantinople le 29 mai de 'année 1453.11 Le dessin représente une ville
entourée de remparts et dont la Grande Eglise est en flammes, ol les portes du
ciel ouvertes sont gardées par un ange au-dessus des coupoles, oli le patriarche est
en pritre en dehors des murailles dans un faubourg séparé de la ville par un canal
(fig. 4). Les caractéristiques de la ville rappellent tout a fait celles de Novgorod
telle quelle est présentée dans le méme manuscrit.

Bien que l'on ait pu naguere soutenir I'inexistence de représentations
autonomes de la prise de Constantinople dans la peinture post-byzantine, la
présence d’'un sujet similaire, spécifiquement, dans une interprétation de la
peinture russe suggére qu'une représentation iconographique indépendante avait
bien été mise au point. Ce sentiment est renforcé par deux autres exemples:
Pexistence d’une icone russe du XVIle siecle au musée de 'Hermitage, qui
représente un cycle entier de quatre si¢ges de Constantinople,!2 que
malheureusement nous n’avons pu localiser, et une autre icone, due a un peintre
anonyme du XVIIle siecle, conservée dans une collection particuliere 3 Athénes,!3
qui relate, d’apres linscription quelle porte, le siégge de Constantinople par les
Avars en 626 (fig. 8). La Ville est assiégée par terre et par mer, tandis que sur les
remparts, le patriarche entouré de son clergé promene en procession les icones du
Christ et de la Vierge. Licone associe des réminiscences des prises ultérieures de
la Ville, comme les physionomies arabes des assiégeants, qui renvoient au siege
du début du VIIle siécle, et une bannitre turque, référence a la prise par les
Ottomans. La création d’une nouvelle représentation iconographique dans la
peinture post-byzantine reflete aussi la charge idéologique de cet événement
historique pour 'Orthodoxie.

Mais le plus souvent, dans I'iconographie orthodoxe, les représentations de
la chute de Constantinople sont intégrées a des thémes iconographiques
existants, tels le cycle de 'Hymne Acathiste ou celui des miracles de saint
Michel Archange. C'est une manitre qui convient mieux a l'art religieux de
I'Orient, mais aussi & la nécessité pour les peuples assujettis des Balkans de
trouver des moyens suggestifs d’exprimer leur opposition 4 'occupant ottoman.
Le cycle de 'Hymne Acathiste est associé au salut de Constantinople, sauvée des
Barbares par 'intercession de la Vierge. Dans la premiére moitié du XVIe siecle,
la composition iconographique du Siege de Constantinople occupe une place de
choix dans le programme des fagades de la plupart des églises de Moldavie, et

M. Garidis, op. cit., p. 108.
12 Ibid., p. 109.
13 Greece and the Sea, Athénes 1987, no. 222 (M. Vassilaki-Mavrakaki).



Représentations de Constantinople aprés la chute 93

plus particulierement celles qui furent décorées pendant le régne de Petru
Rares.’4 La composition accompagne toujours les peintures illustrant les 24
strophes de 'Hymne Acathiste, et est développée en frise, en bas des images de
I'Hymne, 4 hauteur ’homme et dans des dimensions beaucoup plus importantes
que chacune d’entre elles. Elle se présente donc comme étant le point culminant
de l'illustration de cet hymne, une sorte de couronnement (fig. 9).

La représentation apparait au total dans dix monuments de Moldavie,!s
pendant une période de dix ans située au milieu du XVIe siecle. Le sujet se
présente de manitre presque identique dans toutes ces compositions: une ville
conventionnellement représentée par sa puissante enceinte est assiégée sur mer et
sur terre par la flotte et larmée ennemies (fig. 10). Le fait que la ville soit repré-
sentée sous le méme angle, Cest-a-dire vue du coté de la muraille terrestre, ouest-
nord-ouest, que dans le manuscrit frangais précité incite & croire a l'existence
possible d'un modetle occidental pour cette scéne. Le rempart porte en haut
Pinscription du nom de la ville, Carigrad (Constantinople en slavon), et a
Pintérieur, on apergoit parmi les autres bitiments des églises de type moldave. Les
assiégeants, cavaliers et fantassins, sont vétus a la turque. Une pluie de feu, par son
intervention miraculeuse, sauve la ville des assiégeants (fig. 11).

Ces représentations ont été interprétées a juste titre comme un message
idéologique et politique, et mises en rapport avec la lutte contre les Ottomans
menée par le prince moldave Petru Rares.!® De plus, dans un langage
symbolique propre 4 Part du Moyen Age, le théme de I'Hymne Acathiste, lié
au souvenir du salut de Constantinople lors du si¢ge par les Perses et les Avars,
évoquant 'aide miraculeuse accordée autrefois aux Byzantins, se transforme en
une invocation pour la sauvegarde de la Moldavie contre le danger ottoman. 1l
est non moins significatif quapres 1541, le theme ne réapparait plus dans la
décoration des églises de Moldavie. Il existe sur le mur extérieur d’une petite
église sise sur I'lle de Veliki Grad, sur le lac de Prespa, actuellement en territoire
yougoslave, une scene de la prise de la Ville faisant partie de 'Hymne Acathiste.
Malheureusement, cette peinture murale, datée, d’apres le style, du XIVe siecle,
n'est que tres partiellement conservée et en trés mauvais érat.!”

14 M. Garidis, op. cit., pp. 99-194. V. Graecu, “Eine Belagerung Konstantinoples in der
ruminischen Kirchenmalerei”, Byzantion 1 (1924), pp. 273-291.

15 Hirlau, 1530; Probota, 1532-1535; Saint-Georges de Suceava, 1534; Cosula, 1536-1538;
Saint-Démetre de Suceava, 1537-1539; Baia, 1535-1538; Balinesti, 1535-1538; Humor, 1535;
Moldovita, 1537; Arbore, 1541.

16 S. Ulea, «Lorigine et la signification idéologique de la peinture extérieure moldave»,
Revue Roumaine d’Histoire, Bucarest 1963, Vol. 11, no. 1, pp. 29-71.

17 M. Garidis, op. cit., p. 105, fig. 5.



94 Eugénie Drakopoulou

Le cycle de 'Hymne Acathiste semble avoir été préféré pour intégrer des
représentations de la prise de Constantinople, bien que 'une des scenes du
cycle des miracles de '’Archange Michel, la Ville sauvée des Sarrasins, ait, elle
aussi, fourni la possibilité de telles représentations et symbolismes. 8

Lexistence d’'un passage & ce propos dans I'Interprétation de la peinture,
texte du XVllle siecle de Denys de Fourna, intitulé «Michel libérant
Constantinople de la captivité perse» qui évoque «une grande et belle forteresse
avec en dessous des tentes et une multitude de soldats, fantassins et cavaliers
égorgés, d’autres appuyant des échelles contre elle, et au-dessus, Michel dans les
nuages, dans une lumiére éblouissante, brandissant un glaive de feu», est
manifestement signe de la consécration de ce théme iconographique dans le
cycle de 'Archange Michel, en dépit de la rareté des représentations.!?

La chute de la Ville marqua une rupture historique, qui alimenta des siécles
durant I'imagination et la création artistique des peuples. Indépendamment
méme de ses prises, 'image de Constantinople avait en soi la force d’'un symbole,
repérable dans liconographie occidentale. Depuis longtemps qualifiée de
Nouvelle Jérusalem,20 elle se substitue a celle-ci, quelques années a peine apres la
chute, dans les tableaux religieux des peintres italiens Mantegna, Carpaccio ou
Jacopo Bellini.2! Au XVe siecle, les artistes se contentent de dessiner une ville
occidentale a la place de Jérusalem, car les épisodes de histoire sainte étaient
loccasion de représenter des villes contemporaines avec leurs monuments,?2
comme Rome, Florence, voire méme Tolede, a l'arriére-plan des scénes sacrées.
Au fond d'un tableau d’Andrea Mantegna, le Christ au jardin des oliviers,
conservé a la National Gallery de Londres (fig. 6), les détails topographiques de
la ville renvoient & Constantinople. Uéglise Sainte-Sophie, une tour devant les
murs, la colonne de Justinien qui fut détruite apres la prise par les Ottomans, et
la statue équestre qui fut volée en 1204 par les croisés figuraient dans des
topographies plus anciennes de la Ville que le peintre avait manifestement a sa

18 Voir S. Gabeli¢, Le monastére de Lesnovo, Belgrade 1998 (en serbe), p. 96, pl. XXI, 34.

19 A. Papadopoulos-Kerameus, éd., Arovusiov 7ob éx Dovpva, Eouyvelx tic Zwyoagp:-
x7jc Téyvne [Denys de Fourna, Interprétation de la peinture], Saint-Pétersbourg 1909, p. 174.

20 Voir P. Sherrard, Contantinople, Iconography of a Sacred City, Londres 1965. Voir
aussi Chr. Angelidi, «Remarques sur la description de la Jérusalem céleste», Jahrbuch der
Osterreichischen Byzantinistik 32, 3 (1982), pp. 207-215.

21 M. Vickers, “Mantegna and Constantinople”, The Burlington Magazine 883, CXVIII
(1976), p. 687.

22 Fr. Robin, «Jérusalem dans la peinture franco-flamande (XIIle-XVe siccles).
Abstractions, fantaisies et réalités», Jérusalem, Rome, Constantinople. L’image et le mythe

de la ville au Moyen Age, pp. 33-63.



Représentations de Constantinople aprés la chute 95

disposition.23 Les dessins de Cyriaque d’Ancone —bien que ce personnage soit
vraisemblablement déja disparu en 1453— sont sans doute une autre source.24
Mais comme le tableau se situe, chronologiquement parlant, trés pres de la chute
de Constantinople,?> la question qui se pose est de savoir d’out viennent les
minarets et les croissants de lune qui dominent dans les architectures de
Mantegna. La nouvelle de la conversion des églises byzantines en mosquées était-
elle donc parvenue si vite en Italie, ou bien est-ce la reprise d'un motif qui
distinguait les représentations plus anciennes de Jérusalem elle-méme?

Doit-on supposer que le peintre, qui réalisa ce tableau trés peu de temps
apres la chute de la Ville, érait sous le choc de I'événement et voulut ainsi
représenter la ville sainte turquisée, au lieu d’une autre ville sainte, Jérusalem?

Dans un autre schéma allégorique et symbolique, I'image de la Ville est
associée aux figures des deux Constantin,26 premier et dernier empereurs de
Byzance.

Dans un manuscrit du XVIe siecle,?” le fameux peintre crétois Georges
Klontzas illustre les oracles de Léon le Sage,28 texte hermétique et de ce fait
énigmatique, qui exerca par son allure prophétique et illustration de ses figures
une influence considérable sur 'eschatologie politique de Byzance avant et apres
la chute de la capitale. Une scéne du manuscrit montre la ville de Constantinople
en deux registres, sans détails topographiques, tandis que dans le registre central
de I'image on distingue le premier et le dernier empereurs de Byzance représentés
en majesté, en couples avec leurs méres respectives, toutes deux prénommées
Heélene (fig. 12).2% Les feuillets suivants recélent les représentations de Constantin

23 M. Vickers, “Mantegna and Constantinople”, pp. 680-687.

24 Voir Chr. Patrinelis, «Kuplakég o Aykmvitng: H unnpeoia tou 16 tny audiiv tou
ooultdvou Mwdaped tou ITopBntod xai o xpévog tou Bavdrou tour [Cyriaque d’Ancéne:
son service 2 la cour du sultan Mahomet le Conquérant et la date de sa mort], Enetnpis Erar-
petag BuCavuvay Znoubav XXXVI (1968), pp. 152-162.

25 Sur la datation du tableau de Mantegna, voir M. Vickers, op. cit., p. 684.

26 Sur la figure de Constantin le Grand dans 'iconographie, voir M. Restle, “Konstantins-
und Herakleiosbilder in Ost und West”, Geschichte und Kultur der Palaiologenzeit, Vienne
1996, pp. 197-204. Pour Constantin Paléologue, voir M. Caroll, “Constantine XI Palacologus:
Some problems of Image”, dans A. Moffatt, éd., Maistor, Classical, Byzantine and Renaissance
Studies for Robert Browning, Canbetta 1984, pp. 329-343.

27 Voir notes no. 9, 10.

28 K. Kyriakou, Or 1otopnpévor ypnopoi tou Aéovtog T  tou Xogou, Xeipdypagpn
napdboon xai ex66oeig xkard toug IE'-10  aiddveg [Les oracles de Léon VI le Sage illustrés,
tradition manuscrite et éditions aux XVe-XVlIlle siécles], Atheénes 1995.

29 Ath. Paliouras, O (wypdepogs 'edpyiog KAdviQag (1540-1607) xar ar pixpoypagiar
tou ka&bikog autod, ill. 180, 181, 179.



96 Eugénie Drakopoulou

Paléologue en compagnie de Charon ainsi que la dépouille du dernier empereur,
qui, selon une légende vivace dans I'espace grec, nest pas mort mais seulement
pétrifié. 1l est intéressant de noter que les sceénes précitées, dans le manuscrit de
Klontzas, sont précédées de la Vision de la Croix par Constantin le Grand.

A Byzance et durant les siécles suivants en général, Peschatologie de
I'Apocalypse joue en faveur du pouvoir impérial, et la figure de Constantin
Paléologue passe dans la tradition populaire grecque d’une fagon analogue aux
souverains européens du Moyen Age. Tous les espoirs de renouveau de Byzance
et, a partir du XIXe siecle, de libération des Grecs asservis, reposent sur 'heure
tant attendue du retour de 'empereur «endormi». Lintérét de la mise en ceuvre
post-byzantine du the¢me de I'empereur pacifique réside dans le faic que la
légende de Constantin Paléologue est lie a la quéte d’indépendance nationale
et non 2 la tentative d’assainissement moral du monde chrétien, comme dans
le cas des chefs chrétiens d’Occident.

Ce méme theéme, la Vision de la Croix, est représenté sur une icone
portative du XVIIle si¢cle conservée au Musée Byzantin d’Athenes (fig. 7, 13).30
Dans notre image, le peintre post-byzantin Stylianos Stavrakis3! dessine a la
place du pont une ville qui rappelle Constantinople, Constantin le Grand sous
les traits de Constantin Paléologue, le Mauritanien comme un chrétien, son fez
rouge portant une croix en or; enfin, 'ange rappelle fortement celui qui, selon
la légende de I'empereur pétrifié, descendra pour le réanimer quand Dieu le
voudra: Constantin entrera alors dans la Ville et chassera les Turcs.

On rencontre une autre dimension du sens des représentations de
Constantinople pour lhellénisme moderne dans la décoration de maisons
patriciennes dans 'espace grec et balkanique aux XVIIle et XIXe si¢cles. Dans ces
représentations, Constantinople est symbole d’opulence, de prospérité et de vie
cosmopolite. C’est 'époque oli une conjoncture politique favorable et Iessor
économique permettent a certains Grecs d’entrer en contact avec 'Occident:
une émigration nombreuse partie de Thessalie, d'Epire et surtout de Macédoine
occidentale vers les nouvelles possessions des Habsbourg en Serbie, en Hongrie,
puis vers 'Europe centrale, suscite des ouvertures qui ne pouvaient pas ne pas
laisser de traces dans I'art, I'architecture et la peinture. Cette fois, le principal
matériel iconographique que sont les gravures occidentales3? viendra entre les

30 Apdvia kar Kapdfia oto BuCavuivé Mouoeio [Ports et Bateaux au Musée Byzantin],
Atheénes 1997, no. 9 (Chryssanthi Baltogianni).

31 Sur ce peintre, voir M. Chatzidakis, E. Drakopoulou, EAAnves Zwypdgor petd v
Alwon (1450-1830), Vol. 11, pp. 376-377.

32 Voir M. Garidis, «Kavotpia yahkoypapikd npétuna yia myv xoopikit (wypapiki



Représentations de Constantinople aprés la chute 97

mains des peintres locaux pour se mettre au service du désir des bourgeois
enrichis de faire représenter dans leurs demeures la Reine des Villes, sujet de
prédilection parmi un ensemble de grandes villes européennes comme Vienne,
Marseille, Venise. De Kastoria, Siatista et loannina jusqu'a Hydra ou Patmos, les
négociants et les armateurs rapportent d’Occident des idées, des dessins et des
gravures, et les peintres, libérés des contraintes de la peinture sacrée, vont
adopter un style populaire, terrestre et plaisant, rendant en couleurs vives et
brillantes les paysages des contrées plus avancées ol les bourgeois émigrés
avaient fait fortune. Les paysages de Constantinople occupent une place de
choix dans ces représentations, souvent avec des influences des styles baroque et
rococo. Sur une peinture représentant Constantinople dans une maison de
Siatista en Macédoine occidentale, datant de 1752-1759 (fig. 14),3% lauteur
reproduit un schéma général déja fixé et répandu concernant la représentation
de cette ville, dont l'origine doit remonter, pour le noyau central, 4 des gravures
et des cartes topographiques du XVe et XVIe siecle, comme celles qui se trouvent
a la Bibliothéque Nationale de Paris (fig. 15, 16). Des gravures du XVle siécle
peuvent de méme étre comparées aux fresques de Constantinople dans deux
maisons patriciennes du XVIlIle si¢cle, celle de Georges Schwarz & Ambelakia34
et celle de Triantaphyllou & Drakia dans le Pilion (fig. 17, 18, 19, 20). Dans la
maison de Triantaphyllou, la représentation, 'une des plus détaillées de la Ville
avec ses 16 metres de long, surprend par le nombre de minarets qui se dressent
vers le ciel et par la restitution soignée du paysage, des bateaux et des maisons,
magnifiquement rendus sur le plan pictural et chromatique.3>

En ces temps d’apogée et de prospérité de I'élément grec et d’ouverture vers
la peinture profane, un sujet profane avec un paysage du Bosphore ornera le
réfectoire du monastere Prodromou a Serrés en 1795 (fig. 21).36

Le climat de coexistence des chrétiens et des conquérants ottomans
s'exprimera aussi dans la peinture  travers un theme qui se déroule dans la Ville.
Dans la salle de réception de 'hétellerie du monastere Agiou-Lavrentiou dans le
Pilion, une scéne aujourd’hui détruite montrait le cortege qui se formait lorsque

tov 180 xat 190 aidhvar [Nouveaux modeles gravés sur cuivre pour la peinture profane aux
XVIlle et XIXe siecles], MaxeSovikd 22 (1982), pp. 1-15.

33 M. Garidis, Aiakoopnuxii Zoypagixi, BaAkdvia — Mikpaoia 180g-190¢ aicvag [La
Peinture ornementale, Balkans — Asie Mineure, XVIIle-XIXe siecles], Athénes 1996, ill. 47.

34 M. Garidis, op. cit., ill. 114.

35 K. A. Makris, H Aaikni téyvn tou IInAiou [Lart populaire du Pilion], Athénes 1976,
pp- 166-171, ill. pp. 172, 181, 183.

36 M. Garidis, op. cit., ill. 96.



98 Eugénie Drakopoulou

le patriarche se rendait au palais du sultan & Constantinople pour le «baiser de
main», cest-a-dire recevoir 'agrément de son élection par le sultan, en déclarant
Iacceptation du pouvoir ottoman et en faisant sa soumission. Ensuite, il revenait
au patriarcat, accompagné d’une brillante escorte de dignitaires turcs, de prélats
et de gens du peuple, pour son intronisation.” Laeuvre était fondée sur un récit
en vers du patriarche Kallinikos, natif du Pilion, qui, aprés un séjour de
quelques mois sur le tréne patriarcal, revint & Zagora ol il mourut en 1791.
Cette marche triomphale du patriarche, du palais au patriarcat de
Constantinople, fut relatée par le peintre 2 la fin du XVIlle siecle dans une
représentation unique et jamais reprise dans la peinture byzantine.

Alors que les représentations de Constantinople dans la peinture profane
reposent sur les vues des gravures occidentales sans insister particuli¢rement sur
les détails topographiques, on remarque sur des icdnes en papier, qui connurent
une large diffusion dans le monde orthodoxe a partir du XVIIle siecle,
Iestompement du sujet religieux au profit de la topographie de la Ville. Une
icdbne en papier, une lithographie avec des inscriptions grecques et russes,
représente la Réception de la vénérable Ceinture de la Mére de Dieu a Istanbul
en 1871. Ici, le sujet religieux est visiblement laissé de coté au profit de la mise
en valeur de dérails intéressants de la vie quotidienne & Constantinople et de
I'importance de ses gens de métier a une époque ot les Grecs y prospéraient.38
En dehors de la foule des prétres et des laics, nous remarquons les batiments a
trois étages, avec deux inscriptions professionnelles: celle du Dr F Basilon,
dentiste, et celle du dépdt de tabac Thomas Phenerli. A gauche, la mosquée
turque imposante avec le minaret, probablement le Gjalj’ Kjo'sk (fig. 22).3

Une vue de Constantinople gravée 2 Vienne 2 la fin du XVIIle siecle (fig. 23),
proche des gravures du XVIle (fig. 24, 25), figure a la premiere page d’un texte
révolutionnaire capital pour l'hellénisme, la Charte de la Gréce, Vienne 1796-
1797, qui connut de nombreuses rééditions et est dti 4 Rigas Velestinlis, I'une des
figures les plus significatives dans la pensée politique néo-hellénique et sud-est
européenne.®® En aolit 1796, il se rend & Vienne ou il entame une activité

37 K. A. Makris, Aadikés Cwypagiés oto Apyovrapixi tou An Aavpévin oto ITiikio [Les
peintures populaires de 'hétellerie du monastere Ai Lavrenti dans le Pilion], Volos 1947.

38 Voir H kabnpepivii (wii otnv KwvotavuvoinoAn oto téhog tou 190u kai oug apyés
tou 200U aidva [La vie quotidienne & Constantinople a la fin du XIXe si¢cle et au début du
XXe s.], Athénes 1999.

39 D. Papastratou, Xdpuveg Euxéves, OpBddoéa Opnoxevuxd Xapaxtuxd 1665-1899
(Icones de papier, Gravures religicuses orthodoxes 1665-1899], Athénes 1986, Vol. II, no. 616.

40 P M. Kitromilides, Neoednvikés Arapwuiopds. Or nohtikés kar kovavikég 16,
[Les Lumitres néohelléniques. Les idées politiques et sociales], tr. Stella Nikoloudi, Athenes



Représentations de Constantinople aprés la chute 99

éditoriale inoue, avec la Planigraphie (emnedoypagia) de Constantinople. Dans
Pinscription qui 'accompagne, la ville est qualifiée de «Reine aux sept collines
qui souffre de 'occupation ottomane».4!

Une peinture sur bois datée de 1830 environ, qui se trouve aujourd’hui au
Musée Benaki 2 Athénes® et qui représente la Renaissance de 'Hellénisme,
reléve de la méme orientation idéologique. Dans le registre inférieur du tableau
apparait Mahomet qui, stupéfait, laisse son yatagan lui échapper des mains;
dans le registre supérieur, Hellas en gloire et au centre une vue de
Constantinople (fig. 26). Cette image subit dans la peinture murale aussi une
interprétation trahissant des intentions idéologiques bien précises: le peintre y
introduit —outre des éléments formels légués par le baroque et le rococo— des
dérails symboliques nouveaux qui modifient le contenu de la composition
traditionnelle en la chargeant d’allusions et de signes qui laissent transparaitre
des aspirations a la libération nationale, 4 la victoire finale sur les Turcs, 2 la
réalisation des voeux de revanche de 'Hellénisme et de la Chrétienté.

Cette modeste évocation d’un sujet énorme a entendu en montrer les
différentes approches a partir de la représentation d’une ville et en effleurer
simplement les prolongements variés dans I'art et I'idéologie. Lart connaissant
lui aussi des retours en arriere, le non-respect de la stricte suite chronologique
dans le développement de I'exposé était non seulement opportun mais méme
nécessaire, car dicté par les va-et-vient, sur le plan de I'idéologie et des moyens
d’expression, des artistes qui traitérent le theme de Constantinople.

1996, surtout pp. 288-335, et du méme, Piiyag Bedeouvhig. Oewpia xar npdén [Rigas
Velestinlis. Théorie et pratique], Athenes 1998; L. Vranoussis, «Priyagy [Rigas], Baoikd
Bifhiobrikn, no. 10, Athénes 1954; du méme, «Phyag BedeouvArig-@eppaiocy [Rigas
Velestinlis Pheraios], Anmavta twv NeoeAddvwv Kiaooikdyv, Athenes 1968, Vol. 1, p. 2. Voir
D. Karamberopoulos, éd., H «Xdpta» tou Piiya BeAeouvAi [La Charte de Rigas Velestinlis],
Athenes 1998, notamment pour la «emmeSoypapia» [planigraphie] de Constantinople,
pp- 39-41. Voir aussi Alexis Politis, «La conquista di Costantinopoli. Un caso particolare della
ricezione di Bisanzio nell’'ideologia neogreca», Niccolo Tommaseo: Popolo e nazioni, Atti del
Convegno internazionale, a cura di Francenco Bruni, Roma-Padova 2004, pp. 415-433.

41 La Emredoypapiz w7 Kwvoravrivourdiews 00 xéAmov t1¢ T00 xaractévou s
amo 6 oTavpodpdut Uéug T3¢ mwepl ad Ty xol ToU Gepaylov pe Tag madonds xal véog Gvoua-
olog, mops Tob Phyo Beheotiva? Oettanod, 1796 [Planigraphie de Constantinople, de son
golfe, de son détroit, depuis le carrefour, vue sur elle et sur le sérail avec les anciennes et les
nouvelles appellations, par Rigas Velestinlis de Thessalie, 1796] a été gravée chez Francois
Muller 4 Vienne.

42 A. Delivorrias, D. Photopoulos, H EAAdSa tou Mouoeiou Mnevdkn [La Grece du
Musée Benaki], Athenes 1997, pp. 426-427.



100 Eugénie Drakopoulou

Nous conclurons par I'évocation des ceuvres de deux peintres encore
proches de la chute de Constantinople, qui abordent de maniere différente
Pavenir de la Ville qu'ils représentent: il s'agit des ceuvres du peintre italien du
XVe siecle Gentile Bellini et du peintre crétois du XVIe siecle Georges Klontzas.

Georges Klontzas a livié une scene tres éloquente, inspiréde du texte
énigmatique mentionné plus haut des oracles de Léon le Sage.43 Elle représente,
accompagnée de l'inscription AIMA («sangp), la Reconquéte de Constantinople
par les chrétiens (fig. 27). Le sang de 'oracle VII est donc celui du combat qui
mettra fin au régne des Ottomans, et la téte coupée emblématique des
illustrations traditionnelles devient une allusion a I'espoir de voir mourir Murat
III. Dans ce codex, la représentation de la ville est tout a fait imaginaire. Des
bannieres chrétiennes flottent sur les toitures tandis que les hampes portant un
croissant sont brisées. Devant la muraille principale, lézardée par de nombreux
boulets, sur une terrasse dallée, a lieu un terrible massacre de Turcs. La téte
enturbannée de 'un d’eux —le sultan évidemment— est déposée dans une large
coupe et ostensiblement présentée par un soldat. Cette image, ceuvre d’un
peintre grec du XVle siécle dont le caractere polémique et I'engagement
politique sont immédiatement évidents, constitue une approche de la
coexistence des Grecs et des Turcs diamétralement opposée a celle du peintre
italien du XVe si¢cle: Gentile Bellini, envoyé & Constantinople apres la chute de
la Ville,44 a représenté avec naiveté et dans un esprit de conciliation la rencontre
de Mahomet et du patriarche grec Gennade Scholarios devant Constantinople
(fig. 28). Notons quil existait une copie de ce tableau dans la vaste salle
capitulaire qui a brilé dans le grand incendie de 1941. Une petite copie de la
copie est conservée aujourd’hui a la bibliotheque patriarcale.45

La présence dans la peinture de I'image de la ville qui fut jadis la capitale de
Punivers, une Ville-monde, e glorieux temple de Constantin le Grand qui
surpasse toute autre ville, tout comme le ciel étoilé surpasse la terre»,46 est un
symbole qui dialogue avec les cultures, les politiques et les religions, des
premiéres années ayant suivi la chute jusqu'au XXe siecle.

Institut de Recherches Néohelléniques / FNRS

43 J. Vereecken, L. Hadermann-Misguich, Les oracles de Léon le Sage illustrés par
Georges Klontzas. La version dans le codex Bute, Venise 2000, pl. XIII, fig. 7 (fol. 10v).

44 Voir le Chapitre «Gentile Bellini chez le sultan» dans André Chastel, LItalie et
Byzance, Paris 1999, pp. 289-291.

45 Ath. Paliouras, éd., To Oixoupevixé Ilatprapyeio. H Meydn tou Xpiotot ExxAnoia
[Le patriarcat cecuménique. La Grande Eglise du Christ], Athénes 1989, p. 151, ill. 167.

46 Grégoire de Nazianze, Poémes, Patrologia Graeca, col. 1027.



Représentations de Constantinople aprés la chute 101

Crédits Photographiques

Histoire de la Nation Grecque, Vol. 9, pp. 41, 212, Vol. 10, p. 163: ill. 1, 3,
24; Miltos Garidis, «Notes sur I'iconographie des sieges de Constantinople»,
Byzantinisch-Neugriechische Jahrbiicher 22 (1973), fig. 7: ill. 4; Ach. Paliouras, O
Cwypdpog T'ewpyios KAéviCag (1540-1607) kar ai pikpoypapial 10U KHOIKOG
auvtou [Le peintre Georges Klontzas (1540-1607) et les miniatures de son codex],
Athenes 1977, fig. 191, 180, 181: ill. 5, 12; B. Berenson, Les peintres italiens de la
Renaissance, Londres: Gallimard, 1953, pl. XIV: ill. 6; Aipdvia kar Kapdfia oto
BuCavuvé Mouoeio [Ports et bateaux au Musée Byzantin], Athenes 1997, pp. 31-
32:1ll. 7, 13; Greece and the Sea, Athénes 1987, no. 222: ill. 8; M. Garidis, A:a-
xoopnuxli Zwypagikd, Balkdvia — Mikpaoia, 180g-190¢ ai. [La Peinture
ornementale, Balkans — Asie Mineure, XVIIle-XIXe s.], Athénes 1996, fig. 47, 114,
120, 96: ill. 14, 19, 20, 21; EAMnvikd Epnopixit NavtAia [La marine marchande
grecque], Athenes 1972, fig. 240, 241: ill. 15, 16; Ath. Paliouras, éd., To Oixou-
peviké  Ilarprapyeio. H MeydAn tou Xpiotou ExkAnoia [Le patriarcat
cecuménique. La Grande Eglise du Christ], Athenes 1989, fig. 167, 367: ill. 28, 17;
W. Muller Wiener, Bild Lexikon zur Topographie Istanbuls, Tiibingen 1977, fig. 8,
611: ill. 18, 25; D. Papastratou, OpBsSoéa Bpnoxevtxd yapaxtxd 1665-1899
[Gravures religieuses orthodoxes 1665-1899], Athenes 1986, Vol. II, no. 616:
ill. 22; V. Panayotopoulos, éd., Iotopia wou Néou EMnviopou [Histoire de
I'hellénisme moderne], Athénes 2004, annexe I: ill. 23; A. Delivorrias, D.
Fotopoulos, H EAAdéa tou Mouoeiou Mnevdkn [La Greéce du Musée Benaki],
Atheénes 1997, fig. 426: ill. 26; J. Vereecken, L. Hadermann-Misguich, Les oracles
de Léon VI le Sage illustrés par Georges Klontzas. La version dans le codex Bute,
Venise 2000, pl. XIII, fig. 7: ill. 27. Les autres photographies appartiennent a
lauteur.



102 Eugénie Drakopoulou

Fig. 1. La Prise de Constantinople par les croisés, Fig. 2. La Prise de Constantinople par les croisés,
mosaique, Xllle s., Saint-Jean I'Evangéliste, tableau d’Eugéne Delacroix, 1852,
Ravenne. Musée du Louvre, Paris.

Fig. 3. La Prise de Constantinople par les Turcs, Fig. 4. La Prise de Constantinople
manuscrit frangais no. 9087, fol. 207r, par les Turcs, manuscrit no. 6888,
XVe s., Bibliothéque Nationale, Paris. Bibliotheque Saltykon-Chtchedrine,

Saint-Pétersbourg (dessin Nelly Garidis).



Représentations de Constantinople aprés la chute 103

Fig. 5. La Prise de Constantinople par les Turcs, Fig. 6. Le Christ au Jardin des oliviers (détail),
codex Marc. Gr. VII, 22, fol. 90r, miniature de tableau d’Andrea Mantegna, XVe s.,
Georges Klontzas, 1590-1592, Bibliotheque National Gallery, Londres.

Marcienne, Venise.

Fig. 7. La Vision de la Croix, icone portative, XVIIle s., Musée Byzantin, Athenes.



104 Eugénie Drakopoulou

Fig. 8. Le Siége de Constantinople par les Avars, icone portative, XVIlle s. Collection particuliére, Athenes.



Représentations de Constantinople aprés la chute 105

Fig. 9. L’Hymne Acathiste et le siége de Constantinople, fresque, monastere Humor, 1535,
Moldavie.

Fig. 10. La Prise de Constantinople, fresque,
monastére Moldovita, 1532, Moldavie.

Fig. 11. La Prise de Constantinople, fresque,
monastére Moldovita, 1532, Moldavie.




106 Eugénie Drakopoulou

ARSI o e

80 (4. 857).°0 AL Kunoravtivoc eri v AnTode Tan ©
Tavtives [ledmoldpog perd riic o TR

Fig. 13. La Vision de la Croix, icone portative
(détail), XVIIIe s., Musée Byzantin, Athenes.

Elévig snad § Ko

Fig. 12. Constantin le Grand avec sa mére Héléne et
Constantin Paléologue avec sa mére Hélene et

esquisse de Constantinople, miniature de Georges
Klontzas, codex Marc. Gr. VII, 22, fol. 85r, 1590-
1592, Bibliotheque Marcienne, Venise.




Représentations de Constantinople aprés la chute 107

Fig. 15. Plan de Constantinople, miniature, début du
XVe siecle, tirée du “Liber Insularum Archipelagi”,
Bibliotheque Nationale, Paris.

Fig. 16. Constantinople, vue générale, gravure
sur cuivre du XVIle s. d’apres S. Miinster (1579)
Bibliotheque Nationale, Paris.




108 Eugénie Drakopoulou

Fig. 17. Constantinople, vue générale de la partie orientale de la Corne d’Or, gravure, XVle s.,
Bibliotheque Nationale, Paris.

Fig. 18. Vue de Constan-
tinople  depuis  Galata,
gravure, XVle s.,
Bibliotheque de I'Université
de Leiden.

Fig. 19.  Constantinople,
fresque, maison de Georges
Schwarz, 1798, Ambelakia,
Thessalie.




Représentations de Constantinople aprés la chute 109

Fig. 20. Constantinople, fresque, maison
de Triantaphyllou, XVIIle s., Drakia,

Pilion.

Fig. 21. Paysage du Bosphore, fresque, 1795,

Réfectoire du monastere Prodromou, Serres.

Fig. 22. Réception de la Sainte Ceinture
a Constantinople, lithographie, 1871,
Musée de la Culture Byzantine, Thessa-
lonique.




110 Eugénie Drakopoulou

it i "-’gu.r
-

TR

Fig. 23. Constantinople, Charte de Rigas Velestinlis, 1796.

Fig. 25. Constantinople, vue du sérail depuis la Corne d’Or, gravure, seconde moitié du XVIle s.



Représentations de Constantinople aprés la chute 111

Fig. 27. Constantinople attaquée par une flotte, miniature de Georges Klontzas, XVle s., codex Bute fol. 10v,

collection particuliere, Paris.



112 Eugénie Drakopoulou

Fig. 26. La Renaissance de la Gréce, couronnement en bois provenant de la décoration intérieure
d’une demeure insulaire, 1830, Musée Benaki, Athenes.

Fig. 28. La Rencontre du patriarche et de Mahomet le Conquérant 4 Constantinople,

copie d’un tableau de Gentile Bellini, Biblioth¢que Patriarcale, Constantinople.


http://www.tcpdf.org

