- Publishing

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 1 (2004)

Vol 1, No (2004)

Diversité des théories libérales en Gréce au XiXe
siecle

Roxane D. Argyropoulos

doi: 10.12681/hr.171

VOLUME I (2004)

Institut de Recherches Néohelléniques
Fondation Nationale de la Recherche Scientifique

Institute for Neohellenic Research
National Hellenic Research Foundation

To cite this article:

Argyropoulos, R. D. (2005). Diversité des théories libérales en Grece au XIXe siecle. The Historical Review/La Revue
Historique, 1, 69-87. https://doi.org/10.12681/hr.171

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 15/02/2026 18:50:27



DIVERSITE DES THEORIES LIBERALES
EN GRECE AU XIXe SIECLE

Roxane D. Argyropoulos

Ildyres  Aarobor  wepl
) , NN ,
érevleplog, arda Suoyepé-
GTUTOS 6 6PLEILOS ADTTG.

N. Cazazis

RESUME: Erudier Pémergence du mouvement libéral en Gréce au XIXe siécle implique une
série de difficultés d’interprétation. Clest appréhender un univers qui a éeé légué par la
Révolution frangaise et nous conduit & lacquisition de principes indispensables au
fonctionnement d’une société démocratique moderne. A travers des types de discours
différents, nous essayons de suivre les traces de cette mise en ceuvre du principe de la liberté
de 1830 jusqu'a la veille du premier conflit mondial. On assiste apres 1830, & une période de
transition mais également de mise en ceuvre des idées novatrices des Lumieres. Les libéraux
grecs ont pris fait et cause pour des combats concernant le respect de la vie humaine, la
réciprocité des droits et des devoirs et sont dominés par la préoccupation de la liberté
d’expression et de création, I'abolition de la peine de mort, 'idéal républicain, I'instruction
publique, le défi du progres. Depuis les années 1830 jusquen 1870, se réclamer du
libéralisme, cest sinscrire dans les forces progressistes. Mais, la dernitre phase de son
édification fut liée 2 la montée du socialisme et du marxisme, qu’il allait remettre en
question, et dans les années qui ont suivi la défaite de 1897, le libéralisme est confronté a des
théories comme la pensée polyvalente de Nietzsche. Dans les différentes phases de I'évolution
de la pensée libérale en Grece, on observe des variations qui pour la plupart sont des étapes
du processus vers la démocratie.

Si Néoklis Cazazis affirme que le sens et la valeur du mot liberté est parmi les
plus difficiles a cerner et parmi les plus controversés,! étudier I'émergence du
mouvement libéral en Gréce au XIXe siecle implique une série de difficuleés
d’interprétation. Cest appréhender les parametres d’'un univers qui a été légué
par la Révolution francaise et nous a conduit A l'acquisition de principes
indispensables au fonctionnement d’une société démocratique moderne avec
des répercussions jusqua nos jours. Un siécle auparavant, le libéralisme ne

constitue pas encore une doctrine a laquelle on adhére, car Cest avant tout une

I N. Cazazis, «Oi mp6dpopor t7¢ oadhindic "Eravastdcenc. Movréoniog, Tondvvnce
TéxwPoc Povesd» [Les précurseurs de la Révolution francaise. Montesquieu-J.-].
Rousseau], I1apvaoodg 5 (1881), p. 755.

La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume I (2004)



70 Roxane D. Argyropoulos

démarche dynamique, un état d’esprit optimiste d’ott découle la confiance dans
la perfectibilité de 'homme et des sociétés. Nous allons chercher, a travers des
types de discours différents, les traces de cette mise en ceuvre du principe de la
liberté en Grece et la période, que nous allons explorer, est celle allant
approximativement de 1830 jusqua la veille du premier conflit mondial.

Les premiers pas vers le libéralisme ont été effectués par les Lumitres
néohelléniques.2 Adamantios Coray, en se penchant sur les ouvrages d’Adam
Smith, de J.-B. Say, de J. Bentham, des Idéologues et de Benjamin Constant,
inaugure  Paris le libéralisme néohellénique avec ses jugements appréciatifs. A
la méme époque, Jean Capodistrias, lors de son séjour & Geneve, noue des liens
avec le groupe de Coppet et plus particulierement avec de Sismondi;3 de plus,
les intellectuels grecs des Principautés Danubiennes,* ainsi que les jeunes
Phanariotes, posstdent dans leurs bibliothéques les ccuvres des grands
économistes de I'école classique.> D’autre part, le philhellénisme exprimé par
des libéraux, tels que Jeremy Bentham, Jean-Baptiste Say, Benjamin Constant,
qui ont milité pour la cause grecque, a considérablement contribué a les rendre
familiers au public grec.6 Nous connaissons l'article de J.-B. Say dans la Revue
Encyclopédique sur les possibilités de 'essor économique de la Grece, ainsi que

2 Paschalis M. Kitromilides, To dpapa g edeuBepiag otnv eAnviki korvwvia [La
vision de la liberté dans la société grecque], Athénes: éditions Poreia, 1992. On peut
également consulter I'ouvrage du méme auteur, NeoeAnvikdg Aiapwuopds. Or moAiukég
kat korvwvikég 16éec [Les Lumieres néohelléniques. Les idées politiques et sociales], tr. de
I'anglais Stella Nicoloudi, Athénes: Fondation Culturelle de la Banque Nationale, 1996.

3 Lucien Jaume, éd., Coppet, creuset de lesprit libéral. Les idées politiques et
constitutionnelles du groupe de Madame de Staél, Colloque de Coppet, 15 et 16 mai 1998,
Paris: Economica, Aix-en-Provence: Presses Universitaires, 2000.

4 Retenons le cas de M. Christaris, voir Roxane D. Argyropoulos, “A 19th-Century
Greek Scholar in Bucharest: Mihail Christaris and his Library”, Balkan Studies 30 (1989),
pp. 67-82.

5> Cependant, nous pouvons rappeler qu'en tant que doctrine économique, le libéralisme
sest affirmé pour la premiere fois pendant la période du gouvernement de Capodistrias. Cf.
Chr. Baloglou, “The diffusion and reception of the ideas of economic liberalism in Greece
during the period 1828-1837”, Xnoubai 51 (3-4), (juillet-décembre 2001), p. 6.

6 Lintérét porté par Bentham 2 la renaissance de la Greéce est présent dans sa riche
correspondance, Frederick Rosen, Bentham, Byron, and Greece: Constitutionalism,
Nationalism, and Early Liberal Political Thought, Oxford: Clarendon Press, 1992. Du méme
auteur on peut consulter Greek Nationalism and British Liberalism, Conférence annuelle “C.
Th. Dimaras” 1997, tr. en grec Maria-Christina Chatziioannou, Athénes 1998. Cf. également,
P. M. Kitromilides, “Jeremy Bentham and Adamantios Korais”, The Bentham Newsletter 9
(1985), pp. 34-48.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 71

le réle fondamental joué par Benjamin Constant a I'intérieur du philhellénisme
francais.” Compte tenu des rapports féconds des milieux intellectuels grecs avec
la culture européenne, des liens d’amitié avec des personnalités de I'espace
libéral seront également tissés par les jeunes Grecs, qui poursuivent des études
dans les grandes universités européennes tout le long du XIXe siecle.

On assiste, certes, pendant les années qui entourent 1830, A une période de
transition, mais également de mise en ceuvre des idées novatrices et libérales des
Lumitres, qui ont préparé la réflexion grecque avec la diffusion d’un
foisonnement d’idées philosophiques et politiques.8 Les intellectuels, qui, pour
la plupart, méritent a double titre leur appartenance au mouvement libéral,
étant 2 la fois théoriciens et hommes d’action, se réclament surtout de la pensée
politique des Lumieres: de Locke, de Montesquieu, de Condorcet. Chez les
défenseurs des idéaux de I'Aufklirung, en effet, il y a continuité entre la théorie
politique de la liberté et la pratique révolutionnaire. En général, la dette des
libéraux envers la tradition des Lumitres est immense et permanente. Ainsi, le
monde politique et intellectuel grec, qui se confond 2 plusieurs reprises, a
retenu les principes individualistes de la Révolution frangaise.” Avec presque un
demi-siécle de recul, 1789 se dissocie des atrocités qui 'ont accompagné et
apparait aux forces démocratiques comme un modele et un prototype. N’ayant
pas eu une expérience directe de la Terreur, les Greces, pour la plupart, ont été
favorables au romantisme politique. Il n'y a pas chez eux de méfiance & cause
de la désillusion provoquée par la Révolution francaise, que l'on trouve ailleurs,
chez les penseurs frangais et allemands notamment.

7 Sur la correspondance de B. Constant avec les chefs des insurgés grecs, Dimitri
Ypsilantis et Théodoros Colocotronis, cf. Boris Anelli, «Benjamin Constant et la guerre pour
Iindépendance de la Grece: deux lettres inédites (1824 et 1825)», Annales Benjamin
Constant 20 (1997), pp. 153-161. Cf. Jean Baclen, «Benjamin Constant et la cause des
Grecs», France-Gréce 10 (1954), pp. 5-9.

8 D’un autre point de vue, G. P. Henderson, dans son livre sur les Lumigres en Grece,
parle d’un libéralisme qui n’a pas été victorieux, voir The Revival of Greek Thought 1620-
1830, New York: Albany, 1970, p. 199. Henderson conclut son Epilogue avec les remarques
suivantes: “The humanistic concern often enough merges into patriotic exhortation, and
general principle into political precept: but this is simply a sign of the life that these men’s
writings contain: they do not all have to be galvanized by a historian’s interest, even though
history lends them so much significance”.

9 Roxane D. Argyropoulos, «Lécho de la Révolution francaise en Grece au dix-neuvieme
siecler, Transactions of the Seventh International Congress on the Enlightenment (Budapest

26 juillet-2 aott 1987), Oxford 1989, pp. 342-346.



72 Roxane D. Argyropoulos

Dans le sillage de la Guerre pour I'Indépendance, aurore d’'un monde
nouveau, le mouvement libéral la paracheve et apparait comme le déploiement
logique de tant d’espoirs et de conquétes qui ont marqué I'époque
révolutionnaire. Ceci est tout 2 fait naturel, si 'on pense aux combats menés par
les Grecs afin d’accéder 4 une indépendance nationale et jouir de ses bienfaits.
Leur univers intellectuel est marqué par un attachement  la liberté nationale, qui
les meéne A considérer la liberté compatible & 'autonomie de la nation. Car la
révolution est également un degré de liberté, idée chere & 'idéalisme grec qui puise
ses sources dans la pensée allemande.!0 Les libéraux grecs ont pris fait et cause
pour des combats concernant le respect de la vie humaine, la réciprocité des droits
et des devoirs, et sont dominés par la préoccupation de la liberté d’expression et
de création, l'abolition de la peine de mort, I'idéal républicain, I'instruction
publique, le défi du progres.

Certes, notre but n’est pas de proposer une analyse exhaustive de la tradition
de la pensée libérale en Gréce au XIXe siecle, mais de déterminer la fagon avec
laquelle se transforment réciproquement les conceptions philosophiques qui
prétent attention a I'aspect historique et concret de la liberté et du libéralisme.
Nous allons suivre et mettre en évidence ces conceptions, qui forment le
fondement épistémologique du courant libéral dans son sens le plus large, car
un véritable esprit philosophique réside méme en dehors d’ceuvres strictement
philosophiques, tout en présentant une clarté de notions et une cohérence du
discours. Ce qui est intéressant, c’est que la question de la liberté individuelle
se présente sous différentes formes. Depuis les années 1830, on peut étudier le
probleme de la liberté de I'individu non seulement par rapport a I'étatisme,
mais également A travers les relations qui existent avec 'unité nationale, la
religion, 'économie, la civilisation, la sociabilité, la morale.!! On peut mettre

10 Franz Gabriel Nauen, Revolution, Idealism and Human Freedom: Schelling, Holderlin
and Hegel and the Crisis of Early German Idealism, Archives internationales d’histoire des
idées 45, Hague: Nijhoff, 1971. En ce qui concerne la Gréce, voir Georgia Apostolopoulou,
“Hegel-Studien in Griechenland”, Hegel-Studien 21 (1986), pp. 189-218, ainsi que P.
Noutsos, «H napouoia tou Xéykel otn veoeAnviki ¢rioco@iki oképn» [La présence de
Hegel dans la réflexion philosophique néohellénique], AwSavn 10 (1981), pp. 37-48.

11 En ce qui concerne la production philosophique de cette période et les courants
d’idées qui se présentent dans I'espace grec, voir Roxane D. Argyropoulos, H ¢rAocogpixi
oképn otnv EAAdSa ané to 1828 g to 1922 [La pensée philosophique en Grece de 1828 a
1912], Vol. I: Evpwnaixés embpdoeis kar npoondBeieg yia pia evikid prrooopia, 1828-
1875 [Limpact de I'Europe et les efforts pour une philosophie nationale, 1828-1875], Vol.
II: H @ihooopia peralv emotdpng kar Opnokeiag, 1876-1922 [La philosophie entre la
science et la religion, 1876-1922], Athénes: Editions Gnossi, 1995-1998.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 73

en évidence linterprétation philosophique ou religieuse de la liberté. Nous
allons, néanmoins, centrer notre exposé beaucoup plus sur les théories qui
envisagent le sens et la valeur de liberté individuelle et moins sur le libéralisme
économique, bien que celui-ci ne puisse exister sans la liberté d’expression dans
tous les aspects de la vie sociale et politique.

Il faut s'entendre, avant tout, sur le sens de la notion d’étatisme, car la
tradition libérale tend A réduire au minimum le réle de I'Etat, qui, en se limitant
en une abstraction, fait fonction d’instrument de 'accumulation privée. Il ne
sagit pas de sopposer ou de réduire l'influence de I'Etat qui essaie de sédifier,
mais plutdt de confirmer les garanties pour la liberté politique et morale des
individus. Les théories libérales simposent comme le principal agent de la
construction par une bourgeoisie éclairée d’un régime parlementaire. Le pouvoir
d’influer sur la législation est une forme de liberté, qui se confond avec des
dispositions constitutionnelles, capables de maintenir le libre accés & un vaste
éventail de possibilités sociales et politiques.

La révolution nationale a beau été faite, elle n’est pas, pour autant, terminée
sur le plan institutionnel. Apres tant d’années de combats, ressort la vision d’'un
monde de valeurs. La question inhérente qui se pose aux héritiers de la tradition
révolutionnaire, dans leurs affinités et leur convergences, est dans quelle mesure
on peut instaurer les principes républicains, en proposant des modifications
radicales pour les institutions, afin que leur stabilité soit garantie. Ce & quoi la
Gréce se trouve confrontée, c’est la menace de 'anarchie et & un vide du
pouvoir. Théophilos Cairis, dans son discours, adressé a Jean Capodistrias le 11
janvier 1828, A l'occasion de l'arrivée de ce dernier 2 Egine, plaide pour les
theses libérales. Il récuse tout dogmatisme et appelle le nouveau gouverneur a
la prudence et 4 la tolérance, en lui rappelant les constitutions révolutionnaires
des insurgés grecs; il défend la liberté, la justice et la constitution, idées
auxquelles durant toute sa vie il restera fidele.12

Nous sommes, également, & une époque charniére avec Néophytos Vamvas.
En assurant lui aussi le relais entre les Lumitres et 'époque post-
révolutionnaire, il s'attaque au despotisme et défend la démocratie et la liberté
constitutionnelle. De plus, il affirme que les libertés individuelles ne sauraient
étre garanties, si dans la société prévalent le despotisme des gouvernants et
I'inertie des gouvernés.!3 Il évoque le role assumé par la liberté dans 'éducation

12 Roxane D. Argyropoulos, «<O ®@edgirog Kaipng kai ta 18e0loyikd pevpata g emoynig
tou» [Théophilos Cairis et les courants idéologiques de son temps], IIpooeyyioerg tng veoel-
Anvikiig @idocogiag [Approches de la philosophie néohellénique], Thessaloniki: Editions
Vanias, 2004, pp. 134-147.

13 Néophytos Vamvas, Zrouyeix gpriocopiag [Eléments de philosophie], Athénes 1838,



74 Roxane D. Argyropoulos

et allie culture et justice a 'intérieur d’un champ dynamique dont la jouissance
assure le bonheur 4 '’homme.!4 Cest seulement la liberté nationale qui consiste
'unique garantie pour le bonheur et sans la liberté d’opinion, il 0’y a ni culture,
ni perfectionnement des étres humains.!> D’ailleurs, vingt-cing ans plus tét, il
exprime sa foi en la valeur de la démocratie en tant que condition indispensable
pour 'évolution morale, sociale et intellectuelle des citoyens.1¢

Mais C’est un peu plus tard, sous la monarchie, dans un climat d’insatisfaction
politique vis-a-vis des institutions, que le terme de libéral joue un rdle central dans
les implications qui ont suivi le mouvement pour la promotion de la liberté dans
tous les secteurs de I'Erat. Georges Cozakis-Typaldos, en 1839, donne & ce terme
une connotation surtout éthique, en le rapprochant de celui de philanthrope.!”
Dans la pratique politique, néanmoins, les libéraux grecs s'associent aux radicaux,
en retenant laffirmation de la primauté de lindividu et de ses droits
fondamentaux. On sait que les termes de libéral et de radical ont été insérés dans
le vocabulaire politique de I'Heptanese, bien avant qu'Athénes ne devienne la
capitale intellectuelle de la Grece moderne. Lélaboration et I'évolution intel-
lectuelle des théories du libéralisme ont eu lieu dans I'espace heptanésien, territoire
qui, bien que se trouvant sous domination anglaise, est doté de la premiere
institution universitaire dans l'aire néohellénique, et ol les revendications
politiques ont favorisé une vie intellectuelle intense. Georges Cozakis-Typaldos,
Sp. Zambélios, A. Calvos, P. Vrailas-Arménis, C. Stratoulis font partie de I'intel-
ligentsia qui rédige les textes fondamentaux de ce mouvement.

Depuis les années 1830 jusqu'en 1870, se réclamer du libéralisme en Grece,
Cest s'inscrire dans les forces progressistes. Bien que le principe de liberté ait été
le fruit d’une idéologie révolutionnaire, la dernitre phase de son édification fut
liée plus particulitrement 4 la montée du socialisme que le libéralisme allait
remettre en question. Cet antagonisme, vers la fin du siécle, envers le socialisme

p. 368. Cf. Athanassia Glykophrydi-Léontsini, «O Nedgutog BapBag kat to mpéfinpa g
eheubepiagy [Néophytos Vamvas et le probleme de la liberté], H évvora g edevBepiag orov
veoeAnviké otoyaopd [Le concept de liberté dans la pensée néohellénique], préface de E.
Moutsopoulos, Athenes 1996, Vol. I, pp. 111-169 [= NeoeAhnviki girocopia. O@éuara nbi-
kii¢ xar noAruxiic (Philosophie néohellénique. Sujets de morale et de politique), Athenes
2001, pp. 69-141].

14 Néophytos Vamvas, Xrovysia grocoplag, p. 364.

15 Op. cit., p. 375.

16 Néophytos Vamvas, Pyropusxs) [Rhétorique], Paris: Eberhart, 1813, pp. 305-306.

17 G. Cozakis-Typaldos, @:rocopixsy doxiuioy wepl Tijc mpoddov xal Tic TTdoewc T7g
Hopausc ‘EardSos [Essai historique sur le progres et le déclin de la Gréce antique], Athénes
1839; p. 110.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 75

aussi bien que le marxisme, quand les luttes de classes deviendront plus
intenses, révele une nouvelle signification du mot: le terme de libéral est
employé d’une part pour caractériser l'attitude politique de ceux qui, refusant
'engagement partisan, pronent la tolérance indifférenciée a I'égard de la gauche
et de la droite; mais, de l'autre, ce terme comporte une acception négative qui
correspond au schéma, qui triomphe en Europe, apres la Révolution de 1848,
et, qui répond & des exigences immédiates de lutte politique, dans la mesure ot
il projette la bourgeoisic comme seul interprete de la cause du progres et de la
liberté.18 Cest, d’ailleurs, dans la seconde moitié du siecle que va saccomplir la
séparation définitive entre libéraux et radicaux, en affichant chacun des
programmes différents. Ainsi, le terme de libéralisme se distingue nettement de
celui de radicalisme mais, encore plus, du socialisme et du marxisme.

Intellectuels et politiciens, défenseurs des libertés politiques, souhaitant se
mettre en accord avec les courants d’'idées des autres pays européens, jouent un
r6le considérable dans le développement du libéralisme classique,! qui s’affirme
nettement comme une alternative réaliste dans cette partie du Sud-Est d’Europe.
Lorigine sociale des protagonistes de ce mouvement se trouve organiquement
lide aux classes dirigeant économiquement et politiquement la société, mais qui
entretiennent avec elle des rapports non exempts de contradictions et de
tensions. La liberté est située dans I'opposition entre individu et société et ne se
présente pas seulement comme un probleme existentiel. Les conflits
idéologiques et moraux qui en découlent se caractérisent par leur pragmatisme,
par le fondement du pouvoir d’'un Etat nouveau dans la volonté des individus.
Les intellectuels sont nécessairement conduits & chercher dans une fonction
publique la base de leur existence économique et sociale. Cela explique encore,
qu’a 'audace de I'élaboration théorique la plus générale réponde la modestie des
propositions politiques immédiates.20

Devant des gouvernements impuissants, les libéraux grecs cherchent a
appliquer divers mécanismes, destinés A rendre au régime parlementaire une
stabilité. Dans ce processus on peut nettement discerner deux étapes, 1844 et
1864, pendant lesquelles, on passe de la monarchie absolue 4 la monarchie

18 Cf. Domenico Losurdo, Hegel et les libéraux. Liberté—Ega]ité—Etat, tr. de l'italien
Frangois Mortier, Paris: Presses Universitaires de France, 1992, p. 137.

19 Harold J. Laski, The Rise of European Liberalism. An Essay of Interpretation, Londres
1947; Guido de Ruggiero, The History of European Liberalism, tr. R. G. Collingwood,
Boston 1959, pp. XI et 476; André Jardin, Histoire du libéralisme politique de la crise de
P'absolutisme a la Constitution de 1875, Paris: Hachette, 1985.

20 Cf. D. Losurdo, Hegel et les libéraux. Liberté—EgaIité—Etat, p- 208.



76 Roxane D. Argyropoulos

parlementaire pour aboutir 2 la démocratie régnante.2! Lappartenance au
royalisme représente une concession faite a la réalité, car le modele
démocratique parait encore bien loin de simposer.22 Familiers avec la pensée de
Benjamin Constant, les libéraux ont toujours insisté sur la nécessité de s'adapter
avec souplesse au régime en place, afin d’exploiter les possibilités de réforme qui
soffrent.23 Bien qu'ils plaident pour une liberté d’expression, de la presse et de
la tolérance religieuse, ils embrassent la monarchie constitutionnelle comme un
pas vers la démocratie libérale.

Préoccupés par les questions sociales et historiques, les milieux libéraux se
sont penchés sur les problemes globaux et spécifiques du libéralisme dans toutes
ses acceptions, quelles soient philosophiques, morales, ou sociales et
économiques. Les bases de cette construction vers la stabilisation ont été
maintes fois violemment secouées; dans les débats qui s'ouvrent, on trouve un
souci vigoureux de définir les liens du libéralisme avec la protection de
individu, 'autonomie sociale, celle de I'Etat. Une aventure intellectuelle et
politique multiforme émerge dans la lutte pour le maintien du principe de la
liberté avec les ambiguités qui sont renfermées dans les doctrines qui le
supportent.

Le libéralisme se confond a cette époque non seulement avec la liberté de
lindividu, mais également avec le progres et la démocratie. Il n’y a pas
d’hostilité au modele démocratique, et I'«opposition» radicale entre libéralisme
et démocratie qui forme 'un des poncifs chers aux théoriciens du XXe siecle ne
saurait étre appliqué en Grece.24 P Vrailas-Arménis se range a I'idée que le
public et le privé, la souveraineté et I'indépendance individuelle peuvent

21 P M. Kitromilides, “European Political Thought in the Making of Greek Liberalism”,
Parliaments, Estates and Representation 8 (1988), pp. 11-21 [= Enlightenment, Nationalism,
Orthodoxy. Studies in the Culture and Political Thought of Southeastern Europe, Aldershot:
Variorum, 1994, Chapitre IX].

22 Roxane D. Argyropoulos, «To Snpoxpatiké npdtumno oy eAnviki Siavénon, 1791-
1799» [Le modele démocratique dans la pensée grecque, 1791-1799] [= NeoeAAnvikdg n6i-
K66 Kt moArtkdég otoyaopds. Ané tov Atapwtops otov Popavtiops (La pensée morale et
politique néohellénique. Des Lumiéres au Romantisme)], Thessaloniki: Editions Vanias,
2003, pp. 52-62.

25 Sur la pensée libérale constantienne, on peut consulter les ouvrages de Stephen
Holmes, Benjamin Constant and the Making of Modern Liberalism, New Haven-London
1984 et celui de Tzvetan Todorov, Benjamin Constant: la passion démocratique, Paris:
Hachette, 1997.

24 C. B. Macpherson, The Life and Times of Liberal Democracy, Oxford: University
Press, 1977.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 77

coexister et méme se développer ensemble. Ces doctrines exigent une
souverainet¢ qui pht servir de véhicule de la liberté et les libéraux grecs
apporterent, ainsi nécessairement, leur soutien 4 un régime monarchique qui a
dt s’adapter 4 un parlementarisme, synthese, aprés de nombreuses péripéties,
entre libéralisme et démocratie; sans avoir pu éviter les bouleversements qui
allaient secouer et déchirer, au siecle suivant, la société grecque, ils ont renforcé
la longue élaboration du processus démocratique vers sa stabilisation. Le
rattachement des Tles Ioniennes, I’éclosion du nationalisme, les combats
politiques pour une constitution et le parlementarisme ont forcément influencé
la réflexion sur les problemes du libéralisme.25

Pendant les années 1830 et 1840, Vrailas-Arménis, en comparant la
civilisation antique aux temps modernes, exprime son admiration pour la
justice qui prédomine dans le monde moderne.26 Cependant, la représentation
du monde antique joue un réle important dans I'étude que Georges Cozakis-
Typaldos entreprend de la genese de la justice et du sentiment religieux dans
I’Antiquité grecque.?” Ses convictions I'orientent vers un rationalisme politique
identique, a bien des égards, a celui de Benjamin Constant, dont la présence est
permanente dans son ouvrage Essai historique sur le progrés et le déclin de Ia
Gréce antique, publié 2 Athénes en 1839. A cet égard, Cozakis-Typaldos croit
a une juste proportion entre liberté et raison, qui seule peut assurer aux peuples
et aux souverains une harmonie sociale et un bonheur perpéruel.28 Un des
objets de ses investigations, consiste, néanmoins, & découvrir et & décrire la
structure fonctionnelle interne du sentiment religieux dans diverses époques de
I’Antiquité. Il est intéressant de voir qu'il allie le sentiment religieux a la liberté.

25 Constantin Svolopoulos, «EBvikiopég xar ¢iedeuBepiopds: o1 grieretBepor oy
ENdSa kai n ‘Meydin I6éa’» [Nationalisme et libéralisme: les libéraux en Grece et la
«Grande Idée»], dans l'ouvrage collectif O @iAedeuBepiopds omv EAAdSa. PiheAeibepn
Oewpia kar npaxuxid omv mohrukd kar oty kowvwvia mg EMdbSog [Le libéralisme en
Grece. Théorie et pratique libérale dans la politique et la société en Grece], Athenes: Librairie
Hestia, 1991, pp. 79-88.

26 Athanassia Glykophrydi-Léontsini, «O Neégutog Bdppag xat to npéBAnpa tng eheu-
Bepiacy, p. 228.

27 Roxane D. Argyropoulos, <O Tedpyiog KoCdkng-Tundhéog avdpeoa otov Atago-
topd kat tov Popavuops. To Prlocogixdv Soxijiov mepl mpodbou kar moews tng
IaAaidg EMAd6og» [Georges Cozakis-Typaldos entre les Lumieres et le Romantisme. UEssai
historique sur le progres et le déclin de la Grece], Bulletin de la Société historique et
ethnologique de Gréce 32 (1989), pp. 81-91 [= NeoeAnvikdg nBikds kar moitikds otoya-
opdg, pp. 197-209].

28 Op. cit., p. 110.



78 Roxane D. Argyropoulos

On y reconnait les conceptions constantiennes sur la religion;?9 Cozakis-
Typaldos se réfere, & maintes reprises, au «savant ouvrage» de Constant, De la
religion, considérée dans sa source, ses formes et ses développements (Paris,
1824-1831).30 La these de Cozakis est que, d’une part, 'Thomme se perfectionne
grice au sentiment religieux et que, de l'autre, sans religion, il ne peut y avoir
ni de pure morale, ni de véritable liberté.3! Par cet aspect de sa pensée, il se
rapproche de la philosophie platonicienne et de I'idéalisme allemand, celui de
Kant, de Fichte, de Jacobi et de Schelling.32

Aux yeux de Théophilos Cairis qui, dans les années 1840 et 1850, représente
le christianisme libéral, la liberté est I'expression de la volonté de 'homme et il
admet deux phases dans son évolution: la premiére concerne les instincts, tandis
que la seconde se définit par rapport a I'éducation et au degré de la civilisation.
La liberté se compleéte par la nature religieuse de '’homme. Il va encore plus loin
en pensant que la liberté est une preuve de 'immortalité de 'dme. Préoccupé
par la question de la destinée humaine, il s'écarte cependant des théories
panthéistes et il essaie de combattre les opinions de Platon, des Stoiciens, de
Spinoza, de I'Islam. Car, selon Cairis, 'dme est libre quand elle peut se
connaitre elle-méme; dans un acte libre, il y a une convergence entre la volonté
de Dieu et 'acte humain.

Le souci d’'une modernisation de la société grecque, en sappuyant sur les
modeles du libéralisme européen, mene les libéraux & s'interroger sur le sens de
la suprématie de I'Etat et son indépendance vis-a-vis de la société hellénique.
Pour Vrailas-Arménis, 'absolutisme est considéré coupable d’avoir empéché
une évolution politique vers la démocratie. La liberté constitutionnelle est
considérée, chez lui, comme la conquéte la plus importante de son temps et le
probléme de la liberté ne se pose pas simplement dans les limites d’'une morale
individualiste, mais au niveau des relations entre les individus et 'Frat.33

29 Sabina Kruszynska, Benjamin Constant philosophe de la religion. La religion-la
morale-la liberté, Gdansk 2000.

30 G. Cozakis-Typaldos, @rocogixoy doxiuioy wepl T7jc mpodSou xal T7c TTdoews T7
IToowiic ‘Earedos, pp. 91, 188.

31 Op. cit, pp. 192-193.

32 Op. cit., p. 193. Aux noms des représentants de I'idéalisme allemand il ajoute celui de
Victor Cousin.

33 En ce qui concerne Pétros Vrailas-Arménis, voir Athanassia Glykophrydi-Léontsini,
«ITétpog Bpdhag-Appévng: n mohupopgia tng eheubepiacy [Pétros Vrailas-Arménis: la
polymorphie de la liberté], dans 'ouvrage collectif R. Argyropoulos, A. Koukis, C. Pétsios,
A. Kélessidou, A. Glykophrydi-Léontsini, H évvora g edeuBepiag otov veoeAdnvikd oto-
yaopd, Vol. 1, pp. 207-249.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 79

Un vaste éventail de précurseurs est invoqué par les libéraux grecs mais
principalement ils se font 'écho des penseurs romantiques et sont proches de
leurs positions. A travers la Revue des Deux-Mondes, la Revue Universelle, et la
Revue Encyclopédique, ils suivent les grands débats qui accompagnent le
développement de la pensée moderne. Devant une crise identitaire
néohellénique, qui se situe dans les années 1840, et, en interdisant toute
opposition entre Occident et Orient, ils reconnaissent leur dette envers la pensée
de Madame de Staél et du groupe de Coppet (Benjamin Constant, les fréres
Schlegel) ainsi que Chateaubriand, Schelling, Herder, Hegel. Il y a, surtout, des
affinités générales entre les intellectuels grecs et les doctrines de I'Ecole libérale
francaise.34 Les opinions de Benjamin Constant,3> de Fr. Guizot sont associées a
celles de Théodore Jouffroy36 et de Victor Cousin ainsi quaux théses des
traditionalistes francais (Augustin Thierry, de Bonald).3

Les retentissements de ces approches se trouvent, par exemple, chez Markos
Réniéris qui situe le probleme de la liberté dans l'antithése individu-sociéeé. 11
n'associe pas I'indépendance avec la liberté, car il estime que l'individu n’est qu'une
partie de la société et, en méme temps, complémentaire de la réalité. En dissociant
le probléeme de la liberté de la théorie du droit naturel, il pense que la liberté
sinscrit dans la vénération religieuse de I'idée de 'humanité.38 La liberté est,
néanmoins, pour lui une question humaine. Il avance, cependant, la these, selon
laquelle la liberté ne saurait étre sauvegardée qua travers les garanties de la
tradition et de la religion.3 Le théoricien grec ne croit pas que la liberté soit un

34 Jacques Droz, Histoire des doctrines politiques en France, Paris: Presses Universitaires de
France, 1956 et Paul Bénichou, Le temps des prophétes: doctrines de I'ige romantique, Paris:
Gallimard, 1977; plus récemment Lucien Jaume, L’Individu effacé: le paradoxe du libéralisme
frangais, Paris 1997.

35 Martin Thom, “The Ancient City and the Medieval Commune: Liberty in the Light
of French Revolution”, dans le volume Paschalis M. Kitromilides, ed., From Republican
Polity to National Community. Reconsiderations of Enlightenment Political Thought,
Oxford: Voltaire Foundation, 2003, pp. 191-228.

36 Théodore Jouffroy, textes réunis par Patrice Vermeren, Paris: Centre d’études
d’histoire de la philosophie moderne et contemporaine, Université Paris X, 1997.

37 Sur Augustin Thierry, voir L. Gossman, “Augustin Thierry and Liberal Historio-
graphy”, dans Between History and Literature, Cambridge Ma. 1990, p. 105.

38 M. Réniéris, Pirocogio ijc iotopiac. Aoxiuiov [Essai de philosophie de I'histoire],
Athénes 1841, p. 71.

39 Roxane D. Argyropoulos, «Xyéhia ot ¢riocopia tng 1otopiag tou Mdpkou Pevié-
pn» [Notes sur la philosophie de Ihistoire de M. Réniéris], Apiépwpa orov Kwvoraviivo
AeomoténovAo [Hommage a C. Despotopoulos], Athenes 1991, pp. 245-254 [= NeoeAn-
vikdg nOikdg kar mortkds otoyaopd, pp. 248-260].



80 Roxane D. Argyropoulos

droit individuel, et dans sa réflexion il n’y a pas d’opposition entre Etat et individu.
La liberté individuelle est le fondement sur lequel peuvent évoluer les institutions
et les traditions d’'un peuple. Ses convictions l'orientent vers les opinions de
Benjamin Constant et de Fr. Guizot: il s'intéresse au sujet de la justice sociale, du
droit pénal, de I'esclavage et il a lu de pres le Commentaire sur 'ouvrage de
Filangieri de Constant et I'ouvrage De [a peine de mort de Guizot. Lunité dans la
diversité, qu'il cherche 2 atteindre, est en fait la réalisation de 'harmonie entre le
moi et le non moi, 'indépendance nationale et la liberté individuelle.

En sappuyant sur Kant mais également sur les idées éclectiques de Théodore
Jouffroy,4 Constantin Stratoulis plaide pour des theses selon lesquelles la liberté
humaine est le produit de Uesprit,4! en tant que I'ensemble des forces de I'écre
humain et plus particulitrement de sa conscience;#2 elle constitue une faculté
spirituelle fondée sur la volonté de '’homme. La forme fondamentale de la
liberté consiste dans le libre arbitre, qui se soumet a l'intelligence.43 Stratoulis
distingue, également, la liberté comme devoir moral, dans la mesure ol
I’homme dépasse sa situation d’individu, et, dans ce sens, la liberté joue un réle
important dans la création du bien moral.44

Dans les années 1890, on reléve une analyse des différentes étapes du processus
de la liberté chez Pavlos Gratsiatos qui sattarde longuement sur des themes
concernant le réle du christianisme; ces theses se trouvent dans la philosophie de
la religion de Hegel mais répondent en méme temps aux exigences pragmatiques
de 'Orthodoxie. La premicre étape, évoquée par Gratsiatos, est celle de la liberté
formelle ou de la liberté subjective de Hegel;%> selon lui, la liberté politique réside

40 Théodore Jouffroy, Cours de droit naturel, Paris: Hachette, 1858, Vol. 1, p. 43 et suiv.
Cf. Anastassios Koukis, «Ané tov exhekukd xavuaviopd otov eyehiaviopd: n évvola tng
edeubepiag oto épyo v K. Xrpatotin xai IT. Ipatoidrou» [Du kantisme éclectique a
'hegélianisme: la notion de liberté dans 'ceuvre de C. Stratoulis et P. Gratsiatos], dans
I'ouvrage collectif R. Argyropoulos, A. Koukis, C. Petsios, A. Kélessidou, A. Glykophrydi-
Léontsini, H évvoia g eAevbepiag otov veoeAdnviké otoyaopd, Vol. 11, Le dix-neuvieme
siécle, p. 100.

41 Constantin Stratoulis, métropolite de Cytheére (Leucade 1824-Zante 1892), a été éleve
de Académie ITonienne, avant de suivre & Paris les cours de V. Cousin et de Th. Jouffroy;
voir A. Koukis, «Ané tov exdexukd kavuiaviops otov eyehiaviopd», pp. 97-125.

42 C. Stratoulis, Ipaypareia pirooogiag [Traité de philosophie], Athénes: Editions G.
Karyophyllis, 1864, pp. 1, 13, 14.

43 Cf. les analyses de I. Berlin sur la question de 'autonomie de la liberté, dans Isaiah
Berlin, “Two Concepts of Liberty”, Four Essays on Liberty, Oxford: University Press, Lon-
don-Oxford-New York 21971, pp. 118-172.

44 C, Stratoulis, Ilpaypateia pihooogiag, pp. 105, 107.

45 Robert Bruce Ware, Hegel: The Logic of Self Consciousness and the Legacy of
Subjective Freedom, Edinburgh: Edinburgh University Press, 1999.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 81

dans la liberté formelle de '’homme.46 Cette liberté est le moment du consensus
subjectif et elle ne comporte aucune signification négative; elle est le véhicule de
la liberté réelle, en constituant un moment essentiel du monde moderne et elle
correspond 2 'élaboration et la réalisation des lois.4”

Bien que Hegel soit considéré, aujourd’hui, comme un «conservateur», parce
quil prise davantage I'Etat que I'individu,48 sa part dans les idées de Gratsiatos
est plus quapparente; car ce dernier suit la théorie hégélienne de la liberté en
tant quexpression de I'esprit divin. Il s'enracine dans la philosophie hégélienne
de la religion® et exprime le désir de voir la renaissance de I'Etat hellénique
effectuée par un renouveau collectif de la conscience nationale.5° Il consideére la
liberté nationale et la résurrection d’une nation comme des expressions
supérieures de la liberté intérieure. Ceci ne pourrait arriver que par le
changement du culte religieux en tant que culte de Dieu, en tant quEsprit et en
méme temps Idée. On remarque ici un inversement de la théorie hégélienne,
I'Etar étant corrélatif aux individus qui eux forment 'unité nationale.

En outre, la liberté humaine se trouve associée au progres, ce qui permet aux
hommes de poursuivre leur chemin dans le domaine de la pensée et de la
science. Cette part de la réflexion de Gratsiatos constitue une répercussion de
la vision que Hegel se fait de I'Etat.5! On y trouve I'idée d’un messianisme
national, dans la mesure ot il voit dans I'avenir une fin de I'histoire vers laquelle
nous dirige le progres social. En second lieu, il sauvegarde une conception
religicuse de la liberté, car la liberté intérieure de 'homme se fonde sur la
religion, sur les relations entre ’homme et Dieu.>2 Cette liberté intérieure le
rapproche aussi bien de la morale stoicienne que celle de Hegel.

Lintégration de la notion de liberté au champ économique a profondément
influencé I'économie politique du pays & partir du milieu du siécle. Si Jean-
Baptiste Say sest prononcé en faveur de 'évolution économique de la Gréce
bien avant que celle-ci ne constitue un Etat,53 les théoriciens grecs ont insisté

46 A. Koukis, «Ané tov exdekukd kavuaviops otov eyehaviopédn, pp. 125-143. P
Gratsiatos, Xylouo Exxincioc meos tov Xotomiavioudy. Kowwvixy ueréry [Schisme de
l’Eglise et du Christianisme. Etude sociale], Athénes 1894, p- 31. Cf. Georgia Apostolopoulou,
“Hegel-Studien in Griechenland”, p. 199 et suiv.

47 Domenico Losurdo, Hegel et les libéraux. Liberté—EgaIité—Emt, p- 132.

48 Ibid., p. 115 et suiv.

49 G. W. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, G. W. F. Hegel Werke,
Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1986, Vol. XVI, pp. 91-226.

50 P, Gratsiatos, Xylouo Exxlncios mpos tov Xototiaviousv. Kowvawvied) ueréry, p. 6.

51 D. Losurdo, Hegel et les libéraux. Liberté—Ega]ité—Etat, pp- 116-117.

52 A. Koukis, «Ané tov exdektik$ kavuaviopd otov eyeAtaviopd», p. 125.

53 ].-B. Say, «Notions sur la Grece, pour l'intelligence des événements qui se préparent



82 Roxane D. Argyropoulos

sur l'importance du libéralisme en économie. Clest un Phanariote, Jean A.
Soutsos, qui est considéré comme le pere de la pensée libérale en économie.>
Bien que provenant d’une famille aristocratique, il délaisse les valeurs
traditionnelles et se range contre la possession de la terre. Il développe une
théorie dans laquelle il insiste sur les bienfaits de I'industrie, en affirmant que
le travail n'est pas I'unique source de richesse. Inspiré par les idées de I'école
classique, J. Soutsos savere un critique acerbe des idées socialistes et plus
généralement de l'intervention de I'Etat dans 'économie. De méme, ses
opinions influencerent une pléiade d’autres théoriciens, parmi lesquels on peut
nommer S. Trikaliotis, A. Oikonomos, N. Cazazis.55

La supériorité du laisser-faire a entrainé en Grece I'apparition du libre-
échangisme et 'appartenance au courant de I'économie politique classique. La
doctrine de la liberté du marché représente les intéréts de la bourgeoisie avec
son esprit de libre entreprise.56 De plus, Vrailas-Arménis affirme que

dans cette portion de I'Europe», Revue Encyclopédique 24 (1824), pp. 257-274. Sur les
traductions en grec de ses ouvrages, voir Tr. Sklavénitis, «O Znupidwv Bakétag kat n petd-
¢paon g ITodrukiig Oikovopiag tou J. B. Say» [Spyridon Valétas et la traduction de
I’Economie politique de J. B. Say]l, H Enavdotaon tou 1821. Meléteg own pviipn tng
Aéomorvag Oeperii-Katngdpn [La Révolution de 1821. Etudes 4 la mémoire de Despina
Théméli-Katiphori], Athenes: Société d’Etude de 'Hellénisme moderne, 1994, pp- 107-156;
ainsi que Chr. P Baloglou, “The Diffusion and Reception of the Ideas of Economic
Liberalism in Greece during the Period 1828-1837”, Xmou6ai 51 (2001), pp. 3-22.

54 Jean Soutsos, fils d’Alexandre Soutsos, prince régnant de Valachie, exprime ses idées
d’économie politique, en 1868, dans son ouvrage Ploutologie. Aprés avoir suivi les cours de
Pelegrino Rossi @ Genéve et peut-étre ceux de Jean-Baptiste Say a Paris, il assume I'enseignement
de I'économie politique pendant cinquante-trois ans & 'Université d’Athenes. Il se sert des
théories de Say, Rauch, Malthus, Storch, Sismondi, Ricardo, Senior, et de J. S. Mill et veut faire
la critique de Mill. En ce qui concerne sa vie et ses idées, voir Dionyssios D. Ithakissios, “J. A.
Soutsos: Greece’s First Academic Economist”, Quaderni di storia dell’ economia politica 2
(1992), pp. 136-148.

55 M. Psalidopoulos, «Metagpdoeig PBifAdiov o1kovopIK®Y emotnpcdv oy eAhnviki
YAdooa, 1808-1948: ta i8eodoyikd pnvipatar [Traductions en grec d’ouvrages d’économie,
1808-1948: les messages idéologiques], Mvripn dxn Kapdyiwpya [Etudes en mémoire de
Sakis Karagiorgas], Atheénes 1988, pp. 443-471.

56 C. Vergopoulos, Kpdrog kar oixovopuxii moArxs otnv EXdSa tou 19ov aiéva [LEtat
et la politique économique au XIXe siecle], Athénes: Exantas, 1978, p. 109. Cf. M.
Psalidopoulos, «Epypiywon tng Propnyaviag xkar oikovopixég gihedeubepiopds otnv EXAGSa
tou 19ou awdvar [Le développement de I'industrie et le libéralisme économique en Grece au
XIXe siecle], dans le volume IToAitixii owovopia xkar EAnveg S1avoodpevor. Medéteg yia tav
10topia tng oikovopukiig oxépng otn ovyypovn EXdSa [Economie politique et intellectuels
grecs. Etudes sur Phistoire de la pensée économique dans la Gréce contemporaine], Athénes:

Typothito-Giorgos Dardanos, 1999, pp. 59-76.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 83

Iéconomie libre favorise le développement des couches sociales les plus larges.5”
La supériorité du marché et de lindustrie, stimulée par des innovations
techniques, et la réduction du réle de I’Etat sont préconisées par Nicolas J.
Saripolos8 qui, pris d’enthousiasme pour les transformations économiques de
son pays, note ces lignes en 1853:

Les Grecs libres et forts nous rivaliserons [sic] avec I'Europe en science,
en arts, en marine, en commerce. Mais cette rivalité sera tout a fait
pacifique: et par les nouveaux progrés de I'Economie sociale et
politique, nous pourrions vous prouver que la liberté de 'industrie, que
le libre échange, au lieu d’affaiblir les peuples qui en usent entre eux,
bien au contraire les fortifient, les enrichissent et les font ainsi marcher
d’un commun accord vers 'accomplissement de I'ceuvre que la volonté
toute puissante de Dieu imposa 4 la faible humanité, celle d’avancer vers
son bonheur terrestre en se perfectionnant dans ce monde dans les
vertus qui la rendront digne du bonheur éternel dans la vie future.>

En accomplissant une double fonction et en prenant également part, en tant
que député, aux discussions pour la rédaction de la Constitution de 1864, N.
Saripolos sest consacré i la formation du libéralisme néohellénique. Il
appartient lui aussi A la filiere de Constant, de Tocqueville, de Mill. Au
Parlement, il exprime ses idées sur les droits individuels, en se référant a la
théorie sur le bonheur de John Stuarc Mill,6® qulil considére comme le
philosophe le plus éminent de I'Angleterre. On trouve chez lui I'impact des
idées de Mill sur la liberté et le progres,6! qui conduit sa pensée vers un

57 P. Vrailas-Arménis, Corpus, Vol. II, p. 185.

58 Nicolas ]. Saripolos (1817-1887), originaire de Larnaka en Chypre, vécut a Trieste et
Paris, ot il étudia la médecine et le droit. Professeur a la chaire de droit constitutionnel a
I'Université d’Atheénes, il se lie d’amitié avec Deheque et Effer et d’autres personnalités de la
vie parisienne, voir P. M. Kitromilides, Kunpiaxii Aoyroovvn. Ilpoownoypapikii Oecspnon
1571-1878 [La vie intellectuelle & Chypre, 1571-1878. Approche prosopographique],
Sources et études sur I'histoire chypriote, XLIIL, Nicosie: Centre de la Recherche Scientifique,
2002, pp. 240-245.

59 N. J. Saripolos, Pro Graecia, Athenes: Imprimerie Jean Angelopoulos, 1853, pp. 24-
25. Ce texte, a bien des égards, reste significatif pour I'idéologie politique de 'époque. On y
trouve plusieurs thémes majeurs: rejet du panslavisme, expression de la Grande Idée avec
Iédification d’'un Empire Grec centré sur Constantinople, appartenance culturelle de la
Grece a I'Europe et retrait de I'influence de la Russie, valorisation de I'Orthodoxie et du
sentiment religieux. Cf. P M. Kitromilides, “European Political Thought in the Making of
Greek Liberalism”, Parliaments. Estates and Representation 8 (1988), pp. 11-21.

60 1. Berlin, “John Stuart Mill and the Ends of Life”, Four Essays on Liberty, pp. 173-206.

61 John Stuart Mill, On Liberty, ed. Edward Alexander, Peterborough Ont.: Broadview,



84 Roxane D. Argyropoulos

libéralisme utilitariste.62 Dans deux discours inauguraux a I'Université,
prononcés quelques années auparavant, en 1846 et en 1848, il exalte la
Révolution francaise,63 qu’il situe dans le processus historique du droit naturel,
en considérant la Constitution de 1843 comme provenant directement de
1789.64 Lesprit révolutionnaire est incarné dans le personnage de Napoléon et
il actribue les erreurs de la Constituante aux théories rousseauistes.

Un chapitre a part du libéralisme grec peut étre consacré & Néoklis Cazazis,
personnage fascinant de la vie intellectuelle athénienne et de I'entourage de
Charilaos Tricoupis.t> En entendant par liberté le criomphe de I'individualisme,66
Cazazis représente une des voix les plus vives et les plus acharnées de son temps
par son ceuvre volumineux sur lhistoire des idées. Ses positions refletent les
objectifs des intellectuels grecs de la période inaugurée par 1870, ere pendant
laquelle la classe bourgeoise essaie de construire une société moderne avec le bon
fonctionnement de la vie politique et du patlementarisme. En étudiant des
problemes éthiques et politiques de son temps, Cazazis a, non seulement,
examiné le phénomene libéral, mais en méme temps, il a propagé les valeurs et
les catégories du libéralisme. Cependant, & plusieurs reprises, conscient de
Pimpasse de la vie politique grecque, il exprime son amertume pour I'échec de
I'idéologie libérale, et estime que le véritable probleme se situe dans le décalage
entre le développement culturel et le retard politique et social qu'il n’hésite pas a
dénoncer en 1879.67

1999, p. 294, Cf. Joseph Hamburger, John Stuart Mill on Liberty and Control, Princeton:
Princeton University Press, 1999, p. 239.

62 P M. Kitromilides, «O N. I. Zapinodog ka1 n napddoon twv @xereubépav 16eddv otnv
EX\GSa» [N. J. Saripolos et la tradition des idées libérales en Grecel], To ITavemouipio ABn-
vév kar n Kunpog [LUniversité d’Athénes et I'lle de Chypre], Athénes 1993, pp. 263-270.

63 Roxane D. Argyropoulos, «<H Tahxd Enavdotaon owmv elinvikd Siavénon» [La
Révolution francaise dans la pensée néohellénique], Historica 5 (1988), pp. 327-338 [=
NeoeAnvikég nbixdg kai mohitkds oroyaopuds. Ané tov Aiapwuopd orov Popavuopd, p.
230].

64 Les mémes opinions sont exprimées, 3 la méme époque, par un autre universitaire N.
Damaskinos, op. cit., p. 230.

65 Néoklis Cazazis (Pétra en Lesbos 1849-Athénes 1936) a fait des études de droit en
Allemagne et a occupé la chaire de philosophie du droit et d’économie politique a
I'Université d’Athenes. 1l joua, pendant plusieurs décennies, un réle important dans la vie
politique et culturelle.

66 Roxane D. Argyropoulos, «O ¢ihedeuBepiopdg tou Neoxhnt Kaldln» [Le libéralisme
de Néoklis Cazazis], Aeofraxd 13 (1991), pp. 35-43 [= Ilpooeyyioeis tng veoeAnvikiic i-
Aooogiag, pp. 217-229].

67 N. Cazazis, “Political and Intellectual Life in Greece”, Contemporary Review 39



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 85

Il examine et exalte 2 la fois les révolutions qui ont marqué la naissance et
le développement du monde moderne. La Révolution francaise tient,
cependant, une place primordiale dans sa réflexion. Dans un récit touffu et
impressionnant pour son érudition, il entreprend I'examen diachronique de
I'émergence et de la diffusion de I'idée révolutionnaire depuis la Renaissance et
la Réforme, mais étouffée, par la suite, par la monarchie absolue.68 La
centralisation administrative des années révolutionnaires le répugne, car il allie
la liberté politique 2 la liberté individuelle. Il brosse avec sagacité une synthese
des doctrines 4 travers le XIXe siecle et cherche, dans ce tableau d’ensemble, de
sauvegarder les theémes essentiels avec leurs affinités et leurs diversités internes.
Il'a lu de prés Mme de Staél, Benjamin Constant, A. de Tocqueville, E. Quinet,
E. Renan et notamment Thiers. Il essaie également de saisir I'apport des
grandes ceuvres historiques de von Sybel et Lamartine & Louis Blanc et J. Jaures.
Son propre jugement en ce qui concerne 1789 est pessimiste. Sans le suivre,
dans ses analyses, il partage le regard d’Edgar Quinet sur le religieux et le
révolutionnaire. Il pense que 'entreprise révolutionnaire s'est changée en son
contraire et la servitude a ressurgi A cause de 'impuissance a fonder la liberté.

Tout en retenant de la philosophie hégélienne son aspect idéaliste, avec la
prépondérance des idées dans le cours de lhistoire, et, en méme temps, du
darwinisme le rdle de 'évolution et du progres, Cazazis s'obstine, durant toute sa
vie, dans le cadre de lindividualisme libéral. Bien quau début de sa carriere
universitaire, il adhere a la philosophie hégélienne du droit et de Thistoire,
cependant il s’éloigne, apres les évolutions historiques de I’Allemagne en 1848, de
la théorie de Hegel sur I'Etat et se tourne vers des doctrines qui assurent
I'indépendance de la société. Dans ses considérations, il se rapproche de H.
Spencer, de W. von Humboldt et de John Stuart Mill, en soulignant 'importance
de la liberté individuelle et la nécessité de sauvegarder les lois.

Témoin des transformations politiques de son temps, Cazazis se préoccupe
de la montée du socialisme et il réagit a lirruption de la question sociale. On
peut parler chez lui d’'un libéralisme social; il cherche & comprendre les idées

(1879), p. 171. En 1910, dans un ouvrage volumineux de plus de 340 p., intitulé ‘O xotvo-
BovAeutiouoc v ‘EArGOL (molitind) Yuyoloyin) [Le parlementarisme en Grece (psychologie
politique)], Cazazis analyse pertinemment le dysfonctionnement du régime parlementaire de
son pays.

68 N. Cazazis, H I'aMuxdi Enavdotaois. Mépog éxtov [La Révolution frangaise. Sixieme
partie], introduction—édition du texte—notes—résumé en francais par Roxane D. Argyro-
poulos, Athénes: Centre de Recherches Néohelléniques de la Fondation de la Recherche
Scientifique-44-éditions Trochalias, 1993.



86 Roxane D. Argyropoulos

socialistes, sans les condamner de prime abord.®? A I'encontre de Ihistorien
national Constantin Paparrigopoulos, qui garde une image négative des
changements sociaux de son époque, Cazazis veut, A travers de multiples
analyses historiques et idéologiques, explorer les articulations conceptuelles
entre le libéralisme et le socialisme. Pourtant, la prééminence qu’il accorde a
lindividu explique en grande partie sa méfiance vis-a-vis du socialisme. Il se
range du coté des théories de Sismondi et de ses disciples, et pense que le
socialisme et I'anarchie doivent étre supprimés par I'éloignement de I'Etat du
processus économique. Il est intéressant de noter que Cazazis, avec ses cours, a
influencé non seulement le courant libéral, mais également des socialistes, tels
que Stavros Callergis.”?

Apres les années sombres qui ont suivi la défaite de 1897, le libéralisme est
confronté A des théories philosophiques et politiques, comme la pensée
polyvalente de Nietzsche. Loptimisme nietzschéen a aidé les intellectuels grecs,
qui suivent les nouvelles tendances philosophiques, & aborder d’un aspect
nouveau les problemes idéologiques qui les préoccupent. Lintérét porté par le
philosophe allemand a '’Antiquité grecque et son idéalisation des vertus antiques
ont largement contribué au renforcement des sentiments patriotiques d’un
peuple partagé. On reconnait dans les cercles littéraires grecs, dans lesquels
domine la théorie politique de la Grande Idée, des admirateurs du philosophe
allemand; ce sont Ion Dragoumis, Costas Hatzopoulos, Pavlos Nirvanas, C.
Palamas, A. Sikélianos.”! De lautre coté, des littéraires et des universitaires,
nourris par I'héritage libéral de Kant, de Fichte, de Heine, réagissent avec
fermeté: Jean Psichari en fait partie.”?

6 [Constantin Paparrigopoulos], «'EX\y costahetie tiic IR éxatovraetnpidocn [Un
socialiste grec du XVe siecle], ITavéapa 1 (1850), pp. 154-155. Cf. Roxane D. Argyropoulos,
«O TIMiBwv ané m okomd wwv Kwvoravtivou Ilanappnyénovdou kar Neoxhn KaCdCn»
[Pléthon vu par C. Paparrigopoulos et Néoklis Cazazis], Ilpooeyyioeig tng veoelnvikiig qi-
Aoocogiag, pp. 202-216.

70 P. Noutsos, H cootakiotikri oképn otnv EAdba ané 1o 1875 &g o 1974 [La pensée
socialiste en Grece de 1875 4 1974], Athénes: éditions Gnossi, 1990, Vol I: O1 cootariotég
S1avooupevor kar n noAtikd Aertoupyia tng npdiing korvwvikig kpiukig 1875-1907 [Les
intellectuels socialistes et la fonction politique de la critique sociale 1875-1907], p. 32.

71 Dimitris Lambrellis, H ouverbntonoinon tou EAAnviopot wg «vitogiopdey. Ta neprobi-
xd «Téyvy kar «Aiévuoogy [La prise de conscience de 'Hellénisme en tant que «nietz-
schéisme». Les revues «Techni» et «Dionyssos»], Thessaloniki: Néa Poreia, 1993.

72 Toanna Constandoulaki-Hantzou, Jean Psichari et les lettres frangaises, these d’Frat,
Atheénes 1982, p. 27.



Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siécle 87

Parmi les analyses de la philosophie politique de Nietzsche, cest celle du
jeune Nikos Kazantzakis, disciple de N. Cazazis, qui fournit, en 1908, une
interprétation convaincante.” Dans sa these, rédigée a Paris, sur la philosophie
nietzschéenne du droit et de I'Frat, Kazantzakis sinterroge sur son aspect
trompeur; il conclut que la pensée nietzschéenne n'est en fait ni anarchique, ni
sceptique, mais qu’il S'agit d’une réaction au déclin de la civilisation occidentale.
La force et la remarquable originalit¢ des développements de Kazantzakis
pointent de manitre prémonitoire les dangers politiques que rectlent les
paradoxes du philosophe allemand.

Dans 'étude des différentes phases de I'évolution de la pensée libérale en
Grece, on peut aisément observer des variations significatives qui pour la
plupart ne consistent pas seulement des ajustements aux enjeux de chaque
période, mais sont, en réalité, des étapes du processus vers la démocratie. Les
traits du libéralisme grec se résument dans le renforcement du mouvement
démocratique et I'ouverture vers un pluralisme social. Mais, en quelque sens
quon lentende, le courant libéral ne sest point affirmé sans de combats
constants, car la crainte du totalitarisme ne s'est point effacée.

Institut de Recherches Néohelléniques / FNRS

73 Nikos Kazantzakis, ‘O @pe:depioc Nitoe v 1§ pihocoply 700 Sixalov xal tijc molirei-
ac [Frédéric Nietzsche dans la philosophie du droit et de I'Etat], Héraklion-Crete 1909. Nous
possédons une édition récente avec une introduction par Patroklos Stavrou, Athénes: Editions
Kazantzakis, 1998. Cf. Roxane D. Argyropoulos, «H npéchngpn twv 18ecdrv tou Friederich
Nietzsche omv EN\G6a» [La réception de la pensée de Nietzsche en Grece], @Prhooogiag aye-
viopa: MeAétes nmpog updv tou Kabnyntov Kwvotavtivou Bouboipn [Hommage au
professeur Constantin Voudouris], Athenes: Ionia, 2004, pp. 79-89 [= IIpooeyyioeig g veo-
eManvikiic gprAooogiag, pp. 230-243].


http://www.tcpdf.org

