
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 2 (2005)

   Vol 2, No (2005)

  

 

  

  L'aube des Lumières dans les pays roumains 

  Jacques Bouchard   

  doi: 10.12681/hr.182 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Bouchard, J. (2006). L’aube des Lumières dans les pays roumains. The Historical Review/La Revue Historique, 2,
31–51. https://doi.org/10.12681/hr.182

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 18/01/2026 17:16:18



L’AUBE DES LUMIÈRES DANS LES PAYS ROUMAINS

Jacques Bouchard

RÉSUMÉ: En y introduisant le concept de l’aube des Lumières, l’auteur propose une

périodisation des Lumières dans les pays roumains qui remet en question la périodisation des

Lumières chez les Grecs. La Fr¸haufklärung (1680-1780) s’avère une conjoncture de forces

progressistes qui prônent la modernisation de l’appareil étatique, des institutions, de la

langue et de l’éducation. L’auteur y distingue quatre périodes: 1. l’Église triomphante (1680-

1710); 2. l’Absolutisme raisonné (1710-1730); 3. le Despotisme éclairé (1730-1780) et 4.

l’Église militante (1695-1780). L’Aufklärung proprement dite ne commence qu’en 1780: elle

aspire à réaliser en plus l’émancipation nationale et l’indépendance politique.

La présente étude est dédiée à la mémoire de notre maître Constantin
Dimaras à l’occasion du centenaire de sa naissance.1

En Grèce comme en Roumanie, les études sur l’époque des Lumières
(Aufklärung) ont été abondamment illustrées, et par de grands noms. Je me
propose plutôt de soumettre à votre réflexion un concept peu étudié jusqu’ici
dans ces deux pays, celui de la Frühaufklärung, en grec ÚÒÈÌÔ˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜,
en roumain iluminismul timpuriu.2 En guise de première approche, je me
contenterai de montrer l’émergence et l’évolution de ce phénomène dans les
Principautés danubiennes, où l’on peut suivre le cheminement commun des

1 Version française d’une conférence prononcée en grec le 10 décembre 2004 à l’Institut
de Recherches Néohelléniques, Fondation Nationale de la Recherche Scientifique, à
Athènes. Ce texte constitue l’ébauche d’une étude d’ensemble sur la Frühaufklärung dans les
pays roumains, dans ses relations avec l’hellénisme.

2 Sur le concept, voir le volume d’articles publié par S. Neumeister, Frühaufklärung,
Munich: Wilhelm Fink Verlag, 1994. Sur les dates, voir W. Krauss, Die Literatur der
französischen Frühaufklärung, Francfort: Athenäum Verlag, 1971. Krauss examine la
Frühaufklärung française de la Querelle des anciens et des modernes jusqu’à l’Encyclopédie.
De même: H. Weber, Das Gattungssystem der französischen Frühaufklärung (1680-1750),
Francfort-sur-le-Main: Peter Lang, 1983. Sur la présence du mouvement en Europe centrale
et orientale, voir E. Winter, Frühaufklärung, Der Kampf gegen den Konfessionalismus in
Mittel- und Osteuropa und die deutsch-slawische Begegnung, Berlin: Akademie-Verlag,
1966. Pour les pays roumains, voir D. Ghise et P. Teodor, Fragmentarium iluminist, Cluj:
Editura Dacia, 1972, où les auteurs proposent le terme “preiluminism”, p. 8 et suivantes.

La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume πI (2005)



Grecs et des Roumains, qui part de l’époque de la toute-puissance de l’Église
pour aboutir au mouvement libérateur des Lumières. Je compléterai ce bref
essai en évoquant l’apport des intellectuels uniates à ce mouvement chez les
Roumains de Transylvanie. J’estime que la Frühaufklärung dans les pays
roumains a pris son essor vers 1680 et que l’Aufklärung proprement dite,
néohellénique et roumaine, commence en 1780 exactement.

Les historiens grecs qui jusqu’à ce jour se sont penchés sur le sujet y ont
distingué deux chapitres: l’humanisme religieux et l’époque des Phanariotes.3 Ils
avaient raison. En partie: car ils ne prenaient en considération que l’histoire
politique et culturelle des Grecs. Ils ont peut-être minimisé l’importance d’une
réalité complexe qui concerne le lieu où se sont produits ces exploits de la
renaissance hellénique – au sens fort du terme. Les pays roumains ont pourtant
fourni le cadre politique et culturel, le champ d’action où l’hellénisme moderne
a pu prendre son envol pour atteindre les sommets des Lumières. Il n’est pas
exagéré d’affirmer que, sans la rencontre des Grecs et des Roumains, le destin
des deux peuples aurait pris une tout autre tournure. 

On doit se rappeler que, de tous les peuples qui habitent le sud-est de
l’Europe, seuls les Valaques et les Moldaves ont réussi à conserver des
institutions étatiques et une certaine autonomie en dépit des invasions
ottomanes qui ont déferlé sur les Balkans et le Moyen Orient.4 Depuis le XIVe

siècle où se forment les principautés de Valachie et de Moldavie jusqu’à
l’époque qui nous intéresse la position roumaine à l’égard des conquérants
ottomans présente des ambiguïtés, faites de résistance et de luttes armées
lorsque dominent des princes à personnalité martiale (tel Étienne le Grand
dont les Roumains commémorent cette année le cinquième centenaire de la
mort), de compromis et de replis stratégiques lorsque les troupes ottomanes
avaient manifestement l’avantage. Les Roumains tirent quelque fierté de ce
louvoiement diplomatique qui leur a permis en fin de compte de conserver
leurs deux principautés, même en tant qu’États vassaux de la Sublime Porte. Le
génie politique des Ottomans a permis la création de deux états tampons entre
trois grandes puissances, l’Autriche, la Russie et l’Empire ottoman. Par contre,
ils ont mis sur pied un système politique fondé dès l’origine sur une instabilité
endémique: à la merci du bon vouloir du sultan, les voïvodes se succédaient à
de courts intervalles avant même d’avoir assis leur pouvoir et d’avoir assuré la

32 Jacques Bouchard

3 Voir C. Th. Dimaras, πÛÙÔÚ›· ÙË˜ ¡ÂÔÂÏÏËÓÈÎ‹˜ §ÔÁÔÙÂ¯Ó›·˜ [=IN§], Athènes: Éditions
Gnosi, 9e éd., 2000, pp. 54 et 130. 

4 C’est la notion de “statalité”, exposée par Razvan Theodorescu lors de sa conférence à
l’Université du Québec à Montréal, le 18 septembre 2004.



succession héréditaire de leur dynastie. C’est la raison pour laquelle l’histoire de
la Valachie et de la Moldavie présente d’incessantes conspirations et intrigues
entre des familles qui tâchent de reprendre un trône perdu et sont en constante
belligérance au détriment, dirions-nous aujourd’hui, de l’intérêt national.

Dans les principautés danubiennes le pouvoir le plus stable et incontestable
est celui de l’Église. Pendant les années 1680-1780, neuf métropolites occupent
successivement le trône de Bucarest et autant celui de Jassy,5 alors que la
Valachie change 26 fois de voïvodes, et est administrée une fois par des
caïmacams, représentants du sultan, et deux fois par un gouvernement militaire
russe; pendant la même période, la Moldavie change 34 fois de voïvodes, est
administrée 13 fois par des représentants de la Porte et deux fois par un
gouvernement militaire russe.6

Depuis la fondation des principautés il s’est établi une hiérarchie orthodoxe
de tradition slave, qui a imposé le slavon comme langue du culte. Des siècles
durant la langue officielle du rituel religieux et de la culture ecclésiale a été le
slavon. Cette langue fut aussi à l’origine celle de la cour et du pouvoir temporel,
jusque vers 1660.7

*
La première période que je distingue dans ce siècle de la Frühaufklärung dans
les pays roumains commence vers 1680 et s’étend jusqu’en 1710;8 je l’appellerais
la période de l ’Égl i se  t r iomphante . Elle débute par l’activité du métropolite
Dosoftei qui publie en 1673 un Psautier en roumain et en 1680 une édition
bilingue des Psaumes (en slavon et en roumain) qui posent les fondations
mêmes de la langue poétique des Roumains.9 Depuis 1508, date du premier
livre sorti de presses roumaines, jusqu’en 1710, on compte 39 livres imprimés en
slavon, 17 bilingues en slavon et en roumain, et 65 en roumain. Mais la toute-

L’aube des Lumières dans les pays roumains 33

5 N. Iorga, Istoria Bisericii Românesti si a vietii religioase a Românilor, Bucarest: Editura
Ministerului cultelor si instructiunii publice, 1932, 2e éd., Vol. II, pp. 320-321 et 326.

6 I. Bulei, O istorie a Românilor, Bucarest: Editura Meronia, 2004, pp. 217-226.
7 Al. Piru, Istoria literaturii române, Vol. I: Perioada veche, Bucarest: Editura didactica

si pedagogica, 1970, p. 88.
8 Le régime phanariote commence officiellement le 6 / 17 novembre 1709, lors de la

nomination de Nicolas Mavrocordatos au trône de Jassy, mais effectivement en janvier 1710,
lors de son arrivée en Moldavie; l’historiographie roumaine préfère dater le régime
phanariote de la seconde nomination de Nicolas au trône de Jassy le 26 sept. / 7 oct. 1711.
Remise en question de cette date: F. Constantiu, Constantin Mavrocordat, Bucarest: Editura
militara, 1985, p. 19.

9 Al. Piru, Istoria literaturii române, Vol. I, p. 193. Cf. L. Gáldi, Esquisse d’une histoire
de la versification roumaine, Budapest: Tankönyvkiadö, 1964, pp. 54-62.



puissance de l’Église se manifeste dans le fait que toutes les imprimeries sont
entre ses mains et que tous les livres imprimés ont un contenu religieux ou
spirituel, à deux exceptions près que nous allons examiner plus loin. La
bibliographie roumaine des Bianu, Hodos et Simonescu présente un inventaire
complet des imprimés de l’époque, presque exclusivement composé de livres de
messe, d’octoèques, d’évangiles, de psautiers, etc.10 L’événement le plus
important pour l’histoire de la langue et de la littérature roumaines est certes la
publication de la première traduction roumaine complète de la Bible, parue à
Bucarest en 1688, sous la supervision de stolnic Constantin Cantacuzino.11

Cette époque brillante du livre ecclésiastique coïncide avec le siècle d’or de
la prose roumaine. Les manuels actuels d’histoire de la littérature roumaine
exaltent l’excellence des chroniqueurs Grigore Ureche, Miron Costin, Nicolae
Costin, Ion Neculce, Constantin Cantacuzino, Axinte Uricariul, Radu
Grecianu, Radu Popescu. Ils passent pourtant trop souvent sous silence le fait
qu’en raison de l’absolutisme ecclésial aucune chronique n’a pu être imprimée
du vivant de son auteur; toutes le furent après 1840. Les écrivains roumains qui
réussirent à publier leurs œuvres le firent alors hors des frontières des pays
roumains: par exemple, le Spathaire Nicolae Milescu12 en Europe occidentale
et Dimitrie Cantemir en Occident et en Russie. Il n’y a que deux exceptions à
cette règle: le moine géorgien Antim Ivireanul, par la suite métropolite de
Bucarest, publie une Grammaire du slavon à Snagov en 169713 et imprimera en
1713 à Târgoviste des °ÓˆÌÈÎa ·Ï·ÈáÓ ÙÈÓˆÓ ºÈÏÔÛfiÊˆÓ en grec et en
roumain.14 L’autre cas est celui d’une édition de Plutarque (∆áÓ ¶ÏÔ˘Ù¿Ú¯Ô˘
Ã·ÈÚÔÓ¤ˆ˜ ^∂ÏÏËÓÈÎáÓ Î·d ^ƒˆÌ·˚ÎáÓ ¶·Ú·ÏÏ‹ÏˆÓ) en traduction
grecque moderne par Constantin Brâncoveanu, fils du prince du même nom,
parue à Bucarest en 1704.15 Antim en était le typographe et le signataire de la
lettre de présentation.16

34 Jacques Bouchard

10 I. Bianu, N. Hodos et D. Simonescu, Bibliografia românésca veche 1508-1830, Vol.
I-IV, Bucarest 1903-44. [=BRV]. Compléter par: D. Râpa-Buicliu, Bibliografia româneasca
veche, Additamenta I 1536-1830, Galati: Alma, 2000; du même, Bibliografia româneasca
veche, Studia bibliologica, Galati: Alma, 2000. 

11 Réédition: Biblia 1688, éd. Al. Andriescu et al., Jassy: Universitatea “Al. I. Cuza”,
1988.

12 Al. Piru, Istoria literaturii române, op. cit., Vol. I, p. 198 et suivantes.
13 BRV, Vol. I, pp. 351-354, no. 109.
14 BRV, Vol. I, pp. 487-492, nos. 165 et 166.
15 BRV, Vol. I, pp. 460-462, no. 146.
16 Voir É. Picot, Notice biographique et bibliographique sur l’imprimeur Anthime d’Ivir

Métropolitain de Valachie, tiré à part de Nouveaux Mélanges Orientaux, Paris 1886, pp.
515-560 (réimpression, Athènes: N. Karavias, 1972).



On peut se demander où et comment ces intellectuels de l’époque pouvaient
acquérir une formation linguistique et littéraire. La réponse n’est pas simple, car
il n’y avait toujours pas d’école de langue roumaine. Un Roumain désireux de
s’instruire vers 1700, disons, avait le choix entre l’école latine des Jésuites –ou les
institutions similaires de Pologne–, le monastère roumain où la langue du culte
et de la culture était plutôt le slavon, ou –troisième éventualité– l’école grecque.
Certains aussi ont pu fréquenter l’académie de Kiev. C’est donc dire que les
utilisateurs du roumain s’initiaient aux catégories grammaticales en apprenant le
latin, le grec ou le slavon, ou même les trois, puisqu’il n’existait pas encore de
grammaire imprimée de leur langue maternelle. Le roumain s’écrivait alors en
caractères cyrilliques; les Roumains n’adopteront l’alphabet latin que vers 1860.

Les chancelleries princières ont utilisé jusqu’au XVIIe siècle le slavon de la
même manière que les Occidentaux ont utilisé le latin; on détecte pourtant un
dégagement timide mais progressif de l’emprise culturelle du slavon. Les princes
et les boyards qui suivent l’évolution de la politique ottomane perçoivent
l’avènement récent des Grecs dans l’administration ottomane et se réorientent en
conséquence. Ils prennent conscience que la langue grecque a l’avantage de
véhiculer la splendeur de la tradition byzantine, le rituel originel de l’orthodoxie,
une culture moderne de type occidental, mais surtout d’être désormais une
langue de pouvoir. Ils constatent que la classe des Phanariotes a acquis de
l’ascendant à la cour ottomane grâce à ses connaissances et à sa pratique des
langues; que des chrétiens du Phanar ont gagné la confiance et la faveur du
sultan et accèdent au grand drogmanat: d’abord Panayotis Nicoussios (1669) et
ensuite Alexandre Mavrocordatos (1673).17 Les voïvodes valaques et moldaves
font alors venir des professeurs grecs pour leurs enfants et se targuent de protéger
les lettres grecques.18 À cette époque-là des fils de boyards vont à Constantinople
pour y faire des études supérieures en grec. Nicolae Iorga a soutenu –avec raison–
dans son ouvrage Byzance après Byzance (1935) que les princes et érudits
roumains ont été les gardiens de l’héritage de Byzance après sa chute.19

Le long règne (1688-1714) de Constantin Brâncoveanu constitue une
exception notable dans la succession vertigineuse des princes régnants: il marque
une période de calme et de prospérité relatifs qui se traduit par un style

L’aube des Lumières dans les pays roumains 35

17 S. Runciman, The Great Church in Captivity, Cambridge: University Press, 1968, p.
364.

18 A. E. Karathanasis, √È ŒÏÏËÓÂ˜ ÏfiÁÈÔÈ ÛÙË µÏ·¯›· (1670-1714), Thessalonique:
Institute for Balkans Studies, 1982.

19 Voir aussi l’étude suggestive de D. Nastase, L’héritage impérial byzantin dans l’art et
dans l’histoire des pays roumains, Milan: Fondation Européenne Dragan, 1976.



architectural et décoratif caractéristique.20 La prudence diplomatique, voire la
cautèle politique, ont permis au voïvode Constantin de se maintenir au pouvoir,
en gratifiant l’Église de nombreuses fondations et en ménageant les factions
nobiliaires, en particulier la famille Cantacuzino, dont le stolnic Constantin,
oncle du voïvode, semble avoir joué le rôle d’éminence grise, avant de provoquer
la chute de son neveu. Constantin Brâncoveanu s’est appuyé sur l’Église, source
pérenne de la caution théocratique d’un pouvoir monarchique.21 Les nombreuses
éditions de livres religieux associés à la gloire du prince posent avec acuité la
question de la propagation de la foi en tant que propagande politique.

Pour promouvoir l’éducation supérieure dans leurs principautés, les
voïvodes Serban Cantacuzino et Antiochus Cantemir fondèrent respectivement
les académies de Bucarest (1689) et de Jassy (1707). On voit alors arriver à
Bucarest Sévastos Kyminitis, Théodoros Trapézountios et Marcos Porphyro-
poulos, à Jassy un moine du nom de Athanasios. Les études d’Ariadna
Camariano-Cioran ont fait connaître en détail les programmes et le corps
professoral des académies.22 On pourrait interpréter la fondation de ces
institutions supérieures comme l’expression d’une émancipation consciente du
pouvoir temporel à l’égard de la culture univoque préconisée par l’Église.

De toute façon l’Église roumaine s’applique à renforcer ses relations avec la
tradition hellénophone et invite de plus en plus d’ecclésiastiques issus des pays
grecs. Ainsi en 1682 avec le concours du métropolite Dosoftei23 le patriarche de
Jérusalem Dosithéos installe au monastère de Cetatuia près de Jassy la première
imprimerie grecque de l’hellénisme sous domination ottomane après la
tentative avortée de Loucaris à Constantinople en 1627.24 Jusqu’en 1710, avant
donc le régime phanariote, 38 livres grecs (dont 4 bilingues) furent imprimés
dans les pays roumains.25

36 Jacques Bouchard

20 Voir N. Iorga, Histoire des Roumains et de leur civilisation, Paris: Henry Paulin,
1920, p. 195. Cf. S. Ionescu et P. I. Panait, Constantin Voda Brîncoveanu, viata, domnia,
epoca, Bucarest: Editura stiintifica, 1969.

21 S. Stefanescu, Istoria Românilor – De la Mihai Viteazul la Constantin Brâncoveanu,
Editura Universitatii din Bucuresti, 1996, p. 53.

22 Ariadna Camariano-Cioran, Les Académies princières de Bucarest et de Jassy et leurs
professeurs, Thessalonique: Institute for Balkan Studies, 1974.

23 S. Brezeanu et al., Relatiile româno-elene, O istorie cronologica, Bucarest: Omonia,
2003, p. 131.

24 R. J. Roberts, “The Greek Press at Constantinople in 1627 and its Antecedents”, The
Bibliographical Society, London, March 1967, pp. 13-43 et plates I-IV. Voir aussi Evro
Layton, “Nikodemos Metaxas, the First Greek Printer in the Eastern World”, Harvard
Library Bulletin XV, no. 2 (April 1967), pp. 140-168.

25 Voir Doru Badara, Tiparul românesc la sfârsitul secolului al XVII-lea si începutul
secolului al XVIII-lea, Braila: Muzeul Brailei – Editura Istros, 1998.



En fait, Moldaves et Valaques ont dû constater que les Grecs avaient déjà
une longueur d’avance sur eux dans la réception de la modernité: la
Frühaufklärung néohellénique peut trouver son origine dans l’enseignement de
Théophile Corydalée (1570-1646), comme le suggère l’historien Emanuel
Turczynski.26 Pour ma part, sans remonter aussi haut, j’estime que le
corydalisme enclenche effectivement un renouveau culturel et qu’on peut
considérer le retour d’Alexandre Mavrocordatos à Constantinople, après ses
études en Italie, et surtout sa nomination à l’Académie Patriarcale (1665)
comme le point de départ de la Frühaufklärung néohellénique.27

On peut conclure cette première période en affirmant que Valaques et
Moldaves échappent alors à l’emprise de la culture slavonne médiévale par le
biais de la culture grecque qui avait l’avantage de réunir en elle la tradition
orthodoxe œcuménique, des connaissances modernes et une prometteuse
opportunité politique.28

*
Les machinations et les complots entre familles et fratries, les tractations secrètes
des princes avec les États voisins et leurs perfidies à l’égard du pouvoir central
incitèrent le sultan à prendre finalement la décision de remplacer les voïvodes
locaux par de loyaux serviteurs de l’État ottoman, des Grecs du Phanar. 

On peut présumer que cette mainmise se préparait depuis longtemps.
Certains Phanariotes ont certes dû avoir des vues sur les trônes des principautés
danubiennes depuis des lustres. Aux familles qui s’étaient enrichies par le
commerce, qui avaient fait étudier leur progéniture en Occident et qui avaient
loyalement servi la Sublime Porte, il ne manquait qu’un titre de noblesse et
l’occasion de mettre en application leurs talents d’administrateurs. Alexandre
Mavrocordatos aurait pu avoir pareilles ambitions, sinon pour lui-même, du

L’aube des Lumières dans les pays roumains 37

26 E. Turczynski, “Gestaltwandel und Trägerschichten der Aufklärung in Ost- und
Südosteuropa”, in Die Aufklärung in Ost- und Südosteuropa, Aufsätze, Vorträge,
Dokumentationen, Köln, Wien: Böhlau Verlag, 1972, p. 26. Cf. C. Tsourkas, Les débuts de
l’enseignement philosophique et de la libre pensée dans les Balkans – La vie et l’œuvre de
Théophile Corydalée (1570-1646), Thessalonique: Institure for Balkan Studies, 2e éd., 1967.

27 Voir mon article: “¡ÂÔÂÏÏËÓÈÎfi˜ ¶ÚÒÈÌÔ˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜ – √ÚÈÛÌfi˜ Î·È ÂÚÈÔ‰ÔÏfi-
ÁËÛË” paru dans ∞ÊÈ¤ÚˆÌ· ∫. £. ¢ËÌ·Ú¿˜, Revue K (¶ÂÚÈÔ‰ÈÎfi ÎÚÈÙÈÎ‹˜ ÏÔÁÔÙÂ¯Ó›·˜ Î·È
ÙÂ¯ÓÒÓ) 11 (juillet 2006), p. 35-47, en dépit des coquilles et d’une iconographie impropre,
indépendantes de ma volonté.

28 Pour compléter ce tableau, il faudrait étudier l’influence sur les intellectuels du sud-est
européen de la production occidentale en langue latine, de contenu littéraire et scientifique.
Voir J. Ljsewijn, Companion to Neo-Latin Studies, Part I: History and Diffusion of Neo-
Latin Literature, Leuven University Press - Peeters Press Louvain, 1990, passim.



moins pour ses enfants: son père Nicolas avait épousé Roxandra Scarlatou
Begletzi,29 laquelle avait conclu une première union avec le prince de Valachie
Alexandru Coconul, fils de Radu Mihnea. Alexandre Mavrocordatos lui-même
avait épousé Soultana Chrysoscoulaiou, fille du marchand Ioannis et de
Cassandra, elle-même fille du prince moldave Alexandru Ilias, qui descendait
donc d’Étienne le Grand. En 1693 Alexandre marie sa fille aînée Roxandra avec
Matei Ghica, fils du prince valaque Grégoire Ghica. En 1697 il marie son fils
Scarlatos avec Ilinca, fille du prince valaque Constantin Brâncoveanu. Il mariera
ensuite Nicolas avec Cassandra, fille du prince moldave Dumitrascu Cantacuzino.

L’occasion attendue se présenta en 1709: après la bataille de Poltava entre
Russes et Suédois, le hospodar de Moldavie Mihail Racovita fut accusé d’avoir
favorisé la Russie. Le 28 octobre les autorités ottomanes s’emparent du prince
et l’enferment dans les prisons de Yedikule. À sa place, le sultan Ahmet III

nomme le Phanariote Nicolas Mavrocordatos le 6 / 17 novembre30 au grand
dam des boyards locaux qui voyaient d’un mauvais œil l’inféodation de la
principauté à la Porte et l’imposition d’un intrus. Nicolas arriva à Jassy le 25
janvier / 5 février 1710. Les règnes de Nicolas couvrent les années 1710 à 1730,
avec de courts intervalles pendant lesquels il fut éloigné du pouvoir. J’appellerai
cette période de vingt ans celle de l ’Absolut i sme ra i sonné ;31 elle coïncide
avec l’“Époque des Tulipes”, ainsi que l’historiographie turque qualifie le règne
d’Ahmet III, dont l’apogée se situe entre 1715 et 1730.32 Le sultan envoie alors
son premier ambassadeur, Mehmet Efendi, à Versailles;33 il se fait construire un
palais de style occidental à Kâ¤›thane où il organise de somptueuses festivités.

38 Jacques Bouchard

29 Le problème du nom de famille de Scarlatos demeure insoluble; voir N. Camariano,
Alexandre Mavrocordato le grand drogman, son activité diplomatique (1673-1709),
Thessalonique: Institute for Balkan Studies, 1970, pp. 9-11.

30 Voir M. Tipau, Domnii fanarioti în Tarile române 1711-1821, Mica enciclopedie,
Bucarest: Editura Omonia, 2004, pp. 116-123. 

31 À titre indicatif voir J. Bouchard, “Les lettres fictives de Nicolas Mavrocordatos à la
manière de Phalaris: une apologie de l’absolutisme”, Revue des Études Sud-Est Européennes
(RESEE) 13 (1975), pp. 197-207. Voir aussi le chapitre “Absolutism and Despotism” dans L.
Krieger, An Essay on the Theory of Enlightened Despotism, Chicago and London: The
University of Chicago Press, 1975, pp. 17-45. Cf. J. I. Israel, Radical Enlightenment, Philo-
sophy and the Making of Modernity, 1650-1750, Oxford University Press, 2001, pp. 38-42.

32 J. Bouchard, “Nicolas Mavrocordatos et l’Époque des Tulipes”, O ∂Ú·ÓÈÛÙ‹˜ 17
(1981), pp. 120-129.

33 Mehmed efendi, Le paradis des infidèles, Un ambassadeur ottoman en France sous la
Régence, traduit de l’ottoman par Julien-Claude Galland, Introduction, notes, textes
annexes par Gilles Veinstein, Paris: François Maspéro, 1981.



C’est l’époque où les jardiniers ottomans s’occupent de floriculture, alors que
des mollahs libéraux tentent de justifier l’usage du vin par des arguments tirés
des textes sacrés.34

En Moldavie, Nicolas adopta une attitude distante à l’égard des boyards et
bienveillante envers le menu peuple: «Par une partialité vexatoire, il prenait
parti pour les paysans contre les boïars», rapporte un chroniqueur.35 Il dut
pourtant s’adapter pour se concilier sinon la sympathie, du moins le respect de
ses sujets.36 Il réorganise l’Académie de Jassy en 1714 en suivant les indications
du patriarche de Jérusalem Chrysanthe Notaras; il institue l’instruction gratuite
pour quiconque désire s’instruire.37 Il fait venir des typographes à Jassy pour y
monter une imprimerie.38

Le prince de Valachie Constantin Brâncoveanu, victime à son tour des
intrigues de ses rivaux, est décapité en 1714 à Constantinople avec ses quatre
fils. Nicolas Mavrocordatos est muté à Bucarest le 25 décembre 1715 / 5 janvier
1716. Le Phanariote à peine installé en Valachie, les Autrichiens investissent
Bucarest avec le concours de collaborateurs locaux; ils emmènent Nicolas et sa
famille en Transylvanie. Pendant sa détention (1716-18) Nicolas rédige un
ouvrage qui fera sa réputation en Europe lorsqu’il paraîtra à Bucarest en 1719:
il s’agit du ¶ÂÚd ÙáÓ ∫·ıËÎfiÓÙˆÓ µ›‚ÏÔ˜ [Traité des Devoirs], premier code
de déontologie du bon sujet chrétien, écrit par un prince phanariote.39 Ce traité
lui assure la réputation de prince-philosophe. Il compose aussi le premier
roman de la littérature néohellénique, les ºÈÏÔı¤Ô˘ ¶¿ÚÂÚÁ· [Loisirs de
Philothée], qu’il tentera vainement de faire traduire et publier ensuite à
Amsterdam par le savant éditeur Jean Le Clerc.40 Dans ce roman, Nicolas fait

L’aube des Lumières dans les pays roumains 39

34 J. Bouchard, “Le vin de la convivialité à l’époque des Tulipes”, dans La vigne et le vin
dans la langue et la littérature néo-helléniques, Paris: INALCO, 2002, pp. 69-74.

35 M. Kogalnicean, Fragments tirés des Chroniques Moldaves et Valaques pour servir à
l’histoire de Pierre-le-Grand, Charles XII, Stanislas Leszczynski, Démètre Cantémir et
Constantin Brancovan, Jassi 1845, seconde partie, p. 18. L’éditeur attribuait ce fragment à
Nicolae Muste.

36 Radu Popescu, Istoriile domnilor Tarii Romînesti, éd. C. Grecescu, Bucarest: Editura
Academiei Republicii Populare Romîne, 1963, p. 218.

37 A. Camariano-Cioran, Les Académies princières, p. 87.
38 J. Bouchard, “Nicolas Mavrocordatos et l’Aube des Lumières”, RESEE 20 (1982), pp.

237-246.
39 N. Iorga estime que l’ouvrage a été écrit dans l’esprit de la Renaissance “fara niciun

element mai pronuntat de religiositate, cu atât mai putin de ortodoxie”, Istoria Bisericii
Românesti, Vol. II, Bucharest 1930, p. 57. Lambros Kamperidis prépare une nouvelle
édition du ¶ÂÚd ∫·ıËÎfiÓÙˆÓ, accompagnée de commentaires et d’une traduction française.

40 L’édition princeps des ºÈÏÔı¤Ô˘ ¶¿ÚÂÚÁ· sera publiée en grec à Vienne en 1800 par



l’éloge de l’absolutisme en la personne d’Ahmet III. Dès qu’il revient dans sa
principauté en 1719, Nicolas rassemble autour de lui des hommes de lettres
comme le Transylvain Stefan Bergler et le marrane portugais Daniel da
Fonseca; il en incite d’autres à écrire, comme Mitrophane Grigoras avec qui il
entame une controverse littéraire: Mitrophane avait écrit un Éloge du tabac
(ò∂·ÈÓÔ˜ ÓËÎÔÙÈ·ÓÉ˜) et Nicolas une diatribe contre l’usage du tabac
(æfiÁÔ˜ ÓËÎÔÙÈ·ÓÉ˜).41 Il imprime des livres, telle l’Histoire Sainte (1716) de
son père et, au monastère de Vacaresti, qu’il avait fondé en 1716, il monte la
bibliothèque privée la plus riche d’Orient. Il écrira aussi un essai intitulé ¶ÂÚd
ÁÚ·ÌÌ¿ÙˆÓ ÛÔ˘‰É˜ Î·d ‚È‚Ï›ˆÓ àÓ·ÁÓÒÛÂˆ˜. Il correspond avec des
personnalités connues, tels l’archevêque de Cantorbéry William Wake,42 le
polygraphe Jean Le Clerc et l’éditeur Johannes Fabricius. Il entretient une
longue amitié et une correspondance avec le patriarche de Jérusalem
Chrysanthe Notaras, qui publie à Paris une ∂åÛ·ÁˆÁc Âå˜ Ùa ÁÂˆÁÚ·ÊÈÎa
Î·d Ùa ÛÊ·ÈÚÈÎa en 1716.43 Des voyageurs de marque lui rendent visite, tel
l’Anglais Falkener, ami de Voltaire, le Grec M. Schendos van der Beck. Ce
dernier écrira par la suite que les Ottomans ont nommé Nicolas en
Moldovalachie parce qu’ils le considéraient comme un “muserin”, c’est-à-dire
un “athée” –aujourd’hui on dirait plutôt “libertin”.44 À ce propos il est
intéressant de citer l’opinion de Nicolas sur la religion, telle que rapportée par
le voyageur de Saumery: “Le Prince Maurecordato m’avoüa que leur croyance

40 Jacques Bouchard

Grégoire Constantas. Voir Nicolas Mavrocordatos, Les Loisirs de Philothée, texte établi,
traduit et commenté par Jacques Bouchard, avant-propos de C. Th. Dimaras, Athènes-
Montréal: Association pour l’étude des Lumières en Grèce – Les Presses de l’Université de
Montréal, 1989.

41 D. Russo, Studii istorice greco-române, Opere postume, Vol. II, Bucarest 1930, p. 412.
Le æfiÁÔ˜ ÓËÎÔÙÈ·ÓÉ˜ a été traduit en français par Monique Trudelle (M. A., Montréal, 1992).

42 J. Bouchard, “Les relations épistolaires de Nicolas Mavrocordatos avec Jean Le Clerc
et William Wake”, O ∂Ú·ÓÈÛÙ‹˜ 11 (1974), pp. 62-92.

43 Voir Germaine Aujac, “Deux manuels grecs de géographie à l’aube du XVIIIe siècle”,
¶Ï¿ÙˆÓ 53 (2003), pp. 62-73. Cf. Pénélope Stathis, ÃÚ‡Û·ÓıÔ˜ ¡ÔÙ·Ú¿˜ ¶·ÙÚÈ¿Ú¯Ë˜
πÂÚÔÛÔÏ‡ÌˆÓ, Athènes: ™‡Ó‰ÂÛÌÔ˜ ÙˆÓ ÂÓ ∞ı‹Ó·È˜ ªÂÁ·ÏÔÛ¯ÔÏÈÙÒÓ, 1999. 

44 M. Schendos van der Beck, Apologia adversus Mavrocordati sycophantias (1723), in
Calatori straini despre Tarile Române, Vol. IX, Bucarest: Editura Academiei Române, 1997,
p. 84. “Muserin” désigne une secte d’athées selon P. Rycaut, The Present State of the
Ottoman Empire, Londres 1668, p. 129. Pour Lady Montagu, ce sont des déistes: The
Complete Letters of Mary Wortley Montagu, éd. Robert Halsband, Vol. I, Oxford:
Clarendon Press, 1965, p. 318, lettre du 1er avril 1717. Cf. “musirri”, dans D. Cantemir,
Sistemul sau Întocmirea religiei muhammedane, éd. V. Cândea, Bucarest: Ed. Acad., 1987,
pp. 507 et 657 note 1085. 



ressembloit plûtôt à un labyrinthe de superstitions & d’erreurs, qu’à un systême
raisonné & suivi”.45

Prince chrétien, Nicolas fut cependant impitoyable lorsqu’il se vit contraint
de défendre la stabilité de son pouvoir: il n’hésita pas à livrer aux Ottomans le
métropolite Antim qui lui avait opposé quelque résistance.46 Mais peut-être
suivait-il en ce cas une tradition funeste: en 1659 Mihnea III fait tuer Udriste
Nasturel; en 1663 Grégoire Ier Ghica élimine le postelnic Constantin
Cantacuzino; en 1680 Serban Cantacuzino exécute le père du chroniqueur
Radu Popescu; en 1691 Constantin Cantemir fait décapiter Miron Costin, alors
qu’en 1719 le voïvode Jean Mavrocordatos, frère de Nicolas, meurt subitement
dans des circonstances suspectes. 

Nicolas commanda des chroniques pour justifier le bien-fondé de ses droits
au trône princier. C’est ainsi que Nicolae Costin, Axinte Uricariul, Radu
Popescu, Nicolae Rosetti, en plus de vanter la douceur de caractère et les œuvres
de Nicolas, ont souligné son ascendance roumaine par les femmes.47

À l’égard des boyards autochtones, Nicolas maintint prudemment une
double politique: d’abord les éloigner du pouvoir réel, mais tout en manifestant
une certaine déférence, pour éviter de les monter contre lui. Il fut pourtant
obligé de sévir parfois contre les excès de certains boyards.48 Cette classe
nobiliaire allait subir de grands changements pendant l’époque subséquente.

Dans l’arène politique et dans la République des Lettres, le grand rival de
Nicolas fut le Moldave Dimitrie Cantemir.49 Antagonistes dans leurs diverses
activités, Cantemir réussit à évincer Nicolas du trône de Jassy en novembre
1710 – un an à peine après la nomination du Grec phanariote – sous prétexte
que dans la perspective d’un conflit russo-ottoman il fallait alors des aptitudes
guerrières dont Nicolas était totalement dépourvu.50 Or la nomination de

L’aube des Lumières dans les pays roumains 41

45 Mr. De Mirone [pseud.], Memoires et avantures secretes et curieuses d’un voyage du
Levant, Vol. II, Liège 1732, p. 177 [lire 176].

46 Voir l’introduction de G. Strempel, dans Antim Ivireanul, Opere, Bucarest: Editura
Minerva, 1972, pp. XXXIII-XXXV.

47 Al. Piru, Istoria literaturii române, Vol. I, passim.
48 D. Ciurea, “Nicolas Mavrocordato précurseur du despotisme éclairé”, Symposium

L’époque phanariote 21-25 octobre 1970, Thessalonique: Institute for Balkan Studies,
1974, p. 363.

49 Deux vies parallèles: tous les deux vécurent 50 ans, épousèrent en premières noces une
Cantacuzino portant le même prénom, Cassandra. L’épouse de Mavrocordatos était la fille
du prince moldave Dumitrascu, celle de Cantemir, la fille du prince valaque Serban
Cantacuzino.

50 Nicolas refusa de s’emparer de Brâncoveanu pour le livrer aux Ottomans; Cantemir se



Cantemir, sans élection préalable des boyards, ne diffère en rien de celle de
Mavrocordatos; si l’on accepte la date de 1709 ou 1710 comme le début du
régime phanariote, force est de considérer le Moldave comme un Phanariote.
C’est d’ailleurs ce que croit Katartzis: “ï ÂÚ›ÊËÌÔ˜ ∫·ÓÙÂÌ›ÚË˜ Ì·˜, ‰ÈÎfi˜
Ì·˜ Ì¤¯ÚÈ˜ çÓfiÌ·ÙÔ˜” [notre fameux Cantemiris, des nôtres même par le
nom].51 Cantemir trahit le sultan, prit le parti des Russes, mais, devant la
victoire des Ottomans, dut suivre Pierre le Grand en Russie où il s’adonna à la
rédaction de ses livres.52 Le Moldave écrivit plusieurs ouvrages qui le rendirent
célèbre; mais conformément à notre remarque concernant le monopole de
l’Église, outre son Divanul (∫ÚÈÙ‹ÚÈÔÓ õ ¢È¿ÏÂÍÈ˜ ÙÔÜ ÛÔÊÔÜ Ìb ÙeÓ
ÎfiÛÌÔÓ), un livre de spiritualité bilingue imprimé à Jassy en 1698, toutes ses
œuvres furent publiées hors des frontières des pays roumains.53

Nicolas Mavrocordatos prit soin de préparer ses enfants à lui succéder sur les
trônes princiers. Parmi les textes qu’il a laissés, on trouve un testament politique
où il donne de judicieux conseils pratiques à son fils Constantin.54 Il lui conseilla
entre autres de n’avoir dans son entourage que peu de Phanariotes, et d’étudier
les défauts des boyards locaux. Et pourtant déjà en 1719 Marcos Porphyropoulos
écrivait de Bucarest: “∆e º·Ó¿ÚÈ ¬ÏÔÓ ÂrÓ·È â‰áØ Ï¤ÔÓ ¶fiÏÈÓ ‰bÓ ı˘ÌÔÜÌ·È”
[Tout le Phanar est ici; il y a belle lurette que j’ai oublié Constantinople].55

Le voïvode Nicolas mourut le 3 septembre 1730, moins d’un mois avant la
fin tragique de l’Époque des Tulipes: le sultan Ahmet III fut renversé le 1er

octobre par des islamistes fondamentalistes sous la direction de Patrona Halil.56

42 Jacques Bouchard

proposa de le faire, rapporte Jean Neculce: M. Kogalnicean, Fragments, première partie, pp.
38, 170, 183, 184. Cf. V. Ciobanu, Les pays roumains au seuil du 18e siècle – Charles XII

et les Roumains, Bucarest: Editura Stiintifica si Enciclopedica, 1984, p. 107.
51 D. Katartzis, ∆a ∂ñÚÈÛÎfiÌÂÓ·, éd. C. Th. Dimaras, Athènes: Ermis, 1970, p. 47.

Cantemir emploie lui-même ∫·ÓÙÂÌ‡ÚË˜: voir Paul Cernovodeanu et al., “Dimitrie
Cantemir: Panegiricul lui Petru cel Mare (1714)”, Archaeus V (2001), fasc. 1-2, p. 118.

52 Voir P. Teodor, “Dimitrie Cantemir, précurseur des Lumières dans le Sud-est de
l’Europe”, in La culture roumaine à l’époque des Lumières, éd. R. Munteanu, Bucarest:
Univers, 1982, pp. 171-197. “Lumières précoces” traduit “Iluminismul timpuriu”, p. 173.

53 P. P. Panaitescu, Dimitrie Cantemir, Viata si opera, Bucarest 1958. 
54 Les ¡Ô˘ıÂÛ›·È de Nicolas dans Éphémérides daces ou Chronique de la guerre de

quatre ans (1736-1739) par Constantin Dapontès, publiée, traduite et annotée par Émile
Legrand, Vol. I, Paris 1880 (réimpression: Bruxelles 1965), pp. ÙÏ˙ã-ÙÌ·ã. 

55 E. Hurmuzaki, Documente privitoare la istoria românilor, Vol. XIV/2, Bucarest 1917,
p. 847, no. DCCXXVIII.

56 R. Mantran et al., Histoire de l’Empire Ottoman, Paris: Fayard, 1989, pp. 274-278.



*
La troisième période de l’Aube des Lumières commence en 1730 et aboutit à
l’Aufklärung proprement dite. On pourrait l’appeler l’époque du Despot i sme
éc la i ré . 57 Certains chercheurs font coïncider le début de l’époque des
Lumières dans le sud-est européen avec le traité de Küçük Kaynarca (1774):
quand les données strictement littéraires font défaut, il est loisible de considérer
les événements politiques comme des jalons de l’histoire culturelle.58 Il était
prévisible que ce traité qui reconnaissait à la Russie le droit de protéger les
chrétiens orthodoxes de l’Empire ottoman allait favoriser l’éclosion de 1821.
Mais je retiendrai plutôt la date proposée par Dimitrie Popovici qui considère
1780 comme le début des Lumières dans les pays roumains en s’appuyant sur
des événements littéraires et politiques, comme nous allons le voir plus bas.

Pendant le demi-siècle 1730-80 les Grecs accourent en Moldovalachie et
s’emparent des postes importants au gouvernement, dans l’enseignement,
l’Église et le commerce.59 C’est sans doute pour cette raison que Popovici
stigmatise sévèrement le régime phanariote dans son pays; il écrira que “l’espace
où l’aigle impérial déployait naguère ses ailes a pu être envahi par les bruyants
corbeaux du Phanar”.60 C’est dans ce même état d’esprit que certains historiens

L’aube des Lumières dans les pays roumains 43

57 Voir A. Dutu, “Cas particulier: la Roumanie”, in L’absolutisme éclairé, Paris-Budapest:
CNRS-Akadémiai Kiadó, 1985, pp. 331-337. Cf. N. Iorga, “Le despotisme éclairé dans les
pays roumains au XVIIIe siècle”, in Bulletin of the International Committee of Historical
Sciences IX (1937), p. 101-115. Rappelons la distinction d’Antoine Furetière: “Les Princes
d’Orient sont absolus & despotiques”:Dictionaire Universel, Vol. I, La Haye - Rotterdam:
1690, s.v. “despotique”. Je maintiens donc une différence utile entre “Absolutisme raisonné”,
faisant référence à Louis XIV et Ahmet III, et “Despotisme éclairé” (1730-1780): en 1743
l’abbé Desfontaines dédie sa traduction de Virgile au “despote” Constantin Mavrocordatos;
il explicite ce titre par les mots: “prince souverain”. Voir R. Niculescu, “Jean-Étienne Liotard
à Jassy, 1742-1743”, in Genava 30 (1982), pp. 127-163. Cf. A. Furetière, ibid.: “DESPOTE:
s. m. Titre d’honneur, & qualité qu’on donne aux Princes de Valachie, & signifie Maistre ou
Seigneur”. Voir aussi F. Bluche, “Sémantique du despotisme éclairé”, Revue historique de
droit français et étranger 56 (1978), pp. 79-87.

58 Concernant la périodisation, voir Anna Tabaki, ¶ÂÚ› ÓÂÔÂÏÏËÓÈÎÔ‡ ¢È·ÊˆÙÈÛÌÔ‡,
Athènes: Éd. Ergo, 2004, p. 28 et suivantes. Cf. A. Dutu, Humanisme, Baroque, Lumières
– l’exemple roumain, Bucarest: Editura stiintifica si enciclopedica, 1984. Une périodisation
classique: P. M. Kitromilidès, ¡ÂÔÂÏÏËÓÈÎfi˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜, √È ÔÏÈÙÈÎ¤˜ Î·È ÎÔÈÓˆÓÈÎ¤˜
È‰¤Â˜, Athènes: MIET, 1996, pp. 83-125.

59 N. Iorga, Byzance après Byzance, op. cit., p. 238. 
60 D. Popovici, La littérature roumaine à l’époque des Lumières, Sibiu: Centrul de Studii

si Cercetari privitoare la Transilvania, 1945, p. 8.



roumains, tel Sextil Puscariu, assimilent le régime phanariote à une décadence
de la civilisation roumaine.61

Le sujet exige un examen circonstancié. Commençons par les princes: il
s’agit toujours des mêmes familles grecques et des familles autochtones
hellénisées, des Mavrocordatos, Ghica, Hypsilantis, Mourouzis, Racovita,
Callimachi, Gianni-Rosetti. Le système politique selon lequel les voïvodes
occupent le trône pendant un bref laps de temps continue d’être en vigueur; ce
système affaiblit les familles nobiliaires puisqu’elles doivent, chaque fois qu’elles
remontent sur le trône, payer une somme considérable au trésor ottoman.
Constantin Mavrocordatos, fils de Nicolas, né en 1711, constitue un cas
exemplaire. De 1730 à 1769, date de sa mort, il est monté en tout six fois sur le
trône de Bucarest et quatre fois sur celui de Jassy.62 Et chaque fois il aura dû
racheter son trône. Il est loisible de penser que les titulaires devaient appliquer
de nouveaux impôts pour récupérer les sommes déboursées.

Constantin Mavrocordatos incarne le type même du prince éclairé, en dépit
du fait qu’il n’a pas laissé de doctes écrits comme son père et son grand-père.
Dimaras cite des vers que Drakos Soutsos écrivit en 1741 à propos de Constantin:

∫·ıg˜ à‰ÂÈ¿Û’ àe ‰Ô˘ÏÂÈb˜ Î·d ‚¿ÚË ·éıÂÓÙ›·˜,
àÎÔ‡ÂÈ ‚›‚ÏÔ˘˜ ·Ï·È¿˜, Î·d Ó¤·˜ îÛÙÔÚ›·˜Ø
ÌÂÙ¤Ú¯ÂÙ·È îÛÙÔÚÈÎ¿, ·Ù¤ÚˆÓ ÙÂ ‚È‚Ï›·,
ÎÈ ·éÙ’ ÂrÓ’ ì ÌfiÓË ÙÔ˘ ÙÚ˘Ê‹, Î’ ì ÌfiÓË àÛ¯ÔÏ›·...63

[Dès qu’il se libère de travaux et de fardeaux princiers,
il prête l’oreille à des livres anciens et des histoires nouvelles;
il pratique des livres d’histoire et des écrits des Pères,
c’est là sa seule passion et sa seule occupation...]

On pourrait interpréter l’intérêt de Constantin pour les Pères de l’Église
comme un retour au conservatisme, mais il n’en est rien. Cette activité
n’infirme en rien ses idées progressistes; Constantin met en pratique les théories
du despotisme éclairé: il publie à Paris dans le Mercure de France la fameuse

44 Jacques Bouchard

61 S. Puscariu, Istoria literaturii române, Epoca veche, Bucarest: Editura Eminescu,
1987, p. 152 et suivantes. Première éd. 1930.

62 F. Constantiniu, “Constantin Mavrocordato et l’abolition du servage en Valachie et en
Moldavie”, Symposium L’époque phanariote, Thessalonique: Institute for Balkan Studies,
1974, pp. 377-384.

63 IN§, op. cit., p. 136. Cf. Cronica Ghiculestilor, Istoria Moldovei între anii 1695-
1754, éd. Nestor Camariano et Ariadna Camariano-Cioran, Bucarest: Editura Academiei
Republicii Socialiste România, 1965, p. 620.



Constitution en 1742,64 il abolit le servage en Valachie en 1746 et en Moldavie
en 1749,65 plus de 30 ans avant l’Autriche de Joseph II.66 Il est le premier prince
des pays roumains à patronner une grammaire de la langue roumaine (1757);
l’auteur, Dimitrie Eustatievici, lui dédie son ouvrage.67 Constantin est le
premier voïvode à fonder une école roumaine dans les principautés
danubiennes.68 C’est aussi le prince phanariote qui exigeait de ses sujets qu’ils
s’adressent à lui dans leur langue maternelle, et non en grec; et qui pourtant
reprend le Grec Katsaïtis lorsque celui-ci s’adresse à lui en italien.69

Pendant les cinquante ans qui vont de 1730 à 1780 on constate une
évolution rapide de l’éducation supérieure: Grégoire II Ghica réorganise
l’Académie de Jassy en 1747, celle de Bucarest en 1748. Le système prévoit deux
écoles, l’une grecque et l’autre slavonne. En 1765, Ghica réussit à attirer à son
Académie Iossipos Moissiodax qui avait publié à Venise quelques années plus
tôt sa traduction de la Filosofia morale de l’abbé L. A. Muratori.70 De sa
douloureuse expérience d’enseignant sortira son Apologie (1780). 

En 1776 Alexandre Hypsilantis émet un décret qui constitue la plus grande
réforme de l’éducation en Valachie: il s’agit d’un programme de niveau
universitaire où l’on enseigne des langues, des littératures et des sciences. On voit
une évolution similaire en Moldavie, ce qui signifie que les voïvodes étaient
désormais convaincus que la prospérité et le développement de l’ensemble

L’aube des Lumières dans les pays roumains 45

64 S. Papacostea, “La grande charte de Constantin Mavrocordato (1741) et les réformes
en Valachie et en Moldavie”, Symposium L’époque phanariote, pp. 365-376.

65 Cf. V. Mihordea, Maîtres du sol et paysans dans les Principautés Roumaines au XVIIIe

siècle, Bucarest 1971, p. 128 et suivantes.
66 L. Krieger, Kings and Philosophers, 1689-1789, New York: W. W. Norton & Co.,

1970, p. 297.
67 Istoria literaturii române I, Bucarest: Editura Academiei Republicii Socialiste

România, 2e éd., 1970, pp. 688-691. Par inadvertance les auteurs de cette histoire de la
littérature affirment que la grammaire est dédiée à Nicolas Mavrocordatos. Cf. Dimitrie
Eustatievici Brasoveanul, Gramatica rumâneasca 1757, Prima gramatica a limbi române,
Editie, studiu si glosar de N. A. Ursu, Bucarest: Editura stiintifica, 1969, pp. X-XII.

68 N. Iorga, Histoire de l’enseignement en pays roumains, traduction par Mlle Alexandrine
Dumitrescu, Bucarest: Édition de la Caisse des Écoles, 1933, p. 51.

69 M. A. Katsaïtis, ∆·Í›‰È ÛÙË ªÔÏ‰Ô‚Ï·¯›· ÙÔ ¤ÙÔ˜ 1742, ∂ÈÛ·ÁˆÁ‹, ÎÂ›ÌÂÓÔ, ÌÂÙ¿-
ÊÚ·ÛË-Û¯fiÏÈ·, ›Ó·ÎÂ˜ ºÈÏ›Ô˘ ∫. º¿ÏÌÔ˘, Athènes 1979, pp. 38 et 106.

70 La \∏ıÈÎc ÊÈÏÔÛÔÊ›· publiée par Moissiodax à Venise en 1761-1762, traduite de
l’ouvrage de Muratori, constitue une œuvre typique de la Frühaufklärung, tant par le genre
–une traduction– que par la date. Cf. Anna Tabaki, “Pour une reconsidération comparative des
courants esthétiques et littéraires”, dans Relations Gréco-Roumaines. Interculturalité et identité
nationale, sous la direction de P. M. Kitromilidès et Anna Tabaki, Athènes: Institut de
Recherches Néohelléniques, Fondation Nationale de la Recherche Scientifique, 2004, p. 97.



passent par l’avancement et l’éducation du plus grand nombre possible. Si la
langue dominante reste toujours le grec,71 on voit se développer un enseignement
du latin, du français, de l’italien, parallèlement à celui du turc.72 On ajoutera
ensuite l’allemand et le russe. On invite des professeurs fameux tels Néophytos
Kafsokalyvitis et Niképhoros Théotokis. D’autres encore plus nombreux
viendront dans les deux capitales après 1780.

La production littéraire dans les deux principautés augmente sensiblement,
mais les imprimeries demeurent entre les mains de l’Église. Des écrivains grecs
parcourent les pays roumains, tels Constantin Dapontès ou Athanassios
Komninos-Hypsilantis. Des chroniques de grand intérêt sont rédigées en grec,
au point où les histoires de la littérature roumaine devraient consacrer un
chapitre particulier à la littérature de langue grecque de Roumanie, comme elles
le font pour la littérature roumaine de langue slavonne.73

Moldaves et Valaques pendant cette période sont encore sollicités par leur
passé: la littérature slavonne connaît un renouveau lors de l’arrivée de
l’Ukrainien Païsie Velitchkovski, lequel ranime la spiritualité orthodoxe et
organise une école de traducteurs qui transposent en roumain plusieurs textes
religieux de la tradition slavonne. La preuve de ce regain d’intérêt est qu’on
imprime la grammaire slavonne de Meletie Smotritski en 1755 à Râmnic.74

La littérature profane continue à paraître à l’étranger. Dimitrie Cantemir,
mort en Russie en 1723, jouit d’un succès posthume: son Histoire de l’Empire
Ottoman est publiée en anglais à Londres en 1734-35 et en 1756, en français à
Paris en 1743, en allemand à Hambourg en 1745;75 sa Description de la

46 Jacques Bouchard

71 Concernant l’influence du grec sur le roumain, voir Ladislas Gáldi, Les mots d’origine
néo-grecque en roumain à l’époque phanariote, Budapest 1939.

72 A. Camariano-Cioran, Les Académies, op. cit., p. 20 et suivantes.
73 Voir C. Erbiceanu, Cronicari greci care au scris despre români în epoca fanariota,

Bucarest 1890, Réimpression, Bucarest: Editura Cronicar, 2003. Aussi: Cronica
Ghiculestilor, op. cit. De même: D. Russo, Studii istorice, op. cit. Cf. P. P. Panaitescu, “La
littérature slavo-roumaine (XVe-XVIIe siècles) et son importance pour l’histoire des
littératures slaves”, Recueil des travaux du 1er congrès des philologues slaves à Praha en 1929,
Vol. II, Prague 1932, pp. 206-217.

74 BRV, Vol. II, p. 132, no. 295. Le slavon était encore parlé et écrit dans les milieux
doctes et ecclésiastiques influencés par l’orthodoxie slave; voir Sylvie Archaimbault,
Préhistoire de l’aspect verbal. L’émergence de la notion dans les grammaires russes, Paris:
CNRS Éditions, 1999, pp. 39-40.

75 Editio princeps de l’original latin récemment retrouvé: Demetrii Principis Cantemirii,
Incrementorum et decrementorum Avlae Othman[n]icae sive Aliothman[n]icae Historiae a
prima gentis origine ad nostra vsque tempora dedvctae Libri tres, préface V. Cândea, éd. D.
Slusanschi, Timisoara: Editura Amarcord, 2002.



Moldavie paraît en allemand à Leipzig et Francfort en 1771, en italien à Venise
en 1776. Cantemir s’est acquis une réputation enviable de musicologue et de
compositeur de musique orientale qui se perpétue jusqu’à nos jours.76

Son rival Nicolas Mavrocordatos connut le succès de son vivant: son ¶ÂÚd
∫·ıËÎfiÓÙˆÓ, publié d’abord à Bucarest en 1719, reparut avec une traduction
latine à Leipzig en 1722, à Londres et à Amsterdam en 1724 et 1726, ensuite en
allemand à Ansbach en 1739. Cet ouvrage sur les Devoirs eut un tel succès qu’il
fut traduit alors en russe, mais cette traduction est restée inédite.77

On peut penser que les idées nouvelles pénètrent dans les pays danubiens
grâce à la circulation des livres grecs publiés à l’étranger, à Venise, Moschopolis,
Leipzig, Vienne, etc. Les gens scolarisés de Valachie et de Moldavie s’informent
et se forment par le biais des imprimés grecs, grammaires, manuels de logique,
d’histoire, de sciences, et jusqu’aux textes de Voltaire traduits en grec.78

Pour ce qui est des Grecs des pays roumains, j’estime que nous entrons dans
la période des Lumières en 1780. C’est alors que le prince de toute la
Hongrovalachie Alexandre Hypsilantis publie le ™˘ÓÙ·ÁÌ¿ÙÈÔÓ ¡ÔÌÈÎeÓ ÂÚd
ÂéÙ·Í›·˜, Î·d ÙÔÜ Î·ı‹ÎÔÓÙÔ˜ ëÎ¿ÛÙÔ˘ ÙáÓ ÎÚÈÙËÚ›ˆÓ Î·d ÙáÓ çÊÊÈÎ›ˆÓ
ÙÔÜ ÚÈÓÙ˙È¿ÙÔ˘ ÙÉ˜ µÏ·¯›·˜. On l’imprime à Bucarest en grec et en
roumain. Ce code de lois se fonde sur les Basiliques, contient des dispositions
du droit coutumier, mais surtout se conforme aux idées des Lumières
françaises.79 Cette même année 1780 paraît à Vienne l’Apologie de Iossipos
Moissiodax, un an après la publication de son autre ouvrage ¶Ú·ÁÌ·ÙÂ›· ÂÚd
·›‰ˆÓ àÁˆÁÉ˜ imprimé à Venise.80 L’Apologie de Moissiodax est le premier
texte imprimé qui appartient sans équivoque à l’Aufklärung néohellénique.

L’aube des Lumières dans les pays roumains 47

76 Voir V. Ghilas, Dimitrie Cantemir în istoria culturii muzicale, Chisinau: Epigraf,
2004.

77 É. Turdeanu, Études de littérature roumaine et d’écrits slaves et grecs des principautés
roumaines, Leiden: E. J. Brill, 1985, pp. 315 et 458. Il y cite: Leonid (Archimandrite),
Cbcntvfnbxtcrjt jgbcfy¶t ckfdzyj_hjcc¶qcrb[] herjgbctq cj,hfy¶z uhfaf F= C= Edfhjdf,
È= V=, 1893, p. 539.

78 C. Th. Dimaras, ¡ÂÔÂÏÏËÓÈÎfi˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜, Athènes: Ermis, 1983, p. 145 et
suivantes. Du même, La Grèce au temps des Lumières, Genève: Droz, 1969, pp. 61-102. 

79 ™˘ÓÙ·ÁÌ¿ÙÈÔÓ ¡ÔÌÈÎfiÓ ∞ÏÂÍ¿Ó‰ÚÔ˘ πˆ¿ÓÓÔ˘ À„ËÏ¿ÓÙË µÔÂ‚fi‰· ËÁÂÌfiÓÔ˜ ¿ÛË˜
√˘ÁÁÚÔ‚Ï·¯›·˜ 1780, ÂÎ‰È‰fiÌÂÓÔÓ ÌÂÙ’ ÂÈÛ·ÁˆÁ‹˜ Î·È ÈÛÙÔÚÈÎ‹˜ ·Ó·ÛÎÔ‹ÛÂˆ˜ ÙˆÓ ÂÓ
·˘ÙÒ ıÂÛÌÒÓ ˘fi ¶·Ó·ÁÈÒÙÔ˘ π. ∑¤Ô˘, Athènes: Académie d’Athènes, 1936, p. 32. Voir
Pravilniceasca condica, 1780, editie critica Andrei Radulescu, Bucarest: Editura Academiei
Republicii Populare Romîne, 1957. Cf. Istoria Românilor, Vol. VI, Românii între Europa
clasica si Europa Luminilor (1711-1821), éd. Paul Cerdovodeanu, Bucarest: Editura
enciclopedica, 2002, pp. 509-511.

80 P. M. Kitromilidès, πÒÛËÔ˜ ªÔÈÛÈfi‰·Í, Athènes: MIET, 2e éd., 2004, p. 190 et
suivantes. 



*
L’année 1780 marque une date importante dans l’histoire culturelle des
Roumains: c’est l’aboutissement d’un mouvement créé par les Uniates de
Transylvanie:81 on pourrait appeler cette période, qui transcende les
précédentes, celle de l ’Égl i se  mi l i tante . 82 C’est en 1780 qu’est publiée en
latin à Vienne la première grammaire du roumain intitulée Elementa linguae
Daco-Romanae sive Valachicae. Les deux auteurs en sont les prêtres Samuil
Micu et Gheorghe Sincai.83 Dans la préface de cet ouvrage, ils exaltent l’origine
romaine des Roumains, en rappelant les témoignages de Miron Costin et de
Dimitrie Cantemir en ce sens. Une année plus tôt Micu avait publié à Vienne
en roumain et en caractères latins un livre de prières où le prélat éclairé
enseignait la lecture de l’alphabet latin en même temps que les prières d’usage.84

L’action politique et culturelle des Uniates s’inspire des initiatives de l’évêque
Inochentie Micu (1692-1768) qui fit valoir de manière péremptoire les droits
des Roumains de Transylvanie auprès des autorités autrichiennes.85 Alors que
Valaques et Moldaves étaient éblouis par de brillants Hellènes, princes et
érudits, au même moment et en force les Uniates de Transylvanie préparaient
les Lumières roumaines.86

*
Si j’osais tirer quelques conclusions de ce trop rapide aperçu de l’Aube des
Lumières dans les pays roumains, je vous proposerais quatre points qui
exigeraient des développements détaillés.

La première constatation est que de 1680 à 1780 Grecs et Roumains évoluent
progressivement d’une mentalité religieuse dominée par le souci d’orthodoxie à
une curiosité universelle et à une conception laïque de la culture qui se

48 Jacques Bouchard

81 Le décret d’union avec l’Église de Rome est signé par le métropolite Teofil en mars
1697.

82 Voir Maria Somesan, Începuturile Bisericii Române Unite cu Roma, Bucarest: ALL,
1999.

83 Concernant S. Micu et G. Sincai, voir Al. Piru, Istoria literaturii române, Vol. II,
1970, pp. 44-67. Cf. L. Blaga, Gândirea româneasca în Transilvania în secolul al XVIII-lea,
éd. G. Ivascu, Bucarest: Editura stiintifica, 1966, pp. 128-228; du même, “Scoala ardeleana-
latinista”, in Izvoade, Bucarest: Humanitas, 2002, pp. 157-170.

84 Il s’agit du Carte de rogacioni: BRV, Vol. II, p. 229, no. 418. Sur son importance, voir
D. Popovici, La littérature roumaine à l’époque des Lumières, p. 244 et suivantes.

85 Dictionarul literaturii române de la origine pâna la 1900, Editura Academiei Române
– Editura Gunivas, 2002, pp. 583-584. Cf. Istoria literaturii române I, op. cit., pp. 508-512.

86 Voir L. Blaga, Gândirea româneasca în Transilvania; du même, “Scoala ardeleana-
latinista”, in Izvoade, pp. 157-170.



nourrissent à la fin de l’Encyclopédie.87 Le premier indice de ce cheminement
apparaît dans l’anticonformisme des intellectuels, tant grecs que roumains, en
matière de théologie:88 ainsi, Cantemir s’inspire de l’arien Andrei Wissowatius
dans son Divanul, le Spathaire Milescu publie avec les jansénistes, Nicolas
Mavrocordatos est suspect d’athéisme, ou de sympathie protestante, Moissiodax
est soupçonné de fréquentation catholique pour avoir traduit Muratori.

La seconde remarque concerne la formation des langues nationales, le
roumain et le grec, à travers de successives théories et applications de la part
d’hommes de lettres et d’éducateurs.89 La diffusion des Lumières exige un
médium linguistique approprié. La démarche des réformateurs roumains
s’avéra plus laborieuse, puisqu’il fallut d’abord libérer la langue de l’emprise du
slavon et de l’ascendant du grec pour lui donner sa véritable physionomie. Le
grec précéda le roumain dans l’expression de la culture profane moderne et
prépara ainsi la voie suivie par les auteurs de langue roumaine.90

La troisième conclusion est le constat d’un désir évident d’émancipation qui
régit les initiatives politiques et culturelles tant des Grecs qui veulent échapper
aux contraintes des autorités ottomanes, que des Roumains qui, à la suite des
progrès réalisés grâce à leurs contacts avec les Grecs, aspirent à se libérer de
toute tutelle étrangère, grecque y compris.

Le quatrième point est aussi le plus délicat. À la fin du siècle que nous venons
d’évoquer les deux peuples sont arrivés à une conscience de soi qui résulte de la
définition de certains concepts et marque le passage de la notion de “peuple” à
celle de “nation”. Les Roumains continuent à s’appeler Valaques, Moldaves et
Transylvains, puisque depuis des siècles le terme “rumân” avait le sens de “serf
attaché à la glèbe”; mais on voit se confirmer la conviction des érudits Ureche,
Cantemir, Micu, et autres, à savoir que ce peuple descend des Romains.91

L’aube des Lumières dans les pays roumains 49

87 Par exemple chez Katartzis, Rigas, Grigore Râmniceanu et autres Aufklärer. 
88 Voir E. Winter, Frühaufklärung, Der Kampf gegen den Konfessionalismus, pp. 53-55.
89 Par exemple Grigore Ureche (1590-1647) est parmi les premiers à soutenir que le

roumain est une langue néo-latine; voir Chronique de Moldavie depuis le milieu du XIVe

siècle jusqu’à l’an 1504, par Grégoire Urechi, Texte roumain avec traduction française, notes
historiques, tableaux généalogiques, glossaire et table par Émile Picot, Paris: Ernest Leroux,
1878, pp. 10-13. De son côté, Moissiodax préconise, avant Coray, la correction de la langue
et rappelle que le “êÏÔÜÓ ≈ÊÔ˜” [style simple] requiert une grammaire avec des règles:
\∏ıÈÎ‹ ÊÈÏÔÛÔÊ›· ÌÂÙ·ÊÚ·ÛıÂÖÛ· âÎ ÙÔÜ åÙ·ÏÈÎÔÜ å‰ÈÒÌ·ÙÔ˜. Venise 1761, Vol. I, ¶ÚÔÔ›-
ÌÈÔÓ, pp. Î˙ã-ÎËã. Cf. P. M. Kitromilidès, πÒÛËÔ˜ ªÔÈÛÈfi‰·Í, p. 336.

90 Voir le texte de C. Negruzzi (1806-1868), Cum am învatat româneste, publié en
1837, où l’auteur rappelle qu’à l’école publique de sa jeunesse on n’apprenait que le grec.

91 “Dela Râm ne tragem” [C’est de Rome que nous tirons notre origine] s’écrie Ureche:
Chronique de Moldavie, p. 12.



Les Grecs utilisaient alors les vocables Romios et Graikos pour se définir, mais
les mentalités évoluent très rapidement. Le Phanariote Démètre Katartzis,
installé à Bucarest, déclare que “èÓÔÌ·ÛÙ‹Î·ÌÂ ^ƒˆÌ·›ÔÈ, Î’ öÙ˙Ë ÌÄ˜ öÏÂÁ·Ó
¬Ï· Ùa öıÓË ÙÔÜ ÎfiÛÌÔ˘… Î’ âÌÂÖ˜ Ùe Ê˘Ï¿ÁÔ˘ÌÂ Î·d Ï¤ÁÔ˘Ì·ÛÙÂ
^ƒˆÌ÷ËÔ›...” [nous nous sommes appelés Romains, et c’est ainsi que nous
appelaient toutes les nations du monde... et nous le gardons et nous nous disons
Romiens]. Mais il constate que “ÌÂÚÈÎÔd ÛÔ˘‰·ÖÔÈ âÓ¿ÓÙÈ· Î·d ÛÙÔf˜ Î·Ófi-
ÓÂ˜ ÙÉ˜ ÁÚ·ÌÌ·ÙÈÎÉ˜ ÙÔÏÌÔÜÓ Ó’ àÏÏ¿˙Ô˘Ó ÛËÌ·Û›· Ï¤ÍÈ˜, Î·d Óa ÏbÓ ÙeÓ
ë·˘Ùfi ÙÔ˘˜ ≠∂ÏÏËÓÂ˜, Î·d Óa ÌcÓ Ùfi ’¯Ô˘Ó ÚfiÎÚÈÌ· Î·ıe ¯ÚÈÛÙÈ·ÓÔ›, Î·d
àÙÈÌ›· Î·ıe ^ƒˆÌ÷ËÔ›… [certains intellectuels contre même les règles de la
grammaire osent changer le sens du mot, et se dire Hellènes, sans même
considérer qu’ils s’exposent à la réprobation puisque ils sont chrétiens, et à
l’infamie puisqu’ils sont Romiens]. Et il conclut: “\∞ÏÏa Î’ ùÍ’ àÙÔf˜ ÛÔ˘-
‰·›Ô˘˜ Ì·˜ ïÔf Âr·, ¬ÏÔ Ùe öıÓÔ˜ Ì·˜ ÙÒÚ·, ¬Ù·Ó ÏbÓ ≠∂ÏÏËÓ·, ÓÔÔÜÓÂ
Âå‰ˆÏÔÏ¿ÙÚË.” [Mais hormis nos intellectuels que j’ai mentionnés, notre nation
entière à présent, quand elle dit Hellène, elle veut dire païen.]92 L’identité
nationale des Grecs une fois formée n’allait pas donner raison à Katartzis. Dans
leur marche vers la liberté les deux nations allaient se forger deux identités
respectivement fondées sur d’illustres ancêtres: les Hellènes pour les Grecs
modernes, et les Romains pour les Roumains.93

En 1816 Daniel Philippidis propose le néologisme ƒÔ˘ÌÔ˘Ó›· pour définir
l’ensemble des pays roumains.94 La forme roumanisée România finit par
s’imposer comme nom officiel de ce pays.95

La maturation de la conscience nationale et la formation des idéologies
identitaires vont arriver à leur point culminant en 1821 lorsqu’éclate la révolution
contre les Ottomans. L’hétairiste Alexandre Hypsilantis imprime à Jassy le 24

février deux proclamations qui commencent l’une par les mots “ò∞Ó‰ÚÂ˜ °Ú·È-
ÎÔ›, ¬ÛÔÈ ÂñÚ›ÛÎÂÛıÂ Âå˜ ªÔÏ‰·‚›·Ó Î·d µÏ·¯›·Ó” [Messieurs les Grecs qui
vous vous trouvez en Moldavie et en Valachie]96 et la seconde en ces termes:

50 Jacques Bouchard

92 D. Katartzis, ∆a ∂ñÚÈÛÎfiÌÂÓ·, pp. 49-50.
93 J. Bouchard, “Les Grecs phanariotes et la formation de la conscience nationale

roumaine”, Închinare lui Petre S. Nasturel la 80 de ani, Braila: Muzeul Brailei – Editura
Istros, 2003, p. 727-731.

94 ^πÛÙÔÚ›· ÙÉ˜ ƒÔ˘ÌÔ˘Ó›·˜ et °ÂˆÁÚ·ÊÈÎeÓ ÙÉ˜ ƒÔ˘ÌÔ˘Ó›·˜, Leipzig 1816. Voir Cl.
Tsourkas, “Les historiographes grecs de l’époque phanariote et les problèmes fondamentaux
de l’histoire roumaine”, Symposium L’époque phanariote, op. cit., p. 451 et suivantes.

95 Noter que România est le seul nom de pays en -ia accentué en roumain sur la
pénultième (iia), alors qu’on accentue les autres sur l’antépénultième: Grecia, Anglia,
Bulgaria, etc.

96 Reproduction photographique: ∂ÁÎ˘ÎÏÔ·›‰ÂÈ· ¢ÔÌ‹ ¤Á¯ÚˆÌË, Vol. XV, Athènes:
Domi, 1971, p. 229.



“ª¿¯Ô˘ ñbÚ ›ÛÙÂˆ˜ Î·d ·ÙÚ›‰Ô˜. ^∏ œÚ· qÏıÂÓ, t ôÓ‰ÚÂ˜ ≠∂ÏÏËÓÂ˜!”
[Combats pour la foi et la patrie. L’heure est arrivée, Messieurs les Hellènes!].97

Une hésitation intéressante concernant l’ethnonyme. Il imprime aussi, à
l’intention des Roumains, une proclamation rédigée en grec et en roumain, qui se
libelle comme suit: “ò∞Ó‰ÚÂ˜ ¢¿ÎÂ˜” [Messieurs les Daces] et “Barbati Români”
[Messieurs les Roumains].98 L’emploi des termes ¢¿ÎÂ˜ et surtout Români montre
bien que Hypsilantis connaissait la complexité de l’idéologie roumaine. 

La livraison du §fiÁÈÔ˜ ^∂ÚÌÉ˜ [Mercure Savant] du 1er avril 1821

reproduisait en annexe un article du Journal de Vienne (29 mars) qui résumait
la situation en commençant comme suit: “∂å˜ ÙcÓ µÏ·¯›·Ó Âéıf˜ ÌÂÙa ÙeÓ
ı¿Ó·ÙÔÓ ÙÔÜ ∞éı¤ÓÙÔ˘ \∞ÏÂÍ¿Ó‰ÚÔ˘ ™Ô‡Ù˙Ô˘ Û˘Ó¤‚Ë â·Ó¿ÛÙ·ÛÈ˜, ÙÉ˜
ïÔ›·˜ àÚ¯ËÁe˜ ÂrÓ·È âÓÙfiÈfi˜ ÙÈ˜ £Âfi‰ˆÚÔ˜ çÓÔÌ·˙fiÌÂÓÔ˜...” [En
Valachie immédiatement après la mort du prince Alexandre Soutsos est
survenue une révolution dont le chef est un homme du pays nommé
Théodore.] On y affirme que cette révolution est dirigée “Î·Ùa ÙáÓ \∞Ú¯fi-
ÓÙˆÓ Î·d ÙáÓ ‰ËÌÔÛ›ˆÓ àÍÈˆÌ·ÙÈÎáÓ ÙÔÜ ÙfiÔ˘” [contre les dignitaires et
les officiers civils du pays].99 On présente aussi brièvement le prince Alexandre
Hypsilantis, fils de l’ancien prince de Moldavie, venu libérer la Nation des
Grecs du joug ottoman. Fatalement, le combat de Vladimirescu ne pouvait
s’identifier à celui de Hypsilantis.

*
Mais arrêtons-nous ici: nous avons déjà dépassé de beaucoup le cadre
chronologique et thématique que nous nous étions fixé. Nous sommes en
pleine époque des Lumières, ce qui constitue le sujet d’une autre histoire.100

L’aube des Lumières dans les pays roumains 51

97 Reproduction photographique: ^πÛÙÔÚ›· ÙÔÜ ^∂ÏÏËÓÈÎÔÜ ò∂ıÓÔ˘˜, Vol. XII, Athènes:
∂Î‰ÔÙÈÎ‹ ∞ıËÓÒÓ A.E., 1975, p. 23.

98 BRV, Vol. III, p. 387, no. 1133. 
99 Feuillet non paginé à la fin du Vol. XI (1821), ^∂ÚÌÉ˜ ï §fiÁÈÔ˜, réimpression,

Athènes: ELIA, 1990.
100 Sur l’Aufklärung roumaine, voir Enlightenment and Romanian Society, éd. par

Pompiliu Teodor, Cluj-Napoca: Editura Dacia, 1980; aussi: La culture roumaine à l’époque
des Lumières I, coordination Romul Munteanu, Bucarest: Univers, 1982. Cf. le volume
publié par la Section des sciences historiques et archéologiques de l’Académie Roumaine:
Istoria Românilor, Vol. VI: Românii între Europa clasica si Europa Luminilor (1711-1821),
Bucarest: Editura enciclopedica, 2002. Sur l’Aufklärung néohellénique, en plus des ouvrages
fondamentaux de C. Th. Dimaras, voir les excellentes synthèses: P. M. Kitromilidès, ¡ÂÔÂÏ-
ÏËÓÈÎfi˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜. √È ÔÏÈÙÈÎ¤˜ Î·È ÎÔÈÓˆÓÈÎ¤˜ È‰¤Â˜; Panagiotis Kondylis, √ ¡ÂÔÂÏÏË-
ÓÈÎfi˜ ¢È·ÊˆÙÈÛÌfi˜. √È ÊÈÏÔÛÔÊÈÎ¤˜ È‰¤Â˜, Athènes: Themelio, 32000; Anna Tabaki, ¶ÂÚ›
ÓÂÔÂÏÏËÓÈÎÔ‡ ¢È·ÊˆÙÈÛÌÔ‡. ƒÂ‡Ì·Ù· È‰ÂÒÓ & ‰›·˘ÏÔÈ ÂÈÎÔÈÓˆÓ›·˜ ÌÂ ÙË ‰˘ÙÈÎ‹ ÛÎ¤„Ë,
Athènes: Éditions Ergo, 2004.

Université de Montréal et McGill University

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

