The Historical Review/La Revue Historique

Vol 2 (2005)

Vol 2, No (2005)

Aristote selon D. Katartzis
The istorical Review
La Revue istorique Roxane D. Argyropoulos

doi: 10.12681/hr.183

VOLUME I (2005)

Institut de Recherches Néohelléniques
Fondation Nationale de la Recherche Scientifique

Institute for Neohellenic Research
National Hellenic Research Foundation

To cite this article:

Argyropoulos, R. D. (2006). Aristote selon D. Katartzis. The Historical Review/La Revue Historique, 2, 53-65.
https://doi.org/10.12681/hr.183

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 26/01/2026 16:16:12




ARISTOTE SELON D. KATARTZIS

Roxane D. Argyropoulos

RESUME: A une époque de crise philosophique, pendant laquelle nous assistons parmi les
élites intellectuelles néohelléniques & une vague de polémiques contre laristotélisme,
opposant les adeptes de la tradition aux modernes, Démetre Katartzis, dans ses projets pour
la diffusion des idées des Lumicres, veut remettre les doctrines du Stagirite dans leur contexte
initial en mettant fin aux changements apportés par les commentaires des Maitres de Padoue
et de leurs éleves grecs. Parmi ses contemporains, il garde un regard différent et, forcément,
une position insolite: il est incontestablement du c6té du philosophe dont 'autorité bascule
en lui demeurant largement tributaire et en lui conférant une dimension nouvelle. Car, en
éprouvant le besoin d’écarter les commentaires néoaristotéliciens qui forment ’héritage du
XVlle siecle, Katartzis fait surgir un nouveau modele de lecture des ouvrages aristotéliciens
avec le retour aux sources mémes. Ainsi, convaincu de I'importance du philosophe grec, il
invite le public & redécouvrir Aristote, qui n'a cessé d’étre le pdle de stabilité pour le
développement de la pensée humaine. Cest précisément dans le cadre du renouvellement de
linterprétation du corpus aristotelicum par le recours aux sources, qu’il faut apprécier les
convictions de Katartzis sur le philosophe. Avec lui, émerge une voie différente pour les
études aristotéliciennes, qui trouveront leur apogée, plus tard, dans I'ceuvre philologique
d’Adamantios Coray, helléniste et penseur politique, quand celui-ci entreprendra, durant les
premiéres années de la Révolution de 1821, I'édition critique des ceuvres d’éthique et de
politique du Stagirite.

Les projets pédagogiques que rédige Démetre Katartzis, en sa qualité de juriste
et de phanariote, s'inscrivent  'intérieur du mouvement des Lumieres, dans la
lutte contre la superstition et 'intolérance, et occupent, sans aucun doute, une
position charni¢re dans la culture grecque de cette époque.! Personnage
complexe, on peut dire qulil incarne le juge-pédagogue tant proéné par les
philosophes du XVIlIe si¢cle. Placé entre Evgénios Voulgaris et Adamantios
Coray, il appartient a4 la seconde génération des Lumitres grecques qui se
caractérise par la conscience du rapport de la culture et de la politique, car il
estime que le patrimoine culturel est le véhicule de 'identité de la nation
grecque et que la médiation culturelle donne des formes et du sens a la vie
sociale. Certes, son discours est une prise de conscience des limites humaines
d’une nation qui bien qu'asservie, garde néanmoins les possibilités d’une

11l est indéniable que la réalisation d’une monographie sur la vie et les idées de D.
Katartzis (Constantinople 1730-Bucarest 1807) s'impose.

La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume II (2005)



54 Roxane D. Argyropoulos

amélioration culturelle et sociale. Plus précisément, sa pensée demeure au fond
celle d’'un représentant d’une société en transformation entre I'époque féodale
et 'époque bourgeoise.2 A la lecture de ces écrits, on a Iimpression quil est
préoccupé par le role de “I'honnéte homme” a laise dans la pratique de la
philosophie et des sciences avec son esprit curieux de tout. Ouvert a la pensée
francaise, mais novateur et conservateur, ce quil veut éviter cest la mise en
doute de la religion et 'embrassement de lathéisme. De ses ouvrages
moralistes, clairs et précis, avec une démonstration qui se déroule parfaitement
logique et didactique, il ressort qu’il sait la valeur des mots.

Clest entre 1783 et 1796 que Katartzis se voue a ['écriture et des 1790, il
atteint 'apogée de sa renommée, étant considéré par ses contemporains comme
le mécéne des savants de Valachie.3 Grand admirateur de I'Encyclopédie, il a
regu et transmis le message de d’Alembert et de Diderot et il sest plongé avec
enthousiasme dans les volumes de I’ Encyclopédie Méthodique. Dans ses écrits,
il se réfere & Alexis Piron, a Pierre Massuet, 4 Rollin4 ainsi qu'aux expériences
de savants, tels que Daubenton et Gueneau de Monbelliard.5 A Voltaire, il
emprunte le théme du fanatsme et de lintolérance, mais dénonce avec
véhémence ses opinions sur la religion;® de la méme maniere, il réfute le
Discours de Rousseau contre les arts et les sciences.” On peut dire
quapparemment il inscrit le mouvement libertin au coeur du débat
philosophique.® Cependant, sa vision éclectique de la philosophie est nuancée

2 Voir Roxane D. Argyropoulos, “Changement du mode de vie et role des mentalités
dans les Balkans (18e-19e siecles)”, VIe Congrés International des Etudes Sud-Est
Européennes, Sofia 30 aoiit-5 septembre 1989, Comité grec des Etudes Sud-Est
Européennes, Communications grecques, Atheénes 1990, pp. 389-402.

3 Lettres de Constantin Stamatis, éd. Emile Legrand, Paris 1872, p. 12.

4 Nous établissons nos références a partir de I'édition de D. Katartzis, Té ESpioxdpeve
[Euvres completes], éd. C. Th. Dimaras, Athénes: Ermis, 1970, pp. 36-7.

5 Voir lintroduction de C. Th. Dimaras & D. Katartzis, Aoxiuto [Essais], Athénes:
Ermis, 1974, p. XXXVIL.

6 A propos de quelques aspects de la réflexion de Katartzis, voir C. Th. Dimaras, “D.
Catargi, ‘philosophe’ grec”, dans La Gréce au temps des Lumiéres, Geneve: Droz, 1969, pp.
26-36, 72.

7 Roxane D. Argyropoulos, “H aniiynon tou épyou tou Poucod otov Neoehnviké Aia-
@ouopd” [Le retentissement de 'ceuvre de Rousseau dans les Lumieres néohelléniques], O
Epaviotig 11 (1974): NeoeAdywixos Awxpowtiouds. "Apidowpo otov K. 0. Anuapd,
[Hommage & C. Th. Dimaras], pp. 197-216; NeoeAhyvixoc 70ixos xotl moAitixnoc aroyo-
ouds. 'Anoe tov Awxgpwrtiouo orov Pouavrioud [La réflexion morale et politique
néohellénique. Des Lumitres au Romantisme], Thessalonique: Vanias, 2003, pp. 91-115.

8 D. Katartzis, T Edptoxdueva, p. 52. Pour des références détaillées sur le scepticisme



Aristote selon D. Katartzis 55

par sa négation du scepticisme moderne, plus particulierement du mouvement
libertin, qu'il cherche 4 éviter. Lirrésolution philosophique de ce mouvement
n'est pas pour lui une instance philosophique dynamique et féconde. En effet,
il existe chez lui une nette différenciation entre le scepticisme de 'Antiquité, le
pyrrhonisme, qu’il considere avec respect et celui du XVIle siecle, quil
condamne pour avoir conduit vers un athéisme.”

Nous sommes dans les années 1780, et la modernité des Lumitres a déja faic
son apparition dans la culture grecque comme une menace envers
laristotélisme; aussi, rappelons-nous, quelques décennies auparavant, les
attitudes de Nicolas Mavrocordato et de Méthodios Anthrakitis. Mais, afin de
mieux saisir 'inquiétude de Katartzis pour le sort des idées d’Aristote, il faut se
rappeler des confrontations philosophiques, déclenchées au Mont Athos par
Eugéne Voulgaris!© et plus tard par Iossipos Moissiodax dans les Principautés
Danubiennes; ce vaste débat, en ébranlant les fondements de la culture
néohellénique, nous fait penser, a certains égards, a la Querelle des Anciens et
des Modernes.!! Dans les positions controversées entre les aristotéliciens et les
“modernes”, la majorité de ces derniers n’hésite pas  afficher avec acharnement
mépris et indignation envers I'autorité du Stagirite.!2

En fait, dans le cadre de cette contestation qui s'intensifie durant plus d’'un
demi-siecle, Katartzis, en s'écartant sur ce point de ses contemporains, fait
ressortir la valeur de la pensée aristotélicienne en exigeant la nécessité de la

moderne, consulter 4 ce propos 'ouvrage classique de Richard H. Popkin, The History of
Scepticism from Erasmus to Spinoza, Berkeley: University of California 1979. Ainsi que
Gianni Paganini, Scepsi moderna. Interpretazioni dello scetticismo de Charron a Hume,
Cosenza: Il Busento, 1991. Quant a I'impact du scepticisme sur la réflexion néohellénique,
voir Panayotis Kondylis, “T% mpbBAnua 1ol oxentiniopolb” [Le probleme du scepticisme],
‘O Neoehrnvixds Awwpwtiopds. Of pidocopixes (dées [Les Lumitres néohelléniques. Les
idées philosophiques], Athénes: Thémélio, 1988, pp. 129-150.

9 D. Katartzis, Ta Ebpioxdueva, p. 53.

10 Voir Paschalis M. Kitromilides, NeoeaAnvixos Awxpwtiopés. Of moAitixes xal xot-
vowvixés (0éec [Les Lumiéres néohelléniques. Les idées politiques et sociales], Athenes:
Fondation culturelle de la Banque Nationale, 1996, pp. 52-66, 195-203.

11 Paschalis M. Kitromilides, op. cit., pp. 223-250.

12 Dans une époque tardive des Lumitres, en 1818, Constantin Coumas confond
laristotélisme avec la scolastique et emprunte le terme d’“aristoscolastique”. Cf. N.
Psimménos, “O Kwvotavtivog M. Kotpag wg 10t0pikdg tng veoehnvikig griocopiag’
[Constantin M. Coumas en tant qu’historien de la philosophie néohellénique], MeAetripa-
ta veoeMnvikiig gidooogias. A’ Or mnyés g veoeMnvikiig @ihooopiag [Erudes sur la
philosophie néohellénique. I Les sources de la philosophie néohellénique], Jannina: Editions

Dotion, 2004, p. 45.



56 Roxane D. Argyropoulos

réévaluer, et, en méme temps, ébauche une amorce du renouvellement de son
étude. Contrairement & Moissiodax, qui a vécu, pendant ses années d’études a
Padoue, la décadence du néoaristotélisme,!3 la fascination envers le philosophe
reste intacte chez Katartzis, et il est incontestablement de son c6té, en lui
demeurant largement tributaire.!4 Il faudra attendre, au si¢cle suivant,
Adamantios Coray, qui prendra le flambeau et donnera, a sa fagon, une solution
A cette controverse avec ses importantes éditions critiques des ouvrages
aristotéliciens d’éthique et de politique.!5

Juriste de formation, il ne sintéresse, autant que Voulgaris et Moissiodax a
la physique mathématique, bien quil partage avec eux le respect pour la
nouvelle science. Par exemple, au nom de la nouvelle vision scientifique du
monde, il n’épargne pas de sa critique I'un des adversaires les plus tenaces de la
modernité, Dorothéos de Lesbos, quoi qu'il lui attribue une place prépodérante
dans les lettres grecques. Vraisemblablement, il a di suivre de pres les
confrontations philosophiques entre Dorothéos et Nicolas Zerzoulis sur les
théories d’Aristote sur le vide.1¢ Katartzis déclare, sur un ton ironique, que ce
dernier a l'air d’arriver directement du Lycée, mais avec un recul de deux
siecles.1”

Clest dans le contexte de ces discussions que D. Katartzis innove, en
quelque sorte, en gardant une optique peut-étre insolite mais nullement
paradoxale: dans la défense d’Aristote qu’il entreprend, on peut récéler une
autre facette de la présence de laristotélisme dans la culture grecque en cette
époque de son apparent déclin. Le Stagirite incarne avant tout le sage de
’Antiquité aux dimensions encyclopédiques, possédant des connaissances sur

13 Paschalis M. Kitromilides, The Enlightenment as Social Criticism: Iossipos
Moissiodax and Greek Culture in the Eighteenth Century, Princeton: Princeton University
Press, 1992, pp. 40-43.

14 Paschalis M. Kitromilides, NeoeAdpvixdc Awxpwriouds. Of molirinés xal xowvemvixés
déeg, p. 213.

15 On connait I'importance du travail d’éditeur de Coray a Paris dans les deux premieres
décennies du XIXe sitcle; ses apparats critiques lui valent certainement le titre d’'un des péres
de la philologie moderne.

16 Sur les débats entre Dorothéos de Lesbos et Nicolas Zerzoulis, nous disposons les
travaux de Linos G. Bénakis, rasssemblés dans un ouvrage, Merafulavrivy piiocopi,
1706-190¢ audhvag. "Epeuva otic wyyéc [La philosophie post-byzantine, XVIle-XIXe siécles.
Recherche sur les sources], Athenes: Paroussia, 2001, pp. 33-57. N. Zerzoulis a introduit
dans les écoles grecques la pensée de la Friihaufklirung leibnizienne, avec ses traductions des
ouvrages de métaphysique et de mathématiques de Christian Wolff et ceux de philosophie
de Frédéric-Christian Baumeister.

17.D. Katartzis, To: Ebpioxdpeve, p. 49.



Aristote selon D. Katartzis 57

toutes les sciences et les arts; ce qui bien qu’impossible & notre nature remarque-
t-il, Aristote et Théophraste en forment, par contre, des exceptions avec leurs
traités sur Ienseignement des sciences et des arts qui attestent leurs bonnes
connaissances.!8 Par ailleurs, afin de donner une juste définition du sage ainsi
que du citoyen,!® Cest A 'éthique aristotélicienne que Katartzis a recours, en
remarquant qu’il est impossible & un jeune homme d’étre un philosophe de
cette envergure, méme s'il est devenu politicien ou mathématicien.20

Ses convictions l'orientent, cependant, vers un juste milieu. Versé dans la
lictérature et la pensée antique, il est Ihéritier d’une culture humaniste qui, aux
autres philosophies de I'’Antiquité, montre ses préférences a l'aristotélisme. Par
ailleurs, il retient de son éducation 2 la célebre Académie Princiere de Bucarest,
aupres de ses maitres Néophytos Kafsokalyvitis?! et Ananias d’Antiparos,
d’éminents humanistes, la fidélicé au Stagirite.22 Cette Académie a été, tout le
long du XVIe et XVIle si¢cles, un foyer important de la tradition néoaristotéli-
cienne avec 'usage des commentaires de Théophile Corydalée et de ses disciples
immédiats, Sévastos Kyminitis et Jean Karyophyllis.23

18 Ibid., p. 169.

19 Ibid., p. 44.

20 Ibid., p. 43. Il arrive & conseiller de lire Aristote méme dans la traduction turque, ibid.,
p. 62.

21 Sur Néophytos Kafsokalyvitis et Ananias d’Antiparos, voir Ariadna Camariano-
Cioran, Les Académies Princiéres de Bucarest et de Jassy et leurs professeurs, Thessalonique:
Insticut d’Erudes Balkaniques, 1974, pp. 413-431. Cf. également Athanassios Th.
Photopoulos, ““O Stddoxaroc 700 Mévoug Nebputog KavsorahuPitne »al 16 Epvo tov”
[Néophyte Kafsokalyvitis et son ceuvre], "Enetypic tév Karafebrwy 4 (1972), pp. 898-
890, ainsi que “Adapdvtiog Koparig xar Nedgutog KavooxaduPitng” [Adamantios Coray
et Néophytos Kafsokalyvitis], Xuvébpio Koparg xar Xiog [Congres Coray et Chios],
Athénes 1985, Vol. TI, pp. 101-108.

22 Je me réfere en particulier a L. G. Bénakis, ““Avéxdoto xetpevo 1ol Nuxoidov Zeplod-
nn (1706-1773). Mia mpdipn 60yxpovet pé wov Awpbdbeo AéoPro ot Dépara Oeonoyiag, guro-
coglag xal emothure. apdpryue: "Avaviag "Aviimdpog mpog Zeplobhny mepl hoyixic
Juyfc” [Un texte inédit de Nicolas Zerzoulis (1706-1773). Un débat prématuré avec
Dorothéos Lesbios sur des questions de théologie, philosophie et de la science. En annexe:
Ananias d’Antiparos a Zerzoulis sur dme raisonnable], Acuxarfwy 21 (1978), pp. 64-85 [=
Merapulavrivi) purocopia, 1705-190¢ auddvas. “"Epevva otic mnyés, pp. 79-99]. Ananias
désirait combiner le texte aristotélicien avec la religion chrétienne.

23 Athanassios Karathanassis, Or EAAnveg Adyior out BAayia (1670-1714). XupPori otn
perétn tng eMnvixiic nvevpaukig kivnong oug Ilapabouvdfies Hyepovies katd tv npo-
gavapiwuks nepiobo [Les érudits grecs en Valachie (1670-1714)], Thessalonique: Institut
d’Erudes Balkaniques, 1982, p. 29 et suiv.



58 Roxane D. Argyropoulos

Clest, cependant, dans le cadre plus précis de renouvellement de
Pinterprétation du corpus aristotelicum par le recours direct aux sources qu’il
faut apprécier les préoccupations philosophiques de Katartzis: il met en cause
I'immense matériel du néoaristotélisme de Padoue,24 qui, sous l'initiative de
Théophile Corydalée,?> confond 'authentique Aristote avec ses commentaires.26
Nous pouvons méme dire quen général Karartzis affronte en Corydalée, la
démarche des commentateurs d’Aristote, qui, depuis la Renaissance, ont
déformé les doctrines du philosophe en intégrant dans leurs textes des idées qui
lui sont étrangeres.?” 11 se trouve qu’il dégage une image nuancée d’Aristote, en
restituant dans lhistoire l'authenticité des grandes lignes de sa réflexion
philosophique. Il condamne la méthode d’interpréter Aristote par Aristote28 et
veut écarter les méfaits herméneutiques des Maitres de la Renaissance de
Padoue, Pietro Pomponazzi et Cesare Cremonini.?® Katartzis appartient 2 la

24 Voir Aristotelismo veneto e scienza moderna, Atti del 25 anno accademico del Centro
per la Istoria della tradizione aristotelica nel Veneto, éd. Luigi Olivieri, Padova: Antenore,
1983, 2 volumes, xxiii+1133 p. A consulter également Constance Blackwell and Sachiko
Kusukawa, Philosophy in the Sixteenth and Seventeenth Century: Conversations with
Aristotle, Aldershot: Ashgate, 1999.

25 Cléobule Tsourkas, Les débuts de I'enseignement philosophique et de la libre pensée
dans les Balkans. La vie et I'ccuvre de Théophile Corydalée (1560-1646), Thessalonique:
Institut d’Etudes Balkaniques, 1967. En fait, Corydalée est le dernier grand commentateur
qui s'inscrit dans la lignée d’Alexandre d’Aphrodise et de Porphyre.

26 Sur cette tradition, cf. N. Psimménos, ‘H &Anvixs) prrocopio dmo 70 1453 ég 0
1821 [La philosophie grecque de 1453 a 1821], Vol. 1, Athénes: Gnossi, 1988. Nous
pouvons citer Alexandre Mavrocordato, Sévastos Kyminitis, Jean Karyophyllis, Jacob
Pylarinos, Nicolas Koursoulas, Gérassimos Vlachos, Georges Sougdouris, Georges Koréssios,
Georges Syrigos, lakovos Manos et bien d’autres encore.

27 1l serait, cependant, imprudent de tenter d’offrir un cadre d’ensemble de I'exégese
d’Aristote dans la philosophie néohellénique du XVIe et XVIIe siecles, car plusieurs tendances
peuvent y étre répérées. Cf. N. Psimménos, ‘H é2Anvixd) prrocopio dmo t6 1453 éos 1o 1821,
Vol. I, p. 179. Une image de cette tradition nous est donnée dans l'ouvrage d’André Wartelle,
Inventaire des manuscrits grecs d’Aristote et de ses commentateurs, Paris: Les Belles Lettres,
1963 ainsi que dans le Supplément par Roxane D. Argyropoulos et Tannis Caras, Paris: Les
Belles Lettres, 1980. Toutefois, jusqu’a présent, la plupart de ses manuscrits n'ont été, ni
édités, ni étudiés, ce qui rend notre connaissance de la tradition aristotélicienne grecque sous
la domination ottomane incomplete. Il reste, par exemple, un travail important a effectuer
sur les commentaires de Gérassimos Vlachos, de Nicolas Koursoulas.

28 Luca Bianchi, “Interpréter Aristote par Aristote. Parcours de I'herméneutique
philosophique a la Renaissance”, Méthodos 2 (2002), pp. 267-288.

29 Voir Renaissance and Early Modern Philosophy, éd. Peter A. French-Howard K.
Wettstein, Boston, MA-Oxford: Blackwell, 2002, vi+306 p. et Le filosofie del Rinascimento.



Aristote selon D. Katartzis 59

tradition de I'appréhension humaniste d’Aristote en opposition a 'approche
scolastique.30 Ses propos le situe, également, dans le méme esprit quanime
larticle “Aristotélisme” de |'Encyclopédie, en ce qui concerne Padoue,
Cremonini et Pomponazzi: “Ces especes de philosophes ne pouvoient pas
simaginer qu’il fut possible qu'Aristote se fit tromper en quelque chose: tout
ce que ce philosophe leur maitre avait prononcé, leur paraissoit irréfragable” .31

Sans ignorer le fait que le néoaristotélisme corydaléen constitue la
philosophie officielle de I'Eglise d’Orient,3? Katartzis, pourtant, exprime pour
son milieu aristocratique, une attitude audacieuse, qui, d’ailleurs, nous éclaire sur
la connotation de ses idées pour une lente revendication des principes libéraux.
Clest, justement, A 'époque pendant laquelle il élabore ses ceuvres, que sont
éditées par les soins de l'archimandrite Kyprianos de Chypre, aux presses
grecques de Venise, les premitres éditions des commentaires de Corydalée: en
1779, nous avons les commentaires sur la Physique, et en 1780, ceux sur la
Génération et la corruption.33 La remarque qui simpose, donc, est, de noter que,

Cesare Vasoli, éd. Paolo Costantino Pissavino, Milan: Mondatori, 2002. Cf. la thése de
Heinrich C. Kuhn, Venetischer Aristotelismus im Ende der aristotelischen Welt: Aspekte der
Welt und des Denkens des Cesare Cremonini, 1550-1631, Frankfurt: Peter Lang, 1996
(Europiische Hochschulschriften 20). Voir également, les actes du colloque Cesare Cremonini
(1550-1631): il suo pensiero e il suo tempo, Cento: Centro Studi Girolamo Baruffaldi, 1990
(Documenti e studi, 7).

30 Opposition que Paul Oskar Kristeller a su mettre en évidence dans son ouvrage, The
Classics and Renaissance Thought, Cambridge: Harvard University Press, 1955. Pour une
discussion je renvoie & C. B. Schmitt, Aristotle and the Renaissance, Cambridge, MA-
Londres 1983, pp. 15-25. Cf. M.-O. Goulet-Cazé (éd.), Le commentaire: entre tradition et
innovation, Paris 2000.

31 Plus précisément pour I’ Encyclopédie, I'aristotélisme est arrivé avant tout au XVIlle
siecle A sa fin: “heureux notre si¢cle de penser autrement!”. Encyclopédie ou dictionnaire
raisonné des sciences, des arts et des métiers, par une société de gens de lettres, Neuchatel
1755, Vol. I, p. 670. Larticle “Aristotélisme” de I’ Encyclopédie est sans nom d’auteur mais
attribuable 4 'abbé Yvon. Il forme plutét le support d’une critique de la religion, ce que
confirme le complément donné par Diderot plus tard avec larticle “Péripatéticienne,
philosophie”, Vol. XII, Neuchétel 1765, p. 365-373. Diderot reprend la derniére partie de
larticle “Aristotélisme” dans |’Historia de Brucker que Yvon n'avait pas reporté, mais en
modifiant ordre et le sens. Je remercie vivement Martine Groult pour ces renseignements
complémentaires.

32 N. Psimménos, ‘H érrnvixs) pidocoplo dmo 16 1453 ¢ w0 1821, passim.

33 Eisodos puaixijc dxpodoens xat’ "Apiototédny, cuvepavialeion imo Tob copwTdTou
Ocopilov Kopudaréws. Niv w6 modstov éxdoleioa ydpty wav piiopaly idlows dvaddpact
Tob paxopiotitov ‘Apytemoxcmou T Néas Tovotiviavijs xal wdorne Kdmoou xvplov Xou-

cavlov. Meto wdane axpifeing Sroplwleica. ‘Emotacia 0¢ Kumpiavol *Apyiuavdpitou



60 Roxane D. Argyropoulos

contrairement & ce qui était généralement admis sur les doctrines d’Aristote, cet
affranchissement des prescriptions religieuses et de 'examen critique de 'Eglise
attestent de la part de Katartzis une émancipation morale et une liberté,
beaucoup moins explicite que celle des positions de Moissiodax, mais qui
contribue & un affranchissement de 'enseignement. Cette orientation prédomine
dans sa réfutation de l'atticude utdilitariste de la scolastique. 11 Soppose & 'opinion
que les commentaires, qui en fait négligent Aristote lui-méme, sont faits pour
Pusage didactique des enseignants et non pas 4 l'adresse des jeunes éleves.34
Katartzis, comme d’autres humanistes avant lui, est sensible a I'exigence de
remettre les écrits d’Aristote au premier plan en tant que documents historiques
d’une pensée comprise dans sa signification authentique.

Avec lui nous assistons a I'émergence, a la fin du XVIIle si¢cle, de nouvelles
stratégies herméneutiques, qui le situent dans les tendances de I'érudition et de
la philologie des Lumiéres en Europe.35 Ainsi, il n'abandonne guere la pensée
aristotélicienne et se rattache encore plus fortement 4 sa renommée, amoindrie
et menacée par la modernité de son temps. Il veut donner un souffle a I'étude
de 'ceuvre du philosophe qui forme un péle de stabilité dans 'horizon de la
philosophie; la synthese et 'ampleur de I'ceuvre du Stagirite n'a d’autre égal
pour l'enseignement de philosophie.36 Dans un autre passage des Conseils aux
jeunes, il reprend cette méme idée que le corpus aristotélicien, a lui seul,
constitue une véritable encyclopédie de la sagesse antique en englobant tous les

Kumplov. Téuos mpdtos 1779. Ainsi que dans lannée suivante nous avons la publication de
Pouvrage I'evéoewe xal plopdic wéol xat’ Apiororédyy. Niv 16 mwodtov timots éxdobévra
owoud7] uey xol Samcdvy wob Haviepwrdtov 7 xare Kimpoy Mytooméiewe Ildpou, xupi-
ov Tavapéron. Xdow 16y piemioryudvay. M)’ onc olov te 3y axprfieioc Stoplwbévra,
émotaciy de Kumotavol "Apyiuavdpitou Kumplou, topoc dedrtepos, "Evetinowy, 1780.
Corydalée, cependant, avait revendiqué, également, un projet pour linterprétation
authentique d’Aristote, en admettant celle d’Alexandre d’Aphrodise mais en s'éloignant de la
tradition d’Averroes et méme encore de la tradition byzantine. Voir également C. Mercer,
“The Vitality and Importance of Early Modern Aristotelianism”, in T. Sorell (éd.), The Rise
of Modern Philosophy: The Tension between the New and Traditional Philosophies from
Machiavelli to Leibniz, Oxford: Clarendon Press, 1993, pp. 33-67.

34 D. Katartzis, T Edptoxdpeve, p. 123: “Eiv’ yid Saoxdhove, yid vé narohafaivouy
TO p) TéToLo xelpevo Exel mol dev AUmopoly: Syt Srme Yid ToLg vEoug oL Guppépel Ta
wéyrota vo mondoy wyobvrol pbve pe ther Topathpnol v énetepyast dpéswmg Gt To noh-
Nrepd pog Baia”.

35 A. Biihler (éd.), Unzeitgemisse Hermeneutik. Verstehen und Interpretation im
Denken der Aufklirung, Franckfort a. M. 1994.

36 D. Katartzis, Ta: Edpioxdueva, p. 122: “Xav ta dprototehind duelc PiPiio Sidaona-

N o s , v s w2 »
Mxd g TOANoLG ETLG TG ol TEYvaLs 8ev Eyovpe”.



Aristote selon D. Katartzis 61

ouvrages des anciens, ayant pour pendant, a I'époque moderne, I’Encyclopédie
Meéthodique.37

Ainsi, en souhaitant sauvegarder Aristote face aux menaces de son époque,
Katartzis suit une voie médiane, qui exprime assurément son tempérament
modéré. Pourtant, c’est dans son cercle intellectuel de Bucarest que figurent les
adversaires les plus féroces de l'aristotélisme de son temps: lossipos Moissiodax,
son alné de cinq ans, esprit subversif, qui meéne pour ses idées des combats
idéologiques avec son milieu social, et Daniel Philippides, son cadet de vingt-
huit ans, esprit méthodique mais inconstant, qui a introduit la logique
condilliacienne dans la culture grecque.3® Tous les deux, cependant, orientés
vers Iétude des sciences, n'ont quun projet, laisser tomber Aristote pour
Newton.?® Justement, chez Katartzis, il y a un renversement de l'image
d’Aristote par rapport a ces deux savants. Il importe maintenant de voir
comment il expose ses arguments face & ceux de Moissiodax considérant la
pensée du Stagirite périmée et sans valeur éducative. Son attitude n’est pas celle
d’un conservateur, ni voire d’un innovateur. En dépit des différences d’optique,
il rejoint en partie la pensée de Moissiodax et un élément commun lie ses deux
penseurs; car, aux yeux de Kartartzis, Cest la scolastique qui a contribué a
amoindrir laristotélisme; il recommande expressément I'abandon des
commentaires de Théophile Corydalée, car, ajoute-t-il, le mal qui a été
provoqué a la nation grecque provient du fait que ces commentaires ont été
enseignés et continuent & étre enseignés dans les établissements scolaires.40
Ensuite, en adoptant une perspective différente, il va méme beaucoup plus loin

37 D. Katartzis, ibid., p. 60. Sur ce point, il semble qu’il se trouve d’accord avec Voltaire,
qui, dans son Dictionnaire Philosophique, sexclame avec admiration pour le Stagirite:
“Quel homme qu’Aristote, qui trace les régles de la tragédie de la méme main dont il a donné
celles de la dialectique, de la morale, de la politique, et dont il a levé, autant qu'il a pu, le
grand voile de la nature!”

38 C. Coumas, ‘Ioropla T6v avlpwmivwy mpdéewv [Histoires des actions humaines],
Vienne 1832, Vol. XII, p. 577.

39 G. Henderson, The Revival of Greek Thought, 1620-1830, Albany: State University
of New York Press, 1970, p. 93. Cf. George C. loannidis, “O Aaviih ®ummnidng wg kpru-
k4G tou Apiototédoug” [Daniel Philippides en tant que critique d’Aristote], Ministry of
Culture and Sciences, Proceedings of the World Congress on Aristotle-Thessaloniki, August
7-14, 1978, Athenes 1981, Vol. 11, pp. 427-435.

40 D. Katartzis, Ta Edpioxdueva, p. 122: “Lroydletar vor uay Eywve AMyo xaxd 670
EOvoc poc mod mapadbOnxay xal mapadidouvtal 6td oxohetd pog, Syt T dptoToTEAXY,
8IAG To xopudaexd.” Il nous faut, toutefois, préciser que cette idée remonte au XVlle siecle
chez Nicolas Koursoulas, qui avait rejeté la tradition d’Alexandre d’Aphrodise, traditon qui
a, d’ailleurs, alimenté les commentaires de Corydalée, voir L. Bénakis, op. cit., p. 153.



62 Roxane D. Argyropoulos

que Moissiodax mais dans un sens contraire: il exprime avant tout son
amertume parce que les ouvrages originaux ont été remplacés par les
commentaires, et considére que la reconstruction herméneutique de
Paristotélisme n’a fait que de le défigurer.

Il désire instituer un dialogue avec les textes originaux d’Aristote sans se
limiter uniquement 2 la casiustique, les mots et les syllogismes. Dans le I'véi0e
couTGY, un texte autobiographique, il déplore surtout le peu de manuscrits
d’ceuvres du Stagirite en comparaison avec les textes de ses commentateurs qui
obscursissent I'oeuvre aristotélicienne au lieu de 'éclairer; ces commentaires,
inutiles en Europe, remarque-t-il avec pertinence, ne font que dissimuler le
véritable Aristote.4! I déclare que les idées d’'un texte sont de moindre
importance par rapport a lintelligence méme de sa signification originaire.
Nous trouvons ici 'image organiciste de 'ceuvre aristotélicienne, qui se réalise
dans une fréquentation constante des auteurs de ’Antiquité, qui ont su non
seulement transmettre leurs idées mais également leur intelligence. A son avis,
les transformations profondes, qui doivent saccomplir dans les études
aristotéliciennes, concernent de nouvelles attitudes interprétatives.42 Il accepte
I’héritage aristotélicien et pense que le fond culturel européen en est assurément
imprégné. A l'encontre de Moissiodax qui affirme avec véhémence que
ancienne logique est dépassée, 3 Katartzis déclare quelle reste immortelle ainsi
que les autres écrits du philosophe, méme si plusieurs de ses concepts ont subi
des transformations dans le cours de la philosophie; cependant, déclare-t-il, “la
Logique, les Ethiques, les Rhétoriques, les Topiques, les Parties des animaux
demeurent immortelles”.44

Mais, aux yeux de Katartzis, Aristote n'est ni idéalisé, ni magnifié. Il n’est pas
considéré comme un philosophe dogmatique et il le place & coté de ses autres

41 Jbid., pp. 122-123: A7’ gxciva mddyer mdhe, Poloxer mhg #yet Myo movipaTa,

sy . , p ; Y o
%o0ahto 62 Lo pabnor, dmopvipate fume Theo ToAAd, T 6ol w alchdveTar o HiTTov
) 7 3 b} o Y ’ S S ~ g [ ] 709 e .
SvamTicGouy (g EmtTomheloTov T0 xelpevo & 660 1ol T oxotilovve [...] Kol 6 purétng
U0V TG, YEVIXG AOY®, TO DTOUVALATH ‘TIOU YPAQPOYTIS GE YOG YAWGGULS, L WALS
Bheudec xard & dvbparta o T phpara, 3 yeplc SO Ve oulhoviouote. 8
Eerbeg notd T dvbpaTo xal o pApaTa, B wels v0uunuaTikods GURAOYLGROLG, dEv
y Py oy , e — e
&youv ypeto va o %xdpvouy mhéov oty Edpdmy”. Encore, retient-il la théorie aristo-
télicienne de la vertu, ibid., pp. 89-90.

42 Ibid., p. 122: “K’ &v modhals 8ot Tou &hhaboy 679 griosogia, 1 Ehov Tobto 1)
Aoyued Tov, wo HOuwd tou, t& TTohtind tou, ) Pyropixalc tov, té Tomixd tou, ta Mepl
Loy Biaio tov elv’ abdvora”.

43 Jossipos Moissiodax, *Amodoyie. Mépoc moditov [Apologia], Vienne 1780, réédition
avec une introduction par A. Anghélou, Athénes 1976, p. 13.

44 D. Katartzis, To: Edpioxdueve, p. 122.



Aristote selon D. Katartzis 63

maftres en philosophie qui sont d’ailleurs peu nombreux: Socrate, Platon et
Descartes.> Au principe d’autorité, il préfere la liberté philosophique et il s'en
prend encore une fois & Uesprit et au style de la scolastique et & I'expression

« . b g . . .
pompeuse “le Philosophe”, qui le ridiculise et implique, sous de vains artifices,
I'idée d’une soumission.46 Katartzis invite le public & redécouvrir Aristote sans
servitude: car il n'a cessé d’éue le pilier du développement de la pensée
occidentale. Ses idées en constituent une étape incontournable et leur
connaissance s'avere indispensable pour acquérir des bases solides en philosophie:
«Q: 1 , . .. . » 1« .

Si l'on étudie le Stagirite depuis notre enfance,” remarque-t-il, “on ne deviendra
pas forcément philosophe, mais assurément on aura acquis un esprit
. . . . . . ¢ 712 MR A b
philosophique, qui constitue la fin en soi, la perfection, I"entéléchie’ méme d’un
savant.”¥7 Aussi peut-on relever que sa terminologie philosophique reste
largement aristotélicienne, et il estime indispensable le bagage aristotélicien pour
un esprit philosophique. Juriste, il étudie, a plusieurs reprises, la Rhétorique
d’Aristote pour rédiger son Art juridique.®8 Sa définition de I'art juridique repose
sur des theses aristotéliciennes: bien qu’il garde son indépendance en tant que
science, l'art juridique repose sur la rhétorique et la dialectique. Elle forme une

partie de la rhétorique issue de la dialectique.4?

45 Ibid., p. 73.

46 Ibid., p. 122: “M’ &20v T0b70 Susycpatver mirg dnpodLouvtal Tov HropynuatioTh né
70 ‘adTog Qo ¥ dmocEVIVOLY wove TO Xrayelplty pog, Emovoudlnvtds Tov QLAGGoQo
%ot Loy Ny, ywelg va THv PAémouy ToTés”.

47 Ibid., p. 122: “"O0cv omoudalmvrag Tivig drouptnpds Tov "Aptetotéhy, & dev yévy
%ol PLAGGOQOC %ot TG LELS GOV TOVES TmELYOLE, GLAOGOQLXY BmG SLavor &moyTd Y wels
&0 T0 HTolo eV’ Evol ool dvtehéyeia”. Ce concept de la Métaphysique d’Aristote a été
repris par Leibniz dans sa Monadologie, §18: “on pourrait donner le nom d’entéléchies a
toutes les substances ou monades créés, car elles ont en elles une certaine perfection (£70u-
oL T dvterée)”.

48 D. V. Oikonomidis, “H “Awavixny Téyvy’ 108 Anuyretou Kataptli-Oontiddon”
[L“Ars juridica” de D. Katartzis-Photiadis], Enetnpi tou Apyeiou wg Iotopiag tou EAAnvi-
koU Aikaiou g Akadnpiag ABnvdv 3 (1950), p. 17-59. Ainsi que P. Zépos, “A ‘scholium’
of D. Catargis in his ‘Ars juridica’ Bucarest 17937, Floreslegum H. . Scheltema Antecessori
Groningano oblati, Groningen 1971, pp. 211-215 et du méme auteur, “H ‘Auavixt
Téyvn 7ob Anpyretov Kataptld (Bouxoupéstiov 1793) 7 [L“Ars juridica” de D. Katartzis
(Bucarest 1793)], Ilpaxuxd g Axadnpiag ABnvav 46 (1971), pp. 85-101.

49 D. Katartzis, T& ESptoxdpeva, pp. 267-268: “’ Al ol "Apiototéhne #yeL w6y
SuvaT@Y adTHY TN TELVNY” GGay 6ol Exel Tod StahapBdver Tepl evhvpnuaTmy, Adye 6T
oDt 860V xahAiTERo EXAEYY) TIVAC TOC TPOTAGELS, To %AUVEL ARV ETLGTAUNY &TTO TIV
Srodextixny xol pntopudy. "Eredy &v oy adty) elg dpydc, dev elvar mhéov Stahextind,

S L 00 OGer ~ivr ety Sriohur. The Sroloc e dovde e’
wnte prropuet), ahha DEhet yivy exclvy 1) emiotnuy), T7¢ OTTolog TaG Xy ag EYEL .



64 Roxane D. Argyropoulos

Mais de quels textes disposait donc, d’apres Katartzis, le lecteur curieux pour
découvrir la pensée d’Aristote? Dans la stratégie adoptée, il indique la voie a
suivre en faisant le bilan des ouvrages qu’il connait.50 Reflet du savoir de son
temps, l'inventaire bibliographique qu'il dresse dans le I'véi0: coutév, nous
révele une grande diversité de titres des ouvrages aristotéliciens, dont quelques-
uns devaient vraisemblablement, se trouver, dans sa bibliotheque.5! Il sagit de
manuscrits, et, plus précisément, on peut relever la totalité de l'ceuvre
philosophique et scientifique du philosophe: le Traité du ciel, IHistoire des
plantes, I Histoire des animaux, les Météorologiques, le Traité de I'dime, celui
De la sensation, les Catégories, le De Ilnterprétation, les Analytiques, les
Topiques, les Réfutations des Sophistes, la Métaphysique, la Rhérorique, la
Poérique. En dépit de son aversion pour les commentaires, ces derniers y
abondent et remontent & UAntiquité, & Byzance, ainsi qu'a la Renaissance. En
premier lieu, nous citons Alexandre d’Aphrodise avec ses commentaires sur les
Meéiéorologiques, la Métaphysique et le Traité de I'dme, les Topiques, les
Rétutations des Sophistes, Des fiévres, les Catégories, les Analytiques, ajoutons
ensuite les noms d’autres commentateurs issus également de lécole
péripatéticienne, tels que Jean Philoponos, Thémistius, Simplicius, Ammonius,
Hermias, Andronic de Rhodes, Eustrate de Nicée, Jean Tzétzis et Magentinos de
Mitylene, Michel Psellos ainsi que Théophile Corydalée.

Le retour aux sources savere pour Katartzis incontournable dans la
recherche de soi-méme. Il est clair, que le Stagirite continue a occuper une place
a part dans sa réflexion et reste son maitre A penser, bien qu’il soit conscient du
décalage entre les valeurs des ouvrages aristotéliciens et celles de 'époque des
Lumieres. Mais en apportant une appréhension diversifiée, Katartzis introduit
une image renouvelée d’Aristote, en cherchant, avant tout, & légitimer un
systéme qui garde sa valeur dans le monde de la pensée. En ce sens, il veut
promouvoir une interprétation du corpus aristotelicum, qui I'éloigne des
commentaires qui ont jusqualors prévalu. Il fait valoir 'exigence de le remettre
au premier plan en tant quune réflexion comprise dans sa signification
originaire. Il nous invite & repenser A la véritable grandeur de laristotélisme
dans le cours de histoire des idées, en considérant dans une large mesure les
assises de la pensée occidentale aristotéliciennes. Aristote, au dire de Katartzis
—et Cest 1a l'aspect le plus intéressant de son discours—, doit échappé a

50 1] utilise la Bibliothéque grecque de Fabricius, Hambourg 1722, et le Dictionnaire des
hommes célébres de Ladvocat, Caen 1783 (en huit volumes); voir D. Katartzis, To: ESptoxd-
ueva, p. 168.

51 D. Katartzis, op. cit., pp. 145-167.



Aristote selon D. Katartzis 65

laristotélisme de ses commentateurs, car il est le porteur d'une vérité
atemporelle et par la toujours contemporaine, en devenant un classique qui
doit étre resitué dans son contexte initial.

Institut de Recherches Néohelléniques / FNRS





http://www.tcpdf.org

