
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 20, No 1 (2023)

   The Historical Review / La Revue Historique

  

 

  

  Propositions de recherche et d’édition de textes
non publiés en frangochiotika 

  Père Markos Foskolos   

  doi: 10.12681/hr.40065 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Foskolos, P. M. (2025). Propositions de recherche et d’édition de textes non publiés en frangochiotika. The Historical
Review/La Revue Historique, 20(1), 253–260. https://doi.org/10.12681/hr.40065

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 01:50:13



Propositions de recherche et d’édition 
de textes non publiés en frangochiotika

Père Markos Foskolos

Résumé: Cette étude se concentre sur les frangochiotika, en mettant en lumière 
l’importance ainsi que les défis de ce corpus peu étudié. L’analyse s’articule autour de trois 
axes. D’abord, l’influence des publications en frangochiotika sur la religiosité du XVIIIème 
siècle, en examinant les liens entre la piété catholique baroque et la théologie orthodoxe, 
illustrée par des figures comme Nicodème l’Hagiorite. Ensuite, la publication de textes 
juridiques issus des communautés catholiques, notamment les constitutions des nonnes, 
qui offrent un aperçu précieux sur leur vie sociale et religieuse. Troisièmement, l’étude 
des hymnaires privés, témoins de la pratique religieuse et de l’art populaire, souligne leur 
origine dans les confréries laïques. Enfin, dans le but d’enrichir notre compréhension 
des traditions religieuses et folkloriques des communautés catholiques grécophones de 
l’archipel ottoman, l’auteur appelle à une étude plus systématique de ces matériaux.

La recherche récente sur les idiomes, principalement religieux, utilisés dans 
l’Empire ottoman, notamment ceux que l’on dénomme karamanlidika et 
frangochiotika, ouvre de nouvelles perspectives pour la recherche historique 
ainsi que pour l’édition de textes inédits. Pour ma part, je me suis souvent 
interrogé sur les perspectives d’une étude plus systématique des frangochiotika en 
particulier. Pour cela, un premier défi à relever concerne le matériel non publié 
ou peu étudié, qui pourrait stimuler l’intérêt de jeunes chercheurs. Un autre défi 
concerne les difficultés d’accès à ce matériel, étant donné qu’une grande partie 
de ces documents, considérés longtemps comme étant d’importance secondaire 
pour la recherche historique, n’a pas encore été numérisée. 

Ces matériaux émanent essentiellement des communautés catholiques 
dispersées en Asie Mineure et dans la mer Égée. C’est ainsi qu’il serait 
indispensable d’examiner comment les mutations de la piété catholique 
baroque ont influencé celles de l’orthodoxie grecque de l’époque. Comme je 
veux le démontrer ici, il est certain, car bien établi, que la piété catholique a 
influencé considérablement la théologie mystique de l’Église orthodoxe des 
temps modernes, et qu’une partie de cette influence est due à la circulation de 
la littérature mystique en frangochiotika.

Dans le cadre de cet article, je voudrais proposer trois axes d’étude et de 
réflexion à la nouvelle génération des chercheurs:

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XX (2023)



254	 Père Markos Foskolos

I. L’influence des livres imprimés en frangochiotika sur la religiosité du 
XVIIIe siècle. 

II. L’édition de certains textes juridiques sur les constitutions des ordres 
religieux (catholiques) locaux (qui présentent également un intérêt pour 
l’ethnologie religieuse et non religieuse/profane).

III. L’édition de textes, voire l’édition critique des textes religieux populaires 
provenant de sources catholiques grecques, c’est-à-dire notamment des 
communautés de Syros et de Tinos. Malheureusement, en ce qui concerne 
les communautés de Smyrne, de Chios et de Constantinople, en raison de 
mésaventures historiques, il n’existe pas de fonds ou de documents dans lesquels 
on puisse rechercher des textes. Il y a eu aussi de petites éditions datant d’au 
moins un siècle, réalisées par des particuliers ou par des organismes paroissiaux, 
lesquelles sont aussi difficiles à trouver.

Je vais donc à présent examiner plus en détail ces trois propositions d’étude. 

I. 

L’influence catholique sur la théologie orthodoxe est déjà bien connue depuis la 
parution d’une série de publications très intéressantes dont les premières datent 
du début du siècle dernier, qui ont tenté d’identifier certaines des publications 
les plus importantes du célèbre théologien et canoniste orthodoxe (devenu 
plus tard saint de l’orthodoxie) Nicodème l’Hagiorite (1749–1809)1 ainsi que 
des textes copiés par des théologiens et des prêtres catholiques bien connus de 
l’époque précédente, tels que saint Ignace de Loyola (1491–1556) et ses Exercices 
spirituels (1548) publiés sous le titre de Γυμνάσματα πνευματικά, et Lorenzo 
Scupoli (c. 1530–1610) dont le Combat spirituel (1589) fut publié en traduction 
comme Αόρατος πόλεμος. Déjà, dans le titre de la première édition de l’Αόρατος 
πόλεμος, Nicodème admettait que le livre avait été compilé auparavant par un 

1 Saint Nicodème l’Hagiorite ou l’Athonite (6 juin 1749–14 juillet 1809) est un saint 
de l’Église orthodoxe et une des figures ascétiques les plus importantes de la foi chrétienne 
orthodoxe moderne. Son vrai nom était Nikolaos Kallivourtsis. Il est considéré comme l’une 
des personnalités emblématiques du mouvement des Pères des Kollyvades, au même titre que 
les saints Makarios Notaras et Athanasios Parios. Sa contribution a été multiple; elle comprenait 
des travaux pastoraux et littéraires, dont le “Πηδάλιον”, la “Φιλοκαλία” et le “Ευεργετινός”. Si 
l’on fait abstraction du Πηδάλιον, qui s’est avéré être un bon outil, non pas tant scientifique 
que pratique, le reste de ses publications sont pour la plupart des ouvrages de spiritualité et 
d’éducation spirituelle qui ne s’adressent pas exclusivement aux chrétiens d’Orient. Certains de 
ses ouvrages ont également été traduits en roumain, en slave, mais aussi en italien, en français 
et dans d’autres langues occidentales. Voir Constantin Papoulidis, “Nicodème l’Hagiorite 
(1749–1809),” Theologia 37 (1966): 294–313, 390–415, 575–90, et 38 (1967): 95–118 et 301–13.



	 Propositions de recherche et d’édition de textes non publiés	 255

autre “auteur sage”, puis “embelli et corrigé” par lui-même.2 En français, l’appel 
de note se place avant le signe de ponctuation, mais il me semble que votre 
publication ne suit pas cette règle.

Sur ce point, outre ces deux livres importants sur la spiritualité, j’aimerais 
souligner une question adjointe laquelle émane de ce même contexte. Sans 
aucune doute, l’émergence synchronique de deux courants théologiques 
et piétistes parallèles dans le même environnement grec du XVIIIe siècle, le 
mouvement des Kollyvades et celui des frangochiotika, n’est pas une coïncidence. 
Dans le premier, le métropolite de Corinthe Makarios Notaras, Nicodème 
l’Hagiorite, et Athanase de Paros s’imposent comme des figures principales.3 Je 
ne m’attarderai pas ici sur leurs positions vis-à-vis de l’Église catholique et de sa 
tradition théologique, ni, inversement, sur les positions de l’Église catholique 
à leur égard. Les présenter aujourd’hui comme un exemple de rapprochement 
entre les deux traditions me semble tout à fait irréaliste et même absurde. La 
relation entre les deux Églises dans le contexte grec moderne n’est pas loin de 
ce que le professeur Emmanouil Fragkiskos a souligné dans l’Eranistis, sur la 
possibilité que Nicodème ait copié et publié sous son nom deux œuvres classiques 
de la Contre-Réforme catholique et de la spiritualité baroque. Fragkiskos 
y démontre non seulement que saint Nicodème a bien publié sous son nom 
des parties de livres de saint Ignace de Loyola et de Paul Segneri, mais que les 
textes lui étaient connus, peut-être anonymement, déjà traduits par une autre 
personne et trouvés dans la bibliothèque de Patmos ou à la Sainte Montagne.4 
Je n’entrerai pas ici dans les détails théologiques, mais je me contenterai de 
poser une question essentielle: deux courants théologiques et spirituels, censés 

2 Le titre complet: Βιβλίον ψυχωφελέστατον καλούμενον Αόρατος Πόλεμος συντεθέν μεν 
πριν, παρά τινός σοφού ανδρός, καλλωπισθέν δε νυν και διορθωθέν μετά πολλής επιμέλειας 
παρά του Οσιωτάτου εν μοναχοίς Κυρίου Νικοδήμου εν ω προσετέθησαν παρά αυτού και ευχαί 
κατά αλφάβητον εν είδει Οίκων εις τον Κύριον ημών Ιησούν Χριστόν κατανυκτικαί και ωραίαι. 
Νυν πρώτον εκδοθέν εις κοινήν των Ορθοδόξων ωφέλειαν (Venise: Imprimerie Théodosiou, 
1796). [Livre très utile à l’âme (je reprends les traductions de S. Salaville), intitulé Guerre 
Invisible, composé auparavant par un homme sage, et maintenant embelli et corrigé avec 
beaucoup de diligence par le très pieux parmi les moines du Seigneur, Nicodème, auquel il a 
ajouté des bénédictions…]

3 Voir l’œuvre monumentale du père jésuite Gerhard Podskalsky, Η Ελληνική θεολογία 
στα χρόνια της Τουρκοκρατίας, 1453–1821 (Athènes: ΜΙΕΤ, 2005), chez lequel de telles 
influences sont observées.

4 Emmanouil Fragkiskos, “Το ζήτημα της γλωσσομάθειας του Νικόδημου Αγιορείτη,” 
Ο Ερανιστής 23 (2001): 184 sqq. Cf. Frangiskos, “‘Αόρατος πόλεμος’ (1796), ‘Γυμνάσματα 
πνευματικά’ (1800): Η πατρότητα των ‘μεταφράσεων’ του Νικόδημου Αγιορείτη,” Ο Ερανιστής 
19 (1993): 102–35, cela 133ff.



256	 Père Markos Foskolos

s’opposer de la manière la plus absolue, peuvent-ils se rencontrer (ou s’affronter) 
dans la même zone géographique mais aussi localement, à la même époque, 
avec les mêmes intentions et les mêmes conclusions, et ne pas avoir de sources 
communes? 

L’influence du jésuite Giovanni-Pietro Pinamonti sur la spiritualité 
sacramentelle du théologien hagiorite est bien connue, tout comme le 
mouvement piétiste des Kollyvades.5 Au moment où la piété catholique de la 
période dite de la Contre-Réforme atteignait son apogée, trois livres importants 
de Pinamonti6 furent publiés. Ce n’est pas un fait anodin que leur traducteur, le 
père Antonio Gagliardi, un jésuite également, ait passé plusieurs années de sa 
vie sur l’île de Tinos, dans le cadre de son travail apostolique de missionnaire. 
Les points principaux de la piété des Kollyvades et de saint (les églises portent la 
majuscule, les personnes la minuscule) Nicodème ne diffèrent pas beaucoup de la 
piété baroque apportée au milieu grec de la même époque par les traductions des 
frangochiotika, à l’exception de la question des messes funéraires dominicales, 
qui était exclusivement orthodoxe.

Il y a encore un élément à intégrer à notre problématique. Dans la même? 
que Nicodème, le célèbre livre de spiritualité et d’ascèse catholique De Imitatione 
Christi de Tommaso da Kempis a été traduit du latin et publié en grec (Μίμησις 

5 Nicodème l’Athonite, qui a eu une influence significative sur la théologie orthodoxe 
grecque (et pas seulement) au cours des XVIIIe et XIXe siècles, a fait l’objet de recherches 
historiques et théologiques tant grecques qu’internationales. Voir par exemple: Yannis 
Spiteris, La teologia ortodossa neo-greca (Bologne: EDB, 1992), 65ff ou plus récemment Ioannis 
Zelepos, Die Kollyvadenbewegung: Zu den Auseinandersetzungen um Tradition, Aufklärung 
und Identität im osmanisch-orthodoxen Kommunikationsraum 1750–1820 (Wiesbaden: 
Harrassowitz, 2012); Socrates D. Petmezas, “On the Formation of an Ideological Faction in 
the Greek Orthodox Church in the Second Half of the Eighteenth Century: The Kollyvades,” 
Bulletin de correspondance hellénique moderne et contemporain, no. 2 (2020), https://doi.
org/10.4000/bchmc.416. Devenu un des chefs du mouvement des Kollyvades, il s’est distingué 
par sa vocation patristique et par son engagement en faveur de la pensée orthodoxe dans le 
Levant, telle qu’elle se reflète dans ses traductions de l’œuvre des Pères de l’Église, qui lui 
ont valu d’être expulsé pour ses positions sur la fréquence de l’Eucharistie et sur d’autres 
questions sotériologiques et ecclésiastiques, qui ont finalement été justifiées. Il était originaire 
de Naxos et, avant et après ses études à Smyrne, il a été associé aux jésuites de cette île, desquels 
il semble avoir repris les termes généraux de la spiritualité théologique, qu’il a adaptée aux 
normes orthodoxes. En raison de ses convictions, il fut toutefois persécuté par des dissidents 
orthodoxes. Voir Frangiskos, “‘Αόρατος πόλεμος’,” 102–35. 

6 Ι Colasis anictì ombros is ta màtia tu christianù… (Venise: Ex Typographia Remondiniana, 
MDCCLXIII [1763]); To Dhendhron tis Zois, ighun dhoxas ke carpi tis Agyias Liturghias … 
(Venise, MDCCLXVI [1766]); Alithini Sofìa, ighun Meletes parà ofelimes ke angheotates dhia 
tin apolavsin tu Aghìu Fovu tu Theù… (Vérone, MDCCXCI [1791]). 



	 Propositions de recherche et d’édition de textes non publiés	 257

του Χριστού), ainsi qu’en frangochiotika.7 Que l’Imitation eût été publiée en 
frangochiotika après la mort de Nicodème n’invalide pas mon hypothèse. Les 
éditions antérieures ont eu une influence importante sur sa pensée théologique,8 
notamment sur le point crucial de la communion fréquente, presque quotidienne. 
Le mouvement ascétique des Kollyvades, qui a critiqué pendant plus d’un siècle 
la théologie et la spiritualité orthodoxes grecques ainsi que l’ascétisme, a eu 
Nicodème comme chef de file et inspirateur. Je propose donc comme point 
central de recherche l’influence que la spiritualité baroque romaine catholique 
a pu avoir sur la formation de l’argumentation des Kollyvades concernant la 
communion eucharistique quotidienne.9 Était-ce un dialogue théologique 
avant la lettre? Ou bien peut-être un chemin parallèle dans lequel l’un ignorait, 
ouvertement du moins, l’autre? Cela est presque certain, mais, je crois, les liens 
historiques et théologiques qui sont là, même s’ils sont invisibles au premier 
abord, doivent être recherchés et mis en évidence également entre les lignes des 
livres en frangochiotika, et même au-delà.

II. 

Le deuxième point sur lequel je voudrais attirer l’attention de la recherche sur la 
littérature en frangochiotika est la publication des textes juridiques; je n’en citerai 
qu’un ici, celui qui pourrait servir de guide pour la recherche du reste des textes. 
Les textes de caractère juridique ne sont probablement pas nombreux, mais il 
est fort utile de les localiser, si ce n’est que pour les répertorier dans des archives 
des diocèses catholiques en Grèce mais aussi dans d’autres fonds archivistiques. 
L’exemple que j’apporte est le texte des Institutions des nonnes catholiques (on 

7 Pour les premières traductions de l’œuvre en grec littéraire par le jésuite Georges Mayr 
(1615) et pour ses nombreuses éditions dans divers pays européens, principalement pour 
les besoins des écoles des jésuites, voir P. Sevastianos Freris, “Οι ελληνικές μεταφράσεις της 
‘Μιμήσεως του Χριστού’,” Anno Domini 1 (2003): 125–52. Dans la même étude, on trouve 
une liste et une description des multiples traductions et éditions en grec moderne, à l’usage, 
bien sûr, des Grecs orthodoxes. 

8 À titre indicatif, il connaissait certainement les traductions de Néophytos Rodinos οu/et 
de François Rossiers, cf. S. Salaville, “Une traduction de la Philothée de saint Françοis de Sales 
en grec démotique au XVIIIe siècle,” Mélanges offerts à Octave et Melpo Merlier (Athènes: 
s.n., 1953), 3:173–84. 

9 Dans l’Église catholique de la fin du XVIIIe siècle, les fidèles pouvaient communier 
trois fois par semaine ainsi que les jours de fête. Cf. F.-D. Joret, “La pietà eucaristica,” 
dans l’Enciclopedia eucaristica, éd. Inos Biffi (Milan: Paoline, 1964), 459–501 et Ε. Rufini, 
“Eucharistie,” dans Nuovo dizionario di spiritualità, éd. Giuseppe Barbaglio et Severino 
Dianich (Cinisello Balsamo: Paoline, 1991), 601–22. 



258	 Père Markos Foskolos

pourrait les appeler ιδιόρρυθμες, pour s’adapter au langage religieux orthodoxe 
d’aujourd’hui).10 Ces nonnes tiraient leur origine des femmes médiévales qui 
vivaient seules ou cohabitaient à deux, ne participant pas à la vie monastique 
commune et généralement appelées béguines (en italien beghine, et dans les 
dialectes locaux des communautés catholiques: μπεγίνες). Nous disposons de 
quelques constitutions pour ces bonnes sœurs appelées ensuite Angelines, qui 
furent plus tard rejointes par des nonnes franciscaines menant une vie parallèle.11

Nous disposons aujourd’hui de leur texte constitutif écrit en grec frangochiotika. 
Bien que ce texte fasse référence à des décrets papaux datant du début du XVIe 
siècle, les racines de cette communauté se perdent dans un passé historique plus 
éloigné. Dans le même dossier on trouve également d’autres documents de caractère 
administratif, comme des testaments et des contrats de dot, écrits en frangochiotika, 
qui nous fournissent de nombreuses informations sur leur vie sociale ou sur leur 
classe économique. Au sein de cette documentation variée subsistent également des 
décrets de l’Église romaine qui s’inspirent d’une législation canonique antérieure. 
Étant donné par ailleurs que différentes copies de ces textes existent dans des lieux 
différents, tels que les diocèses de l’Archipel mais aussi les archives des jésuites (en 
Grèce et à Rome), ainsi que les archives franciscaines en Italie, la publication et 
le commentaire de ces textes peuvent également faire l’objet d’éditions critiques, 
lesquelles pourront mettre en évidence plusieurs aspects de la vie sociale, mais 
aussi du langage religieux local.

III.

Le troisième et dernier point sur lequel je voudrais m’attarder, ce sont les 
Υμνολόγια [Hymnaires] privés, donc manuscrits. Ces petits carnets sont en règle 
générale dispersés dans des archives diocésaines ou privées. Composés de feuilles 
de nature et de provenance diverses, les hymnaires privés peuvent être réunis 
à de petits carnets, à des cahiers de notes, à des feuilles volantes rassemblées à 

10  Il existait également des groupes d’ermites franciscains, mais aussi d’autres ordres 
religieux, les soi-disant “tiers ordres” (tertiari). Sur ces groupes en général, voir Gabriele 
Andreozzi, Storia delle Regole e delle Costituzioni dell’Ordine Francescano Secolare (Pérouse: 
Guerra, 1988); voir aussi: Guerrino Pelliccia et Giancarlo Rocca, éds., Dizionario degli Istituti 
di Perfezione (10 vol.) (Milan: Paoline, 1974–2003); G.G. Meersseman, Ordo fraternitatis: 
Confraternite e pietà dei laici nel Medievo (Rome: Herder, 1977); Marie-Madeleine de Cevins, 
“Les confraternités des ordres mendiants au Moyen Âge: Une histoire à écrire,” Le Moyen 
Âge 121 (2015), fasc. 3–4, 677–701.

11 Voir Nikoleta Giantsi-Meletiadi, Μορφές γυναικείας δράσης περιθωριακού χαρακτήρα 
στη δυτική Ευρώπη κατά τον ύστερο Μεσαίωνα: Το κίνημα των Beguinae (Thessalonique: 
Kodikas, 2001).



	 Propositions de recherche et d’édition de textes non publiés	 259

gauche et à droite, ou encore à des signets enfermés dans des livres de prières ou 
même des romans du siècle dernier, que l’on trouve rassemblés dans une boîte 
des Archives de l’Archidiocèse de Naxos, Tinos, Andros et Mykonos. Mais il 
y a aussi des collections, toujours privées, d’hymnes bien organisés suivant le 
déroulement de l’année liturgique catholique, mais surtout des hymnes pour le 
temps de Noël, la Semaine Sainte et Pâques. Certains de ces hymnaires privés 
sont ornés d’images se référant à chaque fête célébrée, lesquelles sont toutes 
d’un art “pauvre” et “naïf”. Le recueil principal, constitué au milieu du XVIIIe 
siècle avec des textes datant d’un siècle plus tôt au moins, couvre l’ensemble de 
l’année liturgique, en commençant par la préparation de Noël et en terminant 
par les fêtes de divers saints et saintes.

Je voudrais enfin souligner un aspect important de ces collections. Leur origine 
est étroitement liée aux confréries religieuses laïques (λαϊκές Αδελφότητες) qui 
existaient à Tinos et ailleurs dans presque tous les villages et paroisses, catholiques 
et orthodoxes. Le fait que ces confréries étaient indépendantes des structures 
paroissiales a contribué à la perte de leurs archives. Mentionnées brièvement 
dans les rapports des curés ou dans des documents de nature diverse (livres de 
comptes, etc.), un grand nombre d’entre elles ont disparu sans laisser de traces. 
Sur les confréries, nous disposons de l’excellent livre d’Angeliki Panopoulou qui 
comble bien des lacunes,12 mais il reste encore une partie à découvrir. Ce sont les 
textes utilisés par les membres de l’Association des Battants (ou autoflagellés) qui, 
par tradition, préparaient et participaient à la procession du Vendredi Saint dans les 
Mystères dits de la Passion. Bien qu’il subsiste peu de documents sur eux, ils forment 
une image assez claire qui laisse entrevoir une influence considérable de l’Italie du 
Sud (Sicile, Calabre et/ou les Pouilles). Dans ce sens, ces traditions séculaires ont 
été redécouvertes et constituent une manière exemplaire dans le milieu insulaire 
et isolé du microcosme des communautés catholiques des Cyclades. Les textes, qui 
sont écrits dans des formes diverses de frangochiotika, attendent d’être étudiés et 
publiés afin que soit mis en exergue leur caractère spécifique au sein du monde grec, 
profondément influencé par le substrat commun byzantin et populaire de ce dernier. 

En un mot, des avancées considérables ont déjà été faites dans le domaine de la 
préservation de nos traditions religieuses et folkloriques et de leurs textes séculaires. 
Il reste encore à étudier tout ce matériel, ses sources et leur provenance, afin de 
dresser un portrait plus précis des communautés catholiques dans l’espace grec.

Archiviste de l’archidiocèse catholique de Naxos-Tinos

12 Cf. Angeliki Panopoulou, Συντεχνίες και θρησκευτικές αδελφότητες στη βενετοκρατούμενη 
Κρήτη (Athènes: Institut Grec d’Études Byzantines et Post-byzantines de Venise, 2012). 



260	 Père Markos Foskolos

Bibliographie essentielle

Foskolos, Père Markos. “Frangochiotika: A Linguistic Idiom with an ‘Ethnic’ 
Religious Character.” Dans Between Religion and Language: Turkish-Speaking 
Christians, Jews and Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman 
Empire, éd. Evangelia Balta et Mehmet Ölmez, 377‒396. Istanbul: Eren, 2011.

Foskolos, Père Markos. “Τα ‘φραγκοχιώτικα’ βιβλία: Παράγοντας της 
θρησκευτικής και κοινωνικής διαμόρφωσης των καθολικών κοινοτήτων των 
Κυκλάδων.” Dans Το βιβλίο στις προβιομηχανικές κοινωνίες: Πρακτικά του Α’ 
Διεθνούς Συμποσίου του Κέντρου Νεοελληνικών Ερευνών, 209–35. Athènes: 
FNRS, 1982.

Foskolos, Père Markos. Τα “Φραγκοχιώτικα» βιβλία: Ένα κεφάλαιο από την 
ιστορία της καθολικής ευσέβειας στον ελληνικό χώρο. Thessalonique: Analecta 
Histοrica, 2012. 

Gentili, Antonio et Mauro Regazzoni. La Riforma cattolica. Storia della 
spiritualità 8. Bologne: EDB, 2014.

Goffi, Tullo et Pietro Zovatto. Il Settecento: Crisi di identità e nuovi percorsi 
(1650‒1800). Storia della spiritualità 11. Bologne: EDB, 2015.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

