- Publishing

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 20, No 1 (2023)

The Historical Review / La Revue Historique

The istorical Review
La Revue istorique

VOLUME XX (2023)

Section de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Propositions de recherche et d’édition de textes
non publiés en frangochiotika

Pere Markos Foskolos

doi: 10.12681/hr.40065

Section of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Copyright © 2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Foskolos, P. M. (2025). Propositions de recherche et d’édition de textes non publiés en frangochiotika. The Historical
Review/La Revue Historique, 20(1), 253-260. https://doi.org/10.12681/hr.40065

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 25/01/2026 01:50:13



PROPOSITIONS DE RECHERCHE ET D’EDITION
DE TEXTES NON PUBLIES EN FRANGOCHIOTIKA

Pére Markos Foskolos

REsuME: Cette étude se concentre sur les frangochiotika, en mettant en lumiére
I'importance ainsi que les défis de ce corpus peu étudié. L’analyse s’articule autour de trois
axes. D’abord, I'influence des publications en frangochiotika sur la religiosité du XVIIIeme
siecle, en examinant les liens entre la piété catholique baroque et la théologie orthodoxe,
illustrée par des figures comme Nicodéme I'Hagiorite. Ensuite, la publication de textes
juridiques issus des communautés catholiques, notamment les constitutions des nonnes,
qui offrent un apergu précieux sur leur vie sociale et religieuse. Troisiétmement, I'étude
des hymnaires privés, témoins de la pratique religieuse et de I'art populaire, souligne leur
origine dans les confréries laiques. Enfin, dans le but d’enrichir notre compréhension
des traditions religieuses et folkloriques des communautés catholiques grécophones de
I'archipel ottoman, 'auteur appelle & une étude plus systématique de ces matériaux.

La recherche récente sur les idiomes, principalement religieux, utilisés dans
I'Empire ottoman, notamment ceux que 'on dénomme karamanlidika et
frangochiotika, ouvre de nouvelles perspectives pour la recherche historique
ainsi que pour l'édition de textes inédits. Pour ma part, je me suis souvent
interrogé sur les perspectives d'une étude plus systématique des frangochiotika en
particulier. Pour cela, un premier défi a relever concerne le matériel non publié
ou peu étudié, qui pourrait stimuler I'intérét de jeunes chercheurs. Un autre défi
concerne les difficultés d’acces a ce matériel, étant donné qu'une grande partie
de ces documents, considérés longtemps comme étant d'importance secondaire
pour la recherche historique, n’a pas encore été numérisée.

Ces matériaux émanent essentiellement des communautés catholiques
dispersées en Asie Mineure et dans la mer Egée. Cest ainsi qu'il serait
indispensable d’examiner comment les mutations de la piété catholique
baroque ont influencé celles de 'orthodoxie grecque de I'époque. Comme je
veux le démontrer ici, il est certain, car bien établi, que la piété catholique a
influencé considérablement la théologie mystique de I'Eglise orthodoxe des
temps modernes, et qu'une partie de cette influence est due a la circulation de
la littérature mystique en frangochiotika.

Dans le cadre de cet article, je voudrais proposer trois axes d’étude et de
réflexion a la nouvelle génération des chercheurs:

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XX (2023)



254 Pére Markos Foskolos

I. L'influence des livres imprimés en frangochiotika sur la religiosité du
XVIIIe siecle.

II. L’édition de certains textes juridiques sur les constitutions des ordres
religieux (catholiques) locaux (qui présentent également un intérét pour
I'ethnologie religieuse et non religieuse/profane).

III. L'édition de textes, voire 'édition critique des textes religieux populaires
provenant de sources catholiques grecques, c’est-a-dire notamment des
communautés de Syros et de Tinos. Malheureusement, en ce qui concerne
les communautés de Smyrne, de Chios et de Constantinople, en raison de
mésaventures historiques, il n’existe pas de fonds ou de documents dans lesquels
on puisse rechercher des textes. Il y a eu aussi de petites éditions datant d’au
moins un siecle, réalisées par des particuliers ou par des organismes paroissiaux,
lesquelles sont aussi difficiles a trouver.

Je vais donc a présent examiner plus en détail ces trois propositions d’étude.

L

L’influence catholique sur la théologie orthodoxe est déja bien connue depuis la
parution d’une série de publications trés intéressantes dont les premiéres datent
du début du siécle dernier, qui ont tenté d’identifier certaines des publications
les plus importantes du célebre théologien et canoniste orthodoxe (devenu
plus tard saint de I'orthodoxie) Nicodéme 'Hagiorite (1749-1809)" ainsi que
des textes copiés par des théologiens et des prétres catholiques bien connus de
I'époque précédente, tels que saint Ignace de Loyola (1491-1556) et ses Exercices
spirituels (1548) publiés sous le titre de I'vuvaopata nvevpatikd, et Lorenzo
Scupoli (c. 1530-1610) dont le Combat spirituel (1589) fut publié en traduction
comme Adpatog modepog. Déja, dans le titre de la premiere édition de 'Adpatog
néAepog, Nicodéme admettait que le livre avait été compilé auparavant par un

! Saint Nicodéme I'Hagiorite ou I'Athonite (6 juin 1749-14 juillet 1809) est un saint
de I'Eglise orthodoxe et une des figures ascétiques les plus importantes de la foi chrétienne
orthodoxe moderne. Son vrai nom était Nikolaos Kallivourtsis. Il est considéré comme I'une
des personnalités emblématiques du mouvement des Péres des Kollyvades, au méme titre que
les saints Makarios Notaras et Athanasios Parios. Sa contribution a été multiple; elle comprenait
des travaux pastoraux et littéraires, dont le “TInddAiov”, la “@hokalia” et le “Evepyetivog”. Si
l'on fait abstraction du ITnddAiov, qui s’est avéré étre un bon outil, non pas tant scientifique
que pratique, le reste de ses publications sont pour la plupart des ouvrages de spiritualité et
d’éducation spirituelle qui ne s’adressent pas exclusivement aux chrétiens d’Orient. Certains de
ses ouvrages ont également été traduits en roumain, en slave, mais aussi en italien, en franqais
et dans d’autres langues occidentales. Voir Constantin Papoulidis, “Nicodéme I'Hagiorite
(1749-1809),” Theologia 37 (1966): 294-313, 390-415, 575-90, et 38 (1967): 95-118 et 301-13.



Propositions de recherche et dédition de textes non publiés 255

7

autre “auteur sage”, puis “embelli et corrigé” par lui-méme.? En francais, 'appel
de note se place avant le signe de ponctuation, mais il me semble que votre
publication ne suit pas cette regle.

Sur ce point, outre ces deux livres importants sur la spiritualité, jaimerais
souligner une question adjointe laquelle émane de ce méme contexte. Sans
aucune doute, I'émergence synchronique de deux courants théologiques
et piétistes paralléles dans le méme environnement grec du XVIIIe siecle, le
mouvement des Kollyvades et celui des frangochiotika, n’est pas une coincidence.
Dans le premier, le métropolite de Corinthe Makarios Notaras, Nicodeme
I'Hagiorite, et Athanase de Paros s'imposent comme des figures principales.’ Je
ne m’attarderai pas ici sur leurs positions vis-a-vis de 'Eglise catholique et de sa
tradition théologique, ni, inversement, sur les positions de I'Eglise catholique
a leur égard. Les présenter aujourd’hui comme un exemple de rapprochement
entre les deux traditions me semble tout a fait irréaliste et méme absurde. La
relation entre les deux Eglises dans le contexte grec moderne n’est pas loin de
ce que le professeur Emmanouil Fragkiskos a souligné dans I'Eranistis, sur la
possibilité que Nicodéme ait copié et publié sous son nom deux ceuvres classiques
de la Contre-Réforme catholique et de la spiritualité baroque. Fragkiskos
y démontre non seulement que saint Nicodéme a bien publié sous son nom
des parties de livres de saint Ignace de Loyola et de Paul Segneri, mais que les
textes lui étaient connus, peut-étre anonymement, déja traduits par une autre
personne et trouvés dans la bibliotheque de Patmos ou a la Sainte Montagne.*
Je n’entrerai pas ici dans les détails théologiques, mais je me contenterai de
poser une question essentielle: deux courants théologiques et spirituels, censés

? Le titre complet: Bifdiov yvyweeléoratov kadobuevov Adpatog IToAeuog ouvtebév pev
TP, Tapd& TIVGG dopot avdpos, kaAdwmiabév Se vuv kau SropOwOév petd moAdig empédeag
napd Tov Oo1wTdTOV £V povaryoisc Kvpiov NikoSHuov ev w mpooetéOnony mapd avtod Ko svyai
Katd adoafnTov ev eider Oikwy e1g Tov Kvprov nuwv Inoovv Xpiotév katavuktired kot wpeiod.
Nov ipatov exdobév eig koviy Twv OpBoddéwv wpéleiay (Venise: Imprimerie Théodosiou,
1796). [Livre trés utile a 'ame (je reprends les traductions de S. Salaville), intitulé Guerre
Invisible, composé auparavant par un homme sage, et maintenant embelli et corrigé avec
beaucoup de diligence par le tres pieux parmi les moines du Seigneur, Nicodeme, auquel il a
ajouté des bénédictions...]

* Voir I'ceuvre monumentale du pére jésuite Gerhard Podskalsky, H EAAnvix# Oeodoyia
ota xpovia ¢ Tovpkokpating, 1453-1821 (Athénes: MIET, 2005), chez lequel de telles
influences sont observées.

* Emmanouil Fragkiskos, “To {ftnua ¢ yAwooopdbetag tov Nikddnpov Ayopeitn,”
O Epaviors¢ 23 (2001): 184 sqq. Cf. Frangiskos, “Adpatog modepog’ (1796), Tupvdopata
nvevpatikd (1800): H matpotnta twv ‘petagpdoewy’ Tov Nikodnuov Aytopeit,” O Epaviatig
19 (1993): 102-35, cela 133fF.



256 Pére Markos Foskolos

s’opposer de la maniére la plus absolue, peuvent-ils se rencontrer (ou s’affronter)
dans la méme zone géographique mais aussi localement, a la méme époque,
avec les mémes intentions et les mémes conclusions, et ne pas avoir de sources
communes?

L’influence du jésuite Giovanni-Pietro Pinamonti sur la spiritualité
sacramentelle du théologien hagiorite est bien connue, tout comme le
mouvement piétiste des Kollyvades.® Au moment otl la piété catholique de la
période dite de la Contre-Réforme atteignait son apogée, trois livres importants
de Pinamonti® furent publiés. Ce n’est pas un fait anodin que leur traducteur, le
pére Antonio Gagliardi, un jésuite également, ait passé plusieurs années de sa
vie sur l'ile de Tinos, dans le cadre de son travail apostolique de missionnaire.
Les points principaux de la piété des Kollyvades et de saint (les églises portent la
majuscule, les personnes la minuscule) Nicodéme ne different pas beaucoup de la
piété baroque apportée au milieu grec de la méme époque par les traductions des
frangochiotika, a I'exception de la question des messes funéraires dominicales,
qui était exclusivement orthodoxe.

Il y a encore un élément a intégrer a notre problématique. Dans la méme?
que Nicodéme, le célebre livre de spiritualité et d’ascese catholique De Imitatione
Christi de Tommaso da Kempis a été traduit du latin et publié en grec (Miunoig

* Nicodeme I'Athonite, qui a eu une influence significative sur la théologie orthodoxe
grecque (et pas seulement) au cours des XVIIIe et XIXe siécles, a fait I'objet de recherches
historiques et théologiques tant grecques qu'internationales. Voir par exemple: Yannis
Spiteris, La teologia ortodossa neo-greca (Bologne: EDB, 1992), 65ff ou plus récemment Ioannis
Zelepos, Die Kollyvadenbewegung: Zu den Auseinandersetzungen um Tradition, Aufkldrung
und Identitit im osmanisch-orthodoxen Kommunikationsraum 1750-1820 (Wiesbaden:
Harrassowitz, 2012); Socrates D. Petmezas, “On the Formation of an Ideological Faction in
the Greek Orthodox Church in the Second Half of the Eighteenth Century: The Kollyvades,”
Bulletin de correspondance hellénique moderne et contemporain, no. 2 (2020), https://doi.
0rg/10.4000/bchmc.416. Devenu un des chefs du mouvement des Kollyvades, il s’est distingué
par sa vocation patristique et par son engagement en faveur de la pensée orthodoxe dans le
Levant, telle qu’elle se reflete dans ses traductions de I'ceuvre des Péres de I'Eglise, qui lui
ont valu d’étre expulsé pour ses positions sur la fréquence de I'Eucharistie et sur d’autres
questions sotériologiques et ecclésiastiques, qui ont finalement été justifiées. Il était originaire
de Naxos et, avant et apres ses études a Smyrne, il a été associé aux jésuites de cette ile, desquels
il semble avoir repris les termes généraux de la spiritualité théologique, qu’il a adaptée aux
normes orthodoxes. En raison de ses convictions, il fut toutefois persécuté par des dissidents
orthodoxes. Voir Frangiskos, ““Adpatog molepog’,” 102-35.

¢I Colasis anicti ombros is ta matia tu christianix... (Venise: Ex Typographia Remondiniana,
MDCCLXIII [1763]); To Dhendhron tis Zois, ighun dhoxas ke carpi tis Agyias Liturghias ...
(Venise, MDCCLXVI [1766]); Alithini Sofia, ighun Meletes para ofelimes ke angheotates dhia
tin apolavsin tu Aghiu Fovu tu Thet... (Vérone, MDCCXCI [1791]).



Propositions de recherche et dédition de textes non publiés 257

Tov Xprotov), ainsi qu'en frangochiotika.” Que I'Imitation elt été publiée en
frangochiotika apreés la mort de Nicodéme n’invalide pas mon hypothese. Les
éditions antérieures ont eu une influence importante sur sa pensée théologique,®
notamment sur le point crucial de la communion fréquente, presque quotidienne.
Le mouvement ascétique des Kollyvades, qui a critiqué pendant plus d'un siecle
la théologie et la spiritualité orthodoxes grecques ainsi que I'ascétisme, a eu
Nicodéme comme chef de file et inspirateur. Je propose donc comme point
central de recherche l'influence que la spiritualité baroque romaine catholique
a pu avoir sur la formation de I'argumentation des Kollyvades concernant la
communion eucharistique quotidienne.’ Etait-ce un dialogue théologique
avant la lettre? Ou bien peut-étre un chemin parallele dans lequel I'un ignorait,
ouvertement du moins, I'autre? Cela est presque certain, mais, je crois, les liens
historiques et théologiques qui sont 13, méme s’ils sont invisibles au premier
abord, doivent étre recherchés et mis en évidence également entre les lignes des
livres en frangochiotika, et méme au-dela.

IL.

Le deuxieme point sur lequel je voudrais attirer I'attention de la recherche sur la
littérature en frangochiotika est la publication des textes juridiques; je n’en citerai
qu'un ici, celui qui pourrait servir de guide pour la recherche du reste des textes.
Les textes de caractére juridique ne sont probablement pas nombreux, mais il
est fort utile de les localiser, si ce n’est que pour les répertorier dans des archives
des dioceses catholiques en Grece mais aussi dans d’autres fonds archivistiques.
L’exemple que japporte est le texte des Institutions des nonnes catholiques (on

" Pour les premiéres traductions de I'ceuvre en grec littéraire par le jésuite Georges Mayr
(1615) et pour ses nombreuses éditions dans divers pays européens, principalement pour
les besoins des écoles des jésuites, voir P. Sevastianos Freris, “Ot eAAnvikég peta@paoeig tng
‘Mupnoewg tov Xptotol',” Anno Domini 1 (2003): 125-52. Dans la méme étude, on trouve
une liste et une description des multiples traductions et éditions en grec moderne, a I'usage,
bien stir, des Grecs orthodoxes.

§ A titre indicatif, il connaissait certainement les traductions de Néophytos Rodinos ou/et
de Francois Rossiers, cf. S. Salaville, “Une traduction de la Philothée de saint Francois de Sales
en grec démotique au XVIIIe siecle,” Mélanges offerts a Octave et Melpo Merlier (Athénes:
s.n., 1953), 3:173-84.

° Dans I'Eglise catholique de la fin du XVIlIIe siécle, les fideles pouvaient communier
trois fois par semaine ainsi que les jours de féte. Cf. F.-D. Joret, “La pietd eucaristica,”
dans I'Enciclopedia eucaristica, éd. Inos Biffi (Milan: Paoline, 1964), 459-501 et E. Rufini,
“Eucharistie,” dans Nuovo dizionario di spiritualitd, éd. Giuseppe Barbaglio et Severino
Dianich (Cinisello Balsamo: Paoline, 1991), 601-22.



258 Pére Markos Foskolos

pourrait les appeler 1810ppvOueg, pour s’adapter au langage religieux orthodoxe
d’aujourd’hui).'” Ces nonnes tiraient leur origine des femmes médiévales qui
vivaient seules ou cohabitaient a deux, ne participant pas a la vie monastique
commune et généralement appelées béguines (en italien beghine, et dans les
dialectes locaux des communautés catholiques: ymeyiveg). Nous disposons de
quelques constitutions pour ces bonnes sceurs appelées ensuite Angelines, qui
furent plus tard rejointes par des nonnes franciscaines menant une vie parallele."

Nous disposons aujourd’hui de leur texte constitutif écrit en grec frangochiotika.
Bien que ce texte fasse référence a des décrets papaux datant du début du XVIe
siécle, les racines de cette communauté se perdent dans un passé historique plus
éloigné. Dans le méme dossier on trouve également d’autres documents de caractére
administratif, comme des testaments et des contrats de dot, écrits en frangochiotika,
qui nous fournissent de nombreuses informations sur leur vie sociale ou sur leur
classe économique. Au sein de cette documentation variée subsistent également des
décrets de I'Eglise romaine qui s'inspirent d'une législation canonique antérieure.
Etant donné par ailleurs que différentes copies de ces textes existent dans des lieux
différents, tels que les dioceses de I Archipel mais aussi les archives des jésuites (en
Gréce et a Rome), ainsi que les archives franciscaines en Italie, la publication et
le commentaire de ces textes peuvent également faire 'objet d’éditions critiques,
lesquelles pourront mettre en évidence plusieurs aspects de la vie sociale, mais
aussi du langage religieux local.

I1I.

Le troisieme et dernier point sur lequel je voudrais m’attarder, ce sont les
YuvoAéyia [Hymnaires] privés, donc manuscrits. Ces petits carnets sont en regle
générale dispersés dans des archives diocésaines ou privées. Composés de feuilles
de nature et de provenance diverses, les hymnaires privés peuvent étre réunis
a de petits carnets, a des cahiers de notes, a des feuilles volantes rassemblées a

1011 existait également des groupes d’ermites franciscains, mais aussi d'autres ordres
religieux, les soi-disant “tiers ordres” (tertiari). Sur ces groupes en général, voir Gabriele
Andreozzi, Storia delle Regole e delle Costituzioni dell Ordine Francescano Secolare (Pérouse:
Guerra, 1988); voir aussi: Guerrino Pelliccia et Giancarlo Rocca, éds., Dizionario degli Istituti
di Perfezione (10 vol.) (Milan: Paoline, 1974-2003); G.G. Meersseman, Ordo fraternitatis:
Confraternite e pieta dei laici nel Medievo (Rome: Herder, 1977); Marie-Madeleine de Cevins,
“Les confraternités des ordres mendiants au Moyen Age: Une histoire a écrire,” Le Moyen
Age 121 (2015), fasc. 3-4, 677-701.

" Voir Nikoleta Giantsi-Meletiadi, Moppés yvvaukeiag Spiong mepiBwpiakot yapaxtripa
ot Svtikh) Evpamn katd tov dotepo Meoaiwva: To kiviua twv Beguinae (Thessalonique:
Kodikas, 2001).



Propositions de recherche et dédition de textes non publiés 259

gauche et a droite, ou encore a des signets enfermés dans des livres de prieres ou
méme des romans du siecle dernier, que I'on trouve rassemblés dans une boite
des Archives de I'Archidiocese de Naxos, Tinos, Andros et Mykonos. Mais il
y a aussi des collections, toujours privées, d’hymnes bien organisés suivant le
déroulement de I'année liturgique catholique, mais surtout des hymnes pour le
temps de Noél, la Semaine Sainte et Paques. Certains de ces hymnaires privés
sont ornés d’'images se référant a chaque féte célébrée, lesquelles sont toutes
d’un art “pauvre” et “naif”. Le recueil principal, constitué au milieu du XVIIle
siécle avec des textes datant d'un siecle plus tot au moins, couvre I'ensemble de
I'année liturgique, en commencant par la préparation de Noél et en terminant
par les fétes de divers saints et saintes.

Je voudrais enfin souligner un aspect important de ces collections. Leur origine
est étroitement liée aux confréries religieuses laiques (Aaikéc AdedlgpdTyTes) qui
existaient a Tinos et ailleurs dans presque tous les villages et paroisses, catholiques
et orthodoxes. Le fait que ces confréries étaient indépendantes des structures
paroissiales a contribué a la perte de leurs archives. Mentionnées briévement
dans les rapports des curés ou dans des documents de nature diverse (livres de
comptes, etc.), un grand nombre d’entre elles ont disparu sans laisser de traces.
Sur les confréries, nous disposons de I'excellent livre d’Angeliki Panopoulou qui
comble bien des lacunes,'? mais il reste encore une partie a découvrir. Ce sont les
textes utilisés par les membres de I’ Association des Battants (ou autoflagellés) qui,
par tradition, préparaient et participaient a la procession du Vendredi Saint dans les
Mpysteéres dits de la Passion. Bien qu'il subsiste peu de documents sur eux, ils forment
une image assez claire qui laisse entrevoir une influence considérable de I'Ttalie du
Sud (Sicile, Calabre et/ou les Pouilles). Dans ce sens, ces traditions séculaires ont
été redécouvertes et constituent une maniére exemplaire dans le milieu insulaire
et isolé du microcosme des communautés catholiques des Cyclades. Les textes, qui
sont écrits dans des formes diverses de frangochiotika, attendent d’étre étudiés et
publiés afin que soit mis en exergue leur caractére spécifique au sein du monde grec,
profondément influencé par le substrat commun byzantin et populaire de ce dernier.

En un mot, des avancées considérables ont déja été faites dans le domaine dela
préservation de nos traditions religieuses et folkloriques et de leurs textes séculaires.
Il reste encore a étudier tout ce matériel, ses sources et leur provenance, afin de
dresser un portrait plus précis des communautés catholiques dans I'espace grec.

Archiviste de I'archidiocése catholique de Naxos-Tinos

12 Cf. Angeliki Panopoulou, Zvvteyvies ko Oproxevtinés adedpotytes o] feveTokpatobuevn
Kprjrn (Athénes: Institut Grec d’Etudes Byzantines et Post-byzantines de Venise, 2012).



260 Pére Markos Foskolos

Bibliographie essentielle

Foskolos, Pere Markos. “Frangochiotika: A Linguistic Idiom with an ‘Ethnic’
Religious Character.” Dans Between Religion and Language: Turkish-Speaking
Christians, Jews and Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman
Empire, éd. Evangelia Balta et Mehmet Olmez, 377-396. Istanbul: Eren, 2011.

Foskolos, Pére Markos. “Ta ‘gpaykoywtika’ PipAio: ITapdyovrag Tng
BpnoKeVLTIKAG Kat KOVWVIKAG SLapOpPwong Twv KaBOAIKWY KOVOTATWY TWV
Kvrhadwv.” Dans To BifAio oti mpofropnyavikés kovwvies: Ipaxtird Tov A’
Aebvoig Zvumociov Tov Kévrpov NeoeAdnvikwv Epevvawy, 209-35. Athénes:
FNRS, 1982.

Foskolos, Pére Markos. Taw “Opayxoyiwtika» Pifria: Eva kepddaio amnd v
1otopia THS Kafodikig evaéfeias aTov EAnvikd ywpo. Thessalonique: Analecta
Historica, 2012.

Gentili, Antonio et Mauro Regazzoni. La Riforma cattolica. Storia della
spiritualita 8. Bologne: EDB, 2014.

Goffi, Tullo et Pietro Zovatto. Il Settecento: Crisi di identitd e nuovi percorsi
(1650-1800). Storia della spiritualita 11. Bologne: EDB, 2015.


http://www.tcpdf.org

