- Publishing

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 20, No 1 (2023)

The Historical Review / La Revue Historique

The istorical Review

La Revue istorique

VOLUME XX (2023)

Section de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Interactions culturelles et traductions
Alexandra Sfoini

doi: 10.12681/hr.40066

Section of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Copyright © 2025

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

Sfoini, A. (2025). Interactions culturelles et traductions: Quelques remarques a I'occasion des Frangochiotika. The
Historical Review/La Revue Historique, 20(1), 261-275. https://doi.org/10.12681/hr.40066

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 26/01/2026 14:17:57



INTERACTIONS CULTURELLES ET TRADUCTIONS: QUELQUES
REMARQUES A COCCASION DES FRANGOCHIOTIKA

Alexandra Sfoini

REsuME: Divers concepts, tels que I'acculturation, I'osmose, le syncrétisme, I'hybridation
et le transfert culturel, peuvent étre utilisés pour décrire les interactions culturelles entre
les communautés catholiques et orthodoxes des Cyclades, de Chios, de Smyrne et de
Constantinople. Les livres en frangochiotika peuvent étre considérés comme le produit
hybride de transferts culturels et de médiations, car une grande partie d’entre eux sont
des traductions de livres religieux italiens, espagnols ou frangais faites par les jésuites ou
les uniates grecs a 'époque de la Contre-Réforme. Leur but principal était de renforcer la
doctrine catholique et de former des communautés confessionnelles au cours des XVIIe
et XVIIIe siécles, mais aussi de convertir les orthodoxes, ce qui a conduit a la fermeture
des communautés; une fermeture qui pourtant n’a pas été toujours hermétique. Le
fait que ces ouvrages aient été écrits dans un langage simple (romaiika) peut étre aussi
considéré comme un transfert culturel, I'Eglise catholique ayant adopté l'usage de la
langue vernaculaire dans les textes religieux introduits par la Réforme. Au XIXe siécle,
alors que I'émergence des identités nationales rend I'hybridation de plus en plus difficile a
tolérer, de nombreux livres en frangochiotika sont publiés pour renforcer la doctrine dans
les communautés catholiques confrontées a des dilemmes d’'intégration ethnique. L'étude
tente de mettre en lumiére comment, au fil des siécles, les interactions culturelles entre
I'Orient et 'Occident ont évolué, influencgant les pratiques de publication, de traduction et
d’éducation, et marquant profondément la formation des identités religieuses et culturelles
dans une région caractérisée par sa diversité confessionnelle et ethnique jusqu’a la période
de la nationalisation.

Il n’est peut-étre pas inutile de définir certains concepts qui peuvent s’avérer
opérationnels pour le sujet examiné, a savoir les frangochiotika en tant que
produit d’interactions culturelles. L'interaction culturelle présuppose deux ou
plusieurs cultures et s'inscrit dans des situations diverses, telles que les relations
politiques, culturelles ou commerciales, les migrations ou les conquétes. C'est
un processus dynamique d’échange qui aboutit a la transformation d’'une ou
de plusieurs entités culturelles et qui prend des formes variées, dépendant de
facteurs exogenes. Différents concepts sont utilisés pour les décrire, tels que
l'acculturation, 'osmose, le syncrétisme, 'hybridation et le transfert culturel.
Le terme d’acculturation a été inventé par des anthropologues qui étudiaient
les sociétés indigenes des Amériques, puis il s'est répandu plus largement et a
été particulierement utilisé dans les années 1960-1970. Il désigne le contact

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XX (2023)



262 Alexandra Sfoini

entre deux cultures, entendues comme des ensembles d’idées, d’attitudes,
d’habitudes, de valeurs, de croyances et méme d’objets de la vie matérielle. Selon
la définition qu’en donne Alphonse Dupront, I'acculturation est “le mouvement
d’un individu, d'un groupe, d'une société, méme d’une culture, donc un dialogue,
un enseignement, une confrontation, un mélange, et le plus souvent une épreuve
de force. Deux cultures (ou deux civilisations) sont en présence. C'est leur inter-
réaction - tout ce que dit le préfixe ad- — qui est I'acculturation”.! Il s’agit d’'un
long processus, comme dans le cas d'une migration ou d'une conquéte, ot l'une
des cultures est en position de force et ou I'interaction est souvent asymétrique.
D’autres fois, dans un contact plus libre, I'acculturation est spontanée et, dans
ce cas, elle est plutot soumise aux modeles et aux choix de la société d’origine.
Dans chaque cas, une dynamique se développe, qui confronte, sélectionne, rejette
ou accepte l'autre culture, de sorte qu'il existe différents degrés d’acculturation
définis par deux poles opposés: I'intégration, dans laquelle les éléments étrangers
sont incorporés dans le systéme indigéne, ou I'assimilation, dans laquelle les
traditions indigénes sont éliminées.”

Entre les deux pdles, on trouve différents types intermédiaires, caractérisés
par la fusion d’éléments hétérogeénes de cultures et donnant lieu & un nouveau
complexe pour lequel on utilise des concepts tels que 'osmose, le métissage,
le syncrétisme et I'hybridation. Le concept d’hybridation culturelle, tel que
décrit par Peter Burke,’ bien qu'accusé de présenter une image harmonieuse
qui masque les contrastes sociaux,* est large et peut étre utilisé dans presque
tous les domaines de la culture, de la religion, de la philosophie, de la langue,
de la littérature, de I'architecture ou de la musique. La traduction, sans doute
indispensable a l'interaction entre les cultures, est un texte hybride qui
s’approprie une ceuvre étrangere, posséde une signification culturelle et peut
jouer un role social au sein d’'une communauté.’

! Alphonse Dupront, “De 'acculturation,” XIle congrés international des sciences
historiques, Rapports, vol. 1, Grands thémes (Vienne: F. Berger und Séhne, 1965), 8.

? Nathan Wachtel, “L’acculturation,” dans L'ceuvre de I'histoire, éd. Jacques Le Goff et
Pierre Nora (Paris: Gallimard, 1974), 1:124-46.

3 Peter Burke, Cultural Hybridity (Cambridge: Polity Press, 2009).

*En outre, I'utilisation du terme en tant qu'outil conceptuel a été remise en question, car
I'hybridisme ne peut exister sans pureté, voir P. W. Stockhammer, “Questioning hybridity,”
dans Conceptualizing Cultural Hybridization: A Transdisciplinary Approach, éd. P.W.
Stockhammer (Heidelberg: Springer Verlag, 2012), 1-3.

> Susan Bassnett et André Lefevere, Constructing Cultures: Essays on Literary Translation
(Clevedon: Multilingual Matters, 1998), 6; Gideon Toury, “The Nature and Role of Norms in
Literary Translation,” dans Literature and Translation: New Perspectives in Literary Studies,



Interactions culturelles et traductions 263

Un autre concept qui peut étre utilisé dans les contacts culturels est celui de
transfert culturel, élaboré par Michel Espagne et Michael Werner, qui ont traité
des relations culturelles entre la France et ’Allemagne. Les transferts culturels
concernent davantage des régions culturelles et impliquent des interactions
complexes entre divers poles, une sorte de circulation culturelle transnationale
dans laquelle les notions de centre et de périphérie sont relativisés. Ce qui
intéresse est le processus de transfert d’un objet entre son contexte d’émergence
et un nouveau contexte de réception, ainsi que son éventuelle transformation
sémantique. Les groupes sociaux qui se déplacent d'un environnement
national ou linguistique & un autre, tels que les voyageurs, les commercants,
les éditeurs ou les traducteurs, peuvent jouer le role de médiateurs culturels
dans ce processus.’

Examinons maintenant les interactions culturelles dans le cas des
frangochiotika a travers différents prismes selon les outils conceptuels évoqués.
Comme nous le savons, il s’agit de livres s’adressant aux communautés
catholiques des Cyclades, de Chios, de Constantinople et de Smyrne, destinés
a leur formation religieuse et sociale.” Les communautés catholiques, qui
représentaient 20% de la population chrétienne, remontent a 'époque des
Croisades dans les Cyclades. En 1500, elles avaient déja été grécisés, renforcées
par des Grecs devenus catholiques, tandis qu’arrivait au cours du XVIIe siecle
une deuxieme vague d’'immigrants aux origines hétérogeénes, principalement
issus de la cote adriatique italienne, qui se sont également grécisés et adaptés
aux indigenes sur le plan culturel. On peut parler d’'un processus d’acculturation
spontanée, sil’on tient a utiliser ce terme. Mais leur doctrine catholique reste le
trait majeur de leur identité, essentiellement religieuse, qui constitue I'élément
unificateur de la nazione franca ou en ottoman latin rayassi, comme on
l'appelle dans les documents officiels. Les tensions entre les deux communautés

éd. James S. Holmes, José Lambert, Raymond van den Broeck (Louvain: ACCO, 1978), 83;
Burke, Cultural Hybridity, 17.

¢ Michel Espagne et Michael Werner, éds, Transferts. Les relations interculturelles dans
Iespace franco-allemand (Paris: Recherche sur les Civilisations, 1988); Michel Espagne, Les
transferts culturels franco-allemands (Paris: PUF, 1999); voir aussi Pascal Gin, Nicolas Goyer,
Walter Moser, éds, Transfert: Exploration d'un champ conceptuel (Ottawa: Les Presses de
I'Université d’Ottawa, 2014).

7 Markos Foskolos, “Ta ‘@paykoxuwtika’ BipAia: mapayovrag tng Opnokevtikng kot
KOWWVIKNG Stapdpewong Twv kabolikwvy kotvotntwv tTwv KvkAadwv,” dans To BifMio oTig
nipofrounyavikés korvwvies (Athénes: FNRS, 1982), 209-31; Foskolos, Ta “@paykoyidtike”
Biria: Eva kepdrato amd tnv 1otopioc mhG kabolikhs evoéfeiag otov eAdnvid ywpo
(Thessalonique: Vicariat Apostolique de Thessalonique, 2012).



264 Alexandra Sfoini

n’apparaissent qu’au XVIle siécle, lorsque les catholiques, au cours de la Contre-
Réforme, nouent des relations plus étroites avec I’Eglise occidentale, ce qui
entraine leur isolement culturel et social.®

La communauté catholique de Chios était importante; elle provenait de
longues lignées de familles nobles de Génes et jouissait d 'une meilleure position
économique que dans les Cyclades, mais elle a diminué avec I'invasion turque
de la fin du XVIle siécle.” Les immigrants européens de Constantinople et de
Smyrne, de diverses nationalités, d’abord italiens, puis frangais, autrichiens,
espagnols, hollandais et autres, se sont installés dans la ville a partir du XVIe
siecle avec I'essor du commerce et ont prospéré aux XVIIIe et XIXe siécles."
Ils se distinguent désormais de leurs communautés d’origine, mais malgré
I'apprentissage du grec, qui servait d'ailleurs de lingua franca ala communauté
multiethnique des Francs,' ils ne sont ni intégrés ni assimilés et maintiennent
avec les Grecs une différence fondée sur leur religion et leur ascendance
européenne qui leur conférait certains privileges.'* Apparemment, la fermeture
des communautés catholiques n’a pas toujours été hermétique, car ces derniéres
se sont jointes aux orthodoxes, comme par exemple 3 Galata.'* A Smyrne, nombre
de catholiques étaient polyglottes, et tout en conservant les meeurs européennes
ils acceptaient celles de Smyrne, et d’autre part ils transmettaient aux Smyrniotes
le mode de vie européen. Malgré la stratification sociale et culturelle composée
de catholiques grecs ou grécisés plus pauvres, venus des Cyclades, et d' Européens
plus riches, arrivés plus tard, ils sont demeurés un groupe aux contours flous,
puisqu’ils n’étaient ni Grecs ni Européens, mais Levantins, sans revendiquer
ouvertement une identité levantine, mais en manifestant une identité religieuse

8 B.J. Slot, Archipelagus turbatus: Les Cyclades entre colonisation latine et occupation
ottomane (Istanbul: Nederlands Historisch-Archaeologisch Institut, 1982), 1:14-15, 63-64,
150-55; Foskolos, Ta “@paykoyidrtica” fifAia, 49-51.

® Karl Hopf, Les Giustiniani, dynastes de Chios: Etude historique, traduite de I'allemand
par Etienne A. Vlasto (Paris: Ernest Leroux, 1888); Niki Papailiaki, Mia aryudAwry xovéna:
Emoto)és amd 1 Xio mpwv v kataotpopy, préface Spyros Asdrachas (Thessalonique:
Université de Macédoine, 2001).

10 Filippos K. Falbos, “O ®paykopaxaldg tng Zpopvng kat Ta gpaykoxtwtika BipAia,”
Mixpaoiatikg Xpovixd 8 (1959): 173-226.

! Pour leur communication, ils ont également utilisé en priorité le turc, I'italien et le
frangais, voir Foskolos, Ta “Opaykoyiwtika” fiffdic, 44.

12 Ibid., 10-37.

'* Elisabetta Borromeo, “Les Catholiques a Constantinople, Galata et les églises de rite
latin au XVIle siécle,” Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 107-10 (2005):
227-43.



Interactions culturelles et traductions 265

et transnationale.' Ils se situent ainsi dans la zone intermédiaire des osmoses,
syncrétismes et hybridations.

Les ouvrages en frangochiotika ont commencé a étre produits dans un
environnement différent de celui de leur réception, c’est-a-dire qu’ils ont été
publiés a Rome et diffusés par des clercs latins et des missionnaires catholiques
(jésuites, capucins, et autres) qui, dans notre cas, jouent le réle de médiateurs
dans ce transfert de I'Occident vers I'Orient. Ils s’adressaient aux catholiques
qui parlaient grec mais ne connaissaient pas I'alphabet grec. L'utilisation de
I'alphabet latin pour leur transcription n’est pas nouvelle, elle remonte a I'époque
romaine,'® peut-étre en raison de I'enseignement insuffisant du grec, puisque
les imprimeries étrangéres ne disposaient pas de caractéres grecs ou parce qu’il
sagissait d’une pratique établie de longue date. On n’entrera pas dans les détails,
mais il suffit de constater que 'écriture en frangochiotika se situe également dans
la zone intermédiaire des syncrétismes et des hybridations.

Les livres en frangochiotika ont principalement un contenu religieux et sont
écrits en simple romaiika, c’est-a-dire en langue grecque vulgaire. L'utilisation
delalangue vernaculaire dans les textes religieux, qui avait commencé au Moyen
Age mais s’était souvent heurtée a 'opposition de I'Eglise occidentale,'® a été
établie par la Réforme, qui a accordé une grande attention a la compréhension de
leur contenu, lequel a été vulgarisé. Luther a traduit la Bible en 1534 en allemand
populaire pour la rendre accessible au commun des croyants. D'un autre coté,
I'Eglise catholique a insisté sur la traduction latine de la Bible (Vulgata), qui a
été reconnue au Concile de Trente (1546) et est devenue le texte de référence."”
Cependant, la Bible a été traduite en italien (Genéve, 1607) par le théologien

' Olivier Jean Schmitt, “Aefavtivot, Evpwmnaiot kat maryvidia tavtotntag,” dans Zudpv,
1 Anopoviuévy mody, 1830-1930: Mvijueg evog peyddov peooyeiakot Ayaviot, éd. Marie-
Carmen Smyrnelis, trad. Marina Kounezi (Athénes: Metaixmio, 2008), 129-45.

1> Eugeéne Dalleggio, “Bibliographie analytique d’ouvrages religieux en grec imprimés
avec des caracteres latins,” Mixpaoiatid Xpovixd 9 (1961), 385-499.

1 Jonathan Fruoco, “Emergence des vernaculaires et traductions du sacré dans I'Europe
médiévale: Le cas de conscience de I’Eglise,” dans Translatio et histoire des idées/ Translatio and
the History of Ideas, éd. Anna Kukulka-Wojtasik, Eryk Stachurski et Magdalena Dobrowolska
de Tejerina (Berlin: Peter Lang, 2019), 1:169-76. Sur les particularités et les difficultés de
la traduction des textes religieux, voir Lynne Long, éd., Translation and Religion. Holy
Untranslatable? (Clevedon: Multilingual Matters, 2005).

17 M.-]. Lagrange, “La révision de la Vulgate,” Revue Biblique (1892-1940) 5, no. 1 (1908):
102-13. Voir aussi Lynne Long, Translating the Bible: From the 7th to the 17th Century
(Aldershot: Ashgate, 2001); Philip A. Noss, éd., A History of Bible Translation (Rome: Edizioni
di Storia e Letteratura, 2007).



266 Alexandra Sfoini

calviniste suisse d’origine italienne Giovanni Diodati.'® Cette traduction sera
utilisée par le hiérarque crétois Maximos Kallipolitis pour la premiére traduction
officielle du Nouveau Testament en grec moderne (Geneéve, 1638) entreprise
a I'instigation du patriarche de Constantinople Kyrillos Loukaris" qui, pour
contrer la propagande jésuite, recrutera 'Eglise calviniste, mais elle sera
condamnée par le Concile orthodoxe en 1672. La pratique de la vulgarisation
commencée au Moyen Age s’est étendue a I'intérieur méme de I'Eglise, et la
langue vernaculaire a progressivement dominé les textes religieux dans les
contextes allemand, italien et grec — bien qu'avec beaucoup de résistance de la
part de I'Eglise catholique et orthodoxe - par le biais de transferts culturels
impliquant des traductions.”

A son tour, I'Eglise catholique a été contrainte d’abandonner son attachement
au latin, qui était la langue officielle du clergé en Europe, pour faire face aux
luthériens et a la sécularisation des imprimeries en s’adaptant aux besoins des
croyants. Alarmée par les contacts des protestants avec 'Eglise orthodoxe, elle a
répondu au défi en envoyant des ordres monastiques en Orient, principalement
des jésuites, et en fondant a Constantinople et a Chios des écoles jésuites visant a
éduquer les croyants au rite latin. Le Saint-Siége, lors du Concile de Trente, avait
redéfini sa politique a I'égard des orthodoxes, visant désormais leur affiliation
obligatoire a la papauté.?? C'est dans ce cadre que commence la publication
de livres religieux, de catéchismes et d’instructions chrétiennes, contenant les

1% Emilio Campi, “Giovanni Diodati traducteur de la Bible en italien,” Etudes théologiques
et religieuses 84, no. 2 (2009): 219-35.

' Gunnar Hering, Okumenisches Patriarchat und europdische Politik, 1620-1638
(Wiesbaden: Franz Steiner, 1968).

20 Alexandra Sfoini, “Traduire la Bible en grec modern: Tradition et innovation,” dans
“Traduire le sacré,” éd. Florence Lautel-Ribstein, Des mots aux actes 6 (2017): 147-60.

' Pour des traductions de livres religieux catholiques dans différentes langues d'Europe,
voir Carlos M.N. Eire, “Early Modern Catholic Piety in Translation,” dans Cultural Translation
in Early Modern Europe, éd. Peter Burke et R. Po-chia Hsia (Cambridge: Cambridge University
Press, 2007), 83-100.

2 Sur la nouvelle politique de Rome a I'égard des orthodoxes grecs, voir Vittorio Peri,
“Il concilio di Trento e la Chiesa greca,” dans I concilio di Trento nella prospettiva del terzo
millennio, éd. Giuseppe Alberigo et Iginio Rogger, (Brescia: Morcelliana, 1997), 403-41. Sur
lactivité des jésuites dans I'espace grec, voir Markos N. Roussos-Milidonis, Inoovites arov
eMnviko ywpo (1560-1915) (Athénes: Kentro Ekdiloseon-Omilion, 1991); Roussos-Milidonis,
EAAnves Inooviteg (1560-1773) (Atheénes: Kentro Ekdiloseon-Omilion, 1993). Sur la mission
des capucins frangais au Levant, voir Niki Papailiaki, “La mission catholique francaise aupres
des Grecs de 'Empire ottoman, XV1le siécle,” Annuaire de I'’Ecole pratique des Hautes Etudes
(EPHE): Section des Sciences religieuses 119 (2012): 207-10.



Interactions culturelles et traductions 267

articles fondamentaux de la foi et suivant apparemment le catéchisme tel qu’il
avait été déterminé par le Concile de Trente; il s"agit surtout de dévotions, c’est-
a-dire de textes religieux traduits de l'italien, de I'espagnol ou du frangais, qui
enseignent aux fideles comment vivre pieusement et gagner le royaume des cieux.
Les auteurs et les traducteurs étaient généralement des jésuites ou des uniates
grecs.” L'échec du dialogue avec les protestants, que les orthodoxes accusaient
de nouveauté,* a conduit & un débat théologique entre orthodoxes et catholiques
pour clarifier les divergences doctrinales (filioque, feu du purgatoire, primauté
papale, etc.) et & un climat parfois conciliant, dans lequel les traductions de la
théologie latine ont joué un réle important. Parallelement, au Collége hellénique
de Rome, fondé a I'initiative du pape, de nombreux étudiants grecs acquiérent
des connaissances théologiques sur I'Occident.”

Dans ce contexte, la publication des livres en frangochiotika a Rome et leur
diffusion en Orient ont commencé en 1595 dans le but de faire I'éducation
religieuse des communautés catholiques du Levant, mais aussi d’effectuer la
conversion des orthodoxes ou du moins des éléves des écoles jésuites.”® A cette
fin, les traductions de livres religieux occidentaux en grec écrit avec des caractéres
latins ont joué un rdle de premier plan. Le premier livre en frangochiotika est un
enseignement chrétien du jésuite espagnol Juan Ledesma, traduit par le jésuite
de Chios Vincenzo Castagnola (Didascalia christianiki, Rome 1595), qui supplie
I'abbé de son ordre, Claudio Aquaviva, de faire publier le livre, pour qu’il soit
utilisé comme manuel dans les écoles jésuites, car “certo si fara gran frutto cosi
a Greci come Latini”.” Le deuxiéme livre en frangochiotika est une traduction

# Alexandra Sfoini, Zévor gvyypageic petappacuévor eAdnvid, 1506-170¢ aiwvag
(Athenes: FNRS, 2003), 65-75.

# Pour la période de dialogue entre luthériens et orthodoxes, durant laquelle les orthodoxes
ont adhéré a la tradition (1453-1581), voir Gerhard Podskalsky, H eAAnvixs) Oeodoyia emi
Tovprokpatiag 1453-1821: H Opfodoéia a1y opaipa emippors Twv SuTikdv Soyudtwy petd
MetapptBuion, trad. archiprétre C.D. Metalinos (Athénes: Fondation culturelle de la Banque
Nationale de Gréce, 2005), 123-66.

25 Au cours de cette période (1581-1629), 'humanisme religieux s’est développé et 'Eglise
orthodoxe est entrée en contact avec la théologie occidentale, voir Podskalsky, H eAAyvik#
Oeoloyia emti TovprkoxpaTiog, 167-240.

% Cette conversion a eu des résultats plutoét médiocres en raison du fanatisme des
communautés religieuses, voir Thomas I. Papadopoulos, “KaBolwkoi kat opfodo&ot otig
Kvk\ddeg,” Enetnpic Etaupeiog Kukdadikwv Medetawv 15 (1994): 134-97. La conversion des
catholiques a également été pratiquée par le clergé orthodoxe, ce qui a entrainé une coalition
défensive au sein des communautés, voir Foskolos, Taw “@paykoyrdtica’fiffAia, 37-38.

7 Thomas I. Papadopoulos, “O Bikévtiog Kaotaviohag kat 1) SlepeuvnTiky amooToAr
(1592) g mpwng eykataotacews Incovitwv ot Xio,” Xiaxd Xpovikd 9 (1977): 23. La



268 Alexandra Sfoini

deI'enseignement chrétien du cardinal jésuite Roberto Bellarmino, connu pour
son ceuvre en Orient, en deux éditions: une version abrégée (Doctrina christiana
breve, Rome, 1602), traduite par le Crétois Jean Matthieu Karyophyllis, dans
un langage simple et idiomatique, et une autre, plus longue (Dichiarazione pit
copiosa della Dottrina christiana, Rome, 1603), traduite anonymement, alors
qu’en 1616 elle apparait dans une traduction de Leonardos Filaras (ou Vilaras),
lui aussi Crétois, originaire d’Athenes. Le méme enseignement a été traduit en
latin par Filaras en 1633, a la demande du cardinal de Richelieu, ministre du roi
de France. L’édition bilingue s’adressait aux communautés catholiques d’Orient
qui n'avaient pas les moyens d’étudier, mais aussi aux “hérétiques”, luthéro-
calvinistes et orthodoxes, suggérant une connaissance mutuelle a travers les
traductions promues par le cardinal francais.”

L'utilisation des traductions comme outil de propagande en Orient se
poursuivra dans la période suivante, caractérisée par d’intenses polémiques
interconfessionnelles,” avec les dévotions, qui étaient ceuvres de jésuites italiens,
espagnols ou frangais (Bellarmino, Luis de Granada, Avila, Manni, Richard),
traduites par des jésuites ou uniates grecs (Rendios, Voustronios, Rodinos, G.
Skoufos) “dans la langue commune des Grecs”. Entre 1628 et 1677, 'imprimerie
dela Sacra Congregatio de Propaganda Fide (fondée en 1622) publie 37 livres en
grec vulgaire, qui sont distribués gratuitement.” Ces livres de dévotion ne font

traduction par Castagnola du catéchisme de Ledesma a été rééditée plusieurs fois. A la fin
du XVIIe siecle, le texte grec a également été publié avec les modifications apportées par
le métropolite Meletios Mitrou dans le livre d'histoire traduit par Ioannis Makolas (1686).
Mitrou a adapté le texte a I'orthodoxie, tout en maintenant une ambiguité confessionnelle,
qui se présente comme une sorte de “syncrétisme religieux”, afin de rapprocher les deux
Eglises, voir Kostas Sarris, ““come una tavola ad uno che si annega in mare’: The Transfer(s)
of a Jesuit Catechism to the Edges of the Greek Confessional Seas,” Confessionalization and/as
Knowledge Transfer in the Greek Orthodox Church, éd. Kostas Sarris, Nikolas Pissis et Miltos
Pechlivanos (Wiesbaden: Harrassowitz, 2021), 131-90.

*Renata Lavagnini, “Le traduzioni neogreche delle opere del cardinale Bellarmino,” Testi
letterari italiani tradotti in greco (dal’ 500 ad oggi), éd. Mario Vitti (Messine: Rubbettino,
1994), 127-31.

» Cette période (1629-1723/1727) est marquée par I'influence de la scolastique latine,
voir Podskalsky, H eAAnviktj Ocodoyia emi Tovprokpatiog, 241-411.

30 Zacharias N. Tsirpanlis, “Ot eAnvikég ekdooeig tng ‘Sacra Congregatio de Propaganda
Fide’ (170¢ av.),” IHapvaoads 16 (1974), 508-32; (et en version italienne) “Ilibri greci pubblicati
dalla ‘Sacra Congregatio de Propaganda Fide’ (XVII sec.),” Balkan Studies 15 (1974), 204-
24. Sur l'activité de la Propagande en Orient, voir Bernard Heyberger, “Pro nunc, nihil
respondendum’. Recherche d’information et prise de décision a la Propagande: I'exemple du
Levant (XVIIIe si¢cle),” Melanges de I’Ecolefmngaise de Rome: Italie et Méditerranée 109, no.



Interactions culturelles et traductions 269

pas partie des frangochiotika, mais il est évident qu’ils sont destinés a renforcer
la doctrine catholique. Le rapprochement des catholiques orientaux avec les
Occidentaux conduira a leur isolation et a la division de la société insulaire
des Cyclades en deux communautés établies sur la base de la doctrine, tandis
que les orthodoxes se replient également sur eux-mémes en raison de la géne
occasionnée par la propagande des missionnaires.”

Dans les préfaces, les traducteurs se réferent aux “Romaioi orthodoxes
d’Orient” et a “tous les chrétiens qui parlent le romaiika en Orient”. Un point
controversé sur lequel 'accent est mis est celui du purgatoire, un sujet inconnu en
Orient, qui constitue une différence doctrinale majeure entre les orthodoxes et les
catholiques. Le but principal des dévotions était de renforcer la doctrine dans la
communauté catholique, mais il est probable qu’elles ont été également utilisées
pour convertir les orthodoxes, nombreux dans les Cyclades, les Occidentaux
tirant profit du manque d’éducation élémentaire des prétres orthodoxes,* ou du
moins pour 'enseignement, comme dans le cas de la traduction du catéchisme
du Concile de Trente par Matthieu Devaris, selon le témoignage du voyageur
A.-G. Guillet (Athénes ancienne et nouvelle, 1675).3

Les traductions de livres religieux italiens sont le produit de transferts et
de médiations culturelles, mais elles remplissent des roles différents: alors
que les livres en frangochiotika visent a renforcer la doctrine catholique et a
former une identité religieuse, ceux écrits en grec mettent 'accent sur la priere
et la liturgie et transmettent certaines pratiques de I'Eglise catholique qui sont
percues comme étant conformes a la tradition orthodoxe (bien que cet emprunt
ait parfois entrainé I'intrusion de points de vue hétérodoxes dans les confessions
orthodoxes).*

Au XVIIIe siecle, le dialogue et les confrontations entre les confessions
diminuent progressivement et l'orthodoxie revient a ses propres sources,
car durant cette période (1727-1821), les idées des Lumiéres provoquent les
réactions de I'Eglise orthodoxe contre la nouvelle philosophie, ce qui conduit
parfois a une coalition avec I'Eglise occidentale,’ tandis que les traductions de

2(1997): 539-54; Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique
(Syrie, Liban, Palestine, XVIe-XVIlle siécle) (Rome: Ecole francaise de Rome, 2014).

3t Slot, Archipelagus turbatus, 276.

*21bid., 150 et suiv.

33 Mario Vitti, Iotopia T1G veoeAAnvikris Aoyoteyviag(Athénes: Odysseas, 2003), 61, 100.

* Comme dans les confessions de Kyrillos Loukaris (1633) et de Peter Mogila (1666)
traduites par Meletios Syrigos, voir Podskalsky, H eAAyvix# Oeodoyia emi Tovprokpatiag,
235-40, 301-4.

*Ibid., 412-76.



270 Alexandra Sfoini

livres occidentaux par des Grecs s’engagent dans la défense de la religion.** Au
cours de la méme période, plus précisément a partir de 1746, la publication de
traductions des ceuvres des jésuites et d’autres missionnaires s’est poursuivie.”
Certaines sont des rééditions du siecle précédent, comme les enseignements de
Bellarmino et de Ledesma. Parmi les nouvelles éditions, citons les traductions
des dévotions des jésuites Alfonso Rordiguez et Giovanni Pietro Pinamonti en
frangochiotika, et des ceuvres du jésuite Paolo Segneri en grec par des traducteurs
grecs, qui ont été largement diffusées en Orient et dans les Balkans.*® Les titres
de certains ouvrages contenant les termes “vraie sagesse” ou “philosophie
chrétienne” indiquent une intention de s’opposer a la “saine philosophie” des
Lumiéres.”

Au XIXe siécle, la nouvelle réalité de I'émergence des identités nationales
obligera les Levantins a choisir entre leurs deux identités, I'ancien groupe
européen et l'actuelle communauté ottomane. L’identité religieuse ne suffit
plus et I'hybridation ne peut étre tolérée dans les nouvelles conditions de la
modernisation de 'Empire ottoman, de la dissolution des structures religieuses et
des nationalismes des XIXe et XXe siécles.*’ Durant cette période, de nombreuses
traductions ont été publiées en frangochiotika (18 nouveaux titres de traduction
et 44 éditions) dans le but de renforcer la doctrine. Les éditions en frangochiotika
ont diminué au cours du XXe siécle, tout comme les communautés catholiques
(deux publications de traductions et aucun nouveau titre).

6 Comme la traduction par Nikiforos Theotokis du livre anti-voltairien de I'ecclésiastique
helléniste Joseph Guillaume Clémence, L'authenticité des livres tant du Nouveau que de
I'Ancien Testament (Vienne, 1794) et le livre Vérité et Excellence des Saintes Ecritures (Venise,
1815), traduction du francais par Nikolaos Papadopoulos, voir Alexandra Sfoini, Zévor
ovyypageic uetappacuévor EAAnvid 1700-1832 (Athénes: FNRS, 2019), 98-103.

7 1bid., 112-17.

% Virgil Candea, “Interférences culturelles au Levant: les écrits de Paolo Segneri en arabe,
grec, roumain et turc,” RESEE 27 (1989): 49-63.

* Foskolos, Ta “Opayroyrwtixe” Bifria, 67-70.

0 Schmitt, “AePavtivol, Evpwnaiot kat matyvidia tavtdtnTag,” 141-45. Dans la région
de I’Ano Syros, Petros M. Stefanos, éditeur de journaux dans les premiéres décennies
du XXe siécle, revendique I'identité nationale des catholiques en méme temps que leur
identité religieuse et promeut leur patriotisme, voir Christos Loukos, H Epyotmody T4
Zvpov (1821-1950): Ané To AifepmovA T Avatodixiic Meooyeiov o1n PauPakovmory Twy
KvkAdddwv (Héraklion: Panepistimiakes Ekdoseis Kritis, 2022), 240-47. Sur 'attitude des
communautés catholiques des Cyclades lors de la Révolution de 1821 et leur conversion
obligatoire en citoyens grecs en 1830, voir Dimitris Kousouris, “The Catholic Communities
of the Aegean Archipelago during the Greek Revolution, 1821-1830,” Historein 20, no. 1
(2022), https://doi.org/10.12681/historein.25559.



Interactions culturelles et traductions 271

Un décompte approximatif montre que sur un total de 120 éditions en
frangochiotika — sur la base de la liste de Markos Foskolos —, 26 titres sont
mentionnés comme étant des traductions. Il s’agit pour la plupart de dévotions,
mais aussi de catéchismes. Avec les rééditions, elles sont au nombre de 56, soit
46% des éditions. Par siécle, elles se répartissent comme suit:

Siecles Titres de traductions | Editions de traductions Total
XVlIe-XVlle 2 3 4
XVIlle 6 7 10
XIXe 18 44 101
XXe 2 4
1595-1957 26 56 120

Sil'on ajoute a ces traductions les livres liturgiques en frangochiotika, ot il n’est
pas toujours précisé qu’il s’agit d'une traduction du latin,* on peut dire alors que
les éditions en frangochiotika sont en grande partie des traductions.

Les traductions des XVIe-XVIIIe siécles ont été publiées a Rome (7),
Venise (4) et Padoue (1). La majorité des traductions ont été publiées au XIXe
siecle (18 titres et 44 éditions). La plupart d’entre elles ont été publiées dans la
seconde moitié du siecle par des imprimeries de Smyrne (22) et d'Istanbul (12)
qui fonctionnaient au milieu du XIXe siécle, tandis que quelques livres ont été
publiés a Vienne (5) et a Paris (2) dans la premiére moitié du siécle. En d’autres
termes, on assiste a un déplacement du lieu de publication de I'Ttalie vers le
Levant.

Dans le cadre de cette breve présentation, nous avons observé divers types
d’interactions culturelles entre deux ou plusieurs cultures, depuis 'acculturation
spontanée des Italiens et d’autres immigrants dans la mer Egée, les osmoses,
les syncrétismes et les hybridations entre les communautés orthodoxes et
catholiques dans le Levant, les transferts culturels de I'Ouest vers I'Est dans les
communautés catholiques et orthodoxes par le biais de traductions de textes
religieux en grec et en frangochiotika. Outre le phénomene de la traduction, les
textes religieux font également partie du processus de “confessionnalisation”,*

1 Foskolos, Ta “Qpayxoyiawtire” fiffAia, 57-58.

2 Sur la notion de confessionnalisation, voir Heinz Schilling, “Die Konfessionalisierung
von Kirche, Staat und Gesellschaft: Profil, Leistung, Defizite und Perspektiven eines
geschichtswissenschaftlichen Paradigmas,” dans Die katholische Konfessionalisierung:
Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und
des Vereins fiir Reformationsgeschichte, éd. Wolfgang Reinhard et Heinz Schilling (Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus, 1995), 1-49. Voir aussi John M. Headley, Hans J. Hillerbrand et



272 Alexandra Sfoini

c’est-a-dire d’'une construction de communautés confessionnelles en Europe ot
prévalent les retranchements doctrinaux, les conflits mais aussi les interactions.
Il s’agit d’un processus qui a duré du XVIe au XVIIIe siecle et qui a apparemment
été transféré de I'Occident a I'Orient, ou il était lié a 'activité des missionnaires
envoyés de Rome, qui s'est intensifiée aprés le Concile de Trente et qui a
contribué a I'occidentalisation de I'Orient. Les livres en frangochiotika visaient
a former une communauté confessionnelle et a renforcer les identités religieuses
fondées sur la doctrine dans une société multiethnique et multiconfessionnelle,
ce qui a contribué a I'enfermement des communautés catholiques et a 'hostilité
mutuelle avec les communautés orthodoxes aux XVIIe et XVIIIe siecles, un
enfermement qui pourtant n’a pas été toujours le méme,* tandis qu'au XIXe
siécle, en raison de la nationalisation croissante, les sujets ottomans chrétiens
de rite latin seront confrontés a des dilemmes d’intégration nationale.

Institut de recherches historiques / FNRS

Anthony J. Papalas, éds, Confessionalization in Europe, 1555-1700: Essays in Honor and
Memory of Bodo Nischan, Aldershot: Ashgate, 2004); Jorg Deventer, “‘Confessionalization’:
A Useful Theoretical Concept for the Study of Religion, Politics and Society in Early Modern
East-Central Europe?,” European Review of History 11, no. 3 (2004): 403-25; Christophe
Duhamelle, “Confession, confessionnalisation,” Histoire, monde et cultures religieuses 26
(2013): 59-74. Ces derniéres années, des tentatives ont été faites pour utiliser le concept de
manieére conditionnelle en relation avec le monde orthodoxe et le contexte ottoman, voir
Mihai-D. Grigore et Florian Kithrer-Wielach, éds, Orthodoxa Confessio? Konfessionsbildung,
Konfessionalisierung und ihre Folgen in der dstlichen Christenheit Europas (Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2018); Kostas Sarris, Nikolas Pissis et Miltos Pechlivanos, éds,
Confessionalization and/as Knowledge Transfer in the Greek Orthodox Church (Wiesbaden:
Harrassowitz, 2021); Tijana Krsti¢ et Derin Terzioglu, éds, Entangled Confessionalizations?
Dialogic Perspectives on the Politics of Piety and Community-Building in the Ottoman Empire,
15th-18th Centuries (Piscataway: Gorgias Press, 2022). D’autre part, la recherche récente
se concentre sur les similitudes chrétiennes communes a des acteurs individuels ou & des
groupes d'acteurs (transconfessionalité), voir Christina Alexiou et Daniel Haas, éds, Westliche
Konfessionskirchen und orthodoxes Christentum als Thema der Interkonfessionalititsforschung
(Gottingen: V&R Unipress, 2024).

# Sur les modes de coexistence complexes et ambigus entre les différentes communautés
chrétiennes de la Méditerranée orientale, la porosité des frontiéres confessionnelles et les efforts
déployés par les autorités hiérarchiques pour les renforcer en interdisant la communicatio
in sacris, c’est-a-dire toute forme de participation d’un catholique aux rites liturgiques et
aux sacrements d’un culte non catholique, voir Cesare Santus, Trasgressioni necessarie,
Communicatio in sacris, coesistenza e conﬂitti tra le comunita cristiane orientali (Rome: Ecole
Frangaise de Rome, 2019); voir aussi Francisco Bethencourt et Denis Crouzet, éds, Frontiéres
religieuses dans le monde moderne (Paris: Press de I'Université Paris-Sorbonne, 2013).



Interactions culturelles et traductions 273

APPENDICE. EDITIONS DE TRADUCTIONS EN FRANGOCHIOTIKA

1595. Ledesma/Castagnola. Didascalia christianiki. Romi: L. Zannetti.

1602. Bellarmino/Karyofillis. Dottrina christiana breve. Romi: L. Zannetti.
1695. Bellarmino/Karyofillis. Dottrina christiana breve. Padova: Seminario.
1746. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Romi: Antonii de Rubeis.
1751. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: A. Rotilius.
1758.[...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: F. Sartorio.
1763. Pinamonti/Gagliardi. I colasis anikti. Venetia: Remondiana.

1766. Pinamonti/Anonyme. To dhendhro tis zois. Venetia.

1783. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: L. P. Salvioni.
1791. Pinamonti/Anonyme. I alithini sofia. Venetia: Carattoniana.

1801. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli.

1816. [...]/Carapelli. Officium hebdomadae sanctae. Venetia: Picotti.
1817. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: A. Rotilio.

1820. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu Stavru.
Constantinoupoli.

1830. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. En Parisiis:
Adrianos Le Clere.

1831. Pinamonti/Anonyme. I alithini sofia. Vienni: ton Mechithariston.
1833. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu Stavru. Vienni.

1839. Thomas a Kempis/Rodinos (?). Peri Mimiseos Christou. Vienni: ton
Mechithariston.

1843. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Constantinoupoli: Vivliopolion
tu Aghiu Venedhictu.

1846. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Vienni: ton
Mechithariston.

1848. [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Parisia: Adrianos
Le Clere.

1849. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Smirni: N.
Stamenis.



274 Alexandra Sfoini

1849. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli: Indic. Bizantino.

1849. [...]/Valentino. Vios tis Aghias Veronikis. Smyrni: N. Stamenis.

1850. [...]/Valentino. Enneameron pros tin Aghian Veronikin. Smirni: N.
Stamenis.

1851. De Liguori/[...]. Episkepses pros to aghiotaton mystirion. Smirni: Patrikios
ke Marcopulos.

1853. [...]/].F. Carapelli et .M. Vitali. Officium hebdomadae sanctae. Smirni:
A. Damiano.

1853. Messia-Pius VI/Valentino. Evlavia... tis aghonias tu sotiros. Smirni:
Sougiollis.

1854. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli.

1856. [...]/[...]. Petit paroissien contenant les priéres du matin. Smirni: Sougiollis.
1856. Rosiers Francois (?)/[...]. I voithia ton aghion psichon tu cathartiriu.
Smirni: Sougiollis.

1857. [...]/]. Policarpu. Dhidhaghmata practica ke ithica. Smirni: Sougiollis.

1857. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Vienni: ton
Mechithariston.

1860. [...]/Aloisios. I odhos tu uranu dhiladhi to orologion. Smirni: A. Damianos.

1862. [...]J/Archangelos ek Gradaras. Odhos tu stavru. Constantinoupoli:
Courrier d'Orient.

1862. [...]/Aloisios. Epitomi tu tritu taghmatos tis metanias. Smirni: Sougiollis.

1864. Alfonso de Liguori /[...]. Episkepses pros to aghiotaton mystirion. Smirni:
Sougiollis.

1866. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Smirni: Marcopulos.

1870. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Smirni: A.
Damianos.

1872. [...]/Archangelos ek Gradharas. Enneaimeron tis panamomu sillipseos.
Smirni: Sougiollis.

1874. De Liguori/Korsini. Alithie eonie. Smirni: Adhelfi Vidori.

1875. [...]/Carapelli. Officium hebdomadae sanctae. Smirni: Adhelfi Vidori.
1876. Sales/Credo. Filothea i isaghoghi is tin evlavi zoin. Smirni: Adhelfi Vidori.

1877. [...]/[...]. Enneameron is tin Timin tu endoxu Aghiu Polycarpu. Smirni:
Adhelfi Vidori.



Interactions culturelles et traductions 275

1877....]/L.LM.. Neos Min tis Marias [...] ek tu ghallicu. Smirni: Adhelfi Vidori.
1877. Thomas a Kempis/Rosiers (?). I Mimisis tu Iisu Christu. Smirni: Adhelfi
Vidori.

1884. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli.

1885 [...]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Smirni: Adhelfi
Vidori.

1886. [...1/[...]. Thisavros dia tus evlavis tis Ierotatis Cardias tu Iisu. [France?]

1890. [...]/[...]. Epitomi tu tritu taghmatos tis metanias tu aghiu Frankiscu.
Smirni: Adhelfi Vidori.

1890. [...]/[...]. To aghiotaton rodharion is tin amiandon mitera tu Theu Marian
... Le saint Rosaire.

1892. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli.

1893. De Liguori/Korsini. Eonie alithie. Constantinoupoli: A. Zellich.
1898. De Liguori/Korsini. Eonie alithie. Constantinoupoli.

1931. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru.
Constantinoupoli.

1957. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Istanbul:
Guler.





http://www.tcpdf.org

