
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 20, No 1 (2023)

   The Historical Review / La Revue Historique

  

 

  

  Interactions culturelles et traductions 

  Alexandra Sfoini   

  doi: 10.12681/hr.40066 

 

  

  Copyright © 2025 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Sfoini, A. (2025). Interactions culturelles et traductions: Quelques remarques à l’occasion des Frangochiotika. The
Historical Review/La Revue Historique, 20(1), 261–275. https://doi.org/10.12681/hr.40066

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 14:17:57



Interactions culturelles et traductions: Quelques 
remarques À l’occasion des frangochiotika

Alexandra Sfoini

Résumé: Divers concepts, tels que l’acculturation, l’osmose, le syncrétisme, l’hybridation 
et le transfert culturel, peuvent être utilisés pour décrire les interactions culturelles entre 
les communautés catholiques et orthodoxes des Cyclades, de Chios, de Smyrne et de 
Constantinople. Les livres en frangochiotika peuvent être considérés comme le produit 
hybride de transferts culturels et de médiations, car une grande partie d’entre eux sont 
des traductions de livres religieux italiens, espagnols ou français faites par les jésuites ou 
les uniates grecs à l’époque de la Contre-Réforme. Leur but principal était de renforcer la 
doctrine catholique et de former des communautés confessionnelles au cours des XVIIe 
et XVIIIe siècles, mais aussi de convertir les orthodoxes, ce qui a conduit à la fermeture 
des communautés; une fermeture qui pourtant n’a pas été toujours hermétique. Le 
fait que ces ouvrages aient été écrits dans un langage simple (romaiika) peut être aussi 
considéré comme un transfert culturel, l’Église catholique ayant adopté l’usage de la 
langue vernaculaire dans les textes religieux introduits par la Réforme. Au XIXe siècle, 
alors que l’émergence des identités nationales rend l’hybridation de plus en plus difficile à 
tolérer, de nombreux livres en frangochiotika sont publiés pour renforcer la doctrine dans 
les communautés catholiques confrontées à des dilemmes d’intégration ethnique. L’étude 
tente de mettre en lumière comment, au fil des siècles, les interactions culturelles entre 
l’Orient et l’Occident ont évolué, influençant les pratiques de publication, de traduction et 
d’éducation, et marquant profondément la formation des identités religieuses et culturelles 
dans une région caractérisée par sa diversité confessionnelle et ethnique jusqu’à la période 
de la nationalisation.

Il n’est peut-être pas inutile de définir certains concepts qui peuvent s’avérer 
opérationnels pour le sujet examiné, à savoir les frangochiotika en tant que 
produit d’interactions culturelles. L’interaction culturelle présuppose deux ou 
plusieurs cultures et s’inscrit dans des situations diverses, telles que les relations 
politiques, culturelles ou commerciales, les migrations ou les conquêtes. C’est 
un processus dynamique d’échange qui aboutit à la transformation d’une ou 
de plusieurs entités culturelles et qui prend des formes variées, dépendant de 
facteurs exogènes. Différents concepts sont utilisés pour les décrire, tels que 
l’acculturation, l’osmose, le syncrétisme, l’hybridation et le transfert culturel.

Le terme d’acculturation a été inventé par des anthropologues qui étudiaient 
les sociétés indigènes des Amériques, puis il s’est répandu plus largement et a 
été particulièrement utilisé dans les années 1960–1970. Il désigne le contact 

The Historical Review / La Revue Historique
Section of Neohellenic Research / Institute of Historical Research
Volume XX (2023)



262	 Alexandra Sfoini

entre deux cultures, entendues comme des ensembles d’idées, d’attitudes, 
d’habitudes, de valeurs, de croyances et même d’objets de la vie matérielle. Selon 
la définition qu’en donne Alphonse Dupront, l’acculturation est “le mouvement 
d’un individu, d’un groupe, d’une société, même d’une culture, donc un dialogue, 
un enseignement, une confrontation, un mélange, et le plus souvent une épreuve 
de force. Deux cultures (ou deux civilisations) sont en présence. C’est leur inter-
réaction – tout ce que dit le préfixe ad- – qui est l’acculturation”.1 Il s’agit d’un 
long processus, comme dans le cas d’une migration ou d’une conquête, où l’une 
des cultures est en position de force et où l’interaction est souvent asymétrique. 
D’autres fois, dans un contact plus libre, l’acculturation est spontanée et, dans 
ce cas, elle est plutôt soumise aux modèles et aux choix de la société d’origine. 
Dans chaque cas, une dynamique se développe, qui confronte, sélectionne, rejette 
ou accepte l’autre culture, de sorte qu’il existe différents degrés d’acculturation 
définis par deux pôles opposés: l’intégration, dans laquelle les éléments étrangers 
sont incorporés dans le système indigène, ou l’assimilation, dans laquelle les 
traditions indigènes sont éliminées.2 

Entre les deux pôles, on trouve différents types intermédiaires, caractérisés 
par la fusion d’éléments hétérogènes de cultures et donnant lieu à un nouveau 
complexe pour lequel on utilise des concepts tels que l’osmose, le métissage, 
le syncrétisme et l’hybridation. Le concept d’hybridation culturelle, tel que 
décrit par Peter Burke,3 bien qu’accusé de présenter une image harmonieuse 
qui masque les contrastes sociaux,4 est large et peut être utilisé dans presque 
tous les domaines de la culture, de la religion, de la philosophie, de la langue, 
de la littérature, de l’architecture ou de la musique. La traduction, sans doute 
indispensable à l’interaction entre les cultures, est un texte hybride qui 
s’approprie une œuvre étrangère, possède une signification culturelle et peut 
jouer un rôle social au sein d’une communauté.5

1 Alphonse Dupront, “De l’acculturation,” XIIe congrès international des sciences 
historiques, Rapports, vol. 1, Grands thèmes (Vienne: F. Berger und Söhne, 1965), 8. 

2 Nathan Wachtel, “L’acculturation,” dans L’œuvre de l’histoire, éd. Jacques Le Goff et 
Pierre Nora (Paris: Gallimard, 1974), 1:124–46. 

3 Peter Burke, Cultural Hybridity (Cambridge: Polity Press, 2009).
4 En outre, l’utilisation du terme en tant qu’outil conceptuel a été remise en question, car 

l’hybridisme ne peut exister sans pureté, voir P. W. Stockhammer, “Questioning hybridity,” 
dans Conceptualizing Cultural Hybridization: A Transdisciplinary Approach, éd. P.W. 
Stockhammer (Heidelberg: Springer Verlag, 2012), 1–3. 

5 Susan Bassnett et André Lefevere, Constructing Cultures: Essays on Literary Translation 
(Clevedon: Multilingual Matters, 1998), 6; Gideon Toury, “The Nature and Role of Norms in 
Literary Translation,” dans Literature and Translation: New Perspectives in Literary Studies, 



	 Interactions culturelles et traductions	 263

Un autre concept qui peut être utilisé dans les contacts culturels est celui de 
transfert culturel, élaboré par Michel Espagne et Michael Werner, qui ont traité 
des relations culturelles entre la France et l’Allemagne. Les transferts culturels 
concernent davantage des régions culturelles et impliquent des interactions 
complexes entre divers pôles, une sorte de circulation culturelle transnationale 
dans laquelle les notions de centre et de périphérie sont relativisés. Ce qui 
intéresse est le processus de transfert d’un objet entre son contexte d’émergence 
et un nouveau contexte de réception, ainsi que son éventuelle transformation 
sémantique. Les groupes sociaux qui se déplacent d’un environnement 
national ou linguistique à un autre, tels que les voyageurs, les commerçants, 
les éditeurs ou les traducteurs, peuvent jouer le rôle de médiateurs culturels 
dans ce processus.6

Examinons maintenant les interactions culturelles dans le cas des 
frangochiotika à travers différents prismes selon les outils conceptuels évoqués. 
Comme nous le savons, il s’agit de livres s’adressant aux communautés 
catholiques des Cyclades, de Chios, de Constantinople et de Smyrne, destinés 
à leur formation religieuse et sociale.7 Les communautés catholiques, qui 
représentaient 20% de la population chrétienne, remontent à l’époque des 
Croisades dans les Cyclades. En 1500, elles avaient déjà été grécisés, renforcées 
par des Grecs devenus catholiques, tandis qu’arrivait au cours du XVIIe siècle 
une deuxième vague d’immigrants aux origines hétérogènes, principalement 
issus de la côte adriatique italienne, qui se sont également grécisés et adaptés 
aux indigènes sur le plan culturel. On peut parler d’un processus d’acculturation 
spontanée, si l’on tient à utiliser ce terme. Mais leur doctrine catholique reste le 
trait majeur de leur identité, essentiellement religieuse, qui constitue l’élément 
unificateur de la nazione franca ou en ottoman latin rayassi, comme on 
l’appelle dans les documents officiels. Les tensions entre les deux communautés 

éd. James S. Holmes, José Lambert, Raymond van den Broeck (Louvain: ACCO, 1978), 83; 
Burke, Cultural Hybridity, 17.

6 Michel Espagne et Michael Werner, éds, Transferts. Les relations interculturelles dans 
l’espace franco-allemand (Paris: Recherche sur les Civilisations, 1988); Michel Espagne, Les 
transferts culturels franco-allemands (Paris: PUF, 1999); voir aussi Pascal Gin, Nicolas Goyer, 
Walter Moser, éds, Transfert: Exploration d’un champ conceptuel (Ottawa: Les Presses de 
l’Université d’Ottawa, 2014). 

7 Markos Foskolos, “Τα ‘Φραγκοχιώτικα’ βιβλία: παράγοντας της θρησκευτικής και 
κοινωνικής διαμόρφωσης των καθολικών κοινοτήτων των Κυκλάδων,” dans Το βιβλίο στις 
προβιομηχανικές κοινωνίες (Athènes: FNRS, 1982), 209–31; Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα” 
βιβλία: Ένα κεφάλαιο από την ιστορία της καθολικής ευσέβειας στον ελληνικό χώρο 
(Thessalonique: Vicariat Apostolique de Thessalonique, 2012). 



n’apparaissent qu’au XVIIe siècle, lorsque les catholiques, au cours de la Contre-
Réforme, nouent des relations plus étroites avec l’Église occidentale, ce qui 
entraîne leur isolement culturel et social.8

La communauté catholique de Chios était importante; elle provenait de 
longues lignées de familles nobles de Gênes et jouissait d’une meilleure position 
économique que dans les Cyclades, mais elle a diminué avec l’invasion turque 
de la fin du XVIIe siècle.9 Les immigrants européens de Constantinople et de 
Smyrne, de diverses nationalités, d’abord italiens, puis français, autrichiens, 
espagnols, hollandais et autres, se sont installés dans la ville à partir du XVIe 
siècle avec l’essor du commerce et ont prospéré aux XVIIIe et XIXe siècles.10 
Ils se distinguent désormais de leurs communautés d’origine, mais malgré 
l’apprentissage du grec, qui servait d’ailleurs de lingua franca à la communauté 
multiethnique des Francs,11 ils ne sont ni intégrés ni assimilés et maintiennent 
avec les Grecs une différence fondée sur leur religion et leur ascendance 
européenne qui leur conférait certains privilèges.12 Apparemment, la fermeture 
des communautés catholiques n’a pas toujours été hermétique, car ces dernières 
se sont jointes aux orthodoxes, comme par exemple à Galata.13 À Smyrne, nombre 
de catholiques étaient polyglottes, et tout en conservant les mœurs européennes 
ils acceptaient celles de Smyrne, et d’autre part ils transmettaient aux Smyrniotes 
le mode de vie européen. Malgré la stratification sociale et culturelle composée 
de catholiques grecs ou grécisés plus pauvres, venus des Cyclades, et d’Européens 
plus riches, arrivés plus tard, ils sont demeurés un groupe aux contours flous, 
puisqu’ils n’étaient ni Grecs ni Européens, mais Levantins, sans revendiquer 
ouvertement une identité levantine, mais en manifestant une identité religieuse 

8 B.J. Slot, Archipelagus turbatus: Les Cyclades entre colonisation latine et occupation 
ottomane (Istanbul: Nederlands Historisch-Archaeologisch Institut, 1982), 1:14–15, 63–64, 
150–55; Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα” βιβλία, 49–51.

9 Karl Hopf, Les Giustiniani, dynastes de Chios: Étude historique, traduite de l’allemand 
par Étienne A. Vlasto (Paris: Ernest Leroux, 1888); Niki Papailiaki, Μια αιχμάλωτη κοινότητα: 
Επιστολές από τη Χίο πριν την καταστροφή, préface Spyros Asdrachas (Thessalonique: 
Université de Macédoine, 2001). 

10  Filippos K. Falbos, “Ο Φραγκομαχαλάς της Σμύρνης και τα φραγκοχιώτικα βιβλία,” 
Μικρασιατικά Χρονικά 8 (1959): 173–226. 

11 Pour leur communication, ils ont également utilisé en priorité le turc, l’italien et le 
français, voir Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα” βιβλία, 44. 

12  Ibid., 10–37.
13 Elisabetta Borromeo, “Les Catholiques à Constantinople, Galata et les églises de rite 

latin au XVIIe siècle,” Revue des mondes musulmans et de la Méditerranée 107–10 (2005): 
227–43.

264	 Alexandra Sfoini



	 Interactions culturelles et traductions	 265

et transnationale.14 Ils se situent ainsi dans la zone intermédiaire des osmoses, 
syncrétismes et hybridations.

Les ouvrages en frangochiotika ont commencé à être produits dans un 
environnement différent de celui de leur réception, c’est-à-dire qu’ils ont été 
publiés à Rome et diffusés par des clercs latins et des missionnaires catholiques 
(jésuites, capucins, et autres) qui, dans notre cas, jouent le rôle de médiateurs 
dans ce transfert de l’Occident vers l’Orient. Ils s’adressaient aux catholiques 
qui parlaient grec mais ne connaissaient pas l’alphabet grec. L’utilisation de 
l’alphabet latin pour leur transcription n’est pas nouvelle, elle remonte à l’époque 
romaine,15 peut-être en raison de l’enseignement insuffisant du grec, puisque 
les imprimeries étrangères ne disposaient pas de caractères grecs ou parce qu’il 
s’agissait d’une pratique établie de longue date. On n’entrera pas dans les détails, 
mais il suffit de constater que l’écriture en frangochiotika se situe également dans 
la zone intermédiaire des syncrétismes et des hybridations. 

Les livres en frangochiotika ont principalement un contenu religieux et sont 
écrits en simple romaiika, c’est-à-dire en langue grecque vulgaire. L’utilisation 
de la langue vernaculaire dans les textes religieux, qui avait commencé au Moyen 
Âge mais s’était souvent heurtée à l’opposition de l’Église occidentale,16 a été 
établie par la Réforme, qui a accordé une grande attention à la compréhension de 
leur contenu, lequel a été vulgarisé. Luther a traduit la Bible en 1534 en allemand 
populaire pour la rendre accessible au commun des croyants. D’un autre côté, 
l’Église catholique a insisté sur la traduction latine de la Bible (Vulgata), qui a 
été reconnue au Concile de Trente (1546) et est devenue le texte de référence.17 
Cependant, la Bible a été traduite en italien (Genève, 1607) par le théologien 

14 Olivier Jean Schmitt, “Λεβαντίνοι, Ευρωπαίοι και παιγνίδια ταυτότητας,” dans Σμύρνη, 
η λησμονημένη πόλη, 1830–1930: Μνήμες ενός μεγάλου μεσογειακού λιμανιού, éd. Marie-
Carmen Smyrnelis, trad. Marina Kounezi (Athènes: Metaixmio, 2008), 129–45. 

15 Eugène Dalleggio, “Bibliographie analytique d’ouvrages religieux en grec imprimés 
avec des caractères latins,” Μικρασιατικά Χρονικά 9 (1961), 385–499. 

16 Jonathan Fruoco, “Émergence des vernaculaires et traductions du sacré dans l’Europe 
médiévale: Le cas de conscience de l’Église,” dans Translatio et histoire des idées/Translatio and 
the History of Ideas, éd. Anna Kukulka-Wojtasik, Eryk Stachurski et Magdalena Dobrowolska 
de Tejerina (Berlin: Peter Lang, 2019), 1:169–76. Sur les particularités et les difficultés de 
la traduction des textes religieux, voir Lynne Long, éd., Translation and Religion. Holy 
Untranslatable? (Clevedon: Multilingual Matters, 2005).

17 M.-J. Lagrange, “La révision de la Vulgate,” Revue Biblique (1892–1940) 5, no. 1 (1908): 
102–13. Voir aussi Lynne Long, Translating the Bible: From the 7th to the 17th Century 
(Aldershot: Ashgate, 2001); Philip A. Noss, éd., A History of Bible Translation (Rome: Edizioni 
di Storia e Letteratura, 2007).



266	 Alexandra Sfoini

calviniste suisse d’origine italienne Giovanni Diodati.18 Cette traduction sera 
utilisée par le hiérarque crétois Maximos Kallipolitis pour la première traduction 
officielle du Nouveau Testament en grec moderne (Genève, 1638) entreprise 
à l’instigation du patriarche de Constantinople Kyrillos Loukaris19 qui, pour 
contrer la propagande jésuite, recrutera l’Église calviniste, mais elle sera 
condamnée par le Concile orthodoxe en 1672. La pratique de la vulgarisation 
commencée au Moyen Âge s’est étendue à l’intérieur même de l’Église, et la 
langue vernaculaire a progressivement dominé les textes religieux dans les 
contextes allemand, italien et grec – bien qu’avec beaucoup de résistance de la 
part de l’Église catholique et orthodoxe –20 par le biais de transferts culturels 
impliquant des traductions.21

À son tour, l’Église catholique a été contrainte d’abandonner son attachement 
au latin, qui était la langue officielle du clergé en Europe, pour faire face aux 
luthériens et à la sécularisation des imprimeries en s’adaptant aux besoins des 
croyants. Alarmée par les contacts des protestants avec l’Église orthodoxe, elle a 
répondu au défi en envoyant des ordres monastiques en Orient, principalement 
des jésuites, et en fondant à Constantinople et à Chios des écoles jésuites visant à 
éduquer les croyants au rite latin. Le Saint-Siège, lors du Concile de Trente, avait 
redéfini sa politique à l’égard des orthodoxes, visant désormais leur affiliation 
obligatoire à la papauté.22 C’est dans ce cadre que commence la publication 
de livres religieux, de catéchismes et d’instructions chrétiennes, contenant les 

18 Emilio Campi, “Giovanni Diodati traducteur de la Bible en italien,” Études théologiques 
et religieuses 84, no. 2 (2009): 219–35.

19 Gunnar Hering, Ökumenisches Patriarchat und europäische Politik, 1620–1638 
(Wiesbaden: Franz Steiner, 1968).

20 Alexandra Sfoini, “Traduire la Bible en grec modern: Tradition et innovation,” dans 
“Traduire le sacré,” éd. Florence Lautel-Ribstein, Des mots aux actes 6 (2017): 147–60. 

21 Pour des traductions de livres religieux catholiques dans différentes langues d’Europe, 
voir Carlos M.N. Eire, “Early Modern Catholic Piety in Translation,” dans Cultural Translation 
in Early Modern Europe, éd. Peter Burke et R. Po-chia Hsia (Cambridge: Cambridge University 
Press, 2007), 83–100. 

22 Sur la nouvelle politique de Rome à l’égard des orthodoxes grecs, voir Vittorio Peri, 
“Il concilio di Trento e la Chiesa greca,” dans Il concilio di Trento nella prospettiva del terzo 
millennio, éd. Giuseppe Alberigo et Iginio Rogger, (Brescia: Morcelliana, 1997), 403–41. Sur 
l’activité des jésuites dans l’espace grec, voir Markos N. Roussos-Milidonis, Ιησουίτες στον 
ελληνικό χώρο (1560–1915) (Athènes: Kentro Ekdiloseon–Omilion, 1991); Roussos-Milidonis, 
Έλληνες Ιησουίτες (1560–1773) (Athènes: Kentro Ekdiloseon–Omilion, 1993). Sur la mission 
des capucins français au Levant, voir Niki Papaïliaki, “La mission catholique française auprès 
des Grecs de l’Empire ottoman, XVIIe siècle,” Annuaire de l’École pratique des Hautes Études 
(EPHE): Section des Sciences religieuses 119 (2012): 207–10.



	 Interactions culturelles et traductions	 267

articles fondamentaux de la foi et suivant apparemment le catéchisme tel qu’il 
avait été déterminé par le Concile de Trente; il s’agit surtout de dévotions, c’est-
à-dire de textes religieux traduits de l’italien, de l’espagnol ou du français, qui 
enseignent aux fidèles comment vivre pieusement et gagner le royaume des cieux. 
Les auteurs et les traducteurs étaient généralement des jésuites ou des uniates 
grecs.23 L’échec du dialogue avec les protestants, que les orthodoxes accusaient 
de nouveauté,24 a conduit à un débat théologique entre orthodoxes et catholiques 
pour clarifier les divergences doctrinales (filioque, feu du purgatoire, primauté 
papale, etc.) et à un climat parfois conciliant, dans lequel les traductions de la 
théologie latine ont joué un rôle important. Parallèlement, au Collège hellénique 
de Rome, fondé à l’initiative du pape, de nombreux étudiants grecs acquièrent 
des connaissances théologiques sur l’Occident.25

Dans ce contexte, la publication des livres en frangochiotika à Rome et leur 
diffusion en Orient ont commencé en 1595 dans le but de faire l’éducation 
religieuse des communautés catholiques du Levant, mais aussi d’effectuer la 
conversion des orthodoxes ou du moins des élèves des écoles jésuites.26 À cette 
fin, les traductions de livres religieux occidentaux en grec écrit avec des caractères 
latins ont joué un rôle de premier plan. Le premier livre en frangochiotika est un 
enseignement chrétien du jésuite espagnol Juan Ledesma, traduit par le jésuite 
de Chios Vincenzo Castagnola (Didascalia christianiki, Rome 1595), qui supplie 
l’abbé de son ordre, Claudio Aquaviva, de faire publier le livre, pour qu’il soit 
utilisé comme manuel dans les écoles jésuites, car “certo si farà gran frutto così 
a Greci come Latini”.27 Le deuxième livre en frangochiotika est une traduction 

23 Alexandra Sfoini, Ξένοι συγγραφείς μεταφρασμένοι ελληνικά, 15ος–17ος αιώνας 
(Athènes: FNRS, 2003), 65–75.

24 Pour la période de dialogue entre luthériens et orthodoxes, durant laquelle les orthodoxes 
ont adhéré à la tradition (1453–1581), voir Gerhard Podskalsky, Η ελληνική θεολογία επί 
τουρκοκρατίας 1453–1821: Η Ορθοδοξία στη σφαίρα επιρροής των δυτικών δογμάτων μετά τη 
Μεταρρύθμιση, trad. archiprêtre C.D. Metalinos (Athènes: Fondation culturelle de la Banque 
Nationale de Grèce, 2005), 123–66.

25 Au cours de cette période (1581–1629), l’humanisme religieux s’est développé et l’Église 
orthodoxe est entrée en contact avec la théologie occidentale, voir Podskalsky, Η ελληνική 
θεολογία επί τουρκοκρατίας, 167–240.

26 Cette conversion a eu des résultats plutôt médiocres en raison du fanatisme des 
communautés religieuses, voir Thomas I. Papadopoulos, “Καθολικοί και ορθόδοξοι στις 
Κυκλάδες,” Επετηρίς Εταιρείας Κυκλαδικών Μελετών 15 (1994): 134–97. La conversion des 
catholiques a également été pratiquée par le clergé orthodoxe, ce qui a entraîné une coalition 
défensive au sein des communautés, voir Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα”βιβλία, 37–38.

27 Thomas I. Papadopoulos, “Ο Βικέντιος Καστανιόλας και η διερευνητική αποστολή 
(1592) της πρώτης εγκαταστάσεως Ιησουϊτών στη Χίο,” Χιακά Χρονικά 9 (1977): 23. La 



268	 Alexandra Sfoini

de l’enseignement chrétien du cardinal jésuite Roberto Bellarmino, connu pour 
son œuvre en Orient, en deux éditions: une version abrégée (Doctrina christiana 
breve, Rome, 1602), traduite par le Crétois Jean Matthieu Karyophyllis, dans 
un langage simple et idiomatique, et une autre, plus longue (Dichiarazione più 
copiosa della Dottrina christiana, Rome, 1603), traduite anonymement, alors 
qu’en 1616 elle apparaît dans une traduction de Leonardos Filaras (ou Vilaras), 
lui aussi Crétois, originaire d’Athènes. Le même enseignement a été traduit en 
latin par Filaras en 1633, à la demande du cardinal de Richelieu, ministre du roi 
de France. L’édition bilingue s’adressait aux communautés catholiques d’Orient 
qui n’avaient pas les moyens d’étudier, mais aussi aux “hérétiques”, luthéro-
calvinistes et orthodoxes, suggérant une connaissance mutuelle à travers les 
traductions promues par le cardinal français.28

L’utilisation des traductions comme outil de propagande en Orient se 
poursuivra dans la période suivante, caractérisée par d’intenses polémiques 
interconfessionnelles,29 avec les dévotions, qui étaient œuvres de jésuites italiens, 
espagnols ou français (Bellarmino, Luis de Granada, Avila, Manni, Richard), 
traduites par des jésuites ou uniates grecs (Rendios, Voustronios, Rodinos, G. 
Skoufos) “dans la langue commune des Grecs”. Entre 1628 et 1677, l’imprimerie 
de la Sacra Congregatio de Propaganda Fide (fondée en 1622) publie 37 livres en 
grec vulgaire, qui sont distribués gratuitement.30 Ces livres de dévotion ne font 

traduction par Castagnola du catéchisme de Ledesma a été rééditée plusieurs fois. À la fin 
du XVIIe siècle, le texte grec a également été publié avec les modifications apportées par 
le métropolite Meletios Mitrou dans le livre d’histoire traduit par Ioannis Makolas (1686). 
Mitrou a adapté le texte à l’orthodoxie, tout en maintenant une ambiguïté confessionnelle, 
qui se présente comme une sorte de “syncrétisme religieux”, afin de rapprocher les deux 
Églises, voir Kostas Sarris, “‘come una tavola ad uno che si annega in mare’: The Transfer(s) 
of a Jesuit Catechism to the Edges of the Greek Confessional Seas,” Confessionalization and/as 
Knowledge Transfer in the Greek Orthodox Church, éd. Kostas Sarris, Nikolas Pissis et Miltos 
Pechlivanos (Wiesbaden: Harrassowitz, 2021), 131–90. 

28 Renata Lavagnini, “Le traduzioni neogreche delle opere del cardinale Bellarmino,” Testi 
letterari italiani tradotti in greco (dal’ 500 ad oggi), éd. Mario Vitti (Messine: Rubbettino, 
1994), 127–31.

29 Cette période (1629–1723/1727) est marquée par l’influence de la scolastique latine, 
voir Podskalsky, Η ελληνική θεολογία επί τουρκοκρατίας, 241–411.

30 Zacharias N. Tsirpanlis, “Oι ελληνικές εκδόσεις της ‘Sacra Congregatio de Propaganda 
Fide’ (17ος αι.),” Παρνασσός 16 (1974), 508–32; (et en version italienne) “I libri greci pubblicati 
dalla ‘Sacra Congregatio de Propaganda Fide’ (XVII sec.),” Balkan Studies 15 (1974), 204–
24. Sur l’activité de la Propagande en Orient, voir Bernard Heyberger, “‘Pro nunc, nihil 
respondendum’. Recherche d’information et prise de décision à la Propagande: l’exemple du 
Levant (XVIIIe siècle),” Melanges de l’École française de Rome: Italie et Méditerranée 109, no. 



	 Interactions culturelles et traductions	 269

pas partie des frangochiotika, mais il est évident qu’ils sont destinés à renforcer 
la doctrine catholique. Le rapprochement des catholiques orientaux avec les 
Occidentaux conduira à leur isolation et à la division de la société insulaire 
des Cyclades en deux communautés établies sur la base de la doctrine, tandis 
que les orthodoxes se replient également sur eux-mêmes en raison de la gêne 
occasionnée par la propagande des missionnaires.31 

Dans les préfaces, les traducteurs se réfèrent aux “Romaioi orthodoxes 
d’Orient” et à “tous les chrétiens qui parlent le romaiika en Orient”. Un point 
controversé sur lequel l’accent est mis est celui du purgatoire, un sujet inconnu en 
Orient, qui constitue une différence doctrinale majeure entre les orthodoxes et les 
catholiques. Le but principal des dévotions était de renforcer la doctrine dans la 
communauté catholique, mais il est probable qu’elles ont été également utilisées 
pour convertir les orthodoxes, nombreux dans les Cyclades, les Occidentaux 
tirant profit du manque d’éducation élémentaire des prêtres orthodoxes,32 ou du 
moins pour l’enseignement, comme dans le cas de la traduction du catéchisme 
du Concile de Trente par Matthieu Devaris, selon le témoignage du voyageur 
A.-G. Guillet (Athènes ancienne et nouvelle, 1675).33

Les traductions de livres religieux italiens sont le produit de transferts et 
de médiations culturelles, mais elles remplissent des rôles différents: alors 
que les livres en frangochiotika visent à renforcer la doctrine catholique et à 
former une identité religieuse, ceux écrits en grec mettent l’accent sur la prière 
et la liturgie et transmettent certaines pratiques de l’Église catholique qui sont 
perçues comme étant conformes à la tradition orthodoxe (bien que cet emprunt 
ait parfois entraîné l’intrusion de points de vue hétérodoxes dans les confessions 
orthodoxes).34

Au XVIIIe siècle, le dialogue et les confrontations entre les confessions 
diminuent progressivement et l’orthodoxie revient à ses propres sources, 
car durant cette période (1727–1821), les idées des Lumières provoquent les 
réactions de l’Église orthodoxe contre la nouvelle philosophie, ce qui conduit 
parfois à une coalition avec l’Église occidentale,35 tandis que les traductions de 

2 (1997): 539–54; Heyberger, Les chrétiens du Proche-Orient au temps de la Réforme catholique 
(Syrie, Liban, Palestine, XVIe–XVIIIe siècle) (Rome: École française de Rome, 2014).

31 Slot, Archipelagus turbatus, 276. 
32 Ibid., 150 et suiv. 
33 Μario Vitti, Ιστορία της νεοελληνικής λογοτεχνίας(Athènes: Odysseas, 2003), 61, 100. 
34 Comme dans les confessions de Kyrillos Loukaris (1633) et de Peter Mogila (1666) 

traduites par Meletios Syrigos, voir Podskalsky, Η ελληνική θεολογία επί τουρκοκρατίας, 
235–40, 301–4.

35 Ibid., 412–76.



270	 Alexandra Sfoini

livres occidentaux par des Grecs s’engagent dans la défense de la religion.36 Au 
cours de la même période, plus précisément à partir de 1746, la publication de 
traductions des œuvres des jésuites et d’autres missionnaires s’est poursuivie.37 
Certaines sont des rééditions du siècle précédent, comme les enseignements de 
Bellarmino et de Ledesma. Parmi les nouvelles éditions, citons les traductions 
des dévotions des jésuites Alfonso Rordiguez et Giovanni Pietro Pinamonti en 
frangochiotika, et des œuvres du jésuite Paolo Segneri en grec par des traducteurs 
grecs, qui ont été largement diffusées en Orient et dans les Balkans.38 Les titres 
de certains ouvrages contenant les termes “vraie sagesse” ou “philosophie 
chrétienne” indiquent une intention de s’opposer à la “saine philosophie” des 
Lumières.39

Au XIXe siècle, la nouvelle réalité de l’émergence des identités nationales 
obligera les Levantins à choisir entre leurs deux identités, l’ancien groupe 
européen et l’actuelle communauté ottomane. L’identité religieuse ne suffit 
plus et l’hybridation ne peut être tolérée dans les nouvelles conditions de la 
modernisation de l’Empire ottoman, de la dissolution des structures religieuses et 
des nationalismes des XIXe et XXe siècles.40 Durant cette période, de nombreuses 
traductions ont été publiées en frangochiotika (18 nouveaux titres de traduction 
et 44 éditions) dans le but de renforcer la doctrine. Les éditions en frangochiotika 
ont diminué au cours du XXe siècle, tout comme les communautés catholiques 
(deux publications de traductions et aucun nouveau titre). 

36 Comme la traduction par Nikiforos Theotokis du livre anti-voltairien de l’ecclésiastique 
helléniste Joseph Guillaume Clémence, L’authenticité des livres tant du Nouveau que de 
l’Ancien Testament (Vienne, 1794) et le livre Vérité et Excellence des Saintes Écritures (Venise, 
1815), traduction du français par Nikolaos Papadopoulos, voir Alexandra Sfoini, Ξένοι 
συγγραφείς μεταφρασμένοι ελληνικά 1700–1832 (Athènes: FNRS, 2019), 98–103.

37 Ibid., 112–17.
38 Virgil Căndea, “Interférences culturelles au Levant: les écrits de Paolo Segneri en arabe, 

grec, roumain et turc,” RESEE 27 (1989): 49–63. 
39 Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα” βιβλία, 67–70.
40 Schmitt, “Λεβαντίνοι, Ευρωπαίοι και παιγνίδια ταυτότητας,” 141–45. Dans la région 

de l’Ano Syros, Petros M. Stefanos, éditeur de journaux dans les premières décennies 
du XXe siècle, revendique l’identité nationale des catholiques en même temps que leur 
identité religieuse et promeut leur patriotisme, voir Christos Loukos, Η Ερμούπολη της 
Σύρου (1821–1950): Από το Λίβερπουλ της Ανατολικής Μεσογείου στη βαμβακούπολη των 
Κυκλάδων (Héraklion: Panepistimiakes Ekdoseis Kritis, 2022), 240–47. Sur l’attitude des 
communautés catholiques des Cyclades lors de la Révolution de 1821 et leur conversion 
obligatoire en citoyens grecs en 1830, voir Dimitris Kousouris, “The Catholic Communities 
of the Aegean Archipelago during the Greek Revolution, 1821–1830,” Historein 20, no. 1 
(2022), https://doi.org/10.12681/historein.25559.



	 Interactions culturelles et traductions	 271

Un décompte approximatif montre que sur un total de 120 éditions en 
frangochiotika – sur la base de la liste de Markos Foskolos –, 26 titres sont 
mentionnés comme étant des traductions. Il s’agit pour la plupart de dévotions, 
mais aussi de catéchismes. Avec les rééditions, elles sont au nombre de 56, soit 
46% des éditions. Par siècle, elles se répartissent comme suit:

Siècles Titres de traductions Éditions de traductions Total
XVIe–XVIIe 2 3 4
XVIIIe 6 7 10
XIXe 18 44 101
XXe 2 4
1595–1957 26 56 120

Si l’on ajoute à ces traductions les livres liturgiques en frangochiotika, où il n’est 
pas toujours précisé qu’il s’agit d’une traduction du latin,41 on peut dire alors que 
les éditions en frangochiotika sont en grande partie des traductions. 

Les traductions des XVIe–XVIIIe siècles ont été publiées à Rome (7), 
Venise (4) et Padoue (1). La majorité des traductions ont été publiées au XIXe 
siècle (18 titres et 44 éditions). La plupart d’entre elles ont été publiées dans la 
seconde moitié du siècle par des imprimeries de Smyrne (22) et d’Istanbul (12) 
qui fonctionnaient au milieu du XIXe siècle, tandis que quelques livres ont été 
publiés à Vienne (5) et à Paris (2) dans la première moitié du siècle. En d’autres 
termes, on assiste à un déplacement du lieu de publication de l’Italie vers le 
Levant. 

Dans le cadre de cette brève présentation, nous avons observé divers types 
d’interactions culturelles entre deux ou plusieurs cultures, depuis l’acculturation 
spontanée des Italiens et d’autres immigrants dans la mer Égée, les osmoses, 
les syncrétismes et les hybridations entre les communautés orthodoxes et 
catholiques dans le Levant, les transferts culturels de l’Ouest vers l’Est dans les 
communautés catholiques et orthodoxes par le biais de traductions de textes 
religieux en grec et en frangochiotika. Outre le phénomène de la traduction, les 
textes religieux font également partie du processus de “confessionnalisation”,42 

41 Foskolos, Τα “Φραγκοχιώτικα” βιβλία, 57–58.
42  Sur la notion de confessionnalisation, voir Heinz Schilling, “Die Konfessionalisierung 

von Kirche, Staat und Gesellschaft: Profil, Leistung, Defizite und Perspektiven eines 
geschichtswissenschaftlichen Paradigmas,” dans Die katholische Konfessionalisierung: 
Wissenschaftliches Symposion der Gesellschaft zur Herausgabe des Corpus Catholicorum und 
des Vereins für Reformationsgeschichte, éd. Wolfgang Reinhard et Heinz Schilling (Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus, 1995), 1–49. Voir aussi John M. Headley, Hans J. Hillerbrand et 



272	 Alexandra Sfoini

c’est-à-dire d’une construction de communautés confessionnelles en Europe où 
prévalent les retranchements doctrinaux, les conflits mais aussi les interactions. 
Il s’agit d’un processus qui a duré du XVIe au XVIIIe siècle et qui a apparemment 
été transféré de l’Occident à l’Orient, où il était lié à l’activité des missionnaires 
envoyés de Rome, qui s’est intensifiée après le Concile de Trente et qui a 
contribué à l’occidentalisation de l’Orient. Les livres en frangochiotika visaient 
à former une communauté confessionnelle et à renforcer les identités religieuses 
fondées sur la doctrine dans une société multiethnique et multiconfessionnelle, 
ce qui a contribué à l’enfermement des communautés catholiques et à l’hostilité 
mutuelle avec les communautés orthodoxes aux XVIIe et XVIIIe siècles, un 
enfermement qui pourtant n’a pas été toujours le même,43 tandis qu’au XIXe 
siècle, en raison de la nationalisation croissante, les sujets ottomans chrétiens 
de rite latin seront confrontés à des dilemmes d’intégration nationale. 

Institut de recherches historiques / FNRS

Anthony J. Papalas, éds, Confessionalization in Europe, 1555–1700: Essays in Honor and 
Memory of Bodo Nischan, Aldershot: Ashgate, 2004); Jörg Deventer, “‘Confessionalization’: 
A Useful Theoretical Concept for the Study of Religion, Politics and Society in Early Modern 
East-Central Europe?,” European Review of History 11, no. 3 (2004): 403–25; Christophe 
Duhamelle, “Confession, confessionnalisation,” Histoire, monde et cultures religieuses 26 
(2013): 59–74. Ces dernières années, des tentatives ont été faites pour utiliser le concept de 
manière conditionnelle en relation avec le monde orthodoxe et le contexte ottoman, voir 
Mihai-D. Grigore et Florian Kührer-Wielach, éds, Orthodoxa Confessio? Konfessionsbildung, 
Konfessionalisierung und ihre Folgen in der östlichen Christenheit Europas (Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 2018); Kostas Sarris, Nikolas Pissis et Miltos Pechlivanos, éds, 
Confessionalization and/as Knowledge Transfer in the Greek Orthodox Church (Wiesbaden: 
Harrassowitz, 2021); Tijana Krstić et Derin Terzioğlu, éds, Entangled Confessionalizations? 
Dialogic Perspectives on the Politics of Piety and Community-Building in the Ottoman Empire, 
15th–18th Centuries (Piscataway: Gorgias Press, 2022). D’autre part, la recherche récente 
se concentre sur les similitudes chrétiennes communes à des acteurs individuels ou à des 
groupes d’acteurs (transconfessionalité), voir Christina Alexiou et Daniel Haas, éds, Westliche 
Konfessionskirchen und orthodoxes Christentum als Thema der Interkonfessionalitätsforschung 
(Göttingen: V&R Unipress, 2024).

43 Sur les modes de coexistence complexes et ambigus entre les différentes communautés 
chrétiennes de la Méditerranée orientale, la porosité des frontières confessionnelles et les efforts 
déployés par les autorités hiérarchiques pour les renforcer en interdisant la communicatio 
in sacris, c’est-à-dire toute forme de participation d’un catholique aux rites liturgiques et 
aux sacrements d’un culte non catholique, voir Cesare Santus, Trasgressioni necessarie, 
Communicatio in sacris, coesistenza e conflitti tra le comunità cristiane orientali (Rome: École 
Française de Rome, 2019); voir aussi Francisco Bethencourt et Denis Crouzet, éds, Frontières 
religieuses dans le monde moderne (Paris: Press de l’Université Paris-Sorbonne, 2013). 



	 Interactions culturelles et traductions	 273

APPENDICE. ÉDITIONS DE TRADUCTIONS EN FRANGOCHIOTIKA

1595. Ledesma/Castagnola. Didascalia christianiki. Romi: L. Zannetti.
1602. Bellarmino/Karyofillis. Dottrina christiana breve. Romi: L. Zannetti.
1695. Bellarmino/Karyofillis. Dottrina christiana breve. Padova: Seminario.
1746. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Romi: Antonii de Rubeis.
1751. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: Α. Rotilius.
1758. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: F. Sartorio.
1763. Pinamonti/Gagliardi. I colasis anikti. Venetia: Remondiana.
1766. Pinamonti/Anonyme. To dhendhro tis zois. Venetia.
1783. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: L. P. Salvioni. 
1791. Pinamonti/Anonyme. I alithini sofia. Venetia: Carattoniana.
1801. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli.
1816. […]/Carapelli. Officium hebdomadae sanctae. Venetia: Picotti.
1817. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Romi: A. Rotiliο.
1820. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu Stavru. 
Constantinoupoli.
1830. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. En Parisiis: 
Adrianos Le Clere.
1831. Pinamonti/Anonyme. I alithini sofia. Vienni: ton Mechithariston.
1833. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu Stavru. Vienni.
1839. Thomas à Kempis/Rodinos (?). Peri Mimiseos Christou. Vienni: ton 
Mechithariston.
1843. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Constantinoupoli: Vivliopolion 
tu Aghiu Venedhictu.
1846. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Vienni: ton 
Mechithariston. 
1848. […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Parisia: Adrianos 
Le Clere.
1849. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Smirni: N. 
Stamenis.



274	 Alexandra Sfoini

1849. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli: Indic. Bizantino.
1849. […]/Valentino. Vios tis Aghias Veronikis. Smyrni: N. Stamenis.
1850. […]/Valentino. Enneameron pros tin Aghian Veronikin. Smirni: N. 
Stamenis. 
1851. De Liguori/[…]. Episkepses pros to aghiotaton mystirion. Smirni: Patrikios 
ke Marcopulos.
1853. […]/J.F. Carapelli et I.M. Vitali. Officium hebdomadae sanctae. Smirni: 
A. Damiano. 
1853. Messia-Pius VI/Valentino. Evlavia… tis aghonias tu sotiros. Smirni: 
Sougiollis. 
1854. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli.
1856. […]/[…]. Petit paroissien contenant les prières du matin. Smirni: Sougiollis.
1856. Rosiers François (?)/[…]. I voithia ton aghion psichon tu cathartiriu. 
Smirni: Sougiollis.
1857. […]/J. Policarpu. Dhidhaghmata practica ke ithica. Smirni: Sougiollis. 
1857. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Vienni: ton 
Mechithariston.
1860. […]/Aloisios. I odhos tu uranu dhiladhi to orologion. Smirni: A. Damianos. 
1862. […]/Archangelos ek Gradaras. Οdhos tu stavru. Constantinoupoli: 
Courrier d’Orient.
1862. […]/Aloisios. Epitomi tu tritu taghmatos tis metanias. Smirni: Sougiollis.
1864. Alfonso de Liguori /[…]. Episkepses pros to aghiotaton mystirion. Smirni: 
Sougiollis.
1866. Rodriguez/Velastis. Anapavsis tis cardias. Smirni: Marcopulos.
1870. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Smirni: A. 
Damianos.
1872. […]/Archangelos ek Gradharas. Enneaimeron tis panamomu sillipseos. 
Smirni: Sougiollis.
1874. De Liguori/Korsini. Alithie eonie. Smirni: Adhelfi Vidori. 
1875. […]/Carapelli. Officium hebdomadae sanctae. Smirni: Adhelfi Vidori.
1876. Sales/Credo. Filothea i isaghoghi is tin evlavi zoin. Smirni: Adhelfi Vidori.
1877. […]/[…]. Enneameron is tin Timin tu endoxu Aghiu Polycarpu. Smirni: 
Adhelfi Vidori.



	 Interactions culturelles et traductions	 275

1877. […]/Ι.Μ.. Neos Min tis Marias […] ek tu ghallicu. Smirni: Adhelfi Vidori.
1877. Thomas à Kempis/Rosiers (?). I Mimisis tu Iisu Christu. Smirni: Adhelfi 
Vidori.
1884. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli.
1885 […]/Dandria. I Imera apo ton Christianon aghiasmeni. Smirni: Adhelfi 
Vidori.
1886. […]/[…]. Thisavros dia tus evlavis tis Ierotatis Cardias tu Iisu. [France?]
1890. […]/[…]. Epitomi tu tritu taghmatos tis metanias tu aghiu Frankiscu. 
Smirni: Adhelfi Vidori.
1890. […]/[…]. To aghiotaton rodharion is tin amiandon mitera tu Theu Marian 
… Le saint Rosaire. 
1892. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli.
1893. De Liguori/Korsini. Eonie alithie. Constantinoupoli: A. Zellich.
1898. De Liguori/Korsini. Eonie alithie. Constantinoupoli.
1931. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. 
Constantinoupoli.
1957. Leonardo da Porto Maurizio/Candido (?). Dromos tu stavru. Istanbul: 
Guler.



Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

