_<pubising e

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 6 (2009)

The Relevance of the History of Modern Greek Society and Culture for Comparative and International History

Les "Lettere ateniesi"” de Markos Réniéris. Une
The istorical Review herméneutique des ruines

La Revues istorique
Roxane D. Argyropoulos

doi: 10.12681/hr.244

VOLUME VI (2009)

Institut de Recherches Néohelléniques
Fondation Nationale de la Recherche Scientifique

Institute for Neohellenic Research
National Hellenic Research Foundation

To cite this article:

Argyropoulos, R. D. (2010). Les "Lettere ateniesi” de Markos Réniéris. Une herméneutique des ruines. The Historical
Review/La Revue Historique, 6, 187-206. https://doi.org/10.12681/hr.244

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 27/01/2026 16:40:50




LES “LETTERE ATENIESI” DE MARKOS RENIERIS.
UNE HERMENEUTIQUE DES RUINES

Roxane D. Argyropoulos

REsuME: Markos Réniéris appartient a la diaspora grecque d’Italie. Il a passé son enfance
et son adolescence a Venise, ol vers 1825 s’installe son pére; il y bénéficie d’'une culture
italienne au lycée catholique de Santa Caterina et a la faculté de droit de Padoue. En
1835, en dépit du succes que connaissent ses activités littéraires, il envisage de rejoindre sa
terre d’origine pour se fixer définitivement a Athénes. En 1837, il fait publier les “Lettere
ateniesi” dans la revue milanaise Strenna italiana. Dans ces quatre lettres, la premiére
datée du ler mai 1836, 'auteur s’appuie sur des éléments autobiographiques pour raconter
a une personne en Italie les effets produits sur lui par la découverte de la Gréce. Extasié
devant les vestiges des monuments, il médite sur le grand spectacle qui s’offre a ses yeux;
il présente son imagination poétique en exprimant le gotit des ruines que 'on trouve chez
les écrivains des Lumiéres et du mouvement romantique. Néanmoins, les difficultés de la
vie quotidienne succedent a 'admiration des traces de I’ Antiquité. Confronté a sa nouvelle
situation, il prend conscience de la distance qui le sépare de I'Italie de sa jeunesse. Réniéris
témoigne d’une conscience de la perte, et le spectacle des ruines éveille en lui une nostalgie
douloureuse du passé.

Lorsqu’en 1836, Markos Réniéris! écrit les “Lettere ateniesi”,? publiées 'année
suivante dans la revue littéraire Strenna italiana,’® il n’a encore que vingt ans.

! Markos Réniéris (Trieste 1815-Athénes 1897) a été un personnage important de la
vie intellectuelle, politique et économique de la Gréce de la seconde moitié du XIXe siecle.
Son pére Ioannis Réniéris était d’origine crétoise et sa mere Teresa Saccomanno venait de
Génes. Voir Anonyme, “Markos Réniéris”, Etrjatov nuepoddyiov tov étovs 1890 [Annuaire
del’année 1890], éd. C. Skokos, Athénes 1890, pp. 257-261. Cf. Caterina Carpinato, “Markos
Renieris. Rassegna bio-bibliografica”, Evkapmiag émavog. Agiépwua otov xabnynth
Iavayiwty A. Maotpodnuntpn [Hommage au professeur Panayotis D. Mastrodimitris], éd.
Giorgos Andreioménos, Athénes: Poreia, 2007, pp. 201-242.

? “Lettere ateniesi di Marco Renieri”, Strenna italiana per I'anno 1837, pp. 87-112. Je
remercie trés chaleureusement le professeur P. M. Kitromilidés ainsi que Alexandre Kellis
de m’avoir procuré les photocopies de ce texte.

* Dans le méme volume de la Strenna italiana, éditée a Milan par Paolo Ripamonti-
Carcano, on peut trouver les articles d’écrivains célebres de I'époque, tels que Tullio
Dandolo, Maria Giuseppe Guacci, Opprandino Arrivabene, F. Carrone di S. Tommaso,
Cesare Cantu, Luigi Carrer, Defendente Sacchi. Dans la Strenna italiana de I'année
précédente, Réniéris avait publié avec succes une nouvelle intitulée “Il Deforme. Novella.

The Historical Review / La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume VT (2009)



188 Roxane D. Argyropoulos

Peu de temps aprés que la petite bourgade d’Athénes soit proclamée nouvelle
capitale du jeune royaume de Grece, il retrouve son oncle paternel Nicolas
Réniéris* et son frére unique Nicolino qu’il perdra prématurément en 1837.
La connaissance du contenu de ces textes, méconnu jusqu'aujourd’hui, s’avere
précieuse pour une meilleure appréhension de son acheminement et de sa
réflexion. Ils offrent des précisions nouvelles qui contribuent a une lecture de
ses choix et de son trajet.

Venu d’Italie ou il a passé les dix-neuf premiéres années de sa vie, ce
jeune Grec de la diaspora,’® a fait ses études secondaires et universitaires au
célebre lycée catholique de Santa Caterina a Venise et a la faculté de droit de
Padoue. Ses écrits juvéniles, parmi lesquels s'incrivent les “Lettere ateniesi”,
vont naturellement recevoir une forte empreinte de la langue et de la culture
italienne. Nourissant une affection particuliére pour la vie culturelle et
politique de la Péninsule, il y a assisté de pres aux mutations culturelles de la
premiére moitié du XIXe siecle, aux importantes transformations politiques et
sociales de 'hégémonie napoléonienne,” a la transition du néo-classicisme au
romantisme rénovateur et révolutionnaire, étroitement associé au mouvement
du Risorgimento.®

Versione da un componimento inedito spagnuolo per opera di Marco Renieri”, pp. 1-39.
1l s’agit de la vie sentimentale de I'aristocrate espagnol Alvaro qui meurt en combatant les
Infideles.

*Nicolas Réniéris, médecin a Chania en Créte, a déployé une large activité patriotique.
En 1826, il est élu président du Vouleftikon a la troisiéme Convention révolutionnaire de
Troizéne. Il s’installe a Athénes et milite pour la revendication et I'annexion de la Crete.
Sénateur, il meurt en 1848.

* Sur la mort prématurée de Nicolino Réniéris, voir Carpinato, “Renieris”, pp. 213-
214.

¢ Sur la communauté grecque de Venise au XIXe siecle, voir Artémis Xanthopoulou-
Kyriakou, H eAAnviky kowotnte TG Bevetiag (1797-1866). AoiknTiki KoL o1koVouIKy
opy&vwor, exmoudevtikyy kot moltiky SpaoctnpidtnTa [La communauté grecque de
Venise (1797-1866). Organisation administrative et économique, activités culturelles et
politiques], Thessalonique 1978. Cf. N. G. Moschonas, “La communita greca di Venezia.
Aspetti sociali ed economici”, dans I Greci a Venezia. Atti del Convegno Internazionale
di Studio, Venise, 5-7 novembre 1998, éd. Maria Francesca Tiepolo et Eurigio Tonetti,
Venise: Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti, 2002, pp. 221-242.

7 Nicold Mineo, Cultura e letteratura dell’ Ottocento e UEta napoleonica, Rome et Bari:
Laterza, 1991.

8 G. Gambarin, “La polemica classico-romantica nel Veneto”, L’Ateneo Veneto 2/1
(juillet-aotit 1912), pp. 105-138; 1/1 (janvier-février 1913), pp. 43-67.



=

87
LETTERE ATENIESI

i
- BReree Henieri.

(Atene, 1 Maggio 1836)

Presso alle maestose rovine del tempio di Giove
Olimpico scorre I’ Ilisso; ‘e, scendendo da un sasso,
forma una cascata, che sino ad oggi conserva I’ an-
tico nome di Sorgente di Calliroe. Perd le liete
idee che in moi sogliono destare i nomi delle greche
Ninfe sparirono da que’ contorni. La vicino si stende
il cimitero della citta; la Ninfa ¢ divenuta una specie
di Deita infernale; e I’ Hisso, tramutato in Lete, &
cola il varco a cui debbe passare, per non ripassarne
mai pili, tutta la generazione d’Atene.

In mezzo a quella selva di croci, una pietra con
un nome rozzamente intagliato distingue il posto ove
riposano le ossa del mio amico. La terra ancora
smossa, il marmo ancor lucido dimostrano che solo
da pochi giorni si apri quella tomba a ricevere il
suo tributo.

E poche settimane prima ch’egli si congedasse

|

“Lettere ateniesi di Marco Renieri”, Strenna italiana per 'anno 1837, p. 87.



190 Roxane D. Argyropoulos

Introduit facilement dans les milieux littéraires de Venise, grace a Emilio
De Tipaldo,” ami de ses parents et a qui il reste particulierement 1ié, Markos
fréquente des personnages célébres de la ville des doges." Passionné par
écriture, il se lance trés tot dans les lettres en se construisant une réputation
d’écrivain. Avec succes, il fait paraitre en 1834, un ouvrage intitulé Intorno agli
scopritori delle cose (Venise: Tipografia di Alvisopoli, 1834). La méme année,
aux coOtés de Tipaldo, il participe a la réalisation de I'importante Biografia degli
Italiani illustri (Venise: Tipografia di Alvisopoli, 1834-1845), une entreprise
éditoriale considérable en dix volumes. Tipaldo dirige le travail en mettant en
valeur la production littéraire et scientifique des Italiens au temps des Lumiéres
et au début du XIXe siécle. Dans le premier volume, Réniéris a écrit les articles
sur le poete de Ferrare Onofrio Minzoni (1754-1817) et sur le philosophe
napolitain Gaétano Filangieri (1752-1788)."!

Pourtant, en dépit du succés que connaissent ses activités littéraires, il
cherche toujours sa vocation en envisageant de rejoindre sa terre d’origine
pour s’y fixer définitivement. Le 11 juillet 1835, il fait part 8 N. Tommaseo
de son prochain départ,'? en avouant qu’en quittant la cité des doges, il est

? Emilios-Amédéos Typaldos-Prétendéris (Corfou 1798-Mirano 1878), originaire de
Céphalonie, a joué un rdle considérable dans la vie intellectuelle de Venise o, de 1825
a 1848, il occupe le poste de professeur d’histoire, de géographie, de droit maritime au
Collége naval. Militant du Risorgimento, il s’engage en Vénétie dans la lutte pour I'unité
italienne. Impliqué dansla révolte de 1844, il est suspendu de ses fonctions. De 1848 a 1849,
il occupe & Venise le poste de capo dell'Istruzione Pubblica. Président de la communauté
grecque, maire de Mirano, membre de nombreuses académies d’Italie, traducteur en
italien de Herder et de L’histoire de la littérature grecque de F. Schoell, il a écrit une Histoire
de la Greéce en trois volumes, la biographie de A. Moustoxydis et bien d’autres études.
Cf. M. Biscione, “De Tipaldo Emilio”, Dizionario biografico degli Italiani, Rome: Istituto
dell’Enciclopedia Italiana, 1991, pp. 462-464. Voir Donatella Rasi, “Un greco amico del
Tommaseo: Emilio de Tipaldo”, dans Niccolo Tommaseo: Popolo e nazioni. Italiani, Corsi,
Greci, Illirici. Atti del Convegno Internazionale di Studi nel Bicenterario della nascita di
Niccolo Tommaseo, éd. Francesco Bruni, Venise, 23-25 janvier 2003, Centro Universitario
di Studi Veneti, Rome et Padoue: Antenore, 2004, Biblioteca veneta 2, Vol. 11, pp. 537-578.

10 Sur la période autrichienne de Venise, voir A. Zorzi, Venezia austriaca, 1798-1866,
Rome et Bari: Laterza, 1985, pp. 239-284.

" Biografia degli Italiani illustri nelle scienze, lettere ed arti nel secolo XVIII e de’
contemporanei, éd. Emilio De Tipaldo, Vol. I, Venise: Tipografia di Alvisopoli, 1834, pp.
76-85, 441-462.

12 Niccold Tommaseo (Sibenik en Dalmatie 1802-Florence 1874), écrivain, homme
politique, poéte, lexicographe et philhelléne, avait tissé des relations particuliéres avec les
Grecs de Venise: Tipaldo, Andréas Moustoxydis, Antonio Papadopoli, le pere Anthimos
Masarakis, prétre de I'Eglise orthodoxe de Saint-Georges qui lui a appris le grec moderne.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 191

conscient qu'une nouvelle étape commence dansle cours de savie."” Nul doute,
il revient a I'écrivain dalmate de I'avoir poussé sur la voie du changement,'
I'encourageant, a plusieurs reprises, a participer a la renaissance culturelle de
son pays.'> Réniéris envisage de s’établir & Athénes afin de se rendre utile a sa
patrie, et, comme il le déclare dans les “Lettere ateniesi”, combattre 'erreur et
le vice et faire I'éloge de la vérité et de la vertu.'®

Personnage entre deux nationalités, Marchetto, comme Ilappellent
affectueusement ses proches, Tipaldo et Tommaseo notamment, commence a
affirmer sa grécité seulement lorsqu’il affronte la réalité grecque, ses paysages,
ses antiquités, ses chants populaires. Lors de leur rencontre a Florence, en
juin 1833, N. Tommaseo note dans son journal que Réniéris lui parait étre le
plus loyal parmi les Grecs,"” en ajoutant ailleurs: “Le pere est Grec. Le fils est
Italien, plus candide qu'un Italien.”® Dans les Scintille, qu’il lui dédie entre
autres, il le caractérise en 1841 a fois Grec et Italien."”

Sur P'amitié le liant & Emilio De Tipaldo, voir Donatella Rasi, “Storia di un’amicizia. Il
carteggio inedito Niccoldo Tommaseo — Emilio De Tipaldo”, Alla lettera. Teorie e pratiche
epistolari dai Greci al Novecento, éd. Adriana Chemmello, Milan: Guerini Studio, 1998,
pp. 263-313.

1 Caterina Carpinato, “La corrispondenza inedita tra Niccolo Tommaseo e Markos
Renieris”, Tommaseo, p. 516: “Un’epoca della mia vita finisce per dar luogo ad un’altra.
Sara ella piu fortunata della prima? Sara quello che Dio vorra.”

" N. Tommaseo, Scintille, éd. Francesco Bruni avec Egidio Iveti¢, Paolo Mastandrea
et Lucia Omacini, Milan et Parme: Fondazione Pietro Bembo/Ugo Guanda Editore,
2008, p. 53. Tommaseo le conseille d’étre avant tout un Grec en instruisant la nouvelle
génération: ““Eco"EAAnv, @ Mapke. 'Eunopeig va PaAng eig tavtyv v yiv v iepav
OTOPOVG EVKAPTIONG WPALOTNTOG EvapéTon. TV mpémel va dvabpéyng, va dykaliaong kai
va Leatavng p& TH vony T@v Aoywv oov T@v Beppdv thv véav yevedav. Aida&é tovg
va fival’EXAnveg éni mavtov, pite yirtakol, pite mibnkot. IIpog tov Aadv tOvV ntwyov
4o dotjp, kol ThovotoV ig Ta aiobrpata, Tpog TOV Aadv TOV dnaidevtov amod ta BifAia,
nemaSeVUEVOV ElG TNV EMOTAUNY TAG &yamng, oTpéye ug evoeBetav TOV AoOyov oov.”

1 Plusieurs autres passages des Scintille expriment ce désir d’encouragement de la part
de Tommaseo envers M. Réniéris. Ibid., pp. 202-203, 360, 361-362. Voir C. Carpinato, “N.
Tommaseo, le Scintille greche e la raccolta dei canti popolari. Contributo per una storia
delle relazioni fra la cultura italiana e cultura greca a meta Ottocento”, Ztépavog. Tribute
to Walter Puchner, éd. lossif Vivilakis, Athénes: Ergo, 2007, pp. 251-268.

16 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 99.

7 N. Tommaseo, Diario intimo, éd. Raffaele Ciampini, Turin: Giulio Einaudi, 1938, p.
116: “Veggo Renieri, il pit leale tra’greci.”

18 Ibid., “Greco il padre, italiano e pitt candido che italiano, il figliulo.”

¥ Tommaseo, Scintille, p. 140: “Di cio scrivevo io grecamente ad un greco e italiano
insieme.



192 Roxane D. Argyropoulos

Les “Lettere ateniesi” la premiére portant la date du ler mai 1836, se
construisent dans une structure dialogique. L’auteur s’appuie sur des éléments
autobiographiques pour raconter les effets produits sur lui par la découverte de
son pays d’origine. C’est un jeune homme plein d’avenir qui s’appréte a faire
son entrée dans une société différente a celle qu’il était habituée jusqu’alors. I
y a, d'un c6té, la fiction d’une interlocutrice qui lui demande impatiemment
la description d’Athénes et de ses antiquités et avec laquelle, de 'autre coté, le
locuteur discute et se plaint de ne pas voir son visage tant aimé.

L’arriere-fond de ces lettres qui présentent donc les caractéristiques d’'un
texte a la fois autobiographique et littéraire, est constitué par I'époque cruciale
d’adaptation et d’intégration dans la réalité grecque que traverse Réniéris
dans les années 1835-1836. Il s’agit surtout pour lui d’'une période difficile
de transition de la culture italienne a une autre, d’'un double mouvement
de rupture avec le passé et d'un commencement radical. De prime abord,
il n’a pas le courage d’assumer définitivement la rupture qu’il est en train
de vivre, il ne veut pas trahir son passé italien d’ott un certain désespoir; il
retisse par I'écriture I'effort de ne pas briser les liens affectifs qui le lient a
son adolescence italienne. Comme le témoignent les “Lettere ateniesi”, le
bouleversement émotionnel éprouvé par le jeune Markos et I'intensité de
ses sensations coincident a une quéte des origines, la Gréce appartenant
jusqu’alors, comme il explique, a 'imagination et a la poésie.?

Parti avec joie d'un pays ou il a connu 'abondance, il est attristé par le
spectacle que lui présente sa patrie jonchée de toutes parts de débris. Au
début, il s’agit d’un voyage initiatique, entrepris dans une sorte de dimension
onirique, mais au bout duquel il doit affronter une réalité qui lui parait
semblable a la fatalité des Anciens:

E questadurarealta,la quale. simile al Fato degli antichi, si pone innanzi
ad ogni empito dell’'anima, ad ogni sforzo del genio, e reprime e spegne
la fiamma che si solleva in cielo, in qual luogo doveva ella prendere a
lottare con me? Nella patria stessa dellaimmaginazione e della poesia.!

Extasié devant les ruines des monuments qui faisaient autrefois I'orgueil
du Pirée et d’Athenes, Réniéris médite cependant sur le grand spectacle qui
s’offre a ses yeux, devant un paysage déserté et parsemé de maisons détruites
par une longue guerre pour I'Indépendance.”? Doué d’'une imagination vive, il

2 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 97.

2 Ibid.

2 Lestableaux de Martinus Roerbye et de Alfred Beaumont nousrévélentl’anéantissement
de 'Attique de cette époque. Cf. Catherine Coumarianou, A84ve, n oAy - ot &vBpwmor.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 193

exprime surtout le gotit des ruines que I'on trouve aux XVIIle et XIXe siecles
dans la pensée francaise de Diderot a Flaubert ainsi que dans I'idéalisme
allemand. Le théme des ruines, qui engage a une réflexion historique et
philosophique, est tout a fait central dans ce texte de Réniéris qui nous livre
une méditation passant de la sensibilité pour le pittoresque de la ruine a celle
sur la décadence et la mort. Au contact des monuments, émerge chez lui
une sensibilité qui satisfait le réve imaginaire et double d’irréalité le temps
historique:** “Sembra che la generazione, la quale ha eretto quei monumenti,
sia discesa teste nella tomba: sembra che ancora una seconda non abbia osato di
entrare nel campo in cui sono impresse le gigantesche vestigia dell’antichita.”*

Les sculptures mutilées, en nous situant entre le temps et I'éternité,
symbolisent pour Réniéris, sensible a la dimension esthétique des ruines,*
non seulement la décadence de la civilisation grecque, mais elles le touchent
en lui évoquant également ses propres abimes:

Qual profonda impressione opera nell’anima il terribile instantaneo
passaggio dal moto all’eterna quiete!...Sembra che la mente si
compiaccia intorno a quel punto che separa il Tempo e U'Eternita:
sembra si compiaccia a farsi innanzi sino alla sponda del finito, e ad
inchinarsi gettando uno sguardo sull’infinito abisso. Tanto profondo
si stampa nell’anima degli uomini quell’atto, quel momento solenne
in che si diedero un ultimo addio nella terrena loro patria!®

Atheénes éveille en lui une nostalgie douloureuse qui, cependant, I'éclaire
sur sa propre psychologie en dévoilant les facettes de son caractére. Il s’attache
aux ruines car elles s’accordent a son état d’ame. Il y a une correspondance
entre les traces des monuments qu’il est en train de connaitre et le fonds

Agnynoeis kou paptupics, 1206-190¢ awwvag [Athénes, la ville - les hommes. Narrations et
témoignages, XIle-XIXe siecles], Athénes: Potamos, 2005. L’espace urbain d’Athénes subira
de multiples changements architecturaux; nous en avons la description par Georg Ludwig
von Maurer, Das griechische Volk in dffenlicher, kirchlicher und privastrechtlicher Beziehung
vor und nach dem Freiheitskampfe bis zum 31. Juli 1834 , Heidelberg: J. C. B. Mohr, 1835,
Vol. I, p. 122.

# F.-R. de Chateaubriand, Essai sur les révolutions. Génie du christianisme, texte établi,
présenté et annoté par Maurice Regard, Paris: Gallimard, 1978, Bibliotheque de la Pléiade,
p- 881: “Tous les hommes ont un secret attrait pour les ruines.”

 Sophie Lacroix, Ce que nous disent les ruines. La fonction critique des ruines, préface
d’Eliane Escoubas, Paris: L'Harmattan, 2007, Collection Ouverture philosophique, p. 50.

2 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 107.

2 Sur I'esthétique des ruines, voir Robert Ginsberg, The Aesthetics of Ruins, Amsterdam
et New York: Rodopi, 2004.

¥ Réniéris, “Lettere ateniesi”, pp. 110-111.



194 Roxane D. Argyropoulos

caché de son étre; il développe une esthétique de I'intériorisation dans la
mesure ou il confie a I'art le soin de révéler la profondeur de I'existence.?®
Néanmoins, il s’abandonne a un va-et-vient temporel, lorsqu’il ressent une
immense solitude devant I'espace immobile des ruines qui fait arréter le cours
du temps. Ce qui I'émeut au contact des ruines qui se prétent a un dialogue
silencieux,” est précisément cet attachement au silence qui devient plusieurs
fois pour ’homme, explique-t-il, un besoin indispensable en produisant une
impression de paix:*

Nella solitudine il corso del tempo sembra fermato; e 'uomo gode
di non vedersi dinanzi quel terribile nemico che continuo se gli
spinge dappresso, gode di arrestarsi con lo sguardo sull'immobile
spazio. Tale ¢ la causa secreta del diletto che 'anima umana prova
nella contemplazione della solitudine, diletto che molte volte diventa
bisogno.*!

Pourtant, cette méditation le rend capable d’analyser les contrariétés de
son ceeur et sa résolution de dévouement a une grande cause. Dans ce sens,
on observe des interpellations psychologiques qui proviennent du spectacle
de la ruine, celles de la perte, de la solitude et de 'angoisse de ’homme, le
désir de transcender dans le rapport avec le temps avec la précarité de la vie
et 'anéantissement de soi:

Or considerandolo spettatore quella vita nella sua piena manifestazione
ad un tratto arrestasta, considerando quelle membra, nel momento
che la passione pit1 ne agita i muscoli, immobili divenute, sente tutta la
fralezza del’'umana natura, sente tutta la incostanza dell’esistenza. In
quel momento istesso che il suo spirito si solleva esultante pel trionfo
dell’arte sulla materia, in quello deve umiliarsi sotto la destra di Dio.*

Réniéris présente une imagination poétique, le don d’émouvoir en
composant des scenes mélancoliques et d’en faire le cadre de sa narration.*
Dans une certaine mesure, il nous fait penser, dans les déchirements de son

% A propos de la théorie de l'intériorisation chez les idéalistes allemands, Schelling,
Hegel, Holderlin, voir Lacroix, Ce que nous disent les ruines, p. 123.

* Jean Starobinski, L’invention de la liberté, Geneve: Skira, 21987, p. 181.

* Voir D. Diderot, Salons III. Ruines et paysages. Salons de 1767, textes établis et
présentés par Else Marie Bukdahl, Michel Delon et Annette Lorenceau, Paris: Hermann,
1995, Collection Savoir: Lettres, p. 340: “Le méchant fuit la solitude; ’homme juste la
cherche. Il est si bien avec lui-méme.”

31 Réniéris, “Lettere atenesi”, pp. 107-108.

* Ibid., pp. 109-110.

33 Starobinski, “La mélancolie dans les ruines”, L’invention de la liberté, pp. 179-187.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 195

moi et de ses contradictions, & Adolphe de Benjamin Constant. A l'instar
de Childe Harold de Byron, il crie le mal de vivre en approfondissant la
résonance intérieure d'une 4me angoissée. Dans I'introspection des émotions
qu’il ressent, nous assistons aux effusions sentimentales que I'on cherche
dans un texte romantique. Cette introspection dans les profondeurs de son
étre est entreprise consciemment lorsqu’il déclare:

Nondimeno, com’¢ difficile che l'illusione abbandoni interamente
I'uvomo! Persino dal singolare mio stato io traggo in alcuni momenti
materia di conforto. Io vo dicendo in me: il presente mio stato non ¢
al tutto nuovo; io provo per la seconda volta cio che devono provar
una volta nella vita tutti quegli uomini che prestano attenzione ai
fenomeni del loro mondo interiore. Non ci sono nella vita degl’istanti
in cui ci pare di ricordarci dei sentimenti d’un’ altra vita? E durante
la nostra educazione non avvien egli talvolta che la mente coglie certe
veritd non come cose nuove, ma come cose dimenticate?*

Il exprime sa génération, lorsqu’il regarde les monuments en ruine
comme la révélation d’'un modele idéal. Nous assistons, ainsi, chez lui a une
poétique des ruines, pour reprendre la belle formule de Diderot.”® En ce sens,
la ruine est valorisée en tant que stimulant de la méditation et de la réverie. Il
n’exalte pas les ruines en tant que vestiges architecturaux, son regard sur elles
n’implique pas une reconstitution de I’Antiquité.*® Le jeune Réniéris, comme

** Réniéris, “Lettere atenesi”, p. 101. Beaucoup plus tard, Sigmund Freud, lorsqu’il
expose sa théorie de 'inconscient et du refoulement, dira que dans la vie de 'dme rien de
ce qui fut une fois formé ne peut disparaitre. Voir S. Freud, “Le malaise dans la culture
(Das Unbehagen in der Kultur)”, (Euvres complétes, éd. A. Bourguignon et P. Cotet, Paris:
PUF, 1994, pp. 254-257. Tandis que Georg Simmel fait de la ruine I'image du champ clos
de 'ame humaine, “Réflexions suggérées par 'aspect des ruines”, Mélanges de philosophie
relativiste. Contribution a la culture philosophique, trad. de l'allemand par A. Guillain,
Paris: Alcan, 1912, pp. 117-125.

* Diderot, Salons III, p. 335: “Nous attachons nos regards sur les débris d’un arc de
triomphe, d’un portique, d'une pyramide, d’'un temple, d’un palais; et nous revenons sur
nous-mémes; nous anticipons sur les ravages du temps; et notre imagination disperse sur
la terre les édifices mémes que nous habitons. A I'instant la solitude et le silence régnent
autour de nous. Nous restons seuls de toute une nation qui n’est plus. Et voila la premiére
ligne de la poétique des ruines.” Cf. Roland Mortier, La poétique des ruines en France. Ses
origines, ses variations de la Renaissance a Victor Hugo, Genéve: Droz, 1974, Histoire des
idées et critique littéraire, 144.

% Paul Ricceur, Temps et récit. Le temps raconté, Paris: Seuil, 1985, p. 182, cité par
Davide Luglio,
trace(s) et signe(s). Quelques approches herméneutiques de la ruine, éd. Silvia Fabrizio-
Costa, Berne: Peter Lang, 2005, p. 63.

«c

Profond jadis, jadis jamais assez’. La ruine: de la trace au signe”, Entre



196 Roxane D. Argyropoulos

Edgar Quinet,” historicise le langage symbolique, et voit dans le symbole
et le mythe un langage spontané. Il métamorphose le paysage et les édifices
antiques en objets de réflexion et de contemplation, de sorte qu’ils acquiérent
des sens multiples. Pour autant, la ruine possede une fonction médiatrice qui
met en avant la force sémantique des lieux.*®

Si le romantisme consiste a rechercher tout ce qui est prétexte a
réaction sentimentale, la Grece représente pour Réniéris la terre de tant de
réminiscences et d’espérances. En quéte d’'une beauté et d’'un sublime qu’il
pense trouver dans I'éternité de I'art grec, 'univers hellénique est considéré
comme noyau fondateur de la culture occidentale. Il est imprégné d’espoir
pour la vie qui s’annonce et d’admiration pour ces ruines pleines de beauté.
Il subit Plattrait des ruines qui le troublent et I'interpellent. Elles sont pour
lui ontologiquement une absence mais aussi une présence, une intersection
entre le visible et 'invisible. Ce qui est invisible est mis en évidence par la
fragmentation des ruines et la perte de leur fonction. Il montre une attitude
ambivalente vis-a-vis du terme de ruine qui garde chez lui une connotation
positive en tant qu’ écho d’un glorieux passé, mais désigne en méme temps la
dégradation du présent.*

Le site du temple de Poseidon au Cap Sounion, qu’il apercoit de loin
du bateau qui le méne au Pirée, marque son premier contact avec la terre
hellénique:

Stavano sotto i miei occhi i lidi da cui prese le mosse I'incivilimento
europeo, la terra di tante memorie e di tante speranze. E quel
promontorio che innanzi a me s’innalzava era il Sunnio; e da quello
Platone, circondato da’suoi discepoli, al cospetto del cielo e del mare
parlava della creazione e di Dio e della immortalita e della virt.*°

7 Roxane D. Argyropoulos, “L’esthétique du paysage grec chez Edgar Quinet”, The
Historical Review / La Revue Historique 3 (2006), pp. 175-188.

* Le paysage des ruines “affecte la nature d’un signe temporel et la nature, en retour,
achéve de le deshistoriciser en le tirant vers I'intemporel”, Marc Augé, “Le temps de
Ihistoire”, Le temps en ruines, Paris: Galilée, 2003, p. 40. Cf. également, Perception and
Evaluation of Cultural Landscapes, éd. Panayotis N. Doukellis et Lina G. Mendoni,
Athenes: Institut des Recherches sur I’ Antiquité / FNRS, 2004.

¥ Michel Delon, “Le Salon de 1767, un carrefour philosophique”, dans Diderot, Salons
III, pp. 23-24: “Les ruines donnent a voir le contraste entre le travail de ’homme et l'usure
du temps, 'ambition de ’Antiquité et la vie quotidienne présente; elles rendent sensibles
les puissances qui dépassent I'individu. La ruine n’est pas tant le vestige d’une époque
archaique déterminée que la marque de la distance historique.”

0 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 90.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 197

Le spectacle de I'infinité de la Mer Egée lui apporte du réconfort, car il y
voit une empreinte divine et méme une preuve de I'existence de Dieu:

E nella mia anima augustiata si risvegliarono le dottrine attinte un
giorno neilibri di quel savio, le dottrine consolatrici che mi sollevarono
tante volte oltre le cose mortali. Ed io, che prima gemeva sotto il peso
de’miei dolori, ne intravidi un termine; e mi suonod nel cuore una
promessa divina; che al cospetto del mare, dell’infinito mare, tacciono
i dubbj e i timori d’una scettica filosofia; poicheé quell’infinito porta
scritto a grandi caratteri il nome di Dio.*!

Onsentquelaperception qu’iladupaysage grecetdestracesarchéologiques
est imprégnée par sa culture romantique,* pour laquelle le gotit du paysage se
développe par la force évocatrice qu’il déclenche. En contemplant les traces
de I’ Antiquité, il en reste si émerveillé que les ruines du temple de Sounion
se trouvent, remarque-t-il, en accord avec son état d’ame, car de loin elles lui
annoncent la terre des arts et du génie. Abandonnées a 'oubli, elles suscitent
chez lui admiration et paraissent lui sourire. Les colonnes gigantesques se
langant vers le ciel sont percues comme scrutant la pensée qui les a créées;
elles s’interposent en quelque sorte entre le ciel et la mer en établissant une
échelle entre les choses terrestres et célestes. Les fragments qui en restent
deviennent ici une figure de la résistance, et ils témoignent pour Réniéris du
triomphe de I'art sur la matiere.*

Le site de la ruine est cependant la scéne d’une expérience mélancolique,
de T'idylle brisée, le rappel endeuillé de 'amour. Il alimente chez lui la
nostalgie du passé qui ne peut revenir:

Oh come erano in armonia coi sentimenti che mi agitavano 'anima,
le rovine del tempio che da quel promontorio annunzia da lontano al
navigante la terra delle arti e del genio! Gli adoratori del Nume, che si
affollavano fra le sue colonne, son polvere; le statue che lo adornavano
pil non esistono; il pastore albanese s’asside fra quelle rovine che non
comprende, e richiama, fischiando, le sue greggie dal pascolo, né un

4 Ibid.

2 A propos de la question des ruines, on peut lire 'ouvrage de Michel Macharios,
Ruines, Paris: Flammarion, 2004, ou il offre un panorama des différentes thématiques.
Voir Fabrizio-Costa (éd.), Entre trace(s) et signe(s), p. XL

# Réniéris, “Lettere ateniesi”, pp. 91-92: “Tutto cid che dimonstra il trionfo dell’arte
sulla materia.” Sur la fonction philosophique du fragmentaire, voir Vassilike Papoulia,
“Physische Katastrophen und Geschichte. Die Bedeutung des Fragmentarischen”, dans
Martin Korner (éd.), Stadtzerstorung und Wiederaufbau, Vol. 11, Berne, Stuttgart et
Vienne: Verlag Paul Haupt, 2000, pp. 435-449.



198 Roxane D. Argyropoulos

pensiero diverso dai pensieri del jeri e del domani si desta a quella vista
in lui. Eppure in tanta bassezza di fortune, quelle rovine sorridono
ancora; quelle colonne gigantesche si slanciano ancora verso il cielo,
quasi cercando il pensiero che le creo; e la mano de’ secoli, passando
su quei marmi, non ha potuto scancellare 'impronta di vita che vi ha
lasciato la mano del genio.**

Il a pleinement conscience que dans chaque parcelle de terre de Sounion
a Athénes réside une partie de I'histoire, évoquant de grands événements
des temps anciens aux temps modernes. Il se rappelle des combats des Grecs
contre les Perses ainsi que ceux contre les Turcs.” L’espace relie ces deux
périodes historiques si éloignées; tel endroit qui sous un nom était célébre
vingt siécles auparavant, devient sous un nom différent la scéne d’autres
événements héroiques: “Tal luogo, che sotto un nome divenne celebre venti
secoli fa, sott’altro nome divenne scena 'altrieri di eroici fatti.”

Il rapproche les gloires nationales récentes des victoires grecques anciennes
en opérant une superposition entre la Gréce antique et la Gréce moderne et en
soudant de fagon indissoluble la bravoure des Grecs anciens avec celle des héros
de la Révolution de 1821. L’emplacement de la tombe de Andréas Miaoulis se
trouvant a peu de distance de celle de Thémistocle, cette approximité garde
une signification toute particuliére souligne Réniéris. En associant le passé au
présent, il transforme I'espace géographique en mémoire historique, et il vise
a fortifier 'idée d’une continuité ininterrompue entre Anciens et Modernes:
“Un bel pensiero senza dubbio fu quello di porre vicine le ossa de’due eroi; il
sublime colloquio di quelle tombe dice all’'anima molte cose.”

Arrivé au Pirée, surpris de prime abord par un paysage sinistre, il cherche
en vain du regard les monuments grandioses qui ornaient autrefois le port
pendant I’Antiquité.*® Il n’y restent que les traces de 'antique arsenal. En
revanche, il voit des navires de la flotte anglaise et francaise, et s’étonne de
I'absence de bateaux grecs. Les socles vides des statues des lions, gardées a
I'arsénal de Venise, témoignent eux aussi de la déchéance de sa patrie:

* Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 91.

 Ibid,, p. 93.

* Ibid.

Y Ibid,, p. 94.

% Une image semblable nous est fournie par Chateaubriand, Les Martyrs. (Euvres
romanesques et voyages, livre IV, texte établi, présenté et annoté par Maurice Regard,
Paris: Gallimard, 1969, Bibliothéque de la Pléiade, pp. 158-159: “Devant nous était Egine,
a droite le Pirée, a gauche Corinthe. Ces villes, jadis si florissantes, n’offraient que des
monceaux de ruines. Les matelots mémes parurent touchés par ce spectacle.”



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 199

In mezzo a spettacolo si solenne, in mezzo ad emozioni interamente
nuove per me, gettammo l'dncora nel Pireo. Cercai invano collo
sguardo i sontuosi edifizj che lo rendevano un tempo una seconda
Atene. Mi furono mostre soltanto poche vestigia del grande arsenale
d’Ippodamo distrutto da Silla, che potea contenere 'armamento di
cento triremi. Vidi su quelle pietre assicurate le gomene di alcune navi
da guerra Francesi ed Inglesi; vale a dire di quei Galli e di quegli Sciti
che gli Elleni chiamavano Barbari; e mi risovvenni che tutto il regno
della Grecia non ha un vascello di linea. Vidi le basi vuote dei due
Leoni che ora riposano innanzi alla porta dell’arsenale di Venezia; e
piansi veggendo i monumenti, una volta lustro della patria, diventar
segno del suo servaggio; piansi veggendo il genio trascinato dietro al
carro della fortuna.*

Sur la route le conduisant a la capitale, il passe par la tombe d’un autre
héros, celle de Georges Karaiskakis et une heure apres, il arrive a Athénes
ou, grace au caractére chrétien de la ville, I'art rencontre la religion. Mais
ce pelerinage a sa terre d’origine vaut pour Réniéris, sans aucun doute, de
grands sacrifices:

Baciai, lungo la strada, la tomba di Caraiscachis, e, dopo un’ora,
ero gia in quei luoghi che, dopo la citta in cui si adorano le vestigia
del Dio-uomo, offrono il pili grande pascolo alle memorie ed alle
emozioni del viaggiatore: quei luoghi che I'arte fu potente a rendere
un pellegrinaggio cosi sacro all’artista, come quello che la religione
ha divinizzato al Cristiano. E se I'arte, come la religione, domandasse
dei sacrifizj e dei dolori al suo pellegrino, sebbene un siffatto
pellegrinaggio io non I'abbia intrapreso ne a pi¢ scalzi, né sotto i colpi
della disciplina, pure tu sai, o mia cara amica, quali profonde ferrite
puo mostrare il mio cuore. Se grandi sacrifizj e grandi dolori possono
rendere un mortale degno di calcare la terra resa sacra dall’eroismo e
dal genio, io ne sono degno senza dubbio.”

Athénes lui apparait dans toute sa force symbolique et les ruines, en tant
quobjets provenant de 'age d’or de la civilisation grecque, ont le pouvoir
de le reconcilier pour un instant avec son temps. Sur les bords de I'Ilissos
ou se dégagent les colonnes du majestueux sanctuaire de Zeus Olympien,
et ou 'antique source de Callirrhoé forme une cascade, le site lui offre des

¥ Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 94. D’ou le nom de Porto Leone utilisé par les
Vénitiens. Sur la fondation du port du Pirée au XIXe siécle, voir l'article de Sébastien
Marre, “La fondation de la ville du Pirée (1833-1838)”, The Historical Review / La Revue
Historique 3 (2006), pp. 111-135.

30 Réniéris, “Lettere ateniesi”, pp. 94-95.



200 Roxane D. Argyropoulos

rappels mythologiques et allégoriques. En introduisant le theme de la mort,”
Réniéris établit une analogie entre ruine et allégorie:

Presso alle maestose rovine del tempio di Giove Olimpico scorre
I'llisso; e, scendendo da un sasso, forma una cascata, che sino da
oggi conserva I'antico nome di Sorgente di Calliroe. Per¢ le liete idee
che in noi sogliono destare i nomi delle greche Ninfe sparirono da
que’contorni. La vicino si stende il cimitero della citta; la Ninfa &
divenuta una specie di Deita infernale; e I'Ilisso, tramutato in Lete, &
cola il varco a cui debbe passare, per non ripassarne mai pit, tutta la
generazione d’Atene.*

Dans cette perspective, on assiste a I’élaboration d’'une herméneutique
des ruines qui découle de 'admiration de I'art et des sentiments provoqués.
On constate ainsi chez Réniéris une équivalence entre la nature et I'art, une
assimilation du génie a la création. Il ne peut en résulter qu'une esthétique
romantique, ala fois théorie du beau et science des sensations. Néanmoins, ces
ruines mutilées lui suggerent le sentiment de l'irréparable, et son esthétique
se nourrit de 'expérience de la perte qui chez lui est également perte du pays
de son enfance et de la personne aimée.

Les ruines d’Athénes délabrées par le temps et par des invasions de peuples
non seulement barbares mais également civilisés, comme il le souligne,
paraissent elles aussi lui sourire de jeunesse et d’harmonie comme le premier
jour ot le soleil les avait illuminé par ses rayons:

Queste rovine che, sebbene calpestate, depredate dal tempo, da
barbari e da civili popoli, pure sorridono di gioventl e d’armonia,
come il primo giorno che il Sole illumino de’ suoi raggi questi miracoli
dell’arte, e sembrano con quel sorriso insultare il tempo, e i barbari
e gl'inciviliti depredatori, si addimanda un’anima egualmente felice
per lo sviluppo delle sue facolta, per 'armonia de’suoi sentimenti;
un’anima su cui spunti un eguale sorriso di gioja. Un uomo puo esser
felice sebbene battuto dall’avversa fortuna; un cuore, oppresso da mali
grandissimi, pud nondimeno albergare gioja e pace.>

¢

Si Germaine de Staél a écrit qu“il n’y a point de nationalité qui ne soit
bonne; il en faut plusieurs pour étre un homme complet”,* en ce qui concerne
le psychisme de Réniéris sa double appartenance nationale lui parait difficile
a assumer, et le déchirement de son 4me lui est insurmontable. Il revient

3! Lacroix, Ce que nous disent les ruines, p. 135.

2 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 87.

53 Ibid., pp. 95-96.

* Sur ce sujet voir Simone Balayé, Les carnets de voyage de Madame de Staél.
Contribution a la genése de ses ceuvres, Genéve: Droz, 1971, p. 162.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 201

\

fréquemment dans sa correspondance avec Tommaseo sur la difficulté a
s’habituer a son pays d’origine et a se rapprocher de la réalité grecque.” Il est
persuadé qu'une unique langue peut seulement étre a la fois, celle de I'esprit et
du ceeur, une seule peut avoir un contact immédiat avec la pensée: “Né vale il
dire che piu lingue possono capire in un’anima. Una sola puo esssere la lingua
della mente e del cuore; una sola puo avere immediato contatto col pensiero;
per accostarsi a questo le altre lingue devono essere tradotte da lei.”*

Ainsi, la divergeance des sentiments du jeune Réniéris, partagé entre
I'Ttalie qu’il aime intensément™ et la Gréce qu’il est en train de découvrir,
est un autre élément constitutif de ces lettres. En dévoilant son sentiment
d’appartenance a la culture italienne, il s’aftlige pour I'impossible retour de
son adolescence: “Alimentato dalle aure e dal Sole d’Ttalia, cresciuto nella
italiana civilta, ho dovuto abbandonare quel Sole, quelle aure in cui ero
cresciuto; ho dovuto rinunziare ai costumi sinora osservati, alla lingua sinora
pensata, ai sentimenti sinora provati, per assumere altri sentimenti, altra
lingua, altri costumi.”®

L’ambivalence de ses sentiments reste donc évidente. Il ressent une
discordance fondamentale entre son amour pour la Gréce, la patrie de ses
aleux pour laquelle il donnerait son sang, et son souffle dirigé toujours
vers 'Italie. Il se compare a des plantes que 'on désire acclimatiser, et qui
transportées d'un hémisphere a I'autre, prennent la nuit pour le jour:

* Voir la lettre du lermars 1836 adressée @ N. Tommaseo, ol il expose les raisons de
son inaptitude a s’habituer a sa nouvelle vie, dans Carpinato, “La corrispondenza inedita”,
p. 517: “Al mio arrivo in Grecia, alla gioia di rivedere dopo molti anni di separazione un
affettuoso fratello, alla gioia di conoscere i miei parenti, di calcare questo sacro suolo, era
succeduto nella mia anima un profondo scoraggiamento. Varie ragioni vi contribuirono:
I'abbandono dell'Ttalia, la separazione da Emilio, la poca conoscenza della lingua greca, il
che mi impediva di simpatizzare come avrei voluto col nuovo mondo in cui mi trovavo,
di abbracciare nella mia anima il nuovo popolo che mi circondava e in mezzo al quale
devo quindi innanzi descrivere il sentiero della mia vita, ma soprattutto la bizzareria della
mia situazione.” Le contenu de cette lettre se trouve en complet accord avec les “Lettere
ateniesi”.

5 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 100.

57 L’Italie réunit en elle, pour Réniéris, toutes les beautés de la nature que 'on peut
rencontrer dans d’autres pays: “L’Italia riunisce in sé ogni qualita di bellezze della natura;
lorrore delle Alpi, le pianure di Lombardia, le marine di Venezia, di Genova, di Napoli;
viaggiando I'Italia tu puoi formarti un’immagine della Grecia, della Svizzerra, della Spagna
e dell’Olanda. L’Ttalia ¢ il compendio di tutti i paesi cosi nella sua geografia come nella sua
storia.”, Biografia degli italiani illustri, Vol. 1, p. 79.

8 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 96.



202 Roxane D. Argyropoulos

Simile a quelle piante dell’australe emisfero che, trasportate nei nostri
climi, si celano il giorno nei loro calici e la notte s’aprono e sbucciano,
perche allora ¢ giorno nel loro paese natale; cosi io, cresciuto sotto altro
cielo e in questo suolo trapiantato, sono in contraddizione co’ nuovi
uomini, co’nuovi costumi.”

Etranger dans sa propre patrie, il essaie de toutes ses forces rompre cette
contradiction, bien qu’il a la certitude de n’étre pas toujours compris. Il aime
lalangue grecque et la nouvelle culture dans laquelle il doit rebaptiser son 4me.
Cependant, c’est avec douleur qu’il se rend compte qu'a mesure qu’il s’adapte a
la culture de son pays, la culture italienne commence a s’effacer en lui:

E, sebbene io arrossisca d’essere straniero nella mia patria, e m’adoperi
con tutti gli sforzi a far cessare questo contrasto, pure molte volte né
io comprendo quelli, n¢ quelli comprendono me. Amo la lingua;
amo la giovane civilta in che devo ribattezzare la mia anima; eppure,
sentendo che a misura ch’io vado immergendomi in questa lingua,
in questa civilta, vanno impallidendo, svanendo in me la lingua, i
sentimenti italiani, mi affligge un immenso dolore; mi pare di sentire
sciogliersi dalla mia mano la mano d’un antico amico che non devo
rivedere mai piu.*’

II fait I'expérience de la solitude, car il regrette ses amis. En considérant
I'amitié comme ce qui est le plus précieux au monde, il s’exclame:®*

O amicizia, quando sei tu preziosa! V’¢ armonia sulla terra pil celeste
che I'armonia di due anime? Appena vi furono due infelici al mondo,
dev’esservi stata amicizia. Ma in questo paese tutti devono essere
felici: io non ho trovato un amico! O forse elemento necessario dell’
amicizia ¢ la somiglianza delle sventure; e chi provo mai sventura
simile alla mia? chi si trovd mai nella mia condizione? chi fu mai
obbligato a scancellare il libro della sua vita e a comporlo da capo?®

Comme pour Diderot ou pour Volney, les ruines exigent solitude et
recueillement.®® Le spectacle qu’elles offrent, explique Réniéris, provoque

% Ibid., p. 98.

5 Ibid.

¢ Durant sa vie, Réniéris a eu le don de 'amitié. Dans une lettre 8 Tommaseo il reproduit
les mots de Voltaire dans (Edipe: “I'amitié d’'un grand homme est un bienfait des dieux”.
Markos Réniéris a Niccolo Tommaseo, 11 juillet 1835, dans Carpinato, “La corrispondenza
inedita”, p. 516.

62 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 100.

% C. F. Volney, Les ruines, ou méditation sur les révolutions des Empires, Paris:
Bossange fréres, ''1822, p. 20: “T'irai dans la solitude vivre parmi les ruines, j’interrogerai
les monumens anciens pour la sagesse des temps passés.”



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 203

Peffet de solitude qui rend compte de 'apogée de 'art mais aussi en méme
temps de sa perte. Il transforme la ruine au gré de son évolution intérieure et
son interprétation reléve de sa propre inquiétude:

11 possente effetto con che operano quelle rovine sull’anima dello
spettatore, ¢ immensamente accresciuto dal trovarsi queste nella
solitudine...Come il genio si sente solo in mezzo alla folla, e nasconde
alla moltitudine i suoi mal conpressi dolori, cosi anco quelle figlie
del genio nella loro solitudine si compiacciono; sembrano voler
nascondere la miseria in che sono cadute ai felici della terra; sembrano
avere a sdegno la compassione della plebe dei mortali.®*

Chez lui régne également le sentiment de la solitude intérieure, un repli
sur soi qui le fait éviter la foule. L’oubli du monde extérieur s’assortit d’'un
retour sur soi. “On ne se lasse point de regarder. Le temps s’arréte pour celui
qui admire,” avait écrit Diderot dans un passage célebre du Salon de 1767.°° Et
pourtant, la solitude, a certains égards, garde pour Réniéris des aspects positifs,
elle consiste le meilleur moyen pour mieux contempler les monuments
anciens. Il reste persuadé qu’elle peut méme devenir indispensable, lors d’une
période difficile de la vie. Dans la solitude on garde I'impression que le temps
est suspendu; le temps est appréhendé non plus sur le mode d’un écoulement
continu, mais sur le mode d’une suspension:*

Parmi che il diletto di che ¢ larga all’anima la solitudine si possa nel
seguente modo spiegare. Essendo il tempo la successione delle cose,
l'azione di lui ¢ al sommo visibile nei centri abitati ove gli uomini si
affollano in massa, ove un’esistenza incalza I'altra, e ad ogni momento
all'ultimo gemito d’un moribondo fa eco il vagir d'un neonato, e la
vita nel suo rapido corso pone ad ogni passo il piede ove testé impresse
un vestigio la morte. All'opposto, nella solitudine il corso del tempo
sembra fermato; e 'uomo gode di non vedersi dinanzi quel terribile

¢ Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 92.

¢ Diderot, Salons III, p. 337.

¢ Cf. la description que fait Diderot de ses sentiments envers les ruines, ibid., p. 338:
“Les idées que les ruines réveillent en moi sont grandes. Tout s’anéantit, tout périt, tout
passe. Il n’y a que le monde qui reste. Il n’y a que le temps qui dure. Qu’il est vieux ce
monde! Je marche entre deux éternités. De quelque part que je jette les yeux; les objets qui
m’entourent m’annoncent une fin, et me resignent a celle qui m’attend.” Diderot relie le
lieu d’une ruine avec I'absence des amis, ibid., p. 339: “Si le lieu d’une ruine est périlleux,
je frémis...Cest 1a que je regrette mon amie. Cest 1a que nous jouirions de nous, sans
trouble, sans témoins, sans importuns, sans jaloux. C’est la que je sonde mon coeur. C'est
la que j’interroge le sien, que je m’alarme et me rassure.”



204 Roxane D. Argyropoulos

nemico che continuo se gli spinge dappresso, gode di arrestarsi con lo
sguardo sull'immobile spazio.®”

Le fait qu’il ne peut utiliser I'italien, “la langue divine” qu’il parlait avec
ses parents et avec Dieu, renforce encore ce sentiment. Il se sent obligé de
dire adieu a la langue qu’il se sert pour parler avec lui-méme sur 'amour, sur
la religion, sur la gloire: “Addio tu, lingua dei dolori e delle gioje della mia
gioventu!”,*® s’exclame-t-il en ajoutant:

O lingua divina! lingua ch’io balbettai, lingua in che pronunziai per la
prima volta il nome dei miei genitori e di Dio, lingua in cui parlo in
me il primo pensiero d’amore, il primo pensiero di religione, il primo
pensiero di gloria, lingua che suoni sul labbro della mia amica, tu vai
morendo in me!®’

Dans le silence de 'aprés-midi, explique-t-il, & I'heure ot on se repose,
I'oubli du monde s’assortit d’un retour sur soi.”” Le moment devient propice
pour une promenade parmi les antiquités, car le spectateur a 'impression de
se trouver plus pres de la paix qui émane d’elles: “E poi in quel silenzio del
mondo, mentre la pigmea generazione & fuoridiscena, 'animo dello spettatore
si sente piu vicino agli antichi tempi, piti all'unisono con I'espressione di pace
di quelle rovine.””!

En plus la lumiére, moins intense et oblique, offre un contraste avec
I'ombre qui permet une accentuation des bas-reliefs, des chapitaux et des
ornements. Il souligne ici le jeu du couple ombre/lumiére qui opére comme
une polarité essentielle.”> C’est alors que les édifices s’animent:

Ed in quell’'universale chiarore delle cose, il contrasto delle ombre e
dellaluce si rende pit manifesto; apprisce pit pronunziata la fisonomia
dei bassorilievi, dei capitelli, degli ornati; le tenebre ritraendosi nella
parte interna fanno meglio risaltare le svelte ed eleganti forme delle
colonne; ledifizio si anima, e lo spettatore, maravigliato, attende
quasi di veder scendere il braccio alzato del combattente, e di udire il
calpestio della ferrata zampa del destriero, nel bassorilievo.”®

7 Réniéris, “Lettere ateniesi”, pp. 107-108.

% Ibid., p. 99.

 Ibid.

7 Voir note 33.

71 Réniéris, “Lettere ateniesi”, pp. 106-107.

72 Nous rencontrons ici ce que Sophie Lacroix décrit comme le discours de 'ombre, Ce
que nous disent les ruines, p. 88.

73 Réniéris, “Lettere ateniesi”, p. 107.



Les “Lettere ateniesi” de Markos Réniéris 205

Les statues en marbre nous donnent I'impression que la vie persiste
toujours en elles:

La, standomi immobile presso allimmobile statua, in mezzo a
un’immobile e muta cittd, parmi che una voce celeste abbia gridato
al tempo: basta; che leroe che mi sta dinanzi sia in questo stesso
momento divenuto marmo...Tanta & la vita che spira in quelle

attitudini ardite, che tu non puoi persuaderti esser quelle non altro che

freddo marmo: elle ti sembrano ola fine o il principio d’una esistenza.”*

A partir de la seconde lettre, la description des vicissitudes de la vie
quotidienne succede a 'admiration des ceuvres d’art. I lui parait difficile de se
reconcilier avec sa nouvelle vie dans la capitale d’un petit Etat qui est en train
de s’éclore. Il avoue a son amie son incapacité de comprendre et de décrire
cette ville: “Io non posso né comprendere, né descrivere Atene.”” C’est avec
douleur, qu’il envisage son passage de I'insouciance juvénile a la maturité, et
il sent qu'une énorme distance le sépare des années de son adolescence: “Io
ho guardato indietro e con immenso dolore ho veduto perduta la miglior
parte de’ miei giorni, ho veduto che non ho acquistato se non cose inutili pel
nuovo mondo in che mi trovo; ho veduto che devo sul mio ventesimo anno
ricominciare la mia vita.””®

Dans saréflexion, nous constatons quele théeme dela perte est fondamental.
I relie la perte native a une esthétique des ruines qui arrache le contemplateur
de lui-méme dans un sentiment d’abandon et le mene vers I'exaltation. D’une
maniére dramatique, il exprime le sentiment d’avoir commis un suicide en
sacrifiant la meilleure partie de lui-méme au devoir: “Chi mai, per ubbidire
allimperiosa voce del dovere, fu obbligato a commettere suicidio sulla parte
piu preziosa di sé medesimo, ad annichilare al possibile i pensieri, la lingua di
vent’anni per dar luogo ad altra lingua, ad altri pensieri?””’

Avec les yeux pleins de larmes, appuyé sur les colonnes du Parthénon
ou assis sur les marches du temple Théséion qui domine I’Agora, il trouve
un refuge entouré des réminiscences de I'’Antiquité. Confronté a sa nouvelle
situation, Réniéris prend conscience de 'immense distance qui le sépare de
I'Ttalie de sa jeunesse, toute une vie pense-t-il:

Appoggiato alle colonne del Partenone, seduto sugli scaglioni del
tempio di Teseo, io devo piangere i miei fantasmi svaniti, io devo

7 Ibid., pp. 108-109.
7 Ibid., p. 95.

76 Ibid., pp. 96-97.

7 Ibid., p. 100.



206 Roxane D. Argyropoulos

sentire nella mia anima la pressione di quella mano di ferro che mi
avvinghia e mi trae lungi dai floridi campi, lungi dalle chiare, fresche

e dolci acque, lungi dal tuo amplesso. O lontana donna mia! oh come

¢ lontana dall’ Ttalia Atene! ¢ tuta una vita!”®

Il tient Tommaseo informé des suites de ses démarches. Par une lettre du
11 mars 1836, il lui exprime le sentiment d’avoir franchi une étape décisive
de sa vie, car il a conscience d’avoir gagné en maturité pendant les mois
écoulés a Athénes. Cette période du premier contact avec la réalité grecque
n’a constitué en fait qu'une bréve paranthese de la vie de Markos Réniéris,
car, en peu de temps, il s’insere dans le tissu social athénien. Au fil de ses
lettres 8 Tommaseo, on apercoit l'altération de son attitude dans son contact
progressif avec le peuple grec et ses aspirations, de méme que sa sympathie
grandissante envers lui; le 26 aofit 1836, il lui avoue clairement les mutations
de ses sentiments.”

Peu a peu, Réniéris consolide sa position dans I'espace intellectuel et
politique de son pays; il va redéfinir sa propre identité nationale en étudiant
les questions idéologiques de I'hellénisme moderne. Devant lui s’ouvre une
époque importante, durant laquelle il va connaitre rapidement une ascension
sociale et une carriére fulgurante. Ses nouveaux amis, appartenant a une
nouvelle génération d’intellectuels romantiques et libéraux, participent aux
élites dirigeantes.® Ainsi emporté par le tourbillon de la politique, Marchetto
Renieri va s’épanouir en un intellectuel engagé, ancré dans les problémes
culturels et économiques de la Grece. Désormais, il deviendra Markos Réniéris
qui prend part a 'organisation d’un Etat-nation en voie de développement et
dont'affirmation de son identité grecque s’opere parallélement aI'émergence
de ce jeune Etat.

Institut de Recherches Néohelléniques / FNRS

7 Ibid., p. 97.

7 Carpinato, “Renieris”, p. 211: “L’abbattimento che avea cagionato in me il
cangiamento della patria ¢ andato cessando a misura che sono venuto vestendo la nuova
lingua e la nuova civilta, a misura che sono venuto immedesimando i miei destini a quelli
del popolo greco.”

8 Roxane D. Argyropoulos, “Diversité des théories libérales en Gréce au XIXe siecle”,
The Historical Review / La Revue Historique 1 (2004), pp. 69-87.


http://www.tcpdf.org

