
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 7 (2010)

   Networking and Spatial Allocation around the Mediterranean, Seventeenth-Nineteenth Centuries

  

 

  

  Les hommes d'affaires byzantins et leur role
politique à la fin du Moyan Âge 

  Tonia Kioussopoulou   

  doi: 10.12681/hr.253 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Kioussopoulou, T. (2011). Les hommes d’affaires byzantins et leur role politique à la fin du Moyan Âge. The Historical
Review/La Revue Historique, 7, 15–22. https://doi.org/10.12681/hr.253

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 14:10:24



LES HOMMES D’AFFAIRES BYZANTINS ET LEUR RÔLE POLITIQUE 

À LA FIN DU MOYEN ÂGE1

Tonia Kioussopoulou

Résumé: Vers la fin du Moyen Âge, pendant la deuxième moitié du XIVe siècle et la première 
moitié du XVe siècle, le fameux ordre byzantin, la “taxis”, l’équilibre disons, sur lequel se 
basait pendant des siècles entiers la société byzantine, était menacé par l’apparition de 
couches nouvelles, d’hommes nouveaux, qui revendiquaient leur appartenance à cet ordre. 
Pendant le XVe siècle, ceux qui assistaient l’empereur dans l’exercice de son pouvoir, ceux 
qui faisaient partie de son entourage, les “archontes” des sources écrites, constituaient une 
couche qui ne correspondaient pas tout à fait à l’ancienne aristocratie byzantine. Leur place 
sociale était comme dans le passé, determinée par leur puissance économique et par les 
relations directes qu’ils entraitenaient avec l’empereur. Sauf, qu’à présent cette puissance 
économique s’appuyait essentiellement sur les activités commerciales. Une nouvelle 
aristocratie, une aristocratie montante, résidait à Constantinople, ayant absorbé un grand 
nombre des anciennes familles aristocratiques de la ville, et formait avec eux la couche 
dirigeant de la société byzantine. L’orientation politique et les besoins de cette aristocratie 
est devenue un facteur décisif en ce qui concerne le caractère de l’État byzantin au XVe siècle.

Je vais parler des hommes d’affaires byzantins avant la chute de Constanti-
nople et de leur rôle politique. Ce que je vais montrer c’est précisement 
comment la présence de ces hommes d’affaires2 était un facteur décisif pour 
la transformation de l’État byzantin.

Avant d’exposer mes données, je dois expliquer pourquoi je me suis 
intérressée au XVe siècle, à une époque que l’historiographie de Byzance 

1 Cette communication est essentiellement basée sur le livre: Tonia Kioussopoulou, 
Bασιλεύς ή οικονόμος. Πολιτική εξουσία και ιδεολογία πριν από την Άλωση [Empeureur 
ou administrateur. Pouvoir politique et idéologie avant la chute], Athènes 2007. Je me 
permets donc de ne faire que les références bibliographiques les plus nécessaires.

2 La bibliographie sur les hommes d’affaires byzantins est riche. Voir, à titre indicatif, N. 
Oikonomides, Hommes d’affaires grecs et latins à Constantinople (XIIIe-XVe siècles), Paris 
et Montréal 1979; Angeliki Laiou-Thomadakis, “The Greek Merchant of the Palaeologan 
Period: A Collective Portrait”, Πρακτικά της Aκαδημίας Aθηνών LVII (1982), pp. 96-132 
[Gender, Society and Economic Life in Byzantium, London 1992, no. VIII]; D. Jacoby, 
“Les Génois dans l’empire byzantin. Citoyens, sujets et protégés (1261-1453)”, Storia 
dei Genovesi IX (1989), pp. 264-265 [Trade, Commodities and Shipping in the Medieval 
Mediterranean, London 1997, no. III]; Nevra Necipoğlu, “Constantinopolitan Merchants 

The Historical Review / La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume VII (2010)



16	 Tonia Kioussopoulou	

méprise en tant qu’une époque de déclin accéleré. En fait, il n’y avait plus un 
empire. Mais il y avait certainement un État pour la nature du quel nous ne 
connaissons pas grand chose. Il y avait surtout une société qui était dechirée 
par des conflits politiques et idéologiques et par des contradictions vives, 
dues aux changements profonds, qu’elle ne pouvait pas toujours suivre. Ce 
sont exactement les signes de changements et ces contradictions que j’ai 
trouvé intérressants pour mieux saisir la société byzantine, ses permanances 
ou ses possibilités. En plus, le XVe siècle était une époque transitoire et son 
étude nous permet de réfléchir en tant qu’historiens sur la question majeure 
concernant la transition d’une ère à l’autre dans la partie orientale de la 
Méditerranée. 

Tout cela donné, j’avais commencé à étudier le XVe siècle byzantin, 
ayant fait deux acceptations initiales. La première était que la chute de 
Constantinople était non seulement un fait militaire de première importance, 
mais aussi un fait politique qu’on doit analyser sous l’aspect des conflits 
politiques de l’époque pour le comprendre. La deuxième était que Byzance 
était toujours, et surtout pendant l’époque tardive, une partie intégrante du 
monde européen, c’est pourquoi on doit prendre en considération l’histoire 
parallèle des États européens, et en premier lieu l’histoire des villes italiennes 
avec lesquelles il était en contact économique et culturel.

Pendant les XIVe et XVe siècles les territoires byzantins se limitaient de 
plus en plus.3 La juridiction de l’empereur byzantin était circonscrite dans 
la ville de Constantinople et ses environs. Du point de vue géographique, 
l’État des derniers Paléologues n’était en réalité qu’une ville-état. Je me suis 
donc posée la question si l’État byzantin s’est en même temps tranformé en 
une ville-état du point de vue politique. Or, des textes proprement politiques 

and the Question of their Attitudes towards Italians and Ottomans in the Late Palaeologan 
Period”, Πολύπλευρος νους. Miscellanea für Peter Schreiner zu seinem 60. Geburstag, 
éd. Cordula Scholz et Georgios Makris, Munich et Leipzig 2000, pp. 251-263. Parmi les 
hommes d’affaires byzantins le cas de Loukas Notaras est le mieux étudié; sur lui et la 
famille de Notaras voir Oikonomides, Hommes d’affaires, pp. 19-20; plus récemment voir 
K.-P. Matschke, “The Notaras Family and its Italian Connections”, Dumbarton Oaks Papers 
XLIX (1995), pp. 59-72; id., “Personengeschichte, Familiengeschichte, Sozialgeschichte. 
Die Notaras im späten Byzanz”, Oriente e Occidente tra Medioevo ed Età Moderna. Studi in 
onore di Geo Pistarino, éd. Laura Balletto, Vol. II, Gênes 1997, pp. 787-812; Th. Ganchou, 
“Le rachat des Notaras après la chute de Constantinople ou les relations ‘étrangères’ de 
l’élite byzantine au XVe siècle”, Migrations et diasporas méditerranéenes (Xe-XVIe siècles), 
éd. M. Balard et A. Ducellier, Paris 2002, pp. 149-229.

3 Sur un aspect général de cette période historique, voir I. Djurić, Le crépuscule de 
Byzance, Paris 1996.



	 Les hommes d’affaires byzantins et leur rôle politique	 17

n’existent pas et pour repondre à cette question on est obligé de trouver les 
outils operationnels pour tracer les tranformations éventuelles à travers les 
sources disponibles.

Le conflit le plus documenté est celui entre les unionistes et les contre-
unionistes. C’est à travers de ce conflit qu’on puisse dresser les grandes 
lignes de cette époque transitoire. Nous savons que les Paléologues face aux 
Ottomans cherchaient à obtenir l’aide militaire du pape et des souverains 
occidentaux; à ce propos ils avaient accepté l’union des Églises malgré 
l’opposition ferme d’une grande partie des dignitaires ecclésiastiques et des 
intellectuels qui se sont constitués en un mouvement anti-unioniste.

Face aux unionistes qui plaidaient en faveur de l’unification du monde 
chrétien en s’appuyant sur des arguments d’une culture commune et de 
la continuité entre la Rome ancienne et la Rome nouvelle, les contre-
unionistes brandissaient le risque de voir s’altèrer leur foi, et par conséquent 
leur identité.4 C’est ainsi que le “latinisme”, conçu comme une trahison de 
la foi orthodoxe, que les contre-unionistes attribuaient à leurs adversaires 
est devenu avec le temps une accusation grave du fait qu’il désignait non 
seulement la determination d’une personne par rapport à l’union mais aussi 
ses relations envers son propre héritage culturel. La question de l’union révèle 
le fossé qui séparait deux mondes en Byzance tardif ou plutôt deux façons de 
concevoir le monde: la façon conservatrice attachée aux traditions et la façon 
disons moderniste tournée vers l’ère nouvelle qui s’annonçait. À mon avis, 
la querelle entre unionistes et contre-unionistes pendant le XVe siècle était 
une querelle politique et fait écho au conflit qui opposait deux groupes au 
sein de la classe dirigeante byzantine avec pour enjeu la manière avec laquelle 
s’exerçait le pouvoir et leurs positions respectives après la conquête turque 
qui semblait à tous inévitable. 

En effet, ce que l’on observe au XVe siècle, c’est que les archontes 
et l’empereur entrent en conflit avec l’Église, parce qu’ils ont une autre 
conception de l’État. Très schématiquement, si les archontes s’efforçaient de 
promouvoir à l’époque un État “séculier” qui garde résolument ses distances 
avec l’Église, le Patriarcat, de son côté, dans le contexte de l’expansion 
progressive des Ottomans et de la pénétration de l’Église catholique dans 
les régions relevant de sa juridiction, devait absolument assurer l’unité de 
son territoire, pour des raisons à la fois économiques et idéologiques. Il 

4 Sur le conflit entre unionistes et contre-unionistes pendant l’epoque examinée ici 
voir l’étude récente de Marie-Hélène Blanchet, Georges Gennadios Scholarios (vers 1400-
vers 1472), premier patriarche de Constantinople sous la domination ottomane. Personnage 
mythique, personnage réel, Paris 2008, où toute la bibliographie relative.



18	 Tonia Kioussopoulou	

sentait par ailleurs que son avenir résidait dans la péninsule balkanique 
et en Russie, où son influence était incontestée et donnait une impression 
d’universalité. Dans le conflit qui l’oppose aux archontes, ce sentiment et/
ou ce besoin d’universalité a joué un rôle capital en suscitant, sur le plan 
politique, l’illusion que l’Empire byzantin œcuménique pouvait renaître, 
et que l’Église, dont l’autorité avait été ébranlée, pouvait retrouver son 
prestige d’antan. D’aucuns pensent que le cercle étroit du Patriarcat cultivait 
une “utopie orthodoxe”.5 Cette utopie avait des tenants et des aboutissants 
politiques, dont la dépréciation du pouvoir impérial, l’existence politique du 
“royaume des Romains”, tel que l’avaient modelé les derniers Paléologues, 
formulée par les officiers ecclésiastiques. L’accusation de “latinisme”, donc, 
lancée par les érudits ecclésiastiques, conférait des dimensions idéologiques 
au retranchement de l’Église. Au XVe siècle, ce projet trouvait une expression 
claire dans son conflit avec les archontes, la stratégie consistant à agiter la 
menace de la ruine morale et réelle de la “race” des Orthodoxes afin d’en 
assurer l’impact maximal auprès des fidèles.

J’ai parlé du plan politique des Paléologues et je trouve utile à ce propos 
d’analyser ici la notion de patrie.6 Pendant l’époque tardive, et surtout après 
le XIIIe siècle, il paraît que la notion de patrie est devenue plus large que celle 
des époques précédentes. Le mot s’est mis à évoquer une liaison réciproque 
entre l’homme et le lieu de son origine. Le lieu acquiert ainsi des connotations 
qui ne sont plus uniquement géographiques. Il prend aussi dans plusieurs cas 
des sens politiques et culturels, qui non seulement permettent l’identification 
d’une pesonne, mais ils sont des éléments constitutifs de son identité. 
Le lieu par excellence qui définit à cause de son préstige ses habitants est 
Constantinople. À l’inverse, un lieu se définit par la valeur des ses habitants, 
de chacun parmi eux et de tous dans leur ensemble. De toute façon, le mot 
“patris” prend de plus en plus un sens émotionel.

5 P. Gounaridis, “Iωσήφ Bρυέννιος, προφήτης της καταστροφής” [Joseph Bryennios, 
un prophète du désastre], 1453. H Άλωση της Kωνσταντινούπολης και η μετάβαση από 
τους μεσαιωνικούς στους νεώτερους χρόνους [1453. La chute de Constantinople et la 
transition du Moyen Âge à l’époque moderne], éd. Tonia Kioussopoulou, Hérakleion 
2005, pp. 133-145.

6 Id., “Grecs, Hellènes et Romains dans l’État de Nicée”, Aφιέρωμα στο Nίκο Σβορώνο 
[Hommage à Nikos Svoronos], Vol. I, Réthymno 1986, pp. 248-257; id., Γένος Pωμαίων. 
Bυζαντινές και νεοελληνικές ερμηνείες [Genre des Romains. Interprétations byzantines et 
néohelléniques], Athènes 1996. Voir aussi Tonia Kioussopoulou, “Identités byzantines”, 
Historein II (2000), pp. 135-142.



	 Les hommes d’affaires byzantins et leur rôle politique	 19

Ce n’est pas le fait du hasard si le lieu qui devient une patrie est la ville.7 
Les textes de l’époque témoignent d’un lien spécifique que les habitants d’une 
ville développaient avec l’espace urbain. Il s’agissait plutôt d’un patriotisme 
de la ville dont le contenu, et cela fait la nouveauté, était clairement politique 
et séculier. La formation d’une ville-patrie se basait évidemment sur le rôle 
important que les villes jouaient à cette époque. Je crois que l’appropriation 
d’une ville en tant que patrie exprime l’angoisse de la classe dirigeante, ou 
d’une de ses parties, de survivre en tant que telle à cette confrontation.

Si on étudie les textes de l’empereur Manuel II Paléologue, et surtout ses 
oraisons, on constate que ce que l’empereur considérait comme patrie, soit 
une ville, sa ville natale, soit une région, avait un contenu purement politique, 
c’est-à-dire la patrie corréspondait au territoire sur lequel s’exercait un 
pouvoir politique donné. En plus cette patrie se caractérisait de sa propre 
histoire, à savoir de son passé prestigieux. Nous constatons qu’à travers ses 
discours publics l’empereur tentait de propager la territorialisation d’un 
sentiment d’apartenance.

La notion de patrie telle que la concevait Manuel nous rappelle l’idée de 
la patrie qu’on développait pendant la même époque en Occident, liée à la 
formation des monarchies nationales, qui revendiquaient la territorialisation 
et par conséquent la sécularisation de la patrie. Il est connu que c’était pendant 
les premiers siècles du Moyen Âge que l’ancienne “patria communis” est 
montée au ciel; le chrétien était alors devenu le citoyen d’une cité d’un autre 
monde, tandis qu’à partir du XIIIe siècle la patrie corrésponde de nouveau à 
une unité politique, voire terrestre.8 

Tout cela donné, la question que je me suis posée est si Manuel Paléologue 
visait à organiser un État sécularisé, et si on peut dire ainsi “national”. Il n’y a 
aucune doute que ni Manuel ni son successeur au trône Jean VIII Paléologue 
avaient l’illusion d’un empire œcuménique. Les territoires byzantins se 

7 Angeliki Konstantakopoulou, Bυζαντινή Θεσσαλονίκη. Xώρος και ιδεολογία [Thessa-
lonique byzantine. Espace et idéologie], Ioannina 1996, pp. 197 sqq.

8 E. Kantorowicz, “Pro patria mori in Medieval Political Thought”, American Historical 
Review LVI/3 (1953), pp. 472-492 [Mourir pour la patrie et autres textes, Paris 1984, pp. 
105-141]. C’est sur cette étude classique que se basent les études rélatives récentes. À titre 
indicatif voir Dominique Jogna-Prat, “Constructions chrétiennes d’un espace politique”, 
Le Moyen Âge CVII/1 (2001), pp. 49-69; P. Monnet, “La patria médiévale vue d’Allemagne, 
entre construction impériale et identités régionales”, Le Moyen Âge CVII/1 (2001), pp. 
71-99; G. Chittolini, “The Italian City-state and its Territory”, City-states in Classical 
Antiquity and Medieval Italy, éd. A. Molho, K. Raaflaub et J. Emlen, Stuttgart 1991, pp. 
589-602.



20	 Tonia Kioussopoulou	

limitaient de plus en plus et, comme nous l’avons noté, la juridiction de 
l’empereur était circonscrite dans la ville de Constantinople et ses environs; 
sans aucun doute, du point de vue géographique, nous l’avons déjà remarqué, 
l’État de derniers Paléologues était une ville-état. Dans des telles circonstances 
je trouve très probable que les Paléologues s’orientaient vers une nouvelle 
organisation de leur État, imposée par le danger ottoman, mais surtout par 
les nécessités sociales de l’époque. 

Les derniers empereurs byzantins se sont appuyés sur la couche sociale 
des hommes nouveaux, qui avec les membres des familles aristocratiques 
traditionelles composaient l’élite constantinopolitaine. Ceux qui assistaient 
l’empereur dans l’exercice de son pouvoir, ceux qui faisaient partie de son 
entourage, les “archontes” des sources écrites, constituaient une couche qui ne 
correspondaient pas tout à fait à l’ancienne aristocratie byzantine. Leur place 
sociale était comme dans le passé, determinée par leur puissance économique 
et par les relations directes qu’ils entraitenaient avec l’empereur. Sauf, qu’à 
present cette puissance économique s’appuyait essentiellement sur les 
activités commerciales. Il est bien connu que pendant toute l’époque tardive 
le commerce byzantin était important, mais limité à certains produits et joué 
un rôle subsidiaire par rapport au grand commerce italien.9 Les entreprises 
byzantines pour mieux rapporter avaient besoin de la collaboration avec 
les Latins. N. Oikonomides nous a montré que beaucoup de membres de la 
grande aristocratie terrienne ont à cette époque modifié leur comportement 
économique investissant dans le commerce pour pouvoir compenser la 
perte de leurs terres.10 Mais dans l’entourage du palais on rencontre aussi 
des personnes issues des familles plus modestes, qui étaient étroitement liés 
avec l’Occident sur le plan économique et dont leur survivance économique 
dépendait dans une large mesure de leurs relations avec la tiare pontificale. 
Nous constatons, en effet, qu’une nouvelle aristocratie, une aristocratie 
montante, résidait à Constantinople, ayant absorbé un grand nombre des 
anciennes familles aristocratiques de la ville, et formait avec eux la couche 
dirigeant de la société byzantine. 

9 Angeliki Laiou-Thomadakis, “The Byzantine Economy in the Mediterranean Trade 
System: Thirteenth-Fifteenth Centuries”, Dumbarton Oaks Papers XXXIV-XXXV (1980), 
pp. 177-222 [Gender, Society and Economic Life, no. VII]; id., “The Greek Merchant”. Parmi 
les études les plus récentes voir K.-P. Matschke, “The Late Byzantine Urban Economy, 
Thirteenth-Fifteenth Centuries”, The Economic History of Byzantium, from the Seventh 
through the Fifteenth Century, éd. Angeliki E. Laiou, Washington, DC, 2002, pp. 463-
495, et dans le même volume, id., “Commerce, Trade, Markets, and Money, Thirteenth-
Fifteenth Centuries”, pp. 771-806, où toute la bibliographie antérieure.

10 Oikonomides, Hommes d’affaires, pp. 119-123.



	 Les hommes d’affaires byzantins et leur rôle politique	 21

Cette aristocratie avait des liens économiques et culturels étroits avec les 
villes italiennes, surtout Venice et Gênes, et elle défendait la politique unioniste 
de Manuel et de Jean Paléologue. Une de mes conclusions donc appuyée sur 
le fait que les Paléologues menaient une politique qui ne s’intéressait pas à 
un compromis avec l’Église concerne l’hypothèse que leur approche vers 
l’Occident, au lieu d’être seulement la preuve de l’affaiblissement de l’État 
byzantin, est aussi le signe d’une tendance de la sécularisation du politique. 
Je pense que leur idée de la patrie nous permet de vérifier la validité de cette 
hypothèse. Ceux qui parlaient d’une “patria communis”, comme Manuel 
Paléologue, et ils se référaient à une patrie territorialisée, une patrie dont le 
contenu était politique, ils cherchaient la formation d’une entité politique sur 
la base de la langue grecque et de l’histoire qui les distinguaient des autres. 
Il est à noter que ceux qui étaient pour une patrie commune se croyaient 
des Hellènes. Si nous constatons que ceux qui parlaient le grec cherchaient à 
obtenir une expression politique, nous pouvons compléter notre hypothèse 
formulée plus haut de la façon suivante: l’époque obligeait les derniers 
Paléologues à construire un État “séculier” et “national”, un État des Hellènes 
qui était nécessaire pour la survivance de l’élite constantinopolitaine. Les 
autres, autour du cercle patriarcal, restaient fidèles à l’idée de l’empire. Pour 
eux la patrie était le pays natal, une “patria propria”, aux traits uniquement 
culturels, car elle était le noyeau du “genos” chrétien.11 

Et pour arriver à une dernière question: pourquoi les archontes et 
l’empereur ont-ils défendu Constantinople, “leur patrie”, au lieu de la céder 
aux Ottomans? Un de ses défenseur, par example, était Loukas Notaras, 
un homme de confiance de l’empereur qui, nous le savons, se trouvait en 
contact avec les Ottomans, mais qui avait aussi des relations étroites avec 

11 En 1415, le moine Iossif Bryennios (N. Tomadakis, “Iωσήφ του Bρυεννίου δημηγορία 
συντομωτάτη… Περί του της Πόλεως ανακτίσματος” [Discours bref de Joseph Bryennios... 
“Sur la réconstruction de la Ville”], Περί Aλώσεως της Kωνσταντινουπόλεως [Sur la chute 
de Constantinople], Thessalonique 1993, pp. 243-252) forçait les Constantinopolitains de 
donner de l’argent pour la fortification de la ville, qui était leur “patrie, leur mère et la 
nourrice de tous les chrétiens”. D’après lui, la ville était la maison de ses habitants qui 
étaient obligés de la protéger de la même manière qu’ils doivent protéger leur foyer. 
Constantinople en tant que patrie était pour Bryennios sa ville natale, mais avec une 
dimension morale. Elle était aussi le centre réligieux de tous les chrétiens. Le mot employé 
par Bryennios est “genos”, la “gens”, des orthodoxes, qui constituait une collectivité 
chrétienne, avec pour son territoire Constantinople. Le texte de Bryennios, entre autres 
textes des intellectuels ecclésiastiques, nous montre la conception d’une patrie définie par 
le réligieux, dont la défense était une obligation morale, dans la perspective de renforcer 
la communauté orthodoxe. 



22	 Tonia Kioussopoulou	

les Génois et les Vénitiens. Il était citoyen génois et il avait ses comptes dans 
la Βanque de San Giorgio. Cet homme important, les sources disent qu’il se 
trouvait juste après l’empereur dans l’échelle sociale, bien qu’il puisse partir 
en Italie, avait fait le choix de participer personnellement à la défense de la 
ville. D’après les historiens de l’époque il a combattu pour “sa patrie, son 
empereur et sa famille”.

En fait, il ne s’agit ni d’une question rhétorique, ni d’une réponse évidente. 
Si on dépouille les sources écrites avant et après 1453, on constate des points de 
vue différenciés là-dessus. Il est certain que la fin politique de l’État byzantin a 
influencé retrospectivement le regard des intellectuels et que à cause de cela il 
paraît comme si l’on ne défendaient pas tous avec le même motif la capitale. 
Mais, la territorialisation d’un sentiment d’appartenance révélé avant la chute 
était, comme je le suggère, une prise de position politique claire.

C’est exactement cette territorialisation d’un sentiment d’appartenance et 
d’autre part l’hypothèse formulée sur les indices dispersées dans les sources, 
concernant l’existence d’un conseil municipal qui m’ont permis de conclure 
que l’État byzantin avait tendance à devenir une ville-état du point de vue 
politique. Mais les Ottomans qui ont accéléré cette évolution, étaient les 
mêmes qui l’ont freiné en conquérant Constantinople.

Université de Crète

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

