
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 8 (2011)

  

 

  

  La seconde vie des chansons populaires grecques.
Modes d’incorporation de l’élément populaire dans
l’intelligentsia du XIXe siècle 

  Alexis Politis   

  doi: 10.12681/hr.275 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Politis, A. (2012). La seconde vie des chansons populaires grecques. Modes d’incorporation de l’élément populaire dans
l’intelligentsia du XIXe siècle. The Historical Review/La Revue Historique, 8, 47–59. https://doi.org/10.12681/hr.275

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 25/01/2026 19:20:38



LA SECONDE VIE DES CHANSONS POPULAIRES GRECQUES. 
MODES D’INCORPORATION DE L’ÉLÉMENT POPULAIRE

DANS L’INTELLIGENTSIA DU XIXe SIÈCLE

Alexis Politis

RésumÉ: La littérature orale meurt dès qu’elle est transcrite; elle perd sa substance. 
Pourtant, pour notre culture cette mort produit une seconde naissance, parce qu’elle 
la situe dans le cadre de la littérature écrite. Dans mon article j’essaie de montrer et de 
comprendre le processus qu’a suivi ce fait dans la conscience néohellénique. L’intérêt 
pour les produits de la culture orale a fait sa première apparition en Allemagne, vers 
la fin du XVIIIe siècle, produit des recherches sur l’unité de la nation allemande, qui ne 
possédait pas d’unité étatique. Alors, c’est dans les productions de la culture orale que 
les savants allemands ont poursuivi les preuves de leur unité nationale. Les chansons 
populaires grecques ont attiré l’attention de Fauriel après l’insurrection grecque contre 
les Turcs. Malgré l’énorme succès qu’a produit sa collection dans toute l’Europe, les 
Grecs modernes n’ont montré aucun intérêt: leurs problèmes nationaux se posaient sur 
des niveaux différents, les combats militaires et la lutte politique. L’intelligentsia grecque 
ne s’est tournée vers les chants populaires qu’après 1850, quand les conflits nationaux 
se sont manifestés parmi les aux peuples balkaniques, surtout en Macédoine, et quand 
Fallmerayer a contesté la continuité de la nation hellénique.

La littérature orale meurt dès qu’elle est transcrite. Elle perd, autrement 
dit, son caractère particulier. Pourtant, notre culture est écrite et, qui plus 
est, c’est à travers les codes propres à cette culture écrite que l’on perçoit 
le monde. Si certaines de nos pensées peuvent être formées oralement, elles 
seront transmises, elles seront communiquées par écrit. Il en va de même 
des chants populaires: ils ne nous sont connus que sous leur forme décrite; 
et nous ne pouvons les comprendre qu’à travers leur seconde vie – celle des 
livres, ou bien des manuscrits. Ceci parait comme paradoxe, mais c’est ainsi. 
Or, cette seconde vie, dans son autonomie, révèle aussi des éléments sur la 
vie culturelle des couches lettrées; et son histoire se développa parallèlement 
à l’histoire culturelle en général.

Le monde du chant populaire appartient à la très longue durée – ainsi 
que la plupart des manifestations de la vie rurale. Il existe depuis de siècles, il 
évolue lentement; il s’adapte difficilement aux nouvelles conditions. Mais ce 
qui nous intéresse ici, c’est le fait que, vers la fin du XVIIIe et le début du XIXe 
siècle, la culture européenne écrite, celle de la bourgeoisie lettrée, a soudain 
dirigé ses regards vers les créations des couches rurales –chansons, proverbes, 

The Historical Review / La Revue Historique
Institut de Recherches Néohelléniques
Volume VIII (2011)



48	 Alexis Politis	

traditions– les a enregistrées, les a transcrites dans son propre code, et les a, 
en partie –et sélectivement, bien entendu– intégrées.

C’est le cas grec que nous allons traiter; or, il nous faut d’abord une vue 
globale sur l’ensemble de l’Europe: il s’agit de parcours parallèles, qu’il faudra 
considérer dans leur ensemble, afin de mieux comprendre ce qui se passe.

La genèse de l’intérêt folklorique 

Je ne trouve guère convaincantes les opinions de ceux qui cherchent les 
origines de l’intérêt folklorique aux récits des voyageurs de l’époque. Bien 
entendu, tous les voyageurs décrivent les curiosités rencontrées dans leur 
propre pays ou à l’étranger. Et, naturellement, parmi ces curiosités, il y aura 
aussi des manifestations “populaires” – des chants, des danses, des coutumes. 
Mais ce qui importe, ce n’est pas la simple description faite au hasard; c’est 
la théorie, c’est-à-dire un système cohérent qui procède à une nouvelle 
évaluation de l’objet décrit, qui le voit d’une façon différente.

Ainsi, l’“acte de naissance” de l’intérêt folklorique serait le recueil de 
J. G. Herder, Alte Volkslieder, en 1774 – un livre qui a tout de suite connu 
une réédition en deux volumes, en 1778 et en 1779. Ce qui différencie 
essentiellement le recueil de Herder de ceux qui l’ont précédé n’est pas 
seulement son contenu, c’est surtout son point de vue. Pour Herder, les 
chants populaires sont plutôt l’expression de tout un peuple que celle de leur 
auteur. Ce sont “les voix du peuple”: Stimmen der Völker, c’était d’ailleurs le 
titre qu’il comptait donner à la troisième édition qu’il préparait, peu de temps 
avant sa mort.

Herder propose, en plus, une nouvelle évaluation de la poésie elle-même: 
“Le chant ne se lit pas, il s’entend.” Non plus le discours, mais son énonciation 
– on passe du code de la culture écrite au code de la culture orale.

Des ouvrages pareils, portant sur différents objets, ne tarderont pas à 
paraître: les contes des frères Grimm, Die Teutschen Volksbücher de Joseph 
Görres, Das Knaben Wunderhorn d’Achim von Arnim et de Clemens 
Brentano – tout cela dans la première décennie du XIXe siècle. En même 
temps, dans cette période, justement, August Wilhelm Schlegel élabore et 
perfectionne la théorie de Herder: par le terme “chants populaires” on entend 
désormais les chants faits par –et non pas “faits pour”– les classes inférieures.

La genèse de l’intérêt folklorique serait donc une affaire allemande.1 Cette 
sorte d’intérêt a beaucoup tardé à se manifester en France: il faudra attendre 

1 Cf. les exemples rassemblés par Peter Burke, Popular Culture in Early Modern 
Europe, Londres 1978, p. 3, etc.; son premier chapitre (“The Discovery of the People”) 



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 49

jusqu’à 1840.2 En Grande Bretagne, ce sont les Écossais et les Irlandais qui 
s’intéressent les premiers à cette sorte de choses – je rappelle ici Sir Walter Scott.

Je crois qu’on peut tirer certaines conclusions de ce qu’on vient de dire 
– malgré le caractère sommaire et schématique de cette présentation. À 
l’aube du siècle des nations, les groupes qui ont du mal à définir leur identité 
nationale selon des critères politiques ont recours aux critères culturels. Et, 
comme la littérature écrite allemande n’avait pas encore connu sa période 
classique à l’époque de Herder, la nation serait mieux définie par sa littérature 
populaire. La France, par contre, disposait d’une identité politique évidente et 
d’une littérature classique en même temps – pour quelle raison se serait-elle 
intéressée à sa littérature populaire? Et les quelques manifestations d’intérêt 
folklorique portent sur des peuples étrangers – c’est le cas de Claude Fauriel 
et des chants populaires grecs.

Voilà comment se serait effectuée, à mon avis, la revalorisation esthétique 
des chants populaires. Alors qu’auparavant la distinction entre la culture 
écrite et la culture orale répondait à des différenciations sociales –les couches 
supérieures d’une part, le peuple d’autre part– et, par conséquent, les gens 
lettrés méprisaient les créations de la culture orale, au cours des dernières 
années du XVIIIe et au début du XIXe siècle cette distinction a été transposée 
au plan des groupes nationaux. Les chants populaires étaient, avant tout, 
“allemands” –ou “écossais”, ou “italiens”, et ainsi de suite…– et, en tant que 
tels, dignes d’attention.

Les Grecs modernes 

Autour de 1800, les conditions nécessaires pour la découverte des chants 
populaires s’étaient donc accomplies. Ainsi qu’une autre condition, 
indispensable, celle-ci, pour la découverte des chants populaires grecs en 
particulier: l’Europe a découvert les Grecs modernes.

Et ce n’est pas là un paradoxe. Certes, la Grèce et ses habitants n’étaient pas 
inconnus aux Européens. Cependant, au cours du XVIIIe siècle, et en particulier 
vers sa fin, l’image du Grec a changé. Jusque là, son identité était définie en 

contient d’informations fort intéressantes. Ici je m’appuis sur mon livre, Η ανακάλυψη 
των ελληνικών δημοτικών τραγουδιών. Προϋποθέσεις, προσπάθειες και η δημιουργία της 
πρώτης συλλογής [À la recherche des chants populaires grecs. Conditions, tentatives et la 
formation de la première collection], Athènes 21999, où je traite la formation du recueil de 
Claude Fauriel, Chants populaires de la Grèce moderne, Vols I-II, Paris 1824-1825. 

2 Voir Paul Van Tieghem, Le romantisme dans la littérature européenne, Paris 1948, 
chapitres “Les anciens monuments des littératures nationales”, et “La littérature populaire”, 
pp. 301-311. 



50	 Alexis Politis	

fonction de sa condition religieuse. Mais le mot grec signifie aussi celui qui suit 
le rite oriental – les “schismatiques”, les chrétiens qui ne se conformaient pas à 
l’orthodoxie représentée par le Pape ou par la Réforme. C’était ça qui importait 
aux Européens – ainsi qu’aux Grecs de leur côté, bien entendu.

Ce n’est pas le moment d’analyser comment, pourquoi et quand exactement 
a commencé ce processus qui a transformé les Grecs de schismatiques en 
une nation autonome. Pourtant, ce processus a beaucoup de rapports avec 
les changements survenus en Europe, avec l’accroissement de l’importance 
commerciale de la péninsule balkanique et avec le renforcement de la 
présence grecque en Europe. En outre, il faut noter que les Grecs, en tant que 
nation, avaient deux qualités considérables: primo, ils disposaient d’ancêtres; 
secundo, ils disposaient d’une classe “moyenne” – les commerçants. La 
présence commerciale grecque en Europe a connu une période de vitalité 
impressionnante autour des années 1800-1820. Et l’on sait bien que la classe 
moyenne formait le corps de la nation pour les Européens aussi.

À la recherche des chants populaires grecs 

En effet, cette découverte commence peu à peu à se réaliser. Épargnons les 
détails – bien qu’ils aient leur charme. On se contentera de dire que, de 1780 
à 1820, grosso modo, on assiste à la naissance d’un intérêt pour la poésie 
populaire des Grecs qui laisse ses empreintes principalement dans les récits 
de voyages: désormais, les voyageurs commencent à enregistrer des chansons, 
parmi d’autres traits pittoresques. Au fur et à mesure qu’on avance vers 1820, 
cet intérêt devient plus manifeste et plus vif.

Un autre point, qui est peut-être encore plus intéressant: la conception, 
l’idée d’un recueil de chants populaires grecs ne provient pas des voyageurs 
– ce serait, d’ailleurs, peu probable: le voyageur voit plein de choses, un 
monde entier, il lui serait difficile de concentrer son intérêt sur un objet 
isolé.

L’idée vient du dehors, de gens qui n’avaient jamais voyagé en Grèce, qui 
se faisaient une idée assez vague de la Grèce moderne. Or, leur curiosité pour 
ce pays en était accrue, à cause justement de cette distance.

Avant Fauriel, trois autres personnes –que je sache– ont conçu l’idée 
d’une pareille entreprise: le Suisse Sismondi, en 1804, l’allemand Werner von 
Haxthausen, en 1814, et en 1821 le français Buchon. Haxthausen est le seul qui 
ait assez avancé: il a en effet constitué un recueil, qui, pour des raisons qui ne 
sont pas à propos, n’a pas été imprimé.3

3 Son recueil fut imprimé après plus d’un siècle, Werner von Haxthausen, Neugriechiesche 
Volkslieder, par Karl Schulte Kemminghausen et Gustav Soyter, Münster 1935.



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 51

Naturellement, la révolution de 1821, qui a transmis les Grecs au centre 
de l’intérêt européen, a créé un climat encore plus favorable pour l’accueil 
d’une anthologie. Ainsi, en 1824, le premier recueil est imprimé. C’est celui 
de Fauriel.

La réalisation du recueil 

Quelques mots à propos de l’éditeur, d’abord. Né en 1772 dans la petite ville 
de Saint-Étienne, il a reçu une bonne éducation à sa jeunesse et, dans son âge 
mûr, des conditions favorables lui ont permis de passer grand part de sa vie 
à l’abri des contraintes matérielles – non qu’il soit riche, ou particulièrement 
aisé. Il n’a pas fait d’études spéciales; en revanche, il a appris beaucoup de 
choses lui-même; il s’est particulièrement occupé de la littérature et des 
langues: il connaissait toutes les langues européennes –sauf les langues slaves– 
ainsi que l’arabe, le sanskrit, un peu de turc. Il s’est aussi intéressé –un vrai 
homme du siècle des Lumières– à la botanique, et, à l’âge de trente ans, il s’est 
consacré à une étude systématique des stoïciens. Il a tout laissé tomber cinq 
ou six ans après, pour se consacrer –définitivement, cette fois-ci– à l’étude de 
la genèse de la poésie moderne – à savoir, la poésie post-médiévale. Il s’est 
intéressé à l’ “épopée” et à sa relation avec les chants populaires, à la poésie 
provençale, au drame espagnol, à Dante. Il s’est aussi intéressé à l’histoire 
médiévale – à son époque il avait la réputation d’un homme particulièrement 
érudit. “Le seul savant non pédant”, selon le mot de Stendhal, “notre maître 
à tous”, selon Victor Cousin.4

Sa formation spirituelle a une affinité avec les idées des Lumières. Il faisait 
partie de ce groupe d’intellectuels du début du XIXe siècle qui ont été appelés 
les idéologues pour s’être intéressés à la science des idées.

Fauriel lui-même ne devait pas être un homme d’action: enfermé dans ses 
lectures, il écrivait peu et il évitait d’imprimer –voire de finir– ses ouvrages. 
C’était le processus de l’acquisition qui le fascinait dans le système de la 
connaissance. Pourtant, il ne faut pas se le figurer un être mou et velléitaire. 
Figurons-nous, plutôt, un homme raffiné, consciencieux et hésitant, qui ne 
décide pas facilement de communiquer ses pensées, et, quand il décide de 
parler, il le fait prudemment et à voix basse.

4 Voir sa biographie par J. B. Galley, Claude Fauriel, Saint-Étienne 1909; cf. aussi 
Charles Rearick, Beyond the Enlightenment: Historians and Folklore in Nineteenth 
Century France, Bloomington et Londres 1974, pp. 62-81. L’étude plus récente de Brigitte 
Sgoff, Claude Fauriel und die Anfänge der romanischen Sprach-wissenschaft, Munich 1994, 
s’occupe surtout de sa contribution à la linguistique. 



52	 Alexis Politis	

Il faut surtout mettre en évidence le fait que son travail sur les chants 
populaires grecs était un passe-temps, auquel il s’adonnait pour se reposer 
de son travail sérieux. Il a commencé à s’y appliquer l’été de 1822 –sans s’y 
consacrer exclusivement– et en mars 1823 il tenait son travail pour fini. Son 
excès de conscience l’a fait prolonger son travail pendant un an – puis, il 
l’a abandonné. Une ou deux fois encore, au cours de sa vie, il s’est penché 
de nouveau sur ses vieux manuscrits –notons que le matériel qu’il avait 
rassemblé était le double de celui qu’il a publié– mais toujours en marge de 
ses occupations sérieuses, comme une distraction. En effet, comprendre la 
genèse de la poésie européenne moderne devait être une affaire bien difficile. 
Ajoutons que Fauriel n’a pas publié son “opus magnum” non plus.

En 1821, ou au début de 1822, Fauriel, comme plusieurs de ses contemporains, 
a commencé à prendre des cours de grec moderne. Il paraît que, grâce à ses 
sensibilités particulières, il a demandé des textes en langue courante, familière 
–c’est alors qu’un petit recueil manuscrit s’est trouvé entre ses mains– justement 
une partie de celui que l’allemand Haxthausen avait constitué, et dont une copie 
avait été envoyée à Paris. On a déjà dit que Fauriel s’intéressait à la genèse de la 
poésie moderne et croyait qu’il pourrait découvrir un anneau de cette évolution 
dans les chants populaires.

Le petit recueil a été vite agrandi, à l’aide, naturellement, des Grecs de 
Paris. Deux ou trois amis intimes, et quinze ou vingt amis des amis, ont réussi 
à lui faire parvenir plus d’une centaine de chansons. Fauriel les recopiait (tout 
en apprenant le grec moderne), rassemblait des renseignements historiques 
en vue de les commenter, élaborait leur forme et, vers la fin de 1823, il a 
envoyé le manuscrit à l’imprimerie –le seul livre qu’il avait fini jusqu’alors, à 
l’âge de cinquante ans– et, un peu plus tard, le livre a paru, en deux volumes.

Ce fut un succès considérable. Le recueil a suscité beaucoup de 
commentaires, il a été immédiatement traduit en allemand (et même à deux 
reprises), en anglais, en russe – et il a servi de source à plusieurs almanachs 
et anthologies, qui connaissaient alors un grand succès, grâce au mouvement 
philhellénique.

Deux points sont à retenir ici. Le premier concerne le processus de la 
réalisation. Fauriel a eu sous les yeux des textes écrits, et ce sont des textes écrits 
qu’il a publiés. Ce n’est pas lui qui les a décrits; il est même douteux qu’il ait 
entendu chanter une seule de ces chansons. Le problème de la transcription 
d’un texte oral par le code de l’écriture ne s’était pas posé pour lui –ni pour 
personne d’autre, d’ailleurs, autant que je puisse savoir– ni alors, ni plus tard. 
Puisqu’il s’agissait donc de publier des textes écrits, Fauriel considérait son 
travail de la même façon que les philologues: si un vers lui paraissait faux ou 



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 53

boiteux, il le corrigeait; là où, à son avis, il y avait des lacunes, il les complétait 
– dans le texte ou dans sa traduction française. De même, la notion de la 
version (la chanson est récréée à chaque fois qu’elle est chantée) ne pouvait 
pas encore être conçue dans toute son ampleur à cette époque-là. En plus, 
Fauriel a modifié le lexique çà et là, notamment quand il rencontrait des mots 
turcs ou italiens, et il a unifié un peu la langue.

Pourtant, sa conscience philologique très forte, ainsi que son flair affiné, 
l’ont assez bien guidé. Ses interventions sont presque nulles si on les compare 
avec celles d’éditeurs postérieurs. En plus, il a gardé ses manuscrits, ce qui 
nous a permis de procéder à une meilleure édition.5

Le même flair philologique l’a guidé à faire une distinction très importante: 
il a distingué les chansons populaires des chansons écrites dans une langue 
populaire. La science grecque est parvenue à ce stade deux générations plus 
tard: vers la fin du siècle.

Le second point à noter concerne l’attitude de ses collaborateurs grecs. 
Aucun n’a pensé à continuer l’œuvre de Fauriel. S’ils ont aidé leur savant 
ami français, ils se sont montrés totalement indifférents à l’égard de l’objet 
lui-même. Les chants populaires étaient hors leur champ de vision: eux, ils 
étaient arrivés à Paris pour s’éloigner, justement, de la culture orale, pour 
oublier leurs anciennes habitudes et s’initier à la culture européenne. On 
verra tout à l’heure qu’il n’y avait pas que les Grecs de Paris –ou de l’Europe 
en général– qui se sont montrés indifférents.

L’incorporation des chants populaires dans la conscience néo-grecque 

1. Premières manifestations d’intérêt, 1816-1821

En marge des vieux manuscrits, sur les feuilles blanches ajoutées par le 
relieur, les gens marquaient, jadis, diverses notes, et, parfois, des chansons 
ou des vers. Souvent, c’était pour essayer la pointe de leur plume. Ou bien 
ils se souvenaient d’une chanson, dans des moments d’ennui ou d’émotion. 
Certes, ces enregistrements sont inestimables. Or, ils ne témoignent pas 
d’une volonté d’enregistrement: ils sont fortuits; pour trouver une allusion 
consciente aux chants populaires faite par les Grecs modernes, il faudra 
attendre jusqu’à la moitié de la seconde décennie du XIXe siècle.

5 Cette édition a été realisée: Claude Fauriel, Ελληνικά δημοτικά τραγούδια, Α´: Η έκδοση 
του 1824-1825, Β´: Ανέκδοτα κείμενα, αναλυτικά κριτικά υπομνήματα, παράρτημα, επίμετρα 
[Chants populaires grecs, I: L’édition de 1824-1825, II: Textes inédits, commentaires 
critiques, suppléments, appendices], édition critique par Alexis Politis, Hérakleion: Presses 
Universitaires de Crète, 1999.



54	 Alexis Politis	

C’est alors, en 1816, si je ne me trompe pas, que les intellectuels grecs 
parlent pour la première fois de chants populaires d’une façon positive. 
L’occasion est donnée par la présentation, dans un journal allemand, d’un 
recueil de chants populaires serbes, ainsi que de la tentative de Haxthausen 
pour un recueil grec: les éditeurs d’ Ἑρμῆς ὁ Λόγιος –la seule revue littéraire 
grecque, imprimée à Vienne– traduisent la présentation, annoncent le recueil, 
et, en même temps, incitent leurs compatriotes à de pareilles démarches.

Cette première allusion n’est restée sans suites. Comme le recueil de 
Haxthausen –bien qu’inédit– était devenu assez connu dans les milieux 
intellectuels allemands, comme les grecs vivant en Allemagne étaient 
influencés –bon gré, mal gré– par ce qui s’y passait et par les nouvelles idées 
qui circulaient dans ce pays, on remarque qu’à cette époque-là –juste avant 
la révolution contre les Turcs– un certain intérêt commence à naître dans les 
milieux grecs, un intérêt qui devient de plus en plus important avec le temps.

Il s’agit, bien sûr, d’un intérêt encore assez vague. Pourtant, il faut noter 
que, parallèlement à la tendance principale de l’intelligentsia grecque, sous 
la direction de Coray –Coray le parisien, Coray le français– une tendance 
fondée sur les principes des Lumières et sur une conception dynamique de la 
nation (la nation se forme grâce à sa volonté de se développer et d’exister), une 
autre idée commence à se développer, plus moderne – et plus conservatrice, 
en même temps: l’idée que la Nation préexiste, qu’il préexiste une culture 
nationale innée et immuable à travers les siècles, naturelle, et que la tâche 
des intellectuels ne consiste pas à diffuser la civilisation: elle consiste, par 
contre, à découvrir cette culture nationale qui préexiste. Mais, attention: 
cette conception, qui avait déjà commencé à s’enraciner en Allemagne, n’a 
fait qu’effleurer quelques esprits grecs. Les Grecs résidant en Allemagne 
ont commencé à s’interroger dans cette direction, ce qui les a poussés à 
s’intéresser aux chants populaires de leur pays. Cela jusqu’à l’an 1821.

2. Le temps mort de la Révolution

Car, avec l’éclatement de la Révolution, même cet intérêt vague et chétif 
s’éteint tout d’un coup. Pendant toute la durée des opérations militaires, soit 
jusqu’à 1830, on n’a aucune allusion aux chants populaires.

Même l’édition de Fauriel, en 1824, ne suscite aucune réaction.6 Rien 
qu’une brève allusion dans l’ Ἐφημερίς Ἀθηνῶν, un journal grec publié par 

6 Une petite annonce au journal Ὁ φίλος τοῦ νόμου, no. 66 (31-10-1824). Les éditeurs 
se référent au journal parisien Le Constitutionnel (25 juillet). Pour des informations plus 
détaillées, voir Alexis Politis, Το δημοτικό τραγούδι [La chanson populaire], Hérakleion: 
Presses Universitaires de Crète, 2010, pp. 241-262.



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 55

George Psyllas; une allusion faite en vue de vanter la langue du peuple –la 
“dimotiki”– et non pas les chants populaires, et deux achats du livre attestés 
(mais l’un seulement par un grec natif dans les régions insurgées). Il a du y 
avoir d’autres – comment savoir exactement qui a acheté un livre? Pourtant, 
les exemplaires que j’ai pu voir en Grèce –ceux qui se trouvent dans les 
bibliothèques publiques– ont été achetés à une époque postérieure. Je ne 
tiens pas en compte les Sept-Îles (où les achats attestés sont trois), pour la 
double raison qu’elles sont hors des champs de bataille et plus proches de 
l’Europe que de la Grèce – du moins en ce qui concerne les intellectuels.

Du silence, donc. Et il ne faut pas croire que ce silence est du aux 
opérations militaires: pendant toute la durée de la guerre, il paraissait des 
journaux –qui publiaient souvent des poèmes–, il s’imprimait des livres, les 
écoles fonctionnaient: il y avait de la vie culturelle.

3. Le renouveau de l’intérêt

Par contre, dès que la guerre est finie, les allusions recommencent. En 1830, 
on a une première mention, en 1831 on a la première allusion au recueil 
de Fauriel provenant du territoire grec. Puis, au cours de la décennie qui 
suit, on trouve des mentions positives et même, moins souvent, quelques 
enregistrements de chansons populaires. Peu de choses. Et, surtout, il s’agit 
de faits sporadiques, disparates, sans visée commune. La reconstitution 
idéologique de l’hellénisme, la création d’un centre national, pour la première 
fois dans les temps modernes, se réalise par défaut des chants populaires.

Pourtant, au fur et à mesure que les années passent, il est de plus en plus 
souvent question des chants populaires. En 1838, dans un rapport sur les 
belles-lettres en Grèce, publié dans une revue officielle, on lit ce qui suit:

Et comment serait-il possible que le sol grec redevienne fertile, sans 
que la fleur indigène de la poésie repousse en lui? Même sous la 
tyrannie, où le pied lourd des despotes essayait de l’étouffer, on l’a 
toujours vue fleurir, telle une plante de souche noble, retombée dans 
l’état sauvage, poussant parmi les pierres d’un jardin défriché; et 
sur les montagnes on a entendu nos clephtes insoumis chanter par 
chants dignes de Tyrtée, et dans grandes villes, où le joug était souvent 
dissimulé sous des guirlandes, on a vu maintes fois des poètes dignes 
de temps meilleurs.7

Il s’agit, certes, de généralités, de propos vagues, sans vissée particulière. 
Et, en plus, complémentaires: dans ce rapport, il est surtout question de la 

7 Ἀνθολογία τῶν κοινωφελῶν γνώσεων III (1838), p. 261.



56	 Alexis Politis	

poésie savante “des grandes villes”. Mais on y voit, enfin, les signes d’une 
acceptation naissante. Bien que la plante soit “retombée dans l’état sauvage”, 
sa “souche” est noble.

Deux ans plus tard, en 1840, Théodore Manoussis, l’homme qui avait 
aidé l’allemand Haxthausen à constituer le premier recueil en 1814, devenu 
professeur d’histoire à l’Université d’Athènes, rédige un article sur les chants 
populaires antiques: il se rappelle sa contribution à ce recueil de chants 
populaires néogrecs, il s’en glorifie, pour ajouter: “La valeur poétique de la 
plupart de ces petits poèmes, qui ont attiré l’attention des plus éminents poètes 
et philosophes des nations cultivées de l’Europe, prouve que le génie poétique 
n’a jamais quitté le territoire grec.”8 Il faut remarquer quelle importance est 
accordée à l’estime de l’Europe.

Deux ans plus tard, 1842: Pavlos Kalligas, alors à l’âge de 28 ans, ayant fait 
de longues études en Europe, professeur agrégé de droit naturel à l’Université 
et plein encore d’une ardeur juvénile, publie, anonymement, un pamphlet 
polémique où il essaie de trouver la solution de la question grecque. Il 
s’appuie sur le passé récent, il rend hommage aux clephtes. Leur vie, dit-il, 
leur histoire, “c’est la rapsodie héroïque, […] des temps modernes en Europe, 
le seul exemple d’une existence poétique. Or, nous sommes tellement 
insensibles à sa poésie, qu’il faut que se soient des étrangers qui recueillent 
ses débris.”9 L’intelligentsia grecque commence à sentir qu’elle a besoin 
des chants populaires. Au cours de la même année, Markos Renieris, dans 
une lettre à l’italien Tommaseo, qui travaillait à un vaste recueil de chants 
italiens, dalmatiens, corses et grecs, prononcera le grand mot, répété tant de 
fois depuis lors: “Le plus grand poète de la Grèce n’est ni Soutsos, ni Solomos; 
c’est son peuple.”10

Un certain point de vue commence donc à prendre forme. En même temps, 
de petits recueils commencent à faire leur apparition dans des journaux et des 
revues. En 1850, on a la parution du premier recueil en territoire grec, à Corfou: 
les Ἄσματα ἐθνικὰ [Chants nationaux], par Antonios Manoussos, suivi, deux 
ans plus tard, de deux autres recueils, l’un à Corfou, l’autre à Athènes.

Il est évident qu’il s’agit d’un tournant décisif. Les chants populaires grecs 
ont commencé à s’intégrer à la conscience de l’intelligentsia néo-grecque.

8 Revue Εὐρωπαϊκὸς Ἐρανιστὴς I (1840), p. 117. 
9 Pavlos Kalligas, Μελέται καὶ λόγοι [Études et discours], Vol. I, Athènes 1889, p. 489.
10 Dans une lettre, écrite en italien; voir G. Th. Zoras, Ἑπτανησιακά μελετήματα [Études 

eptanesiennes], Vol. II, Athènes 1957, p. 167.



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 57

Essayons de récapituler: 1816-1821: un intérêt vague; 1821-1829: le vide absolu; 
1830-1840: un renouveau d’intérêt; 1840-1850: prise de conscience du vide; 
1850-1852: les chants populaires s’intègrent à la conscience néo-grecque.

On a vu cet intérêt sous l’influence des recherches analogues en Allemagne: 
plusieurs représentants de la nouvelle génération, ceux qui vivaient en 
territoire allemand en particulier, ont commencé à s’interroger sur les 
nouvelles orientations des Allemands. Si les réactions ont été sporadiques 
et sans vigueur, s’était dû au fait que les grecs disposaient, d’une manière 
charismatique, d’une identité culturelle: celle conférée par leurs ancêtres. En 
plus, ils disposaient d’une littérature classique: la littérature antique.

La Révolution éclatée, l’identité culturelle cesse d’avoir de l’importance. 
La Grèce nouvelle sera définie par son identité politique, par l’état indépen-
dant. Voilà pourquoi l’indifférence à l’égard du recueil de Fauriel. Qui se 
serait intéressé au profil culturel? Le profil de la Grèce nouvelle était celui 
des combats.

Pourtant, la Révolution n’a pas réussi à résoudre définitivement la 
question nationale. Par contre, la création du royaume grec a compliqué la 
situation: les Grecs ont été divisés – les Grecs libérés d’une part, les Grecs 
encore assujettis d’autre part; l’identité politique commune de l’occupation 
turque était perdue. Il fallait des liens qui réunissent les deux patries.

En outre, la Révolution terminée, le mouvement philhellène a connu 
une régression rapide: en effet, les Grecs modernes se sont montrés indignes 
de leurs ancêtres: c’était un peuple inculte, pauvre –et, par conséquent, 
rusé, plein de superstitions– comment pouvaient-ils prétendre à l’héritage 
classique, à cet orgueil de l’humanité? Un historien européen, Jacques-
Philippe Fallmerayer, a même contesté leurs titres de point de vue raciale: 
les Grecs modernes n’avaient pas de titres légitimes à cet héritage. Alors, à la 
dimension politique du problème vient s’ajouter la dimension historique. Si 
l’origine commune faisait défaut, qu’est-ce qui assurerait l’unité de la nation?

Le troisième problème national que devait affronter l’hellénisme s’est 
lui aussi manifesté au cours des années 1830-1850. Il s’agit de l’éveil national 
du reste des Balkans. Tout d’un coup –aux yeux des Grecs, c’était vraiment 
quelque chose d’inattendu– des concurrents ont commencé à surgir: les 
Bulgares, avant tout, les Valaques, les Albanais – un obstacle de plus à la 
réalisation de nos aspirations nationales.

Et ce n’était pas le dernier: il y en avait un quatrième, c’était l’attitude des 
grandes puissances. Car, si à la fin de la Révolution elles s’étaient montrées 
favorables à l’égard de la question grecque, si elles ont imposé l’indépendance 
grecque au sultan, elles se sont prouvées hésitantes à favoriser l’expansion 
grecque, étant hostiles à tout ce qui pourrait entraîner des troubles dans les 
Balkans.



58	 Alexis Politis	

Ainsi, au cours de cette décennie 1830-1840, la première décennie de 
liberté politique pour le nouvel hellénisme, les facteurs extérieurs et intérieurs 
créent les conditions pour une crise de conscience nationale; un phénomène 
nouveau pour les Grecs.

Ils devaient maintenant prouver ce qui, jusqu’alors, allait de soi; ils 
devaient prouver leur parenté avec les Anciens –l’unité historique dans le 
temps– d’une part, et leur parenté, désormais contestée, avec les populations 
de la péninsule balkanique –l’unité dans l’espace– d’autre part. En plus, ils 
devaient donner des espérances pour l’avenir.

Tout d’abord, ils ont recouru à l’étude historique. Ils se sont efforcés 
de prouver que Byzance n’était que l’anneau qui nous relie aux Anciens; 
parallèlement, et accessoirement, ils ont eu recours –tout comme les 
Allemands, les Hongrois, les Tchecques, les Écossais, tous les peuples 
européens qui en avaient besoin– aux chansons naïves qui prouveraient la 
continuité dans le temps, la continuité dans l’espace et la valeur innée de la 
race – ce dernier en guise de garantie d’un brillant avenir.

Revenons sur les éditions de 1852. L’une d’elles est intitulée Ἄσματα 
δημοτικὰ τῆς Ἑλλάδος ἐκδοθέντα μετὰ μελέτης ἱστορικῆς τοῦ μεσαιωνικοῦ 
ἑλληνισμοῦ [Chants populaires de la Grèce précédés d’une étude sur 
l’hellénisme médiéval]: les chants populaires et l’histoire –notamment celle 
de la période qui relie l’hellénisme antique et l’hellénisme moderne– se 
trouvent là, côte à côte.

Cette préface est longue, elle s’étend sur 600 pages, je n’en citerai que deux 
passages: à propos de la prise de Constantinople, l’auteur nous dit: “L’ÉTAT 
EST ASSUJETTI, LA NATION RESTE DEBOUT. Dès lors, le sabre et la chanson 
sont ses deux compagnons inséparables.” Et plus loin: “C’est alors que naquit 
la poésie populaire […], annonciatrice et précurseuse de la restauration de la 
plus ancienne et de la plus illustre des nations de l’Europe.”11

Selon lui, les chants populaires, ayant vu le jour juste après la perte de la 
liberté politique, annonceraient la restitution de celle-ci. En ce qui concerne 
leur fin, Zambélios –c’est ainsi que se nomme– s’exprime avec la même 
assurance: “le vers populaire, la langue vulgaire et le klephte, ce chantre 
anonyme de la Renaissance, doivent se retirer de la scène lorsque la nation 
entière aura récupéré son autonomie politique”. Zambélios est tellement sûr 
de lui, au prendre ses désirs pour des réalités historiques.

11 Spyridon Zambélios, Ἄσματα δημοτικὰ τῆς Ἑλλάδος ἐκδοθέντα μετὰ μελέτης 
ἱστορικῆς τοῦ μεσαιωνικοῦ ἑλληνισμοῦ [Chants populaires de la Grèce précédés d’une étude 
sur l’hellénisme médiéval], Corfou 1852, pp. 576 et 484. Voir aussi Ioannis Koubourlis, 
La formation de l’histoire nationale grecque. L’apport de Spyridon Zambélios (1815-1881),  
Athènes: IRN / FNRS, 2005. 



	 La seconde vie des chansons populaires grecques	 59

*

On est arrivé à la fin, c’est-à-dire au début. L’intelligentsia grecque vient 
de connaître le chant populaire à travers Zambélios. Quelques ans plus 
tard, Nicolaos Politis assumera la tâche d’un recueil systématique des 
chants populaires. Il évitera les excès, il procédera à la systématisation de la 
recherche, il posera des critères scientifiques, c’est-à-dire des critères moins 
délivrés de conceptualisations. D’autres lui succéderont – et, pour ma part, 
je trouve fascinant de suivre les liens qui relient, à chaque instant, l’intérêt 
pour les chants populaires aux instances sociales en général. Mais on ne va 
pas tout raconter ici.

D’ailleurs, ce qui compte n’est pas avoir une connaissance des détails. 
C’est de savoir que l’intérêt pour les chants populaires n’est pas le résultat 
de choix esthétiques. C’est le résultat d’un besoin de l’ensemble de la société.

Les chants populaires n’ont pas été découverts que lorsqu’ils avaient 
quelque chose à offrir – ainsi que toutes choses: “Cherchez et vous 
trouverez,” dit l’Évangile. Et ce qu’ils avaient à offrir, aux Grecs comme au 
reste des peuples européens –car la découverte des chants populaires n’est 
pas un phénomène grec, c’est un phénomène européen auquel les Grecs 
n’ont fait que participer– ce qu’ils avaient à offrir, c’était des éléments pour la 
construction d’une identité nationale.

Or, les risques sont toujours là, les contradictions surviennent à 
l’improviste. L’identité qui a résulté à l’aide des chants populaires a souvent 
dégénéré en miroir déformant, qui cachait ce qu’il y avait de plus précieux en 
nous: les nations, tout comme les civilisations, sont des mélanges toujours 
en train d’évoluer – aucune identité statique ne saurait les représenter de 
façon suffisante. Le nouvel hellénisme reste un phénomène complexe, 
comme l’hellénisme sous l’occupation turque, comme Byzance, comme 
l’Antiquité classique.

Un phénomène complexe: c’est-à-dire formé de composantes, et non pas 
d’individus. C’est-à-dire fluide, non seulement dans le temps, mais aussi de 
manière synchronique.

Par conséquent, si l’étude de la seconde vie des chansons populaires a 
quelque chose à offrir, ce n’est que ce qui résulte de toute étude historique: 
élargir son expérience, comprendre son passé, se rendre compte que la 
société est en mutation perpétuelle – et que, par conséquent, on peut léguer 
aux générations à venir un monde différent de celui dont on a hérité.

Université de Crète 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

