
  

  The Historical Review/La Revue Historique

   Vol 9 (2012)

   Seas, Islands, Humanists

  

 

  

  L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle et ses
relations artistiques avec l’Orient et l’Occident 

  Eugenia Drakopoulou   

  doi: 10.12681/hr.293 

 

  

  

   

To cite this article:
  
Drakopoulou, E. (2013). L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle et ses relations artistiques avec l’Orient et l’Occident. 
The Historical Review/La Revue Historique, 9, 141–160. https://doi.org/10.12681/hr.293

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 12:35:46



L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle 
et ses relations artistiques 
avec l’Orient et l’Occident

Eugénie Drakopoulou

RésumÉ: Cet article explore un aspect des transferts culturels dans le domain de l’art 
religieux Orthodoxe du XVIIIe siècle. Au cours de ce siècle, le style baroque pénètre dans 
l’art des Grecs en suivant des routes différentes: d’une part le milieu artistique des Îles 
ioniennes adopte le style baroque occidental, de tension dramatique et de pénétration 
psychologique; d’autre part, les peintres des regions ottomanes vont adopter, avec alacrité, 
le style baroque et rococo qui régnait en Constantinople, et vont insèrer, dans les icônes 
religieuses, les motifs décoratifs des cadres, des meubles et des parures orientaux.

L’art des Grecs et des autres populations orthodoxes de l’Europe du Sud-Est 
après la chute de Constantinople en 1453, se différentie de celui de l’Occident 
par son attachement aux traditions de l’art byzantin. Pourtant, normes 
doctrinales mises à part, cet art est vivant et ouvert aux influences exercées 
par des environnements religieux ou séculaires, appartenant davantage à 
l’Occident chrétien qu’à l’Orient islamique. La définition générique d’un 
“art conservateur” ne saurait s’appliquer à la peinture post-byzantine, étant 
donné que l’art européen de la Renaissance, le maniérisme et le baroque 
influencent à des degrés variés le système des modes d’expression des peintres 
orthodoxes, hérité de Byzance.

Un bref parcours de la production artistique orthodoxe du XVIIIe siècle 
saura démontrer que les peintres suivaient les courants de l’art occidental et 
prenaient certaines libertés par rapport à l’art byzantin, toujours en fonction 
du milieu sociopolitique dans lequel ils évoluaient, c’est-à-dire en tenant 
compte de leur formation et du public auquel ils s’adressaient. À ce point, il 
faudrait noter que leurs choix artistiques ne semblent pas être dictés ni par les 
autoritées officielles de l’église, ni par les évêques et les grands monastères, qui 
pourtant étaient, d’habitude, à l’origine des grandes innovations artistiques. 
Il suffit à cet effet de mentionner un cas parmi plusieurs, provenant du Mont 
Athos, centre de l’Orthodoxie: en 1782 les moines du monastère Xiropotamou 
ont demandé aux peintres qui y étaient appelés pour décorer le catholicon du 

The Historical Review / La Revue Historique
Département de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques 
Volume IX (2012)



142	 Eugénie Drakopoulou	

monastère d’utiliser dans leur ouvrage des éléments innovateurs1, à savoir 
des reproductions gravées d’œuvres d’art occidentales.2

Il faudrait aussi souligner le fait que pendant les années qui suivirent la 
chute de Constantinople, l’art des peintres Orthodoxes se pratique et évolue 
dans deux espaces culturels bien distincts: celui de Crète et des Îles Ioniennes 
sous domination vénitienne; et dans l’espace de la Péninsule Balkanique sous 
domination ottomane, dont la capitale était Constantinople.  

En Crète, juste après la chute de Constantinople, la peinture, directement 
et profondément influencée par l’art italien de la Renaissance et le maniérisme, 
a atteint un niveau très élevé et devait rester pendant des siècles un modèle 
pour les peintres orthodoxes. De plus, l’art crétois était fortement apprécié 
par les populations occidentales, à en juger par le grand nombre d’icônes 
crétoises se trouvant dans des églises italiennes.3  

Ce même art fut transplanté dans l’environnement vénitien des Îles 
Ioniennes, en suivant le courant des peintres qui avaient abandonné l’île de 
Crète après sa conquête par les Turcs Ottomans (deuxième moitié du XVIIe 
siècle). Les peintres Crétois refugiés ont établi des rapports étroits avec l’Italie 
et surtout Venise. Le peintre Théodore Poulakis (1620-1692), par exemple, 
qui avait voyagé à Corfou et avait longuement séjourné à Venise, a adopté 
un art dans la trame du maniérisme et du premier baroque, se servant 
notamment des gravures allemandes et flamandes.4 Malgré l’écart important 
que son art présente par rapport à celui de ses confrères, plus conservateurs 
dans leur style, il avait une résonance assez importante auprès du public 
orthodoxe. Aussi, un nombre important de peintres crétois du même siècle 
va incorporer dans la peinture des icônes portables certains éléments isolés 
et plutôt décoratifs de l’art baroque occidental. Des éléments décoratifs du 
baroque vont être adoptés également par les artistes de la génération suivante, 

1 Voir M. Polyviou, Το καθολικό της μονής Ξηροποτάμου. Σχεδιασμός και κατασκευή 
στη ναοδομία του 18ου αιώνα [Le catholicon du monastère Xiropotamou. Planification de 
l’architecture et de la construction pour l’érection des églises du XVIIIe siècle], Athènes 
1999, pp. 56-57.

2 Voir E. Drakopoulou, “Υποδοχή και αφομοίωση της δυτικής τέχνης στη ζωγραφική 
των ορθοδόξων” [La réception et l’adaptation de l’art occidental dans la peinture religieuse 
orthodoxe], Τα Ιστορικά 52 (2010), pp. 133-148.

3 Voir N. Chatzidakis, Από τον Χάνδακα στη Βενετία. Ελληνικές εικόνες στην Ιταλία, 
15ος-16ος αι. [Du Chantax à Venise. Icônes grecques en Italie, XVe-XVIe siècles], catalogue 
d’exposition, Athènes 1993.

4 J. Rigopoulos, Φλαμανδικές επιδράσεις στη μεταβυζαντινή ζωγραφική [Influences 
flamandes dans la peinture post-byzantine], Athènes 1998.



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 143

comme, par exemple, Stéphane Ziankarolas (1688-1710), qui a peint dans une 
icône à Corfou, un trône très orné (fig. 1).5

Dès le début du XVIIIe siècle, la période qui fait l’objet de cet article, une 
classe bourgeoise très dynamique devait s’imposer dans les Îles Ioniennes. 
Elle maintiendra des relations étroites avec l’Italie et s’enquerra des manières 
artistiques nouvelles – sans pourtant se tourner directement contre la 
peinture traditionnelle. Ainsi elle va embrasser un idéal esthétique nouveau, 
ayant pour modèles les grands maîtres italiens. Pendant le XVIIIe siècle, les 
Îles Ioniennes traversent une période agitée: l’épuisement de Venise va mener 
à une période de succession des dominations (vénitienne, française, russe et 
turque) avec des conséquences graves sur la structure sociale et l’ordre moral 
des îles. Pendant que le pouvoir vénitien s’affaiblissait au XVIIIe siècle, la 

5 P. L. Vokotopoulos, Εικόνες της Κέρκυρας [Icônes de Corfou], Athènes 1990, no. 129.

Fig. 1. Stéphane Ziankarolas, Saint Jean Chrysostome, collection privée, Corfou
(P. L. Vokotopoulos, Εικόνες της Κέρκυρας [Icônes de Corfou], Athènes 1990, fig. 61).



144	 Eugénie Drakopoulou	

classe bourgeoise de ces îles a connu un essor économique remarquable. À la 
fin du siècle, bon nombre des habitants des Îles ont placé leurs espoirs dans la 
Révolution française et Bonaparte, et, en 1797, les îles se sont trouvées annexées 
à la Republique française. Cette annexion fut pourtant un désenchantement 
de courte durée. Deux années plus tard, les îles sont passées sous une double 
“protection”, celle des Russes et des Turcs. Les Français occupèrent les Îles 
une deuxième fois et par la suite ce furent les Anglais qui en sont devenus les 
maîtres, en 1814. Les Îles Ioniennes sont redevenues grecques en 1863. 

Les changements politiques et sociaux se reflètent dans la culture et l’art 
des ces îles où prédominent les éléments de la peinture occidentale. L’art 
baroque en Europe, en dépit des différences des contextes dans lesquels il 
a évolué, fut né dans un climat général d’insécurité et de contradiction et 
exprimait l’anxiété, les contrastes et le clivage tragique entre le passé et l’avenir. 
Cet art trouva, pourrait-on dire, un sol fécond dans l’instabilité politique, 
sociale et religieuse, ressentie par les habitants des Îles Ioniennes, vivant 
sous des pouvoirs étrangers variés. Cette société, à la vie politique, sociale 
et morale perturbée, était forcément proche de l’ambiance européenne du 
baroque. Dans ce contexte, il est donc aisé de comprendre qu’une expression 
de tristesse et de peine se répande de plus en plus dans l’iconographie, 
pendant que les caractéristiques techniques de la tradition continuent d’être 
maintenus. L’élément humain est accentué dans la peinture religieuse, le sujet 
séculaire et les éléments naturalistes y sont très prononcés et sont introduits 
de façon dynamique même dans les représentations qui respectent les codes 
de l’iconographie traditionnelle. 

Les conditions sont mûres pour qu’on adopte dans la décoration des 
églises orthodoxes, le système de décoration baroque des églises occidentales.
Panagiotis Doxaras (1622-1729), un peintre originaire du Péloponnèse, osa le 
faire en 1727, quand il a décoré à Corfou le plafond de l’église Saint-Spyridon, 
avec des scènes de la vie et des miracles du patron saint de la ville. Les peintures 
étaient faites en 17 parties, en créant ainsi 3 grandes scènes centrales et 14 
plus petites, selon les modèles du baroque.6 Originaire du Magne, Doxaras 
avais appris à peindre très jeune. Pendant une période, il a même rendu 
ses services militaires aux Vénitiens. En échange, il a reçu d’eux quelques 
terres dans l’île de Lefkas et le titre du chevalier. À partir de 1720, il a repris 
sa peinture et a même traduit une série d’essais théoriques importants sur 
l’histoire de l’art occidental, notamment le Trattato della pittura de Leonard 
de Vinci, le Breve instruzione, de Marco Boschini (1674), et le Alla gioventù 

6 L’œuvre n’est pas préservée.



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 145

de Orlandi.7 Sa peinture italianisante est lumineuse, brillante et gaie, avec de 
jolies couleurs bleu azur et pourpre, avec de l’or dans le fond, les auréoles 
et les détails décoratifs. Les visages ont une expression sensible, douce et 
tendre, c’est-à-dire tout ce que Doxaras admirait chez les grands peintres 
de l’Occident. En même temps, les coups de pinceau blancs sur les visages 
dénotent, entre autres éléments, sa formation en peinture byzantine. Doxaras 
était un des représentants les plus importants de la peinture de l’Eptanèse 
et ses deux fils, Démétrius et Nicolaos Doxaras, furent ses premiers élèves. 
Nicolaos (1700-1775) a peint dans les îles de Zante et Lefkas en suivant la 
méthode de son père et en organisant l’espace des plafonds plats des églises 
orthodoxes en parties, selon le modèle occidental du baroque. Une scène 
de la naissance de la Vierge, icône préservée dans l’église de Faneromeni à 
Zante, est caractéristique de son style: les axes diagonaux prédominent dans 

7 D.-H. Alevizou, Ο Παναγιώτης Δοξαράς, το Περί ζωγραφίας κατά το αψκστ΄ και οι 
άλλες μεταφράσεις [Le peintre Panagiotis Doxaras, son œuvre au sujet de la peinture et ses 
autres traductions], Thessalonique 2005; C. Damianaki, Translation and Critical Reception 
of Leonardo da Vinci’s “Trattato della pittura” in Greece: The Manuscript Translations of 
Panagiotis Doxaras, Manziana 2003.

Fig. 2. Nicolaos Doxaras, La naissance de la Vierge, Musée de Zante 
(Z. Mylona, Μουσείο Ζακύνθου [Musée de Zante], Athènes 1998, p. 473).  



146	 Eugénie Drakopoulou	

l’œuvre tandis que les éléments naturalistes et l’organisation de l’espace se 
réfèrent directement à la peinture occidentale (fig. 2). 

Le peintre, prêtre et poète, Nicolaos Koutouzis (1741-1813) prospère à 
Zante, à la fin du XVIIIe et au début du XIXe siècle, ainsi que son disciple 
Nicolaos Kantounis (1768-1834). Koutouzis avait sejourné à Venise, comme 
il était de coutume pour les habitants aisés et cultivés des Îles Ioniennes, 
après avoir fait son apprentissage et travaillé comme peintre à Zante.8 Sa 
personnalité, pleine de contradictions, fait penser aux personnalités des 
peintres de la période du baroque européen. Prêtre au comportement fort 
irrégulier pour un membre du clergé, menant une vie assez excentrique et 

8 Sur ces deux peintres, voir M. Chatzidakis et E. Drakopoulou, Έλληνες ζωγράφοι 
μετά την Άλωση (1450-1830) [Peintres grecs après la Chute (1450-1830)], t. 2, Athènes 
1997, pp. 63-67, 120-124.

Fig. 3. Nicolaos Koutouzis, Saint Pierre, Musée de Zante 
(Mylona, Μουσείο Ζακύνθου, p. 355). 

Fig. 4. Nicolaos Koutouzis, L’Éducation de la Vierge, 
Musée de Zante (Mylona, Μουσείο Ζακύνθου, p. 451). 



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 147

Fig. 5. Nicolaos Koutouzis, Saint hiérarque, Musée de Zante 
(Mylona, Μουσείο Ζακύνθου, p. 391).  



148	 Eugénie Drakopoulou	

choquant son milieu par son comportement, auteur des vers satiriques qui 
lui valurent, selon toute probabilité, de cicatrices profondes sur le visage, 
et de nombreuses plaintes déposées contre lui. Ainsi, en 1810, il a perdu sa 
cure, décision qui fut révoquée deux ans plus tard. Un érudit composant des 
hymnes ecclésiastiques, des épigrammes pour Napoléon, des textes satiriques 
contre le clergé, les gouverneurs et également contre les moines. Son lyrisme 
et sa sensibilité sont manifestes tant dans son œuvre poétique que pictural, 
tout comme son anxiété pour l’avenir politique de son pays est manifeste 
dans son esprit et son attitude critiques.  

Son caractère intransigeant et son extravagance trouvent leur expression 
à travers l’art baroque et la technique du clair-obscur prononcée, qui rappelle 
le style de Caravaggio (fig. 3). Les scènes de famille qu’il utilise pour rendre 
les épisodes sacrés, tels L’Éducation de la Vierge (fig. 4), sont très évocatrices 
de Rembrandt par la profondeur des physionomies et le regard pénétrant 
dans le monde intérieur de ses icônes, notamment celle du saint hiérarque 
(fig. 5). Des portraits exquis, exécutés sur les commandes des personnalités 
éminentes qui se trouvaient à Zante à l’époque, toujours gardés dans des 
collections pour la plupart privées, témoignent de l’aptitude de l’artiste dans 
le rendement des traits de ses modèles. Dans les quelques œuvres de peinture 
religieuse signées, et plusieurs, dans un style italianisant, qui lui ont été à 
plusieurs reprises attribuées –et se trouvant principalement au musée de 
Zante– on discerne un faible pour les scènes de la vie de la Vierge et pour 
les scènes du Christ crucifié, destinées aux iconostases des églises de Zante. 
Une œuvre du musée de la même île représentant le corps du Christ cloué 
sur le tronc d’un arbre et émergeant presque en relief contre le fond obscur, 
évoque, par l’emploi intense du clair-obscur, l’art de Koutouzis mais aussi 
celui du baroque européen qui avait connu son apogée à l’Ouest, au siècle 
précédant (fig. 6).

Nikolaos Kantounis,9 son disciple, fut un peintre très prolifique. Fils d’une 
famille aisée de Zante, membre actif de la Société des Amis et ayant œuvré 
pour la Révolution grecque de 1821, Kantounis a suivi le style de la peinture 
de Koutouzis, bien que ses propres couleurs fussent plus lumineuses. Dans 
une de ses Cènes (fig. 7),10 le clair-obscur du baroque prédomine, tandis que 
dans la Descente de la Croix11 la référence au tableau de Rubens, du même 
thème, est évidente (figs 8-9).

9 Ibid., pp. 63-67.
10 Voir Z. Mylona, Μουσείο Ζακύνθου [Musée de Zante], Athènes 1998, no. 148.
11 Ibid., no. 149.



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 149

Le style italianisant, propre à l’art de cette île, devait être diffusé dans 
toutes les Îles Ioniennes par des élèves et imitateurs, moins talentueux, de ces 
grands peintres de Zante. Un dernier exemple de l’intégration de l’ambiance 
baroque dans l’art religieux orthodoxe des Îles Ioniennes au XVIIIe siècle, est 
donné par les deux piliers en bois sculpté d’un iconostase dans une église de 
Zante,12 qui imitent les volutes du baldaquin de l’autel (1624-33) dans Saint-
Pierre de Rome, œuvre de Gian Lorenzo Bernini. 

Le tranfert et l’assimilation des éléments artistiques occidentaux ne se 
limita pas aux seules îles Ioniennes. Dans un autre milieu, celui des régions 
ottomanes, les styles baroque et rococo pénètrent dans l’art des Grecs de cette 
époque en suivant une autre route, celle de l’Orient.

La paix de Passarowitz, en 1718, a signalé l’abandon des conquêtes 
ottomanes en Europe et l’apparition d’un nouvel ennemi: les Russes. Ainsi 

12 Ibid., nos 180-181.

Fig. 6. Nicolaos Koutouzis, Le Christ en croix, Musée de Zante 
(Mylona, Μουσείο Ζακύνθου, p. 499). 

Fig. 7. Nicolaos Kantounis, La Cène, Musée de Zante 
(Mylona, Μουσείο Ζακύνθου, p. 343). 



150	 Eugénie Drakopoulou	

les rapports entre l’Orient ottoman et l’Occident européen s’adoucissent, et 
l’époque d’Ahmed III (1703-1730) marque une dernière période glorieuse de 
l’Empire.13 À Constantinople, sous l’influence du baroque occidental et du 
rococo, l’architecture fait preuve d’une nouvelle vivacité créatrice.14 Les palais 
commencent à porter les signes de l’influence européenne: sur les murs des 
certains yali (maisons sur le bord de l’eau) au Bosphore et du harem impérial, 
des paysages all’italiana commencent à remplacer les faïences traditionnelles 
d’Iznic. En 1722, des architectes français avaient été invités pour la construction 
du Palais Sa’adabad [Bonheur éternel] et ses jardins avaient été dessinés dans 
le style de Versailles.15 Les nombreux ambassadeurs européens passent des 

13 R. Mantran, L’Empire ottoman du XVIe au XVIIIe siècle. Administration, économie, 
société, Londres: Variorum, 1984.

14 Ali Uzay Peker, “Western Influences on the Ottoman Empire and Occidentalism in 
the Architecture of Istanbul”, Eighteenth-century Life 26, no. 3 (2002), pp. 139-163.

15 D. Tarabra, Il Settecento, Milan 2006, pp. 204-207.

Fig. 8. Pierre Paul Rubens, Descente de la Croix, 1611-1614,
Cathédrale Notre-Dame d’Anvers, Belgique. 



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 151

Fig. 9.
Nicolaos Kantounis, 
Descente de la Croix, 

Musée de Zante 
(Mylona, 

Μουσείο Ζακύνθου, 
p. 345).



152	 Eugénie Drakopoulou	

commandes à des artistes occidentaux pour des tableaux glorifiant la puissance 
et le charme de la ville, et représentant les cérémonies de la cour, les vêtements 
exotiques et la vie quotidienne. L’ambiance de l’ère des tulipes, la fleur qui a 
été adorée et qui avait envahi la ville, des sérails des sultans aux demeures les 
plus appauvries de Bosphore, est devenue, comme à Versailles, symbole de 
richesse, de luxe et de raffinement. Le style décoratif léger du baroque et du 
rococo enjoué, aux guirlandes et aux rubans noués, se mariait bien avec les 
préférences esthétiques des classes supérieures des grandes villes ottomanes 
et a été adopté par les Slaves, les Arméniens et les Juifs. 

Ce même style devait aussi attirer le goût des Grecs et devenir ainsi un 
terrain de contact privilégié entre les arts des deux mondes, un pont de 
communication remarquable entre chrétiens et musulmans en matière de 
peinture et d’architecture, pendant la dernière période de leur coexistence.  
Ainsi, l’art qui a envahi Constantinople a également envahi –au niveau 
decoratif– l’art dans son ensemble, de l’hellénisme des régions ottomanes 
de l’époque: sculpture, architecture populaire, broderies et vêtements 
sacerdotaux, peinture religieuse et architecture. Ce phénomène témoigne du 
fait que cet art émanait d’un grand centre commun, Constantinople, centre 
politique, culturel, et spirituel pour toutes les composantes nationales de 
l’Empire. L’hellénisme des régions ottomanes de l’époque, maintenait, certes, 
des rapports avec les capitales européennes. Il serait pourtant impossible pour 
les influences artistiques de prévaloir sur l’ensemble du territoire continental 
et insulaire, si elles n’émanaient pas d’un même centre fort et commun.

À titre d’exemple, on pourrait citer un cas provenant du Mont Athos, 
le bastion de l’orthodoxie, où, pour dresser le plan du catholicon dans le 
monastère Xiropotamou, on a fait venir un officier de l’administration du 
sultan, tandis que les portes de cette même église, exemplaires quant à leur 
dessin et leur décoration de style baroque, ont été fabriquées à Constantinople.16 
L’adoption du baroque ottoman fut en effet spectaculaire: Une église de style 
baroque fut construite à Caryes; des fruits et des fleurs, telles que l’on trouve 
dans les palais islamiques, décorèrent les manoirs macédoniens;17 le luxe 
oriental envahit les icônes portables de Crète. L’étendue de ce phénomène 
sur tous les territoires ottomans où vivait l’hellénisme, rend évident le fait 
qu’il s’agit d’un tranfert culturel d’envergure qui, emanant de la capitale, a 
connu une diffusion à l’échelle de l’Empire. 

16 Polyviou, Το καθολικό της μονής Ξηροποτάμου, fig. 7.
17 M. Garidis, Διακοσμητική ζωγραφική, Βαλκάνια – Μικρασία, 18ος-19ος αιώνας [La 

peinture ornementale, Balkans – Asie Mineure, XVIIIe -XIXe siècles], Athènes 1996. 



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 153

Pour mieux saisir le phénomène de la pénétration du baroque oriental dans 
l’art religieux orthodoxe, il faut avoir à l’esprit le contexte de cette période. La 
longue paix qui régnait depuis le début du XVIIIe siècle jusqu’à la première 
Guerre russo-turque (1768), a largement contribué à l’épanouissement du 
commerce, au développement des réseaux de communication maritime 
et terrestre et à l’ascension d’une classe commerçante grecque, devenue le 
vecteur le plus important du développement économique et culturel dans les 
Balkans du Sud. De cette puissance économique et commerciale manifeste, 
dérive la pléthore de manoirs et d’églises qu’on érige et qu’on décore 
somptueusement, à cette époque. En outre, le traité de Kuchuk Kainarji 
(1774) a octroyé des privilèges commerciaux et mis sous la protection des 
Russes les chrétiens de l’Empire ottoman et leurs lieux de culte. Les deux 
grands centres de l’orthodoxie, le Patriarcat Œcuménique et la Montagne 
Sainte, ont aussi été entrainés par la fermentation sociale et culturelle qui 
agita l’élément Grec. En même temps, la décadence graduelle de l’Empire 
ottoman et la présence dynamique des Russes fut suivie par le flux des idées 
venues de France, en particulier celles des Lumières.18 Ainsi, la croissance 
impressionnante du nombre d’églises érigées allant de pair avec la croissance 
explosive du nombre de peintres et d’œuvres d’art religieuses, est liée aux 
prouesses économiques, culturelles et à l’éveil dynamique de l’élément grec.

Les peintres grecs des régions ottomanes ne vont pourtant pas s’approprier 
la tension dramatique et la pénétration psychologique du baroque occidental 
comme c’était le cas dans les Îles Ioniennes. En revanche, ils vont adopter, 
et avec alacrité, les motifs purement décoratifs des cadres, des meubles, 
des vêtements, pour rendre sur les icônes religieuses l’ambiance de luxe 
qui régnait à Constantinople. De même, leur public, commerçants, riches 
bourgeois et grands monastères, voulait, à travers ces œuvres, faire preuve 
non seulement de sa foi religieuse, mais aussi de la prospérité, voire de 
l’opulence de l’hellénisme de l’époque. 

Cette ambiance de luxe et de décoration excessive est rendue par une 
peinture qui, dans ses caractéristiques générales, préserve les éléments 
essentiels de la peinture byzantine tout en se rapprochant fortement de la 
création artisanale, portant le sceau de la simplicité et du goût populaire. Ce 
caractère artisanal est marqué par le grand nombre de peintres de cette période 
et, surtout, par leur origine non-urbaine, étant donné que dans leur grande 
majorité (neuf sur dix) les peintres du XVIIIe siècle étaient d’origine rurale.19 

18 Voir P. M. Kitromilidès, The Enlightenment as Social Criticism: Iosipos Moisiodax 
and Greek Culture in the Eighteenth Century, Princeton: Princeton University Press, 1992.

19 E. Drakopoulou, Αναλυτικοί πίνακες των ελλήνων ζωγράφων και των έργων τους 



154	 Eugénie Drakopoulou	

Fig. 10. 
Peintre Athanase, 
Le Conseil Œcuménique 
et la Vision de Constantin 
pendant la marche vers
le pont Milvius, 
Musée National d’Art Médiéval, 
Korçë, Albanie. 



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 155

Les peintres les plus doués de cette période trouvent un équilibre très 
réussi entre l’ambiance gaie du baroque oriental, la tradition byzantine et 
les emprunts de l’art occidental, comme on le voit dans une icône de 1785, 
œuvre du peintre Athanase, commanditée par une corporation de Korytsa 
en honneur de son patron, saint Constantin. Ce peintre talentueux a travaillé 
avec son frère Constantin sur une série de monuments, notamment à Korytsa, 
à Moschopolis, à Vithkouki et sur le Mont Athos, entre 1736 et 1783, en faisant 
les peintures murales dans une quinzaine de monuments, ainsi qu’un nombre 
considérable d’icônes portables.20 Pour la réalisation de la commande de la 
corporation de saint Constantin, il a fait usage de deux styles différents sur 
la même icône (fig. 10). Dans la scène du Conseil Œcuménique, les figures 
sont dépourvues de mouvement, se conformant totalement à la tradition 
iconographique byzantine. Le trône lourd et les vêtements richement peints 
et décorés aux motifs floraux sont des éléments de style baroque. Dans la zone 
inférieure, il peint un sujet très rare dans l’iconographie byzantine, reprenant 
le moment où Constantin, en route vers le pont Milvius de Tibère, a eu une 
vision de la Sainte Croix qui l’a conduit à la victoire contre Maxence et à la 
fondation du christianisme. Le spectateur de cette scène est impressionné 
par le rendement du mouvement et de la marche vigoureuse des soldats, 
manteaux au vent, peints en couleurs vives, aux cuirasses travaillées en grand 
détail, aux chapeaux et aux manches en tissus fins. Tous des éléments qui, 
le paysage naturaliste compris, sont très proches des modèles occidentaux, 
provenant sans doute des copies imprimées d’œuvres d’art occidentales que 
notre peintre utilisait fréquemment. 

Les icônes d’un autre ensemble du même peintre, provenant de l’église 
de la Théotokos à Tirana, actuellement au musée de Korytsa, se distinguent 
par leur style occidentalisant, leurs couleurs gaies, l’ambiance baroque et leur 
exécution particulièrement soignée. L’icône de l’Annonciation (fig. 11) est 
indicative du faible que ce peintre avait pour les modèles occidentaux et pour 
le style décoratif lourd du baroque.21 La Vierge est assise sur un trône sculpté 
baroque, tandis que l’ange, ses vêtements lumineux gonflés par le vent, 
descend sur un nuage, son mouvement étant prononcé, presque dansant. 
Le rideau riche du baldaquin sous l’auvent et les tissus luxueux et délicats 

(1450-1850) [Tables analytiques des peintres grecs et de leurs œuvres (1450-1850)], 
Athènes 2008.

20 M. Chatzidakis, Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1450-1830) [Peintres grecs 
après la Chute (1450-1830)], t. 1, Athènes 1987, nos 157-158; E. Drakopoulou, Icônes des 
communautés orthodoxes d’Albanie, Athènes 2006, no. 49, note 10.

21 Drakopoulou, Icônes, no. 54.



156	 Eugénie Drakopoulou	

montrent la préférence du peintre pour une décoration somptueuse. Le 
type iconographique de la représentation centrale de l’icône aux tendances 
maniéristes provient des gravures orthodoxes et est détecté, par exemple, 
dans une œuvre imprimée en 1752, et dessinée par Christopher Zefarović.22 
Cette même scène est rencontrée dans des impressions plus tardives, comme 
celle gravée à Venise en 1817 par Ignace Colombo23 (fig. 12), ou celle de 1842 
gravée sur place à la Montagne Sainte24 qui, de toute évidence, reproduisent 
des modèles plus anciens. L’adoption du style décoratif baroque, pendant 
le XVIIIe siècle, par les auteurs d’ œuvres gravées et de grande diffusion, 
confirme son acceptation générale. Les peintres du Mont Athos, le centre de 
l’orthodoxie et de son art, partagent les mêmes préférences esthétiques, non 
seulement avec les orthodoxes des Balkans mais avec les Russes également. 
Une icône figurant une vue du monastère du Pandokrátor avec des motifs 

22 D. Davidov, Srpska grafika, XVIII veka, Novi Sad 1978, fig. 74.
23 D. Papastratou, Χάρτινες εικόνες. Ορθόδοξα θρησκευτικά χαρακτικά [Icônes en 

papier. Gravures orthodoxes religieuses], Athènes 1986, no. 144.
24 Voir D. Davidov, Aγιορείτικη γραφική [Les gravures du Mont Athos], Belgrade 

2004, p. 177.

Fig. 11. Peintre Athanase, L’Annonciation, 
Musée National d’Art Médiéval, Korçë, Albanie.

Fig. 12. Ignace Colombo, L’Annonciation, gravure sur cuivre 
(D. Papastratou, Χάρτινες εικόνες. Ορθόδοξα θρησκευτικά χαρακτικά [Icônes en papier. 

Gravures orthodoxes religieuses], Athènes 1986, fig. 144)



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 157

décoratifs baroque, qui va voyager jusqu’à Moscou –aujourd’hui au Musée 
Historique de l’État25 (fig. 13)– fait preuve de la circulation des icônes et de la 
diffusion de l’art et de l’esthétique de l’époque.

Dans une autre région, l’Épire, des peintres, connus ou inconnus, organisés 
d’habitude dans des groupes familiaux,26 voyageant d’un village à l’autre et 
d’un monastère à l’autre, peignent un nombre impressionnant de décorations 
murales et d’icônes portables. Dans leurs œuvres, ils utilisent souvent des 
éléments décoratifs baroque comme dans les icônes et les peintures murales 
de l’église de Saint-Nicolas au village de Lycotrihia, en Épire (fig. 14).  

En Crète, la peinture des icônes portables manifeste une préférence 
marquée pour l’ambiance décorative du rococo oriental, tout en restant 
strictement byzantine et en assimilant certaines influences occidentales. 
Georges Kastrofylakas et son disciple Polychronis travaillent dans ce style 

25 Mount Athos: Treasures in Russia, catalogue d’exposition, Moscow 2004, no. 56.
26 Voir D. Konstantios, Προσέγγιση στο έργο των ζωγράφων από το Καπέσοβο της 

Ηπείρου. Συμβολή στη μελέτη της θρησκευτικής ζωγραφικής στην Ήπειρο το 18ο και το α΄ 
μισό του 19ου αιώνα [Approche d’œuvre des peintres originaires de Kapessovo en Épire. 
Contribution à l’étude de la peinture religieuse en Épire pendant le XVIIIe et la première 
moitié du XIXe siècle], Athènes 2001.

Fig. 13. Peintre inconnu, La Transfiguration du Christ et le monastère de Pandokrátor 
du Mont Athos, Musée Historique de l’État, Moscou.

Fig. 14. Peintre inconnu, Saint Constantin, Église de Saint-Nicolas, Lycotrihia, Épire.



158	 Eugénie Drakopoulou	

Fig. 15 . Michel Polychronis, Saint Phanourios, Monastère de la Vierge Hodigitria, Crète.



	 L’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle	 159

faisant preuve d’une technique impeccable, tout comme Jean Kornaros, 
peintre prolifique, qui a voyagé au Mont Sinaï et à Chypre, où il a eu 
beaucoup de disciples et imitateurs de son art aux visages doucereux et aux 
teints lumineux.27 Le fils du peintre crétois Polychronis, Michel Polychronis, 
a travaillé au début du XIXe siècle au Mont Sinaï, à Chypre, en Crète, à 
Jérusalem, au Liban et en Syrie, où il a produit des icônes pour des familles 
chrétiennes aisées. Il a eu de nombreux disciples et son style influença les 
peintres locaux, jusqu’à la fin du XIXe siècle. Son icône de Saint Phanourios 
(fig. 15) donne le point de l’esthétique des icônes orthodoxes du XVIIIe siècle, 
une esthétique qui s’est étendue sur toutes les régions méditerranéennes de 
l’Empire ottoman. Malgré la présence des éléments occidentaux, le “rococo 
oriental” aux motifs naturels et aux dessins artistiques complexes, a trouvé 
sa place dans un art presque populaire, inextricablement lié à la tradition 
byzantine. Le vent du renouveau pour la peinture religieuse dans les régions 
ottomanes a bien soufflé de l’Occident mais n’a pas su influencer radicalement 
les manières artistiques héritées par Byzance. Ce n’est pas un hasard que dans 
les Balkans ottomans du XVIIIe siècle, où les conditions politiques restèrent 
stables et la prospérité économique régnait, l’art des peintres orthodoxes a 
su s’exprimer à travers la sécurité de la tradition byzantine. En revenche,  
dans l’environnement d’insécurité politique et religieuse des Îles Ioniennes, 
tournées vers l’Occident, l’expression occidentale du baroque du XVIIIe siècle 
a trouvé, bien qu’avec un certain retard, un sol fertile dans l’art religieux qui, 
progressivement, s’est éloigné de la tradition byzantine.

Dans tous les cas, l’art religieux orthodoxe du XVIIIe siècle fut un art 
vivant, puisqu’il est parvenu à exprimer de façon convaincante les messages 
esthétiques et idéologiques de son ère. 

Institut de Recherches Historiques / FNRS 

27 Sur ces trois peintres, voir Chatzidakis et Drakopoulou, Έλληνες ζωγράφοι μετά την 
Άλωση, pp. 73-74, 110-113, 301-302.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

