T

The Historical Review/La Revue Historique

Vol 9 (2012)

Seas, Islands, Humanists

The %storical Review
La Revue istorique

VOLUME IX (2012)

Département de Recherches Néohelléniques
Institut de Recherches Historiques / FNRS

Department of Neohellenic Research
Institute of Historical Research / NHRF

To cite this article:

Anciens et Modernes. Approches théoriques du
roman grec (XIXe-XXe siécles)

Ourania Polycandrioti

doi: 10.12681/hr.294

Polycandrioti, O. (2013). Anciens et Modernes. Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siecles). The Historical
Review/La Revue Historique, 9, 161-198. https://doi.org/10.12681/hr.294

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 21/01/2026 21:48:40



ANCIENS ET MODERNES.
APPROCHES THEORIQUES DU ROMAN GREC (XIXe-XXe SIECLES)

Ourania Polycandrioti

RESUME: Le discours théorique qui se développa en Gréce autour du roman grec antique
au cours du XIXe siécle et au début du XXe constitue I'objet de la présente étude. L’intérét
des études théoriques pour ces textes du “déclin” de 'antiquité est a relier directement au
développement, 4 la méme époque, de la version moderne du genre tant en Gréce qu'en
Europe, ainsi qu’ 4 la publication des études théoriques relatives, en Europe. Ce discours
théorique est intéressant a double titre: d’'une part, par le substrat idéologique qui sous-
tend la corrélation des romans antique et moderne durant la période de fondation de
I’Etat grec et de consolidation de son identité culturelle et nationale; d’autre part, par les
arguments qui étayent ce rapport et se concentrent principalement sur la relation du genre
romanesque avec I'Histoire et la réalité. Ces deux axes constituent les lignes directrices de
notre approche, en tenant compte des données suivantes: le substrat imaginaire trés affirmé
dans les romans grecs antiques, a savoir leurs liens trés laches avec la réalité, et les moyens
mis en ceuvre par le discours théorique du XIXe siecle afin de contourner cet imaginaire et
de mettre en valeur la supériorité de I'antiquité face aux productions modernes ou bien,
par la suite, d’intégrer I'antiquité a la réussite des réalisations modernes.

1. Préliminaires

“Il n’existe pas de genre littéraire qui ait conquis le monde autant que le
roman,” écrivait en 1921 Aristotélis Kourtidis, savant réputé, pédagogue et
homme de lettres, dans la publication du texte de la conférence' qu’il avait
prononcée a la Société Littéraire “Parnassos” quatre années auparavant,
en 1917, sur “Alexandre Rizos Rangavis auteur de récits”.> La suprématie

! Le texte de la conférence de Kourtidis a fait 'objet d’une publication indépendante
sous le titre: To EMnvikov Sujynua uéxpr 17 Enavaotaoews. O ANéEavdpog Paykafiis
w¢ Smynuatoypipog [Le récit grec jusqu’a la Révolution. Alexandros Rangavis auteur de
récits], éd. Mihail S. Zissakis, Athénes 1921, p. 5.

21l s’agit de la premiere d’une série de conférences organisées par la Société Littéraire
“Parnassos” sur le theme des auteurs de récits grecs. L’édition est constituée d’'une
étude longue et approfondie divisée en deux parties: la premieére section du texte est
presque entiérement consacrée a I'évolution du roman grec depuis 'antiquité jusqu’a
la Révolution et contient quelques informations sur la généalogie du récit (pp. 3-25).
La seconde, consacrée a 'ceuvre en prose de Alexandros Rizos Rangavis, est enrichie
de longs extraits et de résumés de ses récits et romans (pp. 25-54). Il est a noter que le

The Historical Review / La Revue Historique
Département de Recherches Néohelléniques / Institut de Recherches Historiques
Volume IX (2012)



162 Ourania Polycandrioti

désormais indubitable du genre romanesque en Europe ainsi que les tentatives
dans cette direction des auteurs grecs, qui, du moins, annongcaient I'expansion
croissante du genre aussi dans!’espace hellénique, imposaient, selon Kourtidis,
qu’on rétablit la civilisation grecque a la hauteur de la civilisation européenne
par l'intégration du genre romanesque dans la tradition littéraire grecque,
par le rappel de sa relation étroite avec I'hellénisme et, naturellement, de sa
généalogie remontant a 'antiquité. Kourtidis fait donc plonger les racines du
roman européen moderne dans le roman de 'antiquité tardive.

Les raisons avancées par Kourtidis afin de justifier la pertinence de
l'identification généalogique d’un genre qui avait déja submergé le paysage
littéraire international sont celles de la survie nationale, dans la mesure ot
cette relation généalogique directe devait contribuer au combat de la nation
“pour Pexistence”, lequel se livrait jusque sur les “frontiéres intellectuelles”.?
N’oublions d’ailleurs pas que la conférence sur Rangavis a été prononcée
durant la 1ére Guerre Mondiale, et que sa publication a eu lieu au cours d’'une
période de troubles et de revendications territoriales, précédant de peu la
catastrophe d’Asie Mineure. La revendication de lorigine grecque antique
du roman européen est donc imposée, selon Kourtidis, par la nécessité de
renforcer I'identité nationale et culturelle: en effet, celle-ci doit intégrer toutes
les réalisations intellectuelles importantes qui lui reviennent afin que la survie
etla continuité de la nation soient assurées. L’idée de la continuité de la nation
grecque depuis I'antiquité constituait d’ailleurs la doctrine majeure apte a
étayer I'identité néohellénique: elle avait joué un rdle déterminant depuis
I'époque de Coray et tout au long du XIXe siécle, trouvant a s’appliquer dans
toutes les manifestations de la vie intellectuelle. Paralléelement, dans le champ
des études littéraires, 'approche généalogique (ontologique) des genres
reflete tout autant les tendances de la critique littéraire du XIXe siecle —qui
considére les genres comme des organismes vivants soumis au développement
et a I'évolution- que la conception historiographique analogue, de type
généalogique, sur la singularité inhérente et I'évolution de chaque nation;
Kourtidis réactive ainsi'idée de la continuité qui a principalement marqué le
XIXe siecle, et tente d’intégrer le roman dans une lignée ininterrompue allant
de I'antiquité grecque a I'Europe des temps modernes, tout en renfor¢ant la

titre de I'étude, tel qu’il apparait en premiére page du texte, differe de celui de la page de

couverture et de la page de titre par I'addition du mot “roman” s’ajoutant a I'évolution du

“récit” jusqu’a la Révolution: ““H ¢E¢ME1g Tod Suynpatog kai tod pbiotoprpatog péxpt

¢ Enavaotaocewg kai 6 AAéEavdpog PiCog Paykapig g Synpatoypagog” [L'évolution

du récit et du roman jusqu’a la Révolution et Alexandros Rizos Rangavis auteur de récits].
* Kourtidis, To EMAnvikov Suynua uéxpt 1iis Enavaotdoews, p. 7.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 163

fierté nationale a travers la supériorité culturelle dans I'espace européen. Par
conséquent, le cadre idéologique aussi bien que I'outil théorique se prétant a
ce but, il S'imposait de mettre en relation le roman grec antique avec le roman
européen moderne.

Relier le roman antique au roman moderne n’était cependant pas une idée
neuve, ni méme une idée exclusivement grecque. En effet, le développement
progressif du roman au XIXe siecle avait déja conduit les études littéraires
en Europe a une approche comparative de ces deux expressions de la fiction
narrative. Pourtant, I'exploitation de cette relation a des fins nationaux, dans
une perspective généalogique et évolutionniste avait débuté chez Adamantios
Coray, puis avait trouvé des continuateurs chez d’autres érudits au cours du
XIXe siécle, avant de s’achever finalement avec Kourtidis au début du XXe.
Par conséquent, chronologiquement, c’est Coray qui préceéde, par la fameuse
lettre adressée a Alexandros Vassiliou qui constitue les “Prolégomeénes” a
I'édition des Ethiopiques d’Héliodore (1804), incluse dans I'édition posthume
de la collection des Prolégoménes aux auteurs grecs de I'antiquité (1833).
C’est ensuite Constantinos I. Dragoumis, auteur de Histoire de la création
romanesque chez les Grecs de 'antiquité (1865-1866)," et Tryphon Evangélidis
avec La création romanesque chez les Grecs de lantiquité étendue jusqu’a
nos jours (1899, 1910).° Kourtidis lui-méme avait déja publié une bréve étude

*“Ta eig v Exdootv (1804) T@wv Aibromx@y Tod HAodwpov ITpoAeyopeva. Emotolr
npdg ANEEavSpov Baoi\eiov” [Les Prolégomeénes a I'édition (1804) des Ethiopiques
d’Héliodore. Lettre adressée a Alexandros Vassiliou], ZvAdoyy 1@v eis 7)v EAAnvikiv
BifhioBrxny, kai 1 mépepya Ipodeyouévwv, kal Tivwy ovyypappatiov 100 Adapavtiov
Kopaij. Adauavtiov Kopadj IIpodeyoueva atovs dpyaiovs EAAnves ovyypageis kai fj Avto-
Broypagia Tov [Collection des Prolégomenes a la Bibliothéque grecque, et aux Loisirs, et
quelques autres ouvrages d’Adamantios Coray. Les Prolégomeénes d’Adamantios Coray
aux auteurs grecs de I'antiquité et son autobiographie], Paris 1833, et la reproduction:
Adbapavtiov Kopar IIpodeyoyeva oTovs apyaiovs EAAnves ovyypageic kar  Avtofioypagio
70v [Les Prolégomenes d’Adamantios Coray aux auteurs grecs de l'antiquité et son
autobiographie], t. 1, Athénes: MIET, 1984, pp. 1-56.

> Totopia 75 pvbiotoproypagias mapd tois dpyaiors EAMnorv [Histoire de la création
romanesque chez les Grecs de l'antiquité], de Constantinos I. Dragoumis, Trieste:
Imprimerie de ’Autrichien Loyd, 1865. Le texte a également été publié en parties dans la
revue Kdeww de Trieste, 4 juin 1865 — 29 avril 1866. Dragoumis (1843-1926) était le fils
de Ioannis et Harikléia Dragoumis, juriste, magistrat et écrivain. Il rédigea cette étude a
'age de 23 ans. Sur ses éléments biographiques, voir Spyros Vovolinis et Constantinos A.
Vovolinis, Méya e\nvixov Broypagikév Ae€icov [Grand dictionnaire biographique grec],
édition “Blopnyavikig enBewpnoews” [Revue industrielle], Athénes, s.d., t. 3, pp. 392-395.

¢ Tryphon Evangélidis, docteur és Lettres (directeur d’école a Syros), H pvOiatopioypagia



164 Ourania Polycandrioti

sur Héliodore en 1908-1909.” Il est cependant a noter que les érudits qui
s’attacherent au cours du XIXe siécle a 'étude du roman grec de I'antiquité
comparé au roman moderne européen mais aussi grec, a I'exception bien
stir de Coray, étaient des intellectuels d’'importance mineure. Ils n’étaient pas
ceux dont le discours et la pensée laisserent leur empreinte a 'avant-garde
intellectuelle, mais ceux qui, solidement appuyés sur la tradition, voulurent
renforcer le sentiment et la fierté de la nation.

Entre parenthéses, on pourrait noter que par analogie avec ce qui
se passait en Europe,® en Grece pendant le dernier quart du XIXe siécle
a émergé une couche d’érudits qui a agi au sein de la sphere publique en
relation surtout avec la presse ainsi quavec I'éducation scolaire et sest
adressée au grand public de diverses maniéres. Il ne s’agit point d’'une
élite d’intellectuels mais d’une sous-catégorie qui, de conscience plutot de
pédagogue que d’intellectuel a approché la société grecque de I'intérieur et
non pas d’en haut, avec ses propres normes et principes et avec sa propre
langue et morale. Le statut professionnel de pédagogue ou I'intervention plus
générale de ces érudits aux institutions de I'éducation renforce 'importance
de leur présence dans la sphére publique, puisque, d’apres leur role et en tant
qu'auteurs de manuels scolaires conversent avec le discours officiel de I'Etat
et deviennent ses agents dans la société. Il s’agit de I'expression particuliere
d’une tendance plus générale vers la formation des Grecs qui met 'accent
sur des questions d’éducation nationale, sociale et morale et s’est manifestée
a travers les orientations idéologiques et la thématique de la littérature, son
interconnexion avec des tendances analogues en ethnologie et en histoire, le
développement de la littérature enfantine, la création d’autant plus contrdlée
par 'Etat des manuels scolaires, la fondation des associations culturelles, la
croissance des maisons d’édition, la publication des journaux et des revues,
etc. La question du role que ces érudits jouérent a leur époque, en corrélation
aussi avec la mise en valeur de I'antiquité dans la conscience nationale, mérite
sans conteste un examen plus approfondi.

napd T0iG dpyaiois’ EAAnor émextervouévy kol péypig fu@v [La création romanesque chez les
Grecs de I'antiquité étendue jusqu’a nos jours], Ermoupolis: G. Printézis, 1910. Réédition
tirée du Armixov HuepoAdyiov d’Irinaios C. Assopios, en 1899, pp. 124-142. Le texte a été
également publié dans Egnuepic de Syros en 1910, nos 89, 90, 91.

7“0 pubotoploypagos HAodwpog” [Héliodore auteur de romans], Néa Zw# 5, no.
51 (1908), pp. 92-94; no. 53 (1909), pp. 134-138.

$ Voir Christophe Charle, Les intellectuels en Europe au XIXe siécle. Essai d’histoire
comparée, Paris: Seuil, 2001. Voir particulierement la 2e partie: “Le temps des groupements” et
le chapitre: “Les changements des conditions de la vie intellectuelle aprés 18607, pp. 165-211.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 165

Dans ce contexte, si pour Kourtidis I'origine grecque antique du roman
constituait 'adoption fiere d’une réussite intellectuelle majeure, pour les
érudits précédents cette filiation antique ne fonctionnait pas en mémes termes
de revendication de fierté, mais bien en ceux d’une sauvegarde du prestige
des ancétres face a un genre qui, dans sa version moderne, était généralement
discrédité. Le roman, du début jusqu’a la fin du XIXe siécle, n’était pas encore
un genre admis par le monde des érudits grecs; il provoquait d’'une part de
violentes querelles littéraires et, de autre, son aura européenne constituait
une menace pour lhellénocentrisme et I'éducation morale des Grecs
modernes. L’enveloppe idéologique de cette corrélation entre roman ancien
et moderne est donc a chaque fois constituée de composantes différentes selon
I'époque et le degré de développement et de réception du genre romanesque
en Greéce et en Europe.

Les termes déja utilisés par les Européens dans leurs études littéraires
portant sur le roman grec antique (roman, romanzo, novel) permettaient
dailleurs 'approche commune du roman grec antique et du roman européen
moderne, de fagon anachronique et fortement arbitraire d’ailleurs, puisqu’on
avaittoujours su quelesanciens n’avaient pasinventé de terme particulier pour
ce genre.’ Les textes compris sous cette dénomination (anciens et modernes)
constituaient ainsi des échantillons d’un seul et méme genre, en dépit du
fait que le roman grec de 'antiquité, ainsi que ses divers avatars médiévaux,
présentaient une structure parfaitement définie et constante,” alliée & une
visée morale précise, se rapprochant fort peu du roman psychologique ou du
roman réaliste polyphonique aux multiples niveaux narratifs du XIXe siécle
selon le modeéle des ceuvres de Balzac, de Zola et des romanciers russes.

° Cf. Tomas Hégg, To apyaio pvbioropnua [Le roman antique], trad. Tzéni Mastoraki,
trad. des extraits Yiorgis Yiatromanolakis, Athénes: MIET, 1992, pp. 23-27. A I'époque
byzantine le roman antique était appelé “dramatique” (Photius, IXe siécle) ou bien
“drame” (Eustathe Makrembolite, XIle siécle). Sur le probléme posé par la terminologie,
tant dans 'espace européen que grec, voir 'analyse exhaustive de Yiorgis Yiatromanolakis,
“Tapaptnua L. To Alpxaio] E[AMnviké] M[vbiotopnua] kat n opohoyia tov” [Annexe L. Le
R(oman) G(rec) A(ntique) et sa terminologie], dans Achille Alexandre Tatius, Aevkinmy kou
Klertopwv [Leucippe et Clitophon], intro., trad. commentaires de Yiorgis Yiatromanolakis,
Atheénes: Fondation Goulandri-Horn, 1990, pp. 719-734.

1 Couple d’amoureux, séparation, errance et épreuves, réunion. Cette structure est
également évidente dans les titres sous lesquels le roman grec de I'antiquité a continué a
étre connu, soit par couples d’amoureux, soit par toponymes. Cf. a ce sujet Gilbert Highet,
The Classical Tradition, Londres et New York: Oxford University Press, 1953, p. 164, et
Tim Whitmarsh, “The Greek Novel: Titles and Genre”, American Journal of Philology 126
(2005), pp. 587-611.



166 Ourania Polycandrioti

Conformément aux conceptions actuelles, nous ne nous référons plus bien
stir a I'évolution du genre depuis 'antiquité, mais aux différentes expressions
de la fiction narrative a différentes périodes. Suivant cette position, I'histoire
du roman n’est ni homogene ni linéaire. Il existe donc une série de formes
romanesques créées a des époques différentes a travers leur rencontre avec
les modeéles littéraires et narratifs de chaque période. Cest ainsi que 'on a

» o«

par exemple soutenu que le mot “roman”, “ne définit pas en effet un objet

’études, mais une attitude idéologique™ tandis que I'étude de I'origine
du roman contemporain se concentre sur le discours narratif et non sur le
genre en soi abordé dans la perspective d’une évolution linéaire.'? Le roman
grec antique n’est ainsi pas considéré comme l'ancétre direct du roman
contemporain,” et on a dailleurs souligné qu’ “il n’est pas permis de I'estimer
sur la base du genre romanesque en général”.' Il en va évidemment de méme
pour I'étude du roman dans I'espace grec: la théorie contemporaine tend a
s’éloigner de la notion d’évolution linéaire et & approcher le genre en tant que
produit de traditions distinctes (antique, médiévale et contemporaine) dont
le tissu cohésif est fourni par la langue commune dans le cadre d’une culture
en évolution.”” La notion de littérature nationale, supposée évoluer dans la

"' Sur une vue d’ensemble des théories autour du roman et de ses multiples naissances a
différentes périodes, voir Daniel-Henri Pageaux, Naissances du roman, Paris: Klincksieck,
2006. Les citations sont tirées des chapitres 1, “Naissances du roman. Pourquoi ce pluriel?”,
p. 14, et 2, “Histoire ou théorie du roman?”, pp. 11-15. L’ceuvre de Mikhail Bakhtine a joué
un role déterminant sur la théorie du roman: Mikhail Bakhtine, Esthétique et théorie du
roman, Paris: Gallimard, 1978.

2 Cf. & ce sujet: Pageaux, “Le roman grec. Naissance du roman ou naissance du
romanesque?”, Naissances du roman, pp. 29-32.

' Bakhtine, pour lequel le roman est un genre vaste et polymorphe, situe son origine
davantage dans la comédie antique et dans tous les genres qui constituaient ce que les
Anciens appelaient “omovdoyehoiov” [serio-comical, mélant la farce et le drame], que
dans le roman grec; Mikhail Bakhtin, “Epic and Novel”, The Dialogic Imagination: Four
Essays, éd. Michael Holquist, trad. Caryl Emerson et Michael Holquist, Austin: University
of Texas Press, 1981, pp. 3-40.

" Hagg, To apyaio uvOiotépyua, p. 258.

15 C’est exactement ce raisonnement qui sous-tend 'ouvrage collectif The Greek Novel,
AD 1-1985, éd. Roderick Beaton, Londres, New York et Sydney: Croom Helm, 1988.
Roderick Beaton, éditeur de I'ouvrage, note dans son introduction: “The continuous
existence of prose fiction in Greek does not add up to a tradition whose development can
be studied as a linear progression. Greek cultural history, alongside a tenacious obsession
with the past, is marked by a series of radical discontinuities, to the extent that the ancient,
medieval and modern novels really have to be regarded as distinct traditions which are
none the less linked by a common language and evolving culture.”, p. VII.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 167

macro-histoire, continue cependant a préoccuper certains chercheurs et,
par conséquent, la littérature hellénique depuis 'antiquité jusqu’a nos jours
est vue comme un ensemble. Dans ce cas, le roman, tant au niveau de sa
création que sur celui de ses perceptions successives a chaque époque, est
abordé de fagon univoque et linéaire, en tant que genre en évolution (depuis
l'antiquité) dans le cadre de la littérature nationale.'* Il est donc évident que
dans la présente étude, ce qui va retenir notre attention, c’est 'historiographie
concernant le roman, telle qu’elle s’est constituée au cours du XIXe siécle et
au début du XXe, et non l'histoire elle-méme du genre.

I1. Coray et le roman

On sait que Adamantios Coray a rédigé sa lettre & Alexandros Vassiliou en se
fondant sur I'ceuvre de I'évéque d’Avranches, Pierre-Daniel Huet, Traité de
Porigine des romans (1670)."” 1l s’agit du texte également connu de Huet sur
lorigine du roman, sur lequel effectivement s’appuya Coray, particuliérement
en ce qui concerne la définition du genre. Néanmoins, la dette de Coray a
Huet se limite a quelques éléments soigneusement choisis. Coray appelle
Grecs les auteurs de romans de I'antiquité tardive qui écrivirent en langue
grecque, déterminant ainsi la lignée des Graeci par le biais d’'une continuité
linguistique. Mais Coray, méme s’il s'appuie sur Huet pour formuler la
définition descriptive du genre et pour proposer par la suite le terme grec

16“Les lectures des ceuvres du passé, arbitraires ou plus légitimes, se succedent a travers

le temps et constituent, avec les ceuvres originales qui leur ressemblent, une littérature
nationale en constante évolution. C’est cet ensemble inextricable et changeant de passé
déformé par le présent que nous voudrions explorer & propos du genre romanesque
en langue grecque.”; Henri Tonnet, Histoire du roman grec des origines d 1960, Paris:
L’Harmattan, 1996, p. 9.

17 Le traité de Huet (1630-1721) a été publié pour la premiére fois sous le titre “Lettre
de Monsieur Huet a Monsieur Segrais de lorigine des romans”, en 1670, en guise
d’introduction au roman Zayde de Madame [Marie-Madeleine Pioche de la Vergne] de
Lafayette (1634-1693). Il est a noter que la premiere édition du roman a eu lieu sous le
nom de I'écrivain Jean Regnault de Segrais (1624-1701), auquel s’adresse la lettre-traité
de Huet, et non de Madame de Lafayette. Depuis, la lettre de Huet a été rééditée a part
de nombreuses fois et traduite en plusieurs langues. Nous utilisons ici la huitiéme édition
augmentée du texte original: Traité de l'origine des romans par M. Huet. Huitiéme édition
revue et augmentée d’une lettre touchant Honoré d’Urfé, auteur de I’Astrée, Paris 1711.
Cette édition est considérée comme la plus fiable et elle est la derniére révisée par Huet
lui-méme. Cf. la note de Vincenzo Rotolo, “O Koparg kat to apyaio podotopnua” [Coray
et le roman antique], Actes du colloque “Coray et Chio” (Chio, 11-15 mai 1983), Athénes:
Centre culturel Homeére, 1984, p. 56, note 8.



168 Ourania Polycandrioti

“mythistoria”, évite cependant de commenter 'opinion de Huet selon
laquelle le roman est un genre d’origine orientale. Pour Huet, 'imagination
et 'inventivité, la curiosité et le désir de communication, qualités considérées
comme indispensables a un auteur de roman, caractérisent particuliérement
les peuples de I'Orient: les Egyptiens, les Arabes, les Perses, les Indiens et les
Syriens. Ces peuples se distinguent par un esprit poétique enclin a I'invention
et'imagination, et leur discours est allégorique et symbolique. Leur théologie,
leur philosophie, leur politique et leur morale se sont toutes développées a
travers mythes et paraboles. Méme I'écriture hiéroglyphique des Egyptiens
manifeste, selon Huet, a quel point ce peuple est imprégné de mysteére,
tandis que leur habitude de s’exprimer a I'aide d’images s’est élevée au rang
d’art témoignant que dans leur monde tout est travestissement et symbole.
La plupart des auteurs de romans de l'antiquité, écrit Huet, proviennent
précisément de ces peuples: Cléarque est originaire de Cilicie, Jamblique de
Syrie (puis a passé sa jeunesse a Babylone), Héliodore de Phénicie, Lucien de
Syrie, Achille Tatius d’Alexandrie.'®

Il est évident que Coray écarte la problématique de Huet et se concentre
d’une part sur la question de I'adaptation de la définition du roman et sur
I'histoire du genre, d’autre part sur le texte d’'Héliodore et la question de la
langue." Pour Coray, la continuité de la langue est en elle-méme une preuve
de l'origine antique du néohellénisme, et s’avere un pilier central de I'identité
néohellénique assimilant langue et ethnie.

Il serait néanmoins utile de souligner ici la stratégie de Coray face au
genre romanesque, ancien et moderne. Il s’agit d'une stratégie qui, grace a
l'adresse verbale, maintient ’équilibre entre le roman européen moderne
et son homologue antique, effectuant de vastes enjambées dans le temps
pour y puiser identifications et différentiations qui vérifient et soutiennent
le développement de son argumentation. Par I'édition des Ethiopiques
d’Héliodore, il semble que Coray ait eu I'intention d’attirer le public grec vers
lalecture d’une ceuvre provenantdirectement de 'antiquité grecque (ne serait-
ce que tardive), mais tout aussi attrayante que les romans européens a succeés
ou, toutes proportions gardées, les “romans a 'eau de rose” qui circulaient
largement dans les cercles phanariotes a la fin du XVIIIe siecle.?* De surcroit,

'8 Traité de l'origine des romans, pp. 12-16.

1 Sur I'analyse exhaustive de la lettre de Coray adressée a Alexandros Vassiliou, voir
Rotolo, “O Koparng kat 1o apxaio pubiotépnua’, pp. 55-65.

20 Sur le roman et les habitudes de lecture a la fin du XVIIIe siécle, voir Alexis Politis,
“To mapapvdL TV aAoTOV. ZKEYELS Vi TIG amapxég Tov veoeAAnvikoy pubiotoprpatog”
[La fable des bourgeois. Réflexions sur les prémices du roman néohellénique], p. 97 sqq.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 169

le texte d’Héliodore pose indirectement de multiples questions d’identité, et
son contenu est un clair exposé de la supériorité de la civilisation grecque. Il
est caractéristique que la notion de ’“Autre” (du Barbare) est signifiée dans le
texte par I'ignorance de la langue grecque,” fait qui s’accordait parfaitement
avec les objectifs idéologiques de Coray.

D’ailleurs, les Ethiopiques étaient un texte trés connu du monde lettré
européen, et il avait déja été 'objet, depuis le XVIe siecle, de constantes
rééditions et traductions. Parmi ces éditions, certaines pourraient étre
considérées comme classiques et d’autres comme populaires,”> ce qui
démontre 'ampleur de I'impact de 'ceuvre. Yiorgis Yiatromanolakis a
dailleurs souligné que, a compter de la fin du XVle siécle, “le roman grec
devient une lecture populaire, et trés souvent les textes présentés comme
traductions ne sont que de simples condensés vulgarisés”. Avec I'édition
illustrée des Ethiopiques par Pierre Valet, en 1613, le “roman d’Héliodore
devient une lecture populaire, du genre des ‘classiques illustrés’ actuels ou

Cf. aussi du méme auteur, “Apxatdfepa pobiotopripata, 1790-1900. Kat méAt to Pdpog
mg apyaiag kAnpovoptds” [Romans aux sujets empruntés a lantiquité, 1790-1900.
Encore le poids de I'héritage des anciens?], H npdadnyn tn¢ apyaiétyrag oto fulavrivé
ko veoeAnviko pvbiotopnue [La perception de l'antiquité dans le roman byzantin et
néohellénique], éd. Stéphanos Kaklamanis et Mihalis Pashalis, Athenes 2005, pp. 144-145.
Politis note que la conscience de Coray ne reconnait pas complétement le roman antique et
que ses jugements “oscillent entre le refus absolu et 'acceptation condescendante”. [Toutes
les citations en grec sont traduites en francais par la traductrice.] Pour Apostolos Sahinis,
lattitude de Coray est résolument négative, sauf a I'égard des Ethiopiques d’Héliodore
(Oewpia ko dyvwory totopia Tov pvbioTophiuatos oty EA&Sa, 1760-1870 [Théorie et
histoire inconnue du roman en Gréce, 1760-1870], Athénes: Kardamitsas, 1992, p. 21).

2! Judith Perkins, “An Ancient ‘Passing’ Novel: Heliodorus” Aithiopika”, Arethusa 32
(1999), pp. 197-214.

22 La premiére édition imprimée des Ethiopiques circula a Vassiléia en 1534 et en 1552
eut lieu la premiére traduction en latin. La traduction frangaise la plus connue fut celle
de Jacques Amyot en 1547. Cette traduction a beaucoup contribué a la large diffusion
de I'ceuvre en France, en Espagne et en Italie, du moins au XVTIle siecle. Une traduction
d’envergure comparable, mais de qualité moindre, fut effectuée en anglais par Thomas
Underdowne en 1569. Sur une étude approfondie de la répercussion du roman antique
sur les temps modernes en Europe, voir Hagg, To apyaio pvbiorépnua, pp. 235-258
(chapitre VIII: “H avayévvnon tov eAAnvikod pobiotoprpatog” [La renaissance du roman
grec]). Plus particulierement, sur les traductions des Ethiopiques, voir pp. 235-239, ainsi
que Yiorgis Yiatromanolakis, “Eioaywyn” [Introduction], dans Héliodore, AiGromixd ) Ta
mepi Oeayévny kou Xapixdeiav [Ethiopiques ou Théagéne et Chariclée], trad. Aloi Sidéri,
Atheénes: Agra, 1997, pp. 76-83.



170 Ourania Polycandrioti

des bandes dessinées”.* Coray lui-méme fait allusion a la large diffusion
des Ethiopiques: “[...] il n’y a & 'heure actuelle presque aucun peuple bien
gouverné d’Europe qui n’ait une, et souvent deux ou trois traductions
d’Héliodore; certains, ne se contentant pas de la traduction en prose, I'ont
transposée en vers.”**

Parallelement, la morale chrétienne du roman grec antique mais aussi la
qualité, bien que contestée, d’Héliodore lui-méme, dont on croyait qu’il avait
exercé les fonctions d’évéque, ouvraient la voie au christianisme hellénique
afin quil accueille plus favorablement son passé antique. Dans ce cadre, entre
héritage antique, identité nationale et “roman a I'eau de rose” largement
diffusé, force est pour Coray de justifier son choix, principalement a travers
I'argument de la morale et de I'utilité,” ainsi que la cohérence de sa position
théorique quant a la vaste capacité du terme “mythistoria”.

Contrairement a la définition bien connue de Huet qui suit le modele de
l'utile et de 'agréable,”® pour Coray le terme générique “mythistoria”, ainsi
que toute définition de genre, ne doit pas exprimer un jugement de valeur,
mais doit comprendre aussi bien les “bons” que les “mauvais” échantillons
du genre, “dont la lecture ne peut provoquer qu’une perte, et non un gain”.
Le terme étranger correspondant, “roman”, concerne d’ailleurs “ces écrits
barbares[...] sentimentaux, dramatiques et fabuleux” créésau cours du Moyen
Age mais qui simultanément, par la grace d'une enjambée dans le temps,
caractérise aussi la production romanesque européenne contemporaine
de contenu analogue, légére et trés souvent peu édifiante. Par conséquent,
dans la description du genre selon Coray, nous sommes contraints d’inclure
“ces écrits sans valeur, nous contentant d’écarter les jeunes gens de ces
lectures, tout comme nous les prévenons de ne pas approcher les déments”.
Coray souligne l'origine grecque du roman européen, a la culture duquel la
Grece renaissante va sadonner de maniére imminente, prévoit-il, tout en

» Yiatromanolakis, “Etcaywyn”, pp. 76-77.

2 “Emotolt) mpog ANéEavdpov Baotheiov”, p. 31.

* Yiatromanolakis note a ce sujet: “[...] le roman grec antique (et toute histoire de ce
genre) pourchasse le bien absolu et I'utopie. C’est du moins dans cet esprit que semble étre
pergue T'histoire d’amour entre Théagéne et Chariclée au cours des siecles —en tant que
triomphe de la vertu et du bon sens et en tant que juste récompense de 'amour patient et
fidele”, “Ewoaywyn”, pp. 69-70.

% “Ce que l'on appelle proprement Romans, sont des histoires feintes d’aventures
amoureuses écrites en prose avec art, pour le plaisir et I'instruction des lecteurs”; Huet,
Traité de l'origine des romans, p. 3.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 171

n’exprimant qu'une seule réserve: que ces écrits “ne soient pas rédigés par
des déments”.

L’adaptation de la définition de Huet par Coray s’effectue cependant
dans la mesure exclusive du roman antique, et non du roman européen
moderne.” Il appelle “mythistoria” le genre ancien, non sa version moderne.
Mais simultanément, et conformément a sa tactique détournée habituelle,
par le biais d’'un contexte soigneusement formulé, il déduit que la création
fictionnelle antique est 'ancétre du roman européen moderne ou que, a
la limite, les Européens cultivérent le genre a la suite des Grecs,” tout en
manifestant implicitement son opposition au contenu (éventuellement) non
édifiant du genre contemporain. Finalement, c’est la dénomination qui se
révele étre la passerelle entre les civilisations ancienne et moderne d’une
part, entre la création fictionnelle de I'antiquité et le roman du XVIlle et du
XIXe siecle d’autre part, grace a un processus d’identification qui néglige
sciemment les particularités intrinséques (de forme et de contenu) du roman
antique et son importante différentiation de ses versions nouvelles (utiles ou
non). L’utilisation idéologique par Coray de cette corrélation est évidente,
mais C’est elle qui a tracé la voie a toutes les approches ultérieures du sujet
adoptant des positions idéologiques hellénocentrées.

L’effort de Coray pourtant, s’il a trouvé des continuateurs sur le plan
de l'approche théorique du roman antique en relation avec son descendant
contemporain, n’a guere contribué a I'utilisation de la thématique antique dans
la création en prose du XIXe siécle elle-méme. On a bien str soutenu que la
position théorique de Coray a été Iétincelle qui a produit quelques romans au
contenu édifiant, reflétant les romans antiques et dans le cadre du romantisme,
au cours des premiéres années de la Révolution grecque.” Il est cependant

77 “Te juge plus approprié, laissant de coté la théorie générale de tels écrits (puisque en
effet j’ai I'intention de parler uniquement de ceux qui ont été rédigés en langue grecque)
de définir I'objet particuliérement selon la notion qu’en avaient les écrivains grecs...”,
“Emiotold| mpog ANéEavSpov Baotkeiov”, p. 3.

2 “[...] il n’est pas juste non plus d’attribuer le nom barbare de Roman a ce genre
d’écrit, que les Européens ont recu des Grecs ou ont connu gréace a eux”, ibid., p. 5.

» Voir a ce sujet Henri Tonnet, “Roman grec ancien, roman grec moderne. Le cas
de L’Orpheline de Chio [H opgavr) g Xiov] de Jacques Pitsipios (1839)”, Revue des
Etudes néo-helléniques 111/1 (1994), pp. 23-39. Réédition dans: Henri Tonnet, Etudes sur
la nouvelle et le roman grecs modernes, Paris et Athénes: Daedalus, 2002, pp. 29-45. Sur la
relation entre “mythistoria” et “mythistorima” [mytho-histoire et roman] au long du XIXe
siécle grec, voir Dimitris Tziovas, “Ané ) pvBiotopia oto pwdiotopnua. T'a pia Oewpia
™G eMnvikng agriynong” [De la “mythistoria” au “mythistorima”. Pour une théorie de la
narration grecque], Amé Tov Aéavdpo atov Aovkn) Adpa. Medéteg yio iy meCoypagio ¢



172 Ourania Polycandrioti

notable que, généralement, la prose du XIXe siécle romantique en Grece n’a
pas privilégié la thématique fournie par I'antiquité, contrairement a ce qui se
passait en poésie ou dans d’autres manifestations de la vie quotidienne.* Une
interprétation pourrait étre la distance finalement infranchissable séparant la
banale thématique sentimentale et amoureuse de la prose de 'antiquité tardive
et les grands récits héroico-épiques ou la thématique mythologique du drame
ancien. C’est un fait que I'antiquité a survécu dans les débuts du classicisme,
lesquels auraient difficilement trouvé place dans la prose romantique et
réaliste du XIXe siécle, tant en Greéce que dans I'espace européen. L’antiquité
a fonctionné dans les consciences de fagon essentiellement symbolique et
idéaliste, et n’aurait donc pas pu s’accorder aux tendances de la prose qui
concernaient principalement la représentation de la réalité, la vie quotidienne
et la société de I'époque.

1. Roman. Ecrire Uhistoire des meeurs

Au XIXe siécle, érudits et chercheurs se reportérent eux aussi au roman
antique suivant 'exemple de Coray, en des temps ou le roman européen et
son succes éditorial en Gréce provoquait des querelles littéraires enflammées,
et ot1 la discussion autour de I'utilité contestée du genre exigeait le traitement
de I'archétype grec antique en termes nationaux. Cette orientation nationale
était manifeste aussi bien chez Kourtidis que chez ses prédécesseurs qui,
peu avant lui, avaient étudié le roman grec antique, a savoir Dragoumis et
Evangélidis. L’argumentation de ces trois textes différe en raison de la période
au cours de laquelle ils ont été rédigés, du degré d’évolution du roman
européen a leur époque respective ainsi que de sa réception, mais aussi du
degré de développement de la prose narrative ou romanesque en Greéce.

A 'époque de Dragoumis et d’Evangélidis, le roman, en dépit de son
foudroyant développement dans l'espace européen, n’était pas encore
totalement consacré en Gréce en tant que genre littéraire reconnu. Par

meptédov 1830-1880 [De Léandre a Loukis Laras. Etudes sur la prose de la période 1830-
1880], éd. Nasos Vayénas, Hérakleion: Editions Universitaires de Créte, 1997, pp- 9-30.

% Sur la présence de la thématique antique dans la prose au cours du XIXe siécle mais
aussi 'approche théorique du roman antique, voir Politis, “Apxatd60epa podiotoprpata,
1790-1900”, pp. 125-167. Les limites temporelles de cette étude n’englobent malheureuse-
ment pas étude de Kourtidis, mais offrent un matériau précieux pour 'étude de la
perception et de la réception de I'antiquité. Voir aussi Alexis Politis, Popavtixd ypovia.
I8eo)oyies ko vootpomies oty EAA&Sa Tov 1830-1880 [Temps romantiques. Idéologies
et mentalités dans la Gréce de 1830-1880], Athénes: EMNE-Mnimon, 1993, pp. 74-89,
107-111.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 173

conséquent, la constatation de son origine hellénique ne seffectuait pas
encore en termes de revendication nationale, mais elle apparaissait comme un
produit de la recherche historique et littéraire. A I'inverse peut-étre méme, la
constatation de I'origine hellénique d’un genre décrié de I'aveu général posait
la question de la défense de son ancétre antique, dans un effort de mettre en
valeur sa supériorité face a ses versions modernes. Mais cet effort, dans la
pratique (et étant données les particularités de forme et de contenu du roman
antique), s’avéra souvent soit sans effet, soit incohérent.

Le filtre interprétatif utilisé dans 'approche du roman aussi bien antique
que moderne est constitué de la conception de I'époque de la liaison étroite
du discours de la prose avec la restitution du réel, et de 'écriture romanesque
avec Iécriture de lhistoire de la société et des moeurs; une conception qui
avait été théorisée en Europe dans diverses études littéraires et qui avait
déja été appliquée dans les grandes compositions romanesques. Le discours
en prose de la fiction avait d’ailleurs trouvé sa consécration par le biais de
sa liaison avec le discours de I'Histoire et la représentation du réel. Cest
ce qui sétait passé en Europe depuis le milieu du XVIIle siécle quand
l'invraisemblable roman baroque, déconsidéré, commenca a étre délaissé,
et que se développa un roman de type réaliste et social. L’énonciation
épistolaire de ces romans, tout comme leur caractére pseudo-biographique
ou autobiographique (pseudo-mémoires) procuraient a la fiction la force
d’un document authentique et contribuerent a la consécration du genre.** Au
début du XIXe siecle, I'objectif avoué de Balzac était 'histoire sociale et I'étude
des mceurs. Dans l'introduction a Illusions perdues (1837), il écrivait: “Les
écrivains n’inventent jamais rien [...] Chaque roman n’est qu'un chapitre du
grand roman de la Société.”*

Parallélement, a la méme époque, I'érudition européenne manifestait de
I'intérét pour I'étude de la création fictionnelle dans I'antiquité, suggérant
ainsi un cadre historique mais également théorique a la formation d’une
argumentation autour du roman moderne en constant développement.”

! Voir a ce sujet Frangoise Barguillet, Le roman au XVllle siécle, Paris: PUF, 1981, pp.
131-143.

32 Citation dans Pageaux, Naissances du roman, p. 94.

» Sur une revue synoptique des études autour du roman grec antique et de ses
éditions, de méme que les rééditions et les traductions depuis le début du XIXe siécle en
France et en Allemagne, voir Emile Egger, “De quelques travaux récents sur les romans
grecs”, Journal des Savants (1879), pp. 41-52. Egger souligne que I'intérét pour le roman
grec antique observé dés le début du XIXe siecle est a mettre en relation avec 'important
développement du genre a cette époque.



174 Ourania Polycandrioti

Dragoumis cite 'helléniste lexicographe Alexis Chassang (1827-1888) dont
I'étude Histoire du roman (1862)* avait obtenu le prix du concours organisé
par I’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres en 1857, et avait peut-étre
aussi constitué le stimulus de Dragoumis pour la rédaction de sa propre étude.
Des années plus tard, Evangélidis, exhaustivement documenté, rapporte dans
son texte une longue liste de savants francais, italiens, anglais et allemands.*

L’étude de Chassang sur I’histoire du roman antique indique tout d’abord
I'intérét des études littéraires européennes du XIXe siécle pour ce genre. Il
révele aussi que le critere central d’approche du roman (ancien et moderne)
est le degré d’authenticité et de vérité du contenu, C’est-a-dire le degré de
fidélité a la réalité extérieure qu’il rapporte. Si 'on suit ce raisonnement,
situer I'origine généalogique du roman réaliste et social du XIXe siécle dans
le roman antique caractérisé par une imagination profuse se révele une
idée hautement problématique qui rend difficile le traitement théorique
de la relation entre roman ancien et moderne. A cela s’ajoute un flou dans
la délimitation du genre (ancien et moderne) et les caractéristiques qui le
composent, qui souvent se révélent fluides et parfois aussi incohérentes.

Dés le premier abord, Chassang déclare que le terme “roman” est
moderne et s’utilise de fagon abusive et anachronique au sujet des ceuvres
en prose de I'antiquité. Pourtant, au cours de son étude, il assimile le roman
en tant que genre a la notion plus générale de fiction, utilisant pour les deux
le méme terme de “roman”. Cette ambigiiité au niveau terminologique est
probablement die au fait que le terme “roman” porte encore fortement la
charge sémantique de I'imagination extravagante.” Dans ce cadre, Chassang,

* Histoire du roman et de ses rapports avec Uhistoire dans Uantiquité grecque et latine, par
A. Chassang, maitre de conférences a 'Ecole Normale Supérieure. Ouvrage couronné par
I’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, Paris: Didier, 21862. La premiére édition avait
également eu lieu en 1862. La cérémonie de remise des prix se déroula le 2 décembre 1859.

% Tryphon Evangélidis, H pvOiotopioypagpia [La création romanesque], pp. 21-22.

% Peu avant le milieu du XVIlIIe siécle, avec la traduction en frangais par '’ Abbé Prévost
des romans épistolaires réalistes de I'auteur anglais Samuel Richardson (1689-1761),
Pamela (1740, trad. 1742) et Clarisse Harlowe (1747-1748, trad. 1751-1752), a commencé
a se développer en France un roman réaliste et social précoce qui provoquait 'embarras
des philosophes des Lumiéres face au genre romanesque en général. La réaction de Denis
Diderot (1713-1784) est caractéristique: en 1762, il ajoute une introduction a la nouvelle
traduction de Clarisse Harlowe par Jean-Baptiste Suard intitulée: “Eloge de Richardson”.
La, Diderot rapporte que le terme “roman” ne convient pas a 'ceuvre de Richardson: “Par
un Roman, on a entendu jusqu’a ce jour un tissu d’événements chimériques et frivoles
dont la lecture était dangereuse pour 'esprit et les meeurs. Je voudrais bien qu’on trouvat
un autre nom pour les ouvrages de Richardson, qui élévent I'esprit, qui touchent 'ame,



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 175

en usant de ce terme de “roman”, se référe par conséquent aux fictions cachées
derriere les narrations vraisemblables de la littérature grecque ancienne en
prose (histoire, géographie, philosophie, récits d’événements fictifs).

L’objet de son étude, que lui-méme situe dans le domaine de la critique
historique et non de I'histoire littéraire,” constitue une recherche de la vérité
historique qui existe au sein des récits d’imagination de 'antiquité, et du mode
selon lequel toutes sortes de mythes et légendes ont été ainsi percus comme
histoire. Il s’agit pour ainsi dire d’'un éclaircissement des sources fondé sur
le critere de la vérité et du mensonge, de la réalité et de I'imagination. C’était
dailleurs le sujet mis au concours de ’Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres en 1857, lorsqu’on demandait d’étudier quels étaient au cours de
I'antiquité grecque et latine jusqu’au Ve siécle, “les divers genres de narrations
fabuleuses qu'on appelle aujourd’hui romans, et si de tels récits n’ont pas été
quelquefois, chez les anciens, confondus avec l'histoire”.?®

L’argument central de Chassang est que I'historiographie et la philosophie
ont toujours présenté des liens de parenté avec 'imagination fictionnelle. Le
discours en prose, qui est le discours de la science et de la vérité, a souvent, et
trés tot selon Chassang, été également le discours de la création fictionnelle
et celui du mensonge, discours néanmoins proposé sous les apparences de la
vraisemblance afin de convaincre par son caractere d’authenticité. Il souligne
pourtant que le roman a ses racines dans la poésie épique. L'imagination
fictionnelle de la poésie différe cependant de celle du roman; le poéte en effet
travaille la forme et transmet les anciens mythes et les traditions orales, tandis
que le romancier, moins sincére, transmet comme véritables les créations
de sa propre imagination et, pour cette raison, attache un soin particulier a
I'énonciation vraisemblable du discours narratif dans le but de persuader de
l'authenticité d'un contenu imaginaire. C’est ainsi que Chassang considere
aisément que lantiquité ne nous a pas légué d’ceuvre qui pourrait étre
considérée comme un ancétre méme lointain des ouvrages de Walter Scott et

qui respirent partout 'amour du bien, et qu’on appelle aussi des romans.” Diderot, “Eloge
de Richardson”, dans Clarisse Harlove [sic], par Richardson, traduit sur 'édition originale
par 'Abbé Prévost. Précédé de I'Eloge de Richardson, par Diderot, Paris 1846, t. 1, p. 5.

7 Chassang, Histoire du roman, p. 12.

# “Rechercher quels ont pu étre, dans 'antiquité grecque et latine, jusqu’au cinquieme
siecle de notre ére, les divers genres de narrations fabuleuses qu’on appelle aujourd’hui
romans, et si de tels récits n’ont pas été quelquefois, chez les anciens, confondus avec
Thistoire.”; Chassang, Histoire du roman, p. i, et Académie des Inscriptions et Belles-
Lettres, Comptes-rendus des séances de 'année 1859, troisiéme année, tome I1I, Paris 1862,
p- XV.



176 Ourania Polycandrioti

Samuel Richardson, en dépit du fait que parmi les formes variées du roman
moderne rares sont celles qui n’aient leur origine dans la littérature antique.

L’académicien Alexandre Henri Wallon, dans son discours prononcé
lors de la cérémonie de remise du prix, rapporte que Chassang a réussi a
mettre en valeur “les mille fagons dont l'antiquité a su pratiquer l'art de
feindre”. Assimilant lui aussi, du moins sur le plan de la terminologie, le
roman et la fiction sous le méme terme de “roman”, il souligne que le roman
a été fort peu cultivé chez les Grecs sous la forme du genre qui “a pris un si
prodigieux développement de nos jours”, mais que sur le lieu de sa naissance
il ’épanouissait dans tous les genres littéraires:

Le roman, qui a paru si tard et a produit si peu chez les Grecs dans
le genre ou il a pris un si prodigieux développement de nos jours, le
roman florissait alors, comme en terre natale, dans toutes les parties
du champ de la littérature: roman chez les poétes, roman chez les
philosophes, roman dans la géographie, dans I'histoire; et pour le
roman rien n’est sacré.”

Le caractere précoce de la définition théorique du genre devient ici évidente:
nous comprenons en effet que le roman (ancien et moderne) n’acquiert
aucune autonomie reconnue en tant que genre ou en tant que forme précise
mais est déterminé de fagon plutdt stylistique, comme une simulation
savamment élaborée, comme un artifice vraisemblable qui peut ainsi
fonctionner dans différents genres littéraires. C’est le méme raisonnement
que nous rencontrons dans le lemme “Roman” du Grand dictionnaire
universel du XIXe siécle de Pierre Larousse. Il y est précisé que le roman est
un genre entierement moderne, dans le sens o1 il n’a pas de modeles directs
dans l'antiquité. En effet, constituant un moyen de fuir la réalité et répondant
a une nécessité de la nature humaine de se réfugier dans I'idéal, le roman
(entendu a présent comme narration fictionnelle et non comme genre) a
toujours existé, depuis que la littérature est née. Il devient ainsi évident que le
flou terminologique entre roman et fiction refléte une conception académique
concernant un genre qui n’a pas encore été complétement institutionnalisé
par le canon littéraire mais qui, toujours selon le dictionnaire, est “vaste
comme I'imagination, changeant comme la société; le roman échappe a toute
définition comme a toute entrave; [...] ses limites ne sont autres que celles du
sentiment et de la pensée; son domaine est 'univers.”

¥ Extrait du discours prononcé le 2 décembre 1859 lors de la séance publique annuelle
del’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, par M. Wallon, président, dans Chassang,
Histoire du roman, p. i.

0 Pierre Larousse, Grand dictionnaire universel du XIXe siécle, Paris 1866-1877, t. 13,
pp. 1324-1325.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 177

Dragoumis, tout en connaissant I'ccuvre de Chassang, suit son propre
raisonnement selon lequel I'enjeu central du roman est sa relation avec la
réalité et la vérité; une relation cependant totalement hasardeuse pour
Chassang, mais utile selon Dragoumis. C’est ainsi que ce dernier réfute les
assertions du premier dans le but de défendre I’héritage antique, sans que cela
signifie pour autant que l'attitude de Dragoumis lui-méme soit absolument
favorable ou méme cohérente.*!

Son argumentation, du moins sur le plan théorique, se concentre
exactement sur l'utilité dela lecture des romans antiques pour la connaissance
del'histoire (la connaissance des meeurs et de la vie quotidienne) par lalecture
des romans antiques, plus qu’elle ne s’attache a montrer leur valeur littéraire.
Pour cette raison, contredisant Chassang, il tente une délimitation du genre
principalement fondée sur le contenu des romans antiques; il exclut du genre
tous les textes fondés sur des mythes, des allégories ou des fables. Il borne
par conséquent la composition romanesque & un petit nombre de textes qui
ne contiennent pas forcément du sentiment ou de 'amour, mais qui sont
capables de faire naitre chez le lecteur “la compassion, la pitié, la colére”.*
La mise en rapport indirecte avec les principes de la tragédie classique est
ici évidente et, par conséquent, se révele un effort de consacrer le roman de
l'antiquité tardive par le biais du classicisme.

L’argument central de Dragoumis est que le roman constitue également une
source importante de connaissance historique, entendant par “histoire” non
seulement lhistoire collective des nations mais aussi I'histoire individuelle,
celle de leur vie privée, qui constitue la thématique centrale du roman (ancien
et moderne): “Comment pouvons-nous apprendre la vie privée des nations?
Particulierement par leur poésie et leurs romans,” note Dragoumis. Pourtant
la poésie, par sa beauté idéale et la puissance de I'imagination, est didactique,
mais elle “ne déploie pas toute la scéne de la vie privée”. Au contraire le
roman, davantage concentré sur la réalité et “examinant d’un point de vue
humain les choses nous enseigne plus parfaitement le mode de vie, les idées,
les principes et le caractére des peuples”. Ainsi, “si donc Ihistoire nous
enseigne la vie des nations, le roman nous enseigne ’histoire de I'individu:
privés de cette connaissance, notre étude est imparfaite”.” Les auteurs de
romans de I'antiquité, bien que leur création se fat effectuée au déclin de la
civilisation classique, empreignent dans leur ceuvre, selon Dragoumis, I'esprit

1 Politis a souligné 'embarras et les hésitations de Dragoumis, “Apxatdepa podi-
otopripata, 1790-1900”, pp. 146-148.

2 Dragoumis, Totopia 17j¢ pvbiotopioypagiag, p. 3.

* Ibid., pp. 3, 4.



178 Ourania Polycandrioti

de leur temps. La lecture des romans antiques qu’il entreprend n’est encore
pas bien str centrée sur la description des moeeurs, mais elle vise a mettre en
valeur les conceptions des anciens “concernant certains sentiments délicats de
I'étre humain”. Mais dans la pratique, son approche se concentre davantage
sur les procédés de restitution des sentiments et de I'intrigue que sur 'examen
critique de leur authenticité: ses critéres d’évaluation sont la vraisemblance et
la représentation vivante, “naturelle”, des situations et événements méme les
plus incroyables, qui prospérent particuliérement dans le roman grec antique.
N’oublions pas que nous sommes en 1865, en Grece, en pleine période
romantique et a 'apogée du roman historique. Il est d’ailleurs bien connu
que la distance qui sépare le roman historique de la fiction antique, pleine
de sentiments, d’amours et d’aventures, est immense, tant sur le plan de
la thématique que sur celui de la conception de 'entreprise romanesque.
Néanmoins, le penchant pour la connaissance historique et I'approbation de
la subjectivité qui caractérise 'époque du romantisme offrent un point d’appui
suffisant aux savants grecs pour que le roman antique trouve leur agrément,
méme en usant du prétexte fragile qu’est la source de renseignements sur la
vie privée. Mentionnons également le développement paralléle en France de
I'intérét historique pour la vie quotidienne dans 'antiquité que manifestent
des études sur le sujet,* mais aussi la conception de plus en plus répandue
du lien existant entre le roman moderne et la représentation de la vie
quotidienne. Dans le Grand dictionnaire universel du XIXe siécle de Larousse,
le roman moderne est défini comme “étude des meeurs ou fiction appliquée a
I'histoire”.** La relation de la création romanesque et de I’historiographie des
meeurs et des sociétés avait d’ailleurs déja été appliquée par Honoré de Balzac
dans son ceuvre monumentale La Comédie humaine. Balzac notait ainsi dans
I'avant-propos (1842) de La Comédie humaine désormais achevée:

En lisant les séches et rebutantes nomenclatures de faits appelées
histoires, qui ne s’est apergu que les écrivains ont oublié, dans tous les
temps, en Egypte, en Perse, en Gréce, a Rome de nous donner l'histoire
des moeurs? [...] Aprés avoir remarqué cette immense lacune dans
le champ de Thistoire, 'abbé Barthélemy consacra sa vie a refaire les
meeurs grecques dans Anacharsis.*s

44 A titre indicatif, les études de Emile Egger, Mémoires d’histoire ancienne et de
philologie, Paris 1863, p. 144, et Gaston Maspéro, Du genre épistolaire chez les Egyptiens
de I'époque pharaonique, Paris 1873, se concentrent sur les informations concernant la
vie privée quotidienne dans I'antiquité et se réferent fréquemment au philosophe frangais
Pierre Charron et a 'importance qu’il accordait au quotidien (“le tous les jours”).

* Larousse, Grand dictionnaire universel du XIXe siécle, t. 13, p. 1324.

“ Honoré de Balzac, Ecrits sur le roman. Anthologie, textes choisis, présentés et annotés



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 179

Clest précisément sous ce prisme, lequel constituait 'horizon d’attente des
lecteurs de I'époque, que 'académicien Abel-Francois Villemain expliquait
que, si la société grecque antique de I'époque classique “fournissait peu a
I'imitation des moeurs privées et a la fiction romanesque”, ¢’était exactement
parce qu’elle était orientée vers 'espace public et non privé. La vie des citoyens
se déroulait dans I'espace public et par conséquent,

[...] était trop ouvert[e] a tous les yeux, pour que 'on y pit supposer
avec vraisemblance quelque aventure extraordinaire, quelque grande
singularité de caractére ou de destinée; enfin la condition inférieure
des femmes, leur vie retirée, affaiblissaient la puissance de cette
passion qui joue un si grand réle dans les romans modernes.*’

Mais ce vide ne fut pas méme comblé dans les romans de I'antiquité tardive,
qui fut une période de déclin: la passion vraie, la représentation des moeurs,
I'imitation de la nature, la dynamique de I'imagination constituent pour
Villemain des critéres d’approche qui ravalent le roman grec antique a un
rang inférieur en comparaison avec tout ce que le genre a su présenter a
I'époque moderne.* Il considere que ces romans ne répondent pas a la réalité
ni méme ne décrivent leur époque: “De quel prix seraient des ouvrages
antiques ou les aventures fictives s’'uniraient a la peinture vraie des moeurs et
de l'état social! Mais la littérature sophistique du Bas-Empire ne s’est point
élevée si haut. Héliodore n’est point un Walter Scott.”*

En dépit de telles remarques communes, Dragoumis et ses successeurs
considerent que la concentration du roman antique sur la vie privée fait de
celui-ci une source historique essentielle qui enrichit nos connaissances sur
le monde antique, et qu’elle constitue finalement 'argument central de son
évaluation positive. En effet, selon Dragoumis, I'étude des textes de fiction
antiques est, outre une nécessité historique, une nécessité des études littéraires

par Stéphane Vachon, Paris: Le Livre de Poche, 2000, pp. 283-284. Le responsable de I'édition
Stéphane Vachon note a ce sujet (p. 283, note 2) que “ce refus de l'histoire traditionnelle
recouvre une opposition profonde entre Thistorien des faits’ et Thistorien des meeurs’™.
Balzac avait constamment exprimé sa désapprobation de Thistoire traditionnelle qu’il
appelait “squelette chronologique” ou “squelette dont les os sont soigneusement numérotés”.
Aux antipodes se trouvait la nécessité d’'une histoire des meeurs.

7 Abel-Francois Villemain, “Essai sur les romans grecs”, Etudes de littérature ancienne
et étrangére, nouvelle édition corrigée et augmentée, Paris: Didier, 1846, p. 167; premiere
édition du texte en 1821 (cf. référence p. 191).

 Ibid., p. 172.

 Ibid., p. 177.



180 Ourania Polycandrioti

puisque le roman antique constitue le fondement du roman moderne, lequel
doit étre examiné plus avant.™

Evangélidis, trente et quelque années aprés Dragoumis (auquel il dédie
son étude comme “a celui qui le premier a écrit 'histoire du roman grec”),”
se montre encore lui aussi circonspect face au roman moderne, en dépit du
triomphe indéniable du genre en Europe entretemps. Evangélidis justifie
également son intérét pour le roman ancien et moderne en termes de nécessité
historiographique, déclarant que tout comme chaque nation possede sa
propre histoire, qu’elle ait ou non & montrer des réalisations importantes,
ainsi chaque genre littéraire a sa propre histoire indépendamment de son
influence positive ou négative qu’il a exercée sur la production littéraire des
nations. Nous pourrions repérer ici 'écho de la pensée de Coray, selon lequel
chaque genre littéraire comprend aussi bien les créations édifiantes que celles
qui ne le sont pas. L’histoire du roman est par conséquent, pour Evangélidis,
tout aussi nécessaire que celle des autres genres littéraires ou que histoire
de l'art. De conserve avec Dragoumis, mais aussi Villemain (auquel il fait
de fréquentes références), il revient a 'argument de la faculté qu’a le roman
d’éclairer la vie privée des nations, leurs conceptions morales, leur progres
“dans leur for privé, les relations des étres entre eux, leurs passions et leurs
vertus”. Contrairement de nouveau a la poésie, le roman nous délivre des
“extases imaginaires et fort souvent chimériques” et du monde de I'idéal nous
transporte dans celui de la réalité quotidienne. Mais a ce point, Evangélidis
poursuit plus loin le raisonnement de Dragoumis, et marchant sur les traces
de Villemain, interpréte la culture du roman au cours de la basse antiquité
comme une conséquence de 'interruption de la vie publique a la suite de
I'abolition de 'autonomie grecque. C'est pour cette raison d’ailleurs que les
Grecs de I'antiquité classique, principalement soucieux de la vie publique et
non de la vie privée, négligeaient délibérément le roman car il “ne s’accordait
pas aux autres genres du discours écrit”.”> Mais la dette envers Villemain
s’arréte la pour Evangélidis, puisqu’il s’abstient de tout jugement dépréciateur
al’égard des ceuvres littéraires de 'antiquité tardive.

Dans une certaine mesure, ces constatations, tant celles de Dragoumis
que d’Evangélidis, pourraient étre considérées comme une réponse a la
place inférieure qu’accordaient les érudits européens aux ceuvres de la basse

* Dragoumis, “’Eniloyog” [Conclusion], Totopia 17i¢ yviotopioypagiag, p. 91.

5! Evangélidis altére par distraction le patronyme de l'auteur et dédie son étude a la
mémoire vénérée de Constantinos N. Dragoumis au lieu de Constantinos 1. Dragoumis.

%2 Evangélidis, H pvOiotopioypagia, p. 6. Cf. Villemain, “Essai sur les romans grecs”,
pp. 166-168.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 181

antiquité face aux romans européens modernes du type de ceux de Walter
cott. La comparaison inévitable entre le roman ancien et moderne débouche
Scott. L table entre | t mod débouch
clairement, selon Dragoumis, en faveur de I'antiquité et sur la démonstration
de sa supériorité sur la base des arguments ontologiques qui renvoient a la
sagesse de chaque age de '’homme: “Le roman naissait & cette époque, mais
’antiquité produisait des hommes, alors que de nos jours ce sont des enfants
1
qui naissent,” note Dragoumis, qui continue: “Désormais cette branche
de la littérature a la délicatesse des sentiments de 'enfant, tandis que dans
I'antiquité elle avait la violence des passions de ’homme.” La comparaison
entre les Anciens et les Modernes prend la forme d’un affrontement qui
sachéve sur l'écrasante déconsidération des ceuvres modernes et, par
conséquent, du genre romanesque lui-méme tel qu’il est élaboré a I'époque de
Dragoumis. Nous pourrions méme, dans une lecture inversée, affirmer que
devant l'attitude méprisante des érudits grecs de cette période face au roman
moderne, il était nécessaire de sauvegarder le prestige du roman antique et
de ces mémes ancétres qui 'avaient créé: “[...] en confrontant la composition
de ces ceuvres-ci et de ces ceuvres-13, nous voulons prouver que ces auteurs
s'opposent aux modernes, et que bien souvent leur regard acéré et hardi
contraint les fins psychologues du roman moderne a baisser humblement
les yeux”.®* Ces constatations sont cependant théoriques et préliminaires.
Dans la pratique, en se livrant & 'analyse détaillée des textes, Dragoumis
est souvent contraint d’admettre les invraisemblances de l'intrigue, les
expressions surchargées ou bien encore de reconnaitre I'impudeur de
certaines meeurs et descriptions. Mais, en dépit de quelques contradictions
jalonnant son argumentation, il trouve généralement le moyen de défendre
I'antiquité: il souligne, par exemple, que “T'exposition de la méchanceté”
enseigne davantage que “I'admiration monotone de la vertu” et que I'art du
romancier “ne consiste pas en la rédaction d’un essai moral, surtout lorsqu’il
s’agit de décrire des moeurs et des caractéres de personnages qui n’étaient pas
des saints”.**

Evangélidis reconnait que le roman antique a bien constitué le modeéle du
roman moderne européen “aux multiples facettes”, mais non pas du roman
grec moderne. La production romanesque grecque des temps modernes
appartient selon Evangélidis a la littérature dite “légére”, mais elle a puisé ses
modeles dans le roman moderne également léger —en tant que dégénérescence
de son modéle antique- et non directement dans le roman antique devenu

>3 Dragoumis, Totopia /¢ pvbiotoproypagiag, p. 5.
5 Ibid., p. 30.



182 Ourania Polycandrioti

désuet: c’est-a-dire que la culture de “la littérature dite légére” n’est désormais
plus “enveloppée de la tunique austére du roman grec antique, car celle-
ci était déja un palliolum sordidum, mais de I'habit d’arlequin de I'influence
du roman européen, en dehors de quelques exceptions, malheureusement
vite dénombrées”. Ces rares exceptions, Evangélidis les définit en termes
nationaux: il s’agit de textes purement grecs, c’est-a-dire qu’ils comprennent
un sujet national et décrivent les maceurs et coutumes grecs sans les exaltations
de I'imagination romantique. IlIs sont “loin de toutes ces bizarreries venues
de Iétranger, qui satisfont d’ordinaire aux modeéles du roman”. La référence
d’Evangélidis est de toute évidence I'ceuvre de la génération de 1880 décrivant
la patrie ou les coutumes locales, découlant de I'essor de I'ethnologie régionale
et qui s'était principalement développée a travers les concours de récits de
la revue Eotia depuis leur instauration en 1883. Ainsi, selon Evangélidis, les
romans grecs publiés apres la chute de Constantinople sont, dans leur majorité,
clairementinfluencés parle roman européen, qui alimente désormais largement
les habitudes de lecture. D’ailleurs, il a a tel point imprégné 'atmosphére
ambiante que ces textes, fort heureusement selon Evangélidis, ne s’écrivent
pas “en pleine conscience de leur auteur, mais en pleine inconscience”.”
La tres large diffusion du roman moderne constitue désormais une donnée
culturelle collective, une base commune qui agit inévitablement sur chaque
tentative d’écriture en prose. Cette “attraction™® inconsciente ne s’effectue pas
seulement dans le cas de la littérature, mais aussi dans celui de la musique. De
cette fagon, Evangélidis Ote & ses contemporains toute responsabilité dans la
dégénérescence du roman antique et fait I'éloge de tous ceux qui ont résisté a
la mode en créant des ceuvres de caractére national.

En entreprenant un recensement général des écrivains et de leurs romans
écrits aprés la chute de Constantinople,” Evangélidis comprend aussi
les auteurs de récits de la génération de 1880, ce qui trahit une incertitude
quant a la délimitation des genres, I'absence de définition claire, quant
a la forme et 'esthétique tant du roman que du récit. La corrélation de la
prose savante et reconnue avec la réalité constitue un critére latent certes,
mais opérant. La dimension imaginaire du roman contemporain est pour
Evangélidis un critére négatif qu’il n’applique cependant pas a son ancétre
antique. Par conséquent, Evangélidis en vient a la conclusion que le “véritable
roman”* ne s’est pas encore développé en Grece, fait qu’il évalue de maniere

5 Evangélidis, H pvOiaropioypagia, p. 24.
% Ibid., p. 25

%7 Ibid., pp. 25-30.

* Ibid., p. 31.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 183

particuliérement positive. En effet, selon lui, la culture du roman ne constitue
pas un indice d’élévation spirituelle, car elle accompagne la déchéance de
la production littéraire et intellectuelle d’'un peuple. Pour appuyer cette
constatation il recourt, ainsi qu’il le dit lui-méme, au Grand dictionnaire
universel du XIXe siécle de Larousse, ol il repere des déclarations similaires
de Joseph Joubert (1754-1824) et de Chateaubriand (1768-1848), dont il
invoque l'autorité: “La littérature des peuples commence par les fables et finit
par les romans.” (]J. Joubert) et “Les peuples commencent par la poésie et
finissent par les romans.” (Chateaubriand).” Cependant, ces sentences des
deux écrivains francgais se fondent, ainsi qu’il est naturel, sur la production
littéraire qu’ils connaissaient a I'époque, a savoir celle qui allait jusqu’a la fin
du siécle des Lumiéres, alors que le roman ne s’était pas encore développé
et que par conséquent il n’avait pas encore recu de consécration. L’opinion
de Chateaubriand date méme de 1819 et était exprimée dans un bref essai
intitulé “Romans”.® Dans cet article, fondé sur les romans libertins et réalistes
du XVIIIe siécle, Chateaubriand considere que la thématique du roman en
France avait jusqu’alors principalement puisé dans les aspects sombres de
la société. Perspicace, il avait cependant pressenti le changement imminent
dans les objectifs du roman, exactement en raison des multiples influences
sociales apportées par la Révolution francaise. La nouvelle société née avec
la Révolution alimentait désormais le roman d’un matériel différent, tout
comme autrefois la Gréce était passée des “jeux de Ménandre aux fictions
d’Héliodore”.*" Ainsi, Chateaubriand constate finalement que les romans
contemporains présentent un bien plus grand intérét que les anciens.
Evangélidis pourtant, a la fin du XIXe siecle, et dans l'intention de relier
le développement du roman a la décadence culturelle (tout en protégeant

* Larousse, Grand dictionnaire universel du XIXe siécle, t. 13, p. 1323. La proximité
de ces constatations s’explique par le fait que Chateaubriand était un ami intime de
Joubert et qu’ils partageaient leurs pensées. Aprés la mort de Joubert, Chateaubriand
s’est chargé de Iédition de ses écrits non publiés (Recueil des pensées de M. Joubert, Paris
1838). Néanmoins, la phrase en question n’apparait pas dans I’édition de Chateaubriand
mais dans I'édition ultérieure, augmentée des manuscrits restants de Joubert: J. Joubert,
Pensées, maximes, essais et correspondance, recueillis et mis en ordre par M. Paul Raynal,
Paris 1861, t. 2, p. 144.

€ “Les peuples commencent par la poésie et finissent par les romans: la fiction marque
I'enfance et la vieillesse de la société. [...] Il n’y a guére que la mauvaise société dont on
ait pu supporter le tableau dans les romans francois: Manon Lescot en est la preuve.”;
Frangois-René de Chateaubriand, “Romans”, (Euvres compleétes, t. 16: Mélanges littéraires,
Paris 1831, p. 331.

St Ibid., pp. 331-333.



184 Ourania Polycandrioti

cependant la réputation de l'ancétre antique du genre) a glané dans le
dictionnaire des utilisations précises du mot “roman” et a choisi d’en taire
d’autres, plus récentes, dont la nuance était moins péjorative, citées dans le
méme lemme.

IV. Le triomphe du roman et de 'héritage antique

Au début du XXe siécle, la position de Kourtidis difféere notablement de celle
de Dragoumis autant que de celle d’Evangélidis, dont il connaissait 'ceuvre.
Ainsi qu’il le rapporte lui-méme dans sa bibliographie, sa principale source,
outre Coray, Dragoumis et Evangélidis, a été 'ouvrage monumental de
I'helléniste allemand Erwin Rohde sur l'histoire du roman antique (1876).%
La lecture de I'étude de Kourtidis montre qu’il a également consulté les
conférences prononcées a Genéve par Jakovaky Rizo Néroulos en 1826 et
qui avaient été publiées sous le titre Cours de Littérature grecque moderne
(1828),%° de méme que U'Histoire littéraire de la Gréce moderne d’Alexandros
Rizos Rangavis (1877),% a I'ceuvre littéraire duquel il consacre d’ailleurs sa
propre étude. Les sources de Kourtidis révelent que son objectif central
était de rédiger a son tour une histoire du roman qui réviserait les études
précédentes sur le point de l'opposition des Anciens et des Modernes. Ainsi,
bien que son intention affirmée fit d’étudier les récits de Rangavis, Kourtidis
vise principalement a établir la conviction que I'origine du roman européen
moderne est purement grecque et a “légitimer” le genre dans la réalité
néohellénique. Son objectif parallele est aussi de souligner le rayonnement de
I'antiquité sur la civilisation européenne, a savoir la fagon dont le roman grec
antique a été favorablement accueilli en Europe au Moyen Age et & I'époque
moderne, et a déterminé I'évolution du roman européen contemporain.

52 Erwin Rohde, Der griechische Roman und seine Vorldufer, Leipzig: Breitkopf &
Hirtel, 1876, 21890.

8 Cours de Littérature grecque moderne donné a Genéve par Jacovaky Rizo Néroulos,
ancien Premier Ministre des Hospodars Grecs de Valachie et de Moldavie; publié par
Jean Humbert, seconde édition revue et augmentée, Genéve: Abraham Cherbuliez, Paris:
Treuttel et Wiirtz, 1828. Il est probable que Kourtidis ait consulté la traduction allemande
de I'ceuvre. La majeure partie de 'ouvrage a été également traduite en grec: Totopia T@v
ypaupdtwy map Toic vewtépoig’EAAnor [Histoire des Lettres chez les Grecs modernes],
rédigée par Jacovaky Rizo Néroulos en 1826 & Geneéve, a 'attention de la jeunesse de ce
lieu désireuse de connaitre notre langue grecque. Publiée par Jean Humbert en 1827 a
Geneéve. Traduction grecque d’Olympia I. N. Abbot a Thessalonique, Athénes: Perris et
Vamba, 1870.

¢ Histoire littéraire de la Gréce moderne, par A.-R. Rangabé, Calmann Lévy éditeur, 2
tomes, Paris 1877.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 185

Kourtidis puise chez Coray le terme “mythistoria” et cite presque mot pour
mot extrait de I’ “EmiotoAn mpog AAéEavdpov Baoiheiov” [Lettre & Alexandros
Vassiliou] qui s’y rapporte.®® Dans ce texte écrit au début du XXe siécle, un
siecle apres Coray, il adopte une argumentation de type national qui avait
été élaborée dans un autre contexte, celui du siecle des Lumiéres, a la veille
de la Révolution grecque, et qui avait pour objectif de mettre en évidence le
passé culturel antique et I'utilisation de la langue grecque en tant qu’éléments
principaux de constitution de I'identité néohellénique, fondée sur la continuité
ethnique et linguistique. Ce raisonnement demeure cependant tout aussi fort
a I'époque de Kourtidis, & la fin du XIXe siecle et au début du XXe, puisque
entretemps avait paru 'ouvrage capital de Constantinos Paparrigopoulos,
Toropia 100 EAAnvikod €0voug [Histoire de la nation grecque]. A une différence
pres: a présent, en ce qui concerne I'enjeu de l'identité, le regard n’est plus
seulement tourné vers le passé, il 'est aussi vers'occident, qui par réverbération
alimente I'identité et 'argumentation nationales.

Dans I’étude de Kourtidis, la relation entre les Anciens et les Modernes
ne prend pas la forme d’un affrontement, mais se fonde sur I'acceptation
d’emblée franche et absolue de la valeur du roman contemporain. Ainsi,
I'assimilation généalogique vient finalement enrichir la civilisation grecque
moderne d’une nouvelle réussite redevable aux ancétres de 'antiquité.

Pour Kourtidis, comme plus tard pour la génération des années trente,
C’est un nouveau genre qui vient trancher sur la tradition, un genre holistique
et polymorphe, dont la composition est large et variée, qui peut tout

% Sur le terme “mythistoria”, voir Sahinis, Ocwpia ko &yvwory 1otopia Tov pvbioTo-
prpatog oty EAA&Sa, 1760-1870, p. 12 sqq. Kourtidis a modifié 'extrait proposé par
Coray quant a la syntaxe et I'orthographe. Il a également remplacé les “gens de lettres”
mentionnés par Coray par “philosophes”: il s’agit de ceux qui sont rapportés avoir proposé
le terme “mAaopatikov iotopnua” [relation d’événements créés de maniere fictionnelle]
dans le but de restituer le terme “romanzo” selon Coray, mais “roman” selon la copie
altérée de Kourtidis. Kourtidis a remplacé “gens de lettres” par “philosophes” par désir de
précision, puisque ces qualités avaient été définies avec davantage de clarté a son époque, et
que la philosophie avait été désormais admise au rang de science indépendante au niveau
académique. De la méme facon, le remplacement du terme “romanzo” par “roman” est
da a lintention de Kourtidis d’utiliser une terminologie plus familiere au public grec du
début du XXe siécle, ou bien afin de le débarrasser des connotations d’origine romantique
contenues dans le terme hellénisé, ouvertement négatif, de “romanzo”. De méme, le terme
“mhaopatikov” utilisé par Kourtidis au lieu de “mhaoctov” utilisé par Coray se référe plutot
a la fiction qu’a lartifice. Cf. To éAAnvikov Supynua uéxpr tiis Enavaordoews, p. 12. Cf.
“Emotoln npog ANéEavSpov Baotheiov”, p. 5.



186 Ourania Polycandrioti

exprimer: la vie intérieure, la problématique théorique, I'ensemble social et
l'individualité humaine tout autant que histoire:

[Le roman] a brisé avec fougue et fracas ses chaines, et, plus
volumineux et plus large, il reflete désormais le monde entier,
la succession des mille formes de la beauté de la nature et les
mouvements inquiets, mystérieux et insaisissables de 'ame humaine
et ses terribles tempétes. Dans son cours irrépressible, il roule toutes
les idées sociales, philosophiques, religieuses et artistiques du siecle;
tous les réves, tous les problémes, toutes les angoisses. Il existe des
événements fondamentaux impossible a saisir sans linfluence de
certains romans.*

De méme, Giorgos Théotokas, un des écrivains les plus emblématiques de la
génération des années trente, écrira en 1934, a savoir presqu’une vingtaine
d’années plus tard:

Tout a sa place, et tout doit forcément entrer dans le roman, la vie du
ceeur, la vie des sens et des passions, la vie de la pensée, la vie des idées
abstraites tout comme la vie matérielle la plus banale des hommes,
’ame de la nature et 'ame des villes, I'individu libre qui lutte seul
face au destin, et les grands groupes humains qui créent, par leurs
affrontements dramatiques, histoire.”

L’analogie qui existe entre ces deux positions est significative. Si Kourtidis
discernait dans le roman un genre nouveau présentant de larges possibilités,
portant déja la caution des intellectuels européens mais aussi celle de son
succes populaire, et qui de toute évidence devait envahir le paysage de la prose
grecque moderne, Théotokas a vu dans le roman le moyen mis a sa portée et
a celle de ses contemporains de briser avec la tradition et 'étude de mceurs
réaliste en ouvrant les horizons grecs limités a la liberté de I'esprit européen.
Contrairement aux censeurs du roman qui I'avaient précédé, Kourtidis
n’hésite pas devant la disparité sociale des lecteurs et 'ampleur des themes,
ni méme la variété et le caractére populaire des pratiques éditoriales et des
moyens de diffusion; il admet au contraire I'agréable et 'utile que peut
procurer a tous une telle lecture, distinguant cependant et préférant les romans
qui peuvent offrir quelque chose de plus aux lecteurs exigeants. Usant d’une

5 Kourtidis, To éAAnvikov Sinynua uéxpr ijs Emavaotdoews, pp. 4-5.

7 Cette citation est extraite de 'essai de Giorgos Théotokas “Néa Aoyotexvia” [Nouvelle
littérature] publié dans la revue I6éa 13 (janvier 1934), pp. 11-17. Voir la réédition dans
Giorgos Théotokas, Avalytwvrag i Siavyeix. Aokiwa yix 0 vedTepn eAAnviki) kot evpw-
naixh Aoyoteyvia [A la recherche de la lucidité. Essais sur la littérature moderne grecque et
européenne], intro. et éd. Dimitris Tziovas, Athénes: Estia, 2005, p. 120.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 187

judicieuse description, il démonte 'argument du grand art destiné a une élite
et de la soi-disant littérature “légére” destinée au grand public, et présente le
roman comme un genre dont les bienfaits peuvent s’adresser a tous:

Ses branches [du roman] se courbent sur les masures et se dressent a
la hauteur des palais. Insaisissable, il circule jour et nuit sous forme
de livre, sous forme de numéro de revue, sous forme d’article dans
les journaux. Il charme la bourgeoise et la couturiére. L'un cherche
en lui de grosses émotions, l'intérét béte, comme l'appelle Zola, des
péripéties imaginaires, des méfaits monstrueux et mystérieux; pour
un autre, c’est quelque idéal, tout comme on recherche le dimanche
a la campagne un dérivatif a 'atmospheére étouffante de la ville; pour
un autre encore, ce sont des épisodes sentimentaux et des scénes
grivoises. Mais d’autres exigent davantage: la peinture de I'ame d’une
ou de plusieurs existences, la synthése de I'histoire d’une société ou
d’'une époque. Cest ainsi que Balzac a trouvé linspiration de La
Comédie humaine, et Zola des Rougon-Macquart.®®

Il devient évident que Kourtidis a saisi les possibilités offertes par le roman
pour une représentation critique et interprétative de la société et de I'histoire.
Il est tout aussi évident qu’il s’est éloigné du modele réaliste et méme
naturaliste de la représentation photographique en recherchant “le fait
typique”, la peinture de 'ame de personnages et d’époques et la concentration
interprétative d’informations représentatives dans un personnage ou un
événement. Ainsi, il ressort que la vertu principale du genre est le réalisme
psychologique et social dans le cadre d’'une composition étendue qui a la
faculté d’'un questionnement idéologique, mais aussi la capacité d'une plus
grande efficacité sociale.

Pour Kourtidis, c’est Erwin Rohde, professeur a I'Université d’Iéna
et auteur d’'un ouvrage ambitieux sur le roman grec antique, qui a fourni
I'argumentation concernant hellénisation du roman moderne européen par
le biais de son assimilation avec le roman antique. Les théories de Rohde
ont trouvé un large écho dans les études littéraires et ont suscité toutes les
théories ultérieures sur le genre.”” Rohde renverse les assertions de Huet
en démontrant, grice & une argumentation bien étayée, que la littérature
grecque antique est peut-étre la seule a s’étre développée sur la base de ses
propres forces, ne devant que de rares éléments aux influences étrangeres.”

 Kourtidis, To éAAnvikov Siynua uéxpr 17 Emavaotdoews, p. 6. Les caractéres en
italiques sont de Kourtidis.

% Cf. a ce sujet Yiatromanolakis, “Etoaywyn”, p. 40.

® Voir Gaston Boissier, “Les origines du roman grec. Erwin Rohde. Der Griechische



188 Ourania Polycandrioti

En effet, le roman grec antique, né a une obscure époque de déclin, semblait
a premiére vue si différent de la tradition grecque classique que 'on se devait
de rechercher son origine. C’est ainsi que Rohde a démontré avec exactitude
la relation et la continuité du roman grec antique avec la tradition classique,
et a esquissé son parcours évolutif.

Rohde a soutenu que la formation de la littérature de I'antiquité tardive
s’est appuyée sur des récits mythologiques et des traditions orales, tout
comme cela s’était passé pour la tragédie classique. Puis, aprés un examen
exhaustif des sources, il a repéré les traditions locales sur lesquelles s’était
d’abord fondée la poésie élégiaque puis le roman grec, et montré leurs
relations avec les narrations mythologiques d'Homere et de Pindare, mais
aussi la diffusion de leurs variantes en Orient. La thématique de 'amour,
tissue dans la tragédie classique avec la passion irraisonnée et dominante,
acquiert dés lors un contenu nouveau, plus raffiné, trouve un terrain fertile
dans I'élégie et en vient & dominer la littérature. Selon Rohde, le roman grec
antique a poursuivi la tradition de la sentimentale poésie élégiaque, mais I'a
aussi enrichie d’éléments répondant aux nouvelles demandes de la société:
I'analyse du sentiment amoureux n’a peut-étre rien gagné en profondeur,
mais il a été mis en valeur a travers la narration de péripéties prodigieuses.
Ainsi, la these de Rohde est que le roman grec antique s’est formé d’apres
deux éléments sans rapport entre eux: d’'une part, la thématique de 'amour
et de l'autre les péripéties prodigieuses sur terre et sur mer, c’est-a-dire la
description de déplacements et de voyages.

La pureté de I'évolution ininterrompue de la littérature grecque soutenue
avec vigueur par Rohde et saluée par ses contemporains est probablement a
relier a 'argumentation plus générale qui s’était développée en réplique aux
théories de Fallmerayer qui avait contesté la pureté généalogique de I'ethnie
grecque.”! Le tournant pris en conséquence par 'historiographie grecque,
passant de I'histoire générale a I’histoire nationale, que I'on remarque a partir
du milieu du XIXe siécle, de méme que la place centrale accordée a 'antiquité
dans la formation de 'identité nationale’ constituent un sol particuliérement
fertile a l'accueil favorable d’ceuvres comme celle de Rohde. Une telle
argumentation ne pouvait pas demeurer inexploitée par des érudits comme

Roman und seine Vorliufer. Leipzig, Breitkopf et Hartel”, Revue des Deux Mondes 32 (15
mars 1879), p. 288.

"' Voir a ce sujet Georges Véloudis, O Jacob Philipp Fallmerayer xau 1 yéveon tov eAdy-
vikov totopiopot [Jacob Philipp Fallmerayer et la naissance de I'historisme hellénique],
Athénes: EMNE-Mnimon, 1982.

72 Politis, Popavtikd ypovia, pp. 36-47, 107-111.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 189

Kourtidis, pour lesquels la civilisation grecque antique, ancétre incontestable
du néohellénisme, constituait le pilier central de I'identité culturelle et une
source de fierté nationale. A une époque d’ailleurs ou le roman européen
moderne était légitimé dans la production littéraire européenne, revendiquer
son origine grecque s'imposait désormais.

L’attitude positive de Kourtidis face au roman moderne et la fagon dont
il traite I'origine généalogique du genre manifestent autant son culte de la
patrie que sa disposition favorable a la culture occidentale qui lui permettent
de voir d’'un bon ceil son développement en Europe. Parallelement, I'intérét
stable des études littéraires en Occident pour le roman grec antique a suscité sa
comparaison avec le genre moderne et a alimenté I'exploitation ethnocentrée
de cette confrontation. Ainsi Kourtidis, pour soutenir I'idée de l'origine
grecque du roman moderne, s’est-il principalement fondé sur la physionomie
emblématique de Coray et puisé ses arguments dans 'étude exhaustive et
approfondie de Rohde, tandis que le rayonnement du roman antique dans
I'espace européen au cours du Moyen Age et des temps modernes constituait
un critére stable pour une évaluation positive par réverbération. Finalement
Kourtidis, au tournant du siécle, renouvelle et renforce les tendances
idéologiques et intellectuelles de la génération ethnocentrée de 1880 a travers
un regard orienté vers I'esprit européen qui annonce —dans une certaine
mesure, et discrétement- I'époque du modernisme.

Donc, un siécle apres Coray, rempli de fierté nationale et grice a la
contribution d’un savant allemand, Kourtidis réfute les opinions de Huet,
que Coray avait passées sous silence, sur 'origine du roman grec ancien chez
les peuples de I'Orient:

Suivant le dogme qui dit: la lumiére de I'Orient, particuliérement
depuis la publication au XVIle siecle de I'étude du savant Francais
évéque d’Avranches Huet sur l'origine du roman, le roman, tout
comme les fables, tout comme méme le récit, ont été définitivement
considérés comme le produit de'imagination des Indiens et des autres
peuples de I'Orient. Les Grecs n'ont été que de simples imitateurs.
[...] Mais il a été prouvé a présent sans conteste qu’il est 'ccuvre des
sophistes grecs. L’esprit grec antique, en danger de s’éteindre, a laissé
la lueur d’une flamme, pas bien forte, mais qui a illuminé le monde
entier.”

Pour bien montrer I'admiration que nourrissaient Grecs et Européens pour
les textes romanesques de l'antiquité, Kourtidis invoque d’ailleurs d’une

7 Kourtidis, To éAAnvikov Sijynua uéypt 1ij¢ Enavactdoews, pp. 7-8.



190 Ourania Polycandrioti

part Emmanuel Roidis (“dont nul n’a jamais douté [...] de la délicatesse des
papilles intellectuelles”),” puis Racine et Goethe. On sait en effet que Goethe
avait lu 'ceuvre de Longus, Daphnis et Chloé, dans la traduction de Amyot, et
avait prononcé des paroles particulierement louangeuses. Kourtidis cite un
long extrait de ses commentaires puisé dans I'ouvrage de Rohde. La réaction
positive de Goethe a provoqué cependant le grand embarras des érudits, qui
ne partageaient pas tous son opinion sur une ceuvre rédigée a une époque de
déclin.” Kourtidis rapporte leurs réactions, auxquelles il oppose 'argument
que ces ceuvres ne doivent pas étre jugées selon le modele du classicisme, mais
que leur valeur réside en le fait qu’elles sont le reflet de leur époque.

On connait également I'anecdote, rapportée par son fils Louis, montrant
Jean Racine comme un fervent lecteur d’Héliodore, et que Kourtidis
reproduit fidelement dans son texte. Lorsqu’il était éléve a Port Royal, et qu’il
étudiait systématiquement les auteurs grecs et latins, Racine lisait également
“avec un intérét avide” les Ethiopiques d’Héliodore, I'histoire d’amour de
Théageéne et Chariclée. Lorsque Claude Lancelot, le directeur de Port Royal,
s’en aperqut, il brala le livre. “Racine en acheta un second exemplaire; le
directeur le brtla aussi. Le jeune homme réussit a s’en procurer un troisiéme;
peu apres il Papporta a son austeére directeur. Maintenant, lui dit-il, vous
pouvez le briler, je le sais par coeur!””¢ Le fait d’ailleurs que Racine renong¢a
a son ordination pour se consacrer au théitre est habilement attribué par
Kourtidis a I'influence d'Héliodore sur le dramaturge francais, modifiant
ainsi la dimension du désaccord religieux existant entre Racine et les
Jansénistes. Cette altération de I’histoire du renoncement a la vie réguliére
—dont la restitution imagée rappelle des méthodes éprouvées utilisées dans
les récits pédagogiques de Kourtidis— outre l'intention d’impressionner
le lecteur, a un autre but: relier Racine a Héliodore lui-méme. Dragoumis
rapporte expressément I'inexactitude de la tradition selon laquelle Héliodore
aurait été évéque de Trikkeé en Thessalie, et qu’il aurait de son gré renoncé
a I'évéché lorsque le synode de Thessalie lui aurait imposé le dilemme de
se démettre de ses fonctions ou de briler son ouvrage “qui corrompait les
jeunes gens”.”” Cependant Kourtidis, bien qu’il déclare avoir consulté I'étude
de Dragoumis, passe sous silence cette information et, citant I'historien de
I'Eglise Nicéphore Calliste, préfére, méme s’il le fait de maniére indirecte, la

™ Ibid., p. 8.

7 Cf. a ce sujet Higg, To apyaio pvOiotopnua, pp. 256-258.

76 Kourtidis, To éAAnvikov Suynua uéxpt 17 Emavaotaoews, pp. 8-9. Cf. a ce sujet
Higg, To apyaio pvbiotopnua, pp. 249-250.

77 Dragoumis, Totopia 7j¢ pvBiotopioypagpiag, p. 14.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 191

légende de la démission qu’il relie méme a la légende équivalente concernant
Racine: Héliodore et Racine choisissent de renoncer aux avantages offerts
par Phabit ecclésiastique dans le but de se consacrer a leur ceuvre d’écrivains.

La référence de Kourtidis a I'admiration des Européens ne s’arréte pas
a Racine et & Goethe. En effet, il ne perd jamais de vue le rayonnement de
ces textes dans 'Europe des temps médiévaux et modernes, et leur influence
sur la création littéraire originale. Telle est la réponse de Kourtidis au doute
des érudits européens sur la valeur littéraire des romans antiques. D’ailleurs,
son étude différe sur ce point de celles de ses prédécesseurs grecs car elle ne
constitue pas tant une histoire du roman grec antique que de sa perception
dans I'espace européen et de sa continuelle mutation jusqu’a la création du
genre contemporain, le critére d’évaluation demeurant la représentation
souhaitée du réel. Finalement, c’est leur rayonnement en Europe qui certifie
principalementlavaleur de ces ceuvres grecques méconnues. Cette perspective
avait déja été analysée plus exhaustivement par Kourtidis dans son article
“Héliodore auteur de romans”, publié dans la revue Néa Zw# en 1908. En se
référant a diverses figures reconnues de I'érudition et des arts européens au
cours des siécles, Kourtidis confirme dans cet article que le “miracle grec”
(de I'époque classique) a influé de maniere déterminante sur ’évolution de
lesprit humain et “a pris dans ses rets 'humanité enchantée”. De la méme
manieére, bien str, le miracle grec a pris dans ses rets Héliodore lui-méme,
qui a vécu certes a une époque de déclin mais qui, étant chronologiquement
plus proche de I'antiquité classique, s’en est trouvé enchanté bien davantage.
L’imitation (les nombreux emprunts aux classiques de I'antiquité) étant la
seule issue a des époques d’affaiblissement de la création originale, Héliodore
devient un astre illuminé d’'une lumiére empruntée, mais capable de trouver
a son tour de “fervents laudateurs”.”®

D’apres Kourtidis, la traduction de I'ceuvre de Longus, Daphnis et Chloé,
par Jacques Amyot et Paul-Louis Courier’” a contribué a la formation du
style frangais® et a fait de Longus un classique. En dépit du fait que les textes

78 Kourtidis, “'O pvbiotoproypdgpog HAoSwpog”, p. 135.

7 Paul-Louis Courier (1772-1825) avait revu la traduction de Jacques Amyot de I'ccuvre
de Longus, Daphnis et Chloé: traduction compléte d’apres le manuscrit de I'abaye [sic] de
Florence, Florence 1810. Depuis lors, 'ceuvre a connu de nombreuses éditions. Courier
avait également effectué I’édition d’une collection en quatre tomes de romans grecs et
latins: Paul-Louis Courier, Collection des romanciers grecs et latins, avec des notes de
MM. Courier, Buchon, Coray, C..., A. Trognon et de plusieurs autres hellénistes, Paris: A.
Corréard, 1821-1824.

% La traduction de Amyot en effet “a contribué de maniére essentielle a I'’évolution du
style littéraire francais”; Hagg, To apyaio pvbiotépnua, p. 237.



192 Ourania Polycandrioti

érotiques Contes milésiens étaient des récits et non des fictions romanesques,
Kourtidis ne manque pas de mentionner qu’Aristide de Milet présente de
nombreuses similitudes avec Boccace, non seulement quant au sujet de ses
récits mais aussi car tous deux étaient les “rapporteurs” de scénes que leur
avaient racontées d’autres personnes. A I'époque byzantine, “les romans
grecs étaient admirés et étudiés” ainsi que le faisait exhaustivement le
patriarche Photius. Néanmoins, I'imitation des modéles antiques par les
érudits byzantins a donné des “ceuvres qui ne sont que de froides et formelles
répliques, étrangeres a la vie réelle”.

Tout au long de la rétrospective effectuée par Kourtidis, il devient évident
qu’il admet et adopte complétement la définition du roman telle que I'a
proposée Coray, puisqu’il ne se limite pas aux ceuvres en prose mais examine
en méme temps les ceuvres narratives versifiées de la Renaissance, les romans
“d’amour et héroiques” comme Erotokritos de Vincenzo Kornaros.®' Tout
comme le roman fut revivifié par les Croisades qui mirent “en contact
deux mondes, deux civilisations, deux visions de la vie”, de méme les Grecs
alimentérent a leur tour les Francs: la preuve en est le cinquieme jour du
Décaméron de Boccace, qui de toute probabilité se fonde sur I'ceuvre
romanesque Contes chypriotes. L’esprit antique était par conséquent, selon
Kourtidis, constamment présent et fonctionnait d'une fagon ou d’une autre
comme modele de création. Mais la domination ottomane a atténué sa
force. Cest alors qu’il s’est réfugié “dans 'ame collective de la race grecque a
lintérieur de laquelle il a tissé les coutumes, les traditions et les contes”. On
reconnait aisément ici les enseignements de I'’ethnologue Nikolaos Politis qui
recherchait dans la tradition populaire les vestiges de la civilisation antique.
Il s’agit 1a des opinions qui ont nourri la génération de 1880.

Kourtidis constate qu’au cours des années précédant la Révolution le
roman ne s’était pas développé en Grece, ce qu’il attribue au fait que la société
grecque était en phase de formation, et il cite a I'appui la traduction d’un

8 Une différence fondamentale dans la définition du roman par Huet et Coray est, cela
est bien connu, le fait que Coray comprend dans le genre les ceuvres narratives versifiées
tandis que Huet limite le roman a la prose exclusivement: “[...] il est cependant évident
que d’abord les Européens, de I'aveu méme de Huet, les écrivaient aussi souvent en vers
et 'on trouve aussi parmi les ceuvres des Grecs eux-mémes [...] quelques exemples
versifiés”. Pour Coray, ce genre qu’il qualifie également de “mhaotov iotopnua” [relation
d’événements créés de maniére artificielle] écrit soit en vers soit en prose touche a la
poésie épique par son élément dramatique, c’est-a-dire “par I'aspect dramatique de son
sujet, et il est en quelque sorte un intermédiaire entre I'histoire vraie et la poésie épique”;
“Emiotol) tpog ANéEavSpov Baotkeiov”, p. 3.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 193

extrait de Néroulos (1821): “[...] le développement des meeurs n’a pas encore
permis la domination du beau sexe, les rassemblements mondains ne sont
pas encore suffisamment nombreux ni variés de sorte qu’ils puissent fournir
un abondant matériel a celui qui est désireux d’étudier les meeurs et le conflit
des passions”.® Il est impossible ici de ne pas penser a 'opinion en tout point
analogue déja exprimée par Villemain dans son “Essai sur les romans grecs”
(1821)% et que connaissait probablement Néroulos, opinion selon laquelle le
role plus actif des femmes dans une société qui aime les contacts sociaux
contribue au développement des attitudes et des sentiments ardents qui
constituent un riche matériel pour la composition de romans.

V. Réalité et imagination

Etant donné que la liaison avec le réel était la condition idéologique et
esthétique exigée par la prose de'époque, la question qui découle naturellement
concerne le mode de choix qui régit la perception du roman grec antique par
les érudits grecs au cours du XIXe siécle mais aussi au début du XXe. Les études
européennes, auxquelles ils se référaient par excellence, avaient déja clairement
souligné la prédominance de I'élément imaginaire dans le roman grec antique,
composante qu’ils avaient d’ailleurs considérée avec dédain.

Chassang, pour lequel il allait de soi que la vérité historique du contenu mais
aussila vraisemblance de la narration devaient constituer des critéres essentiels
d’évaluation des romans antiques, avait naturellement souligné la prévalence
de I'élément imaginaire dans le roman grec antique dans lequel, entre autres,
il relevait principalement les interventions divines dans le cours de I'intrigue.
Il considere également que la description des sociétés ne correspond pas a la
réalité historique, que les incidents de la vie quotidienne sont improbables et
irréalistes, tandis que I'analyse des sentiments est superficielle et se limite a la
description des circonstances extérieures qui les font naitre. Fréquemment, il
met 'accent sur des incompatibilités et des ruptures concernant le contenu
impudique et érotique, qui vient s’opposer a la pureté sans égale et a la morale
des héros. A l'occasion des romans d’Héliodore, il note méme que I'absence

82 Kourtidis, To éEAAnvixov Sinynua uéxpi 116 Enavaotdoews, p. 23. L'extrait paraphrasé
par Kourtidis est tiré de 'ouvrage de Néroulos, Cours de Littérature grecque moderne, pp.
148-149: “Mais dans un pays ou l'urbanité n’a pas encore autorisé I'empire du beau sexe;
ol les sociétés ne sont ni assez fréquentes, ni assez variées, pour fournir une ample matiére
a celui qui veut observer les moeurs et le jeu des passions; dans un tel pays il ne faut pas
s’étonner qu’il n’ait point paru d’auteurs de romans et de contes moraux.”

8 Cf. supra, note 47.



194 Ourania Polycandrioti

de toute vraisemblance constitue la caractéristique commune de tous les
romans grecs antérieurs et postérieurs a cette période et fait de cette absence
la regle générale de la production romanesque qui se développe alors dans
la littérature grecque.® Le fait que Coray, dans son effort de mettre I'accent
sur l'origine classique du roman de la basse antiquité, avait souligné les
nombreuses dettes d'Héliodore envers la poésie épique, conduit Chassang a
le critiquer en usant de 'argument que les modeles du prosateur ne doivent
pas étre recherchés dans le discours poétique; la prose poétique d’Héliodore,
selon Chassang, constitue un “genre faux”.®

Rohde, de son coté, afin de prouver que le roman grec antique ne
constituait pas le produit du tempérament enclin a I'imagination des
peuples de I'Orient, ainsi que l'avait soutenu Huet, mais qu’il constituait
I'évolution naturelle de la tradition grecque, devait interpréter la présence
marquée et la fonction particuliére de I'élément imaginaire dans le roman.
Selon Rohde, la thématique de I'amour provenait de la poésie érotique et
les voyages prodigieux dans des lieux inconnus et imaginaires prenaient
leurs sources dans la littérature des voyages imaginaires et de la description
des lieux utopiques. La description vraisemblable et réaliste de I’Atlantide
dans la République de Platon, de Coucouville-les-Nuées dans Les Oiseaux
d’Aristophane et les descriptions des lieux imaginaires par Evhémeére de
Messine sont tous des textes antérieurs a la conquéte romaine. Ils constituent
des preuves d’une tradition qui admettait I'imaginaire dans le but de critiquer
la situation de I'époque et de rechercher des issues a la réalité. L’outil
indispensable a la représentation littéraire du contenu imaginaire au cours
de la basse antiquité a été fourni par la seconde sophistique qui a souvent
cultivé la rhétorique au détriment de la profondeur et de la vérité des propos.
Finalement, le roman grec antique s’est avéré une échappatoire a la réalité a
travers 'art du discours, la narration fictionnelle.®

8 Chassang, Histoire du roman, pp. 419, 425.

% Ibid., pp. 416-417.

% Ce point de vue est encore soutenu de nos jours suivant le raisonnement que le
genre du “romanzo (romance)” (ceuvres narratives de fiction dont le centre est constitué
d’une aventure amoureuse selon le modéle du roman antique) s’est développé a des
périodes de profonds changements, offrant ainsi une agréable échappatoire a un monde
incertain. “Escape literature”, c’est ainsi que Highet nomme le genre, en référence tant aux
romans antiques eux-mémes qu’a leurs divers avatars médiévaux (The Classical Tradition,
p- 165). La basse antiquité fut une telle période, de méme que le XIle siécle en France,
Iére élisabéthaine en Angleterre et le XVIIIe siécle finissant. David Holton, “Romance”,
in Literature and Society in Renaissance Crete, éd. David Holton, Cambridge: Cambridge
University Press, 1991, p. 207.



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 195

Les théories de Rohde ont été de nos jours en partie réfutées, les objections
concernant principalement sa fagon de joindre poésie amoureuse élégiaque et
narration de voyages imaginaires et touchant par conséquent la mesure selon
laquelle le roman grec antique constitue véritablement la continuité d’une
tradition précédente.” Cependant, la préférence du roman grec antique pour
I'imagination demeure un fait. Yiatromanolakis note a ce sujet:

Le roman grec antique né [...] a une époque ol la mimésis du monde
constituait le jeu littéraire supréme, et ot la techné avait le pas sur la
physis, le genre ne pouvait manifester de préférence exclusive envers
I’élément réaliste. Le prodigieux et le magique était ce qu’il recherchait,

puisque c’était ce qu’exigeait son créateur et “écrivain” primordial, a
savoir son lecteur quotidien.®

Le roman grec antique était en vérité un “romanzo”, une histoire sentimentale,
une aventure prodigieuse de déplacements. Par rapport au roman du XIXe
siecle, il est régi par une logique totalement différente a I'intérieur de laquelle
le role de I'élément divin et du Destin est crucial. Il a d’autres objectifs qu’il
atteint sans disséquer la réalité sociale de son époque, mais il conduit a une
autre réalité, une réalité idéale, dans un cadre spatio-temporel délibérément
imprécis. Par conséquent, il serait sans objet de rechercher en lui une analyse de
caracteres semblable a celle du roman réaliste ou psychologique du XIXe siécle,
ou bien encore une perception et une représentation de la réalité analogues.*

D’ailleurs Zola, que Kourtidis loue particulierement dans son étude sur
Rangavis, et qu’il mentionne a part parmi les inspirateurs de modeles du
roman contemporain, s’était exprimé de maniere dédaigneuse au sujet du
roman grec antique, exactement parce qu’il n’avait que fort peu de relation
avec la représentation fidéle de la réalité:

La fiction y régne en souveraine; ce ne sont que mensonges, que
faits merveilleux, qu’intrigues embrouillées et incroyables. Les
conteurs n’y ont presque jamais mis un détail juste et observé, les
mille petits incidents de la vie intime y font défaut; et ces ceuvres, qui

8 Sur cette discussion, voir Higg, To apyaio pvbiotopyue, pp. 141-142, et Yiatro-
manolakis, “Elcaywyn”, p. 40 sqq.

% Yiatromanolakis, “Elcaywyn”, p. 35.

¥ Voir a ce sujet B. P. Reardon, “Aspects of the Greek Novel”, Greece and Rome, 2e
série, 23, 2 (octobre 1976), p. 119. Reardon note: “To us the novel - prose fiction - is a
very familiar and a very rich form; in Greek literature it is neither”. Cf. aussi du méme
auteur “The Form of Ancient Greek Romance”, in The Greek Novel, AD 1-1985, pp. 205-
216, ot il se livre aussi a 'analyse exhaustive du role du Destin dans le roman antique par

opposition avec les débuts de la tragédie.



196 Ourania Polycandrioti

devraient peindre la société telle qu’elle était alors, nous emportent
dans un monde fabuleux, au milieu d’aventures mensongeres et de
personnages extravagants. On sent que le roman n’a jamais été pour
les Grecs une peinture de la vie réelle, encadrée dans une action
vraisemblable; il a été uniquement pour eux un poéme vulgaire, un
conte merveilleux qui charmait leur vive imagination, un entassement
de fables d’autant plus attrayantes qu’elles étaient plus compliquées,
un ragolt largement épicé de luxure qui réveillait le palais blasé des
lecteurs de la décadence.”

Dansl’espace grec, c’est Coray qui avait déja tracé la voie au mode de réception
du roman grec antique. D’ailleurs, quand il 'avait nommé “mythistoria”, il
l'avait défini en tant que “histoire fausse, mais probable, d’épreuves et déboires
amoureux, savamment écrite de maniére dramatique, principalement en
prose”, suivant en cela Aristote pour lequel les hommes ne peuvent trouver
plaisir qu’a des histoires convaincantes ou bien déja connues d’eux, et non
a des créations sans fondement logique, nées de I'imagination. De cette
facon, non seulement Coray oriente I'intérét des Grecs vers 'antiquité, mais
il objecte aussi indirectement au roman européen a I'imagination marquée.
Aussi bien Dragoumis qu’Evangélidis contournent avec quelque embarras
lobstacle constitué par d’importantes questions de structure, de contenu,
mais aussi d’idéologie, posées par les romans antiques et insistent sur leur
capacité de représenter la réalité, leur dimension informative et leur valeur
historique. Il est évident que Kourtidis a puisé dans 'ouvrage de Rohde aussi
bien que dans celui de Coray afin d’affirmer ’hellénité du roman moderne,
mais qu’il a a son tour passé sous silence toute remarque sur le substrat
imaginaire du genre antique. Ce serait une erreur, écrit Kourtidis, de juger ces
romans a I'aide du “metre de la classicité”.”’ Au contraire, “Du point de vue
esthétique, nous trouvons que ces ceuvres retiennent en elles 'atmosphere
de leur temps. Les moeurs, la famille, sont fidélement dépeintes.” Dans
son article plus ancien sur Héliodore, Kourtidis repére cependant dans les
Ethiopiques d’'importantes faiblesses concernant les analyses psychologiques
des personnages, mais il reconnait en méme temps “une conception aigiie du
monde sensible et une habileté descriptive”, qui font d’'Héliodore, & son avis,

% Emile Zola, “Du roman. Définition de ce genre de littérature. Ce qu’il fut dans
lantiquité et dans les premiers temps du christianisme”, Congrés scientifique de France, 33e
session, le partie tenue & Aix-en-Provence au mois de décembre 1866, Aix 1867, p. 495.

%! Dans son article “O uvfiotoploypago HAoSwpog”, p. 134, Kourtidis a de nouveau
souligné que “La taille de toute chose est & calculer selon sa propre mesure.”



Approches théoriques du roman grec (XIXe-XXe siécles) 197

un précurseur de Zola.”? Il se hate néanmoins d’ajouter que les analogies entre
Héliodore et Zola ne vont naturellement pas jusqu’a couvrir la question de la
morale. Selon Kourtidis, Héliodore est un parfait moraliste, aux antipodes de
Zola, et les Ethiopiques pourraient occuper une place a part dans I'histoire des
idées morales. En conclusion, il note que les romans grecs antiques, en dépit
des préjugés dont ils sont I'objet, trouvent consécration dans I'envergure de
leur rayonnement, c’est-a-dire dans le fait qu’ils sont devenus membres de la
“confédération littéraire mondiale”.”®

Dragoumis, Evangélidis et Kourtidis, ainsi qu’il était naturel, ont envisagé le
roman grec antique a travers le filtre esthétique et idéologique de leur époque,
a savoir en tant que genre dont le berceau est la Gréce, en tant qu’inscription
fictionnelle du réel privilégiant la beauté de la forme discursive et 'orientation
vers I'édification morale, laissant de coté le role structurel qu’y jouent
I'imagination et I'improbable. Ils ont également négligé le fait que I'objectif
des romans antiques n’était absolument pas la représentation de la réalité, a
laquelle au contraire ils offraient une échappatoire a travers un environnement
nébuleux (dans le temps et 'espace) noyé dans la brume de I'époque classique.
En outre, ils se sont détournés du fait que les personnages du roman antique
n’agissent pas dans le cadre d’une structure sociale donnée, a I'intérieur d’'un
temps historique défini qui détermine leur position et leurs attitudes (ainsi
qu’il arrive avec le roman du réalisme et du naturalisme du XIXe siécle), mais
bien sur la base des volontés du Destin et de I'élément divin. Etant donné le
développement du roman dans I'espace européen et sa diffusion de plus en
plus grande dans I'espace grec, le souci commun des trois érudits, qui refletent
la pensée du XIXe siécle, plutot que du XXe naissant, était de rétablir la relation
du roman moderne avec I'antiquité, soit afin de sauvegarder son prestige, soit
pour lui attribuer la réussite d’une nouvelle réalisation, toujours dans le cadre
impératif de la conscience et de I'identité nationales.

L’influence des romans grecs antiques sur la création littéraire européenne
est une question complexe défendue par une abondante bibliographie
internationale.” En ce qui concerne le XIXe et le début du XXe siécle grec et les
études présentées ici, nous pourrions formuler les grands traits de quelques
hypothéses sur les points qui, selon toute probabilité, ont facilité le traitement
positif des romans grecs anciens dans le cadre d’une argumentation nationale
et patriotique. Les romans grecs antiques sont ainsi principalement centrés

* Ibid., p. 137.
% Kourtidis, To EAAyvikov Suynua puéxpt 17 Enavaotdoews, pp. 11, 12.
" Voir I'ceuvre désormais classique de Highet, The Classical Tradition, pp. 162-177.



198 Ourania Polycandrioti

sur les personnages et, sans étre exactement dirigés vers leur vie intérieure,
ils concernent néanmoins les relations interpersonnelles et familiales, ce qui
les rend plus proches du roman social du XIXe siécle. La vérité personnelle du
sentiment et de la nécessité de 'union du couple a 'intérieur d’une structure
sociale dont le noyau est la famille et non la cité ont rendu aisée la réception
de ces romans selon 'optique de I'époque contemporaine. Leur réalisme, quel
qu’il soit, est personnel et concentré sur 'individu, tandis que leur morale est
proche des principes moraux du christianisme, élément qui s’accorde a la
tradition des lectures édifiantes du XIXe siécle.

Mais outre tout cela, I'élément qui prédomine dans cet intérét des érudits
pour les romans grecs antiques est le caractére hellénocentrique de son contenu
et bien stir la langue. D’elle-méme, la langue a constitué un critere de nationalité
etaconduital’appropriation des romans grecs, aleur intégration dans 'héritage
culturel hellénique. L’intérét des savants européens pour le roman grec antique
au cours du XIXe siécle a accordé davantage d’autorité et de prestige au genre
et a permis d’établir une corrélation avec le passé ancestral, méme si ce passé
est celui de la basse antiquité, au cours de laquelle la pureté généalogique n’est
confortée que par la suprématie linguistique.

Traduction du grec par Danielle Morichon

Institut de Recherches Historiques / FNRS


http://www.tcpdf.org

